Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

### ।। कोबातीर्थमंडन श्री महावीरस्वामिने नमः।।

।। अनंतलब्धिनिधान श्री गौतमस्वामिने नमः।।

।। गणधर भगवंत श्री सुधर्मास्वामिने नमः ।।

।। योगनिष्ठ आचार्य श्रीमद् बुद्धिसागरसूरीश्वरेभ्यो नमः ।।

।। चारित्रचूडामणि आचार्य श्रीमद् कैलाससागरसूरीश्वरेभ्यो नमः।।

# आचार्य श्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर

# पुनितप्रेरणा व आशीर्वाद

राष्ट्रसंत श्रुतोद्धारक आचार्यदेव श्रीमत् पद्मसागरसूरीश्वरजी म. सा.

# जैन मुद्रित ग्रंथ स्केनिंग प्रकल्प

ग्रंथांक: १



### श्री महावीर जैन आराधना केन्द्र

आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर कोबा, गांधीनगर-श्री महावीर जैन आराधना केन्द्र आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर कोबा, गांधीनगर-३८२००७ (गुजरात) (079) 23276252, 23276204

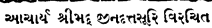
फेक्स : 23276249

Websiet: www.kobatirth.org
Email: Kendra@kobatirth.org

### शहर शाखा

आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर शहर शाखा आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर त्रण बंगला, टोलकनगर परिवार डाइनिंग हॉल की गली में पालडी, अहमदाबाद – ३८०००७ (079) 26582355





# ાંવેલક ાંવેલાસ.

સ્ત્રો-પુરૂષના સાચા સક્ષાહકાર.

( સૂરિ-શિષ્ય સંવાદ રૂપે ) 

પ્રયોજક:-ભીમછ હર્જ્વન-સુશીલ. શિવસદન—**મહડા**–( કાડીઆવાડ )

> ( ચતુર્થ આવૃત્તિ ) પ્રતિ ૨૦૦૦

પ્રકાશક:-મેઘળ હીર્જ. પદદ-પાયધુની-**સુંબઇ.** 

સંવત ૧૯૭૬

bl. 24. 9220

કિંમત રા. ર−૮−૦

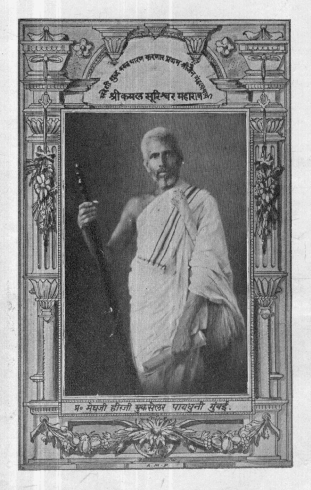
| 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                     |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|--|--|--|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ઉપ <b>હાર.</b>      |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | તરક્થી              |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | રૂપે<br><b>લે</b> ટ |  |  |  |
| તા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | } સહી.              |  |  |  |
| સ્પષ્ટીકરણ:—ઉપહાર પૃષ્ટની પ્રથમની ત્રણ પંક્તિઓમાંની પ્રથમ પંક્તિમાં ભેટ આપનારે પાતાનું નામ લખવું, બીજ પંક્તિમાં "પ્રેમાપહાર" રૂપે કિંવા મૈત્રીના ચિન્હ સ્વરૂપે અથવા શી ના સ્મરણરૂપે કત્યાદિ શબ્દોમાંથી જે પાતાને વાજબી લાંગ તે શબ્દો લખવા; અને ત્રીજી પંક્તિમાં જે સજ્જનને આ પુસ્તક ભેટરૂપે માકલવામાં આવતું હોય તે સજ્જનનું નામ લખવું. |                     |  |  |  |

આ ગ્રંથ ભાવનગર–આનંદ પ્રીન્ડીંગ પ્રેસમાં— **શાહ ગુલાભચંદ લલુભાઇએ** મેસર્સ **મેગ્રજી હીરજી** લુકસેલર– પાયધુની મુંબઇવાળા માટે અપ્યા.



व्लेअ डिंभत ३. ३-०-०

२५ डिंभत ३. २-८-०



लक्ष्मी आरै, भायखळा, मुंबई.

For Private And Personal

## જૈન સાધુએોમાં સા પ્રથમ શુદ્ધ સ્વદેશી વૃત ધારણ કરનાર મંડલાચાર્ય શ્રી કમળ સૂરીધાર મહારાજ.

નહીં કે, આપ એક જૈન મંડલાચાર્ય છેા એટલા જ માટે, નહીં કે, આપ એક જૈન પૂજ્ય મુનિ છેા એટલા જ માટે, નહીં કે, આપ જાહેર પ્રવૃત્તિઓમાં ભાગ લેતા આવ્યા છેા એટલા જ માટે,

### **भ**श्नु

જે શુદ્ધ-સ્વદેશી વૃત્તના અંગીકાર કરવામાં આ યુગના મહા પંડિત ગણાતા મુનિવરા અને વિદ્વાના પણ નિષ્ફળ નીવલ્યા છે તે વૃત્તના આપે હિમ્મત પૂર્વક સ્વીકાર કરી, જૈન મુનિવરા તથા ગૃહસ્થાને સ્વદેશ-સેવા અને સ્વધર્મી-જ્ઞતીનું જે અદ્દભૂત ને અપૂર્વ સૂચન કર્યુ છે અને તે અર્થ આપે જે ત્યાગ અને આત્મભાગ સ્વી-કાર્યા છે તે આદરણીય ત્યાગ-આત્મભાગની યત્કિંચિત્ અર્ચના અર્થ આ પ્રથ આપના કર-કમલમાં સમર્યુ છું.

> લી૦ મીશ્રવૃતધારક, મેઘજ હીરજી,

# કિંચિત્ વક્તવ્ય.

આ ગંથની ચાથી આવૃત્તિ નવીન શૈલીમાં જગતને પ્રકાશ પામે છે એ સાભાગ્યના વિષય છે. છાપખાનાની અગવડા તથા માંઘવારીને લીધે ઉપસ્થિત થએલી વિચિત્ર પરિસ્થિતને લીધે, ધારેલી મુદત ઉપરાંત અમારા ગ્રાહકોને ધૈર્ય રાખવું પડશું છે તે બદલ અમને દુ:ખ પણ થાય છે. અમારે અમારા સુદ્ર ગ્રાહકો કે જેમણે અગાઉથી મેહાડી સંખ્યામાં નામ નોંધાવી અમારા ઉત્સાહને શિથિલ નથી થવા દીધા તેમના અધ્સ્થળે ઉપકાર માનવા જોઈએ.

પ્રસ્તુત પુસ્તક જો કે વિવેક-વિલાસની ચાથી આવૃત્તિ રૂપ જ લેખાય. તો પણ પ્રથમની આવૃત્તિઓ કરતાં આમાં પ્રાસંગિક વિવેચન અને વ્યવસ્થિતપણાના જે સહેજ સાજ વધારો કરવામાં આવ્યો છે તે ઉપરથી મૂળ પ્રથનું સ્વરૂપ ઘણું આકર્ષક બનવા પામ્યું હોય એમ અમને લાગે છે. ખર્ં જોતાં અમારા પાતાના અભિપ્રાયની કંઇ કીમત ન હોઇ શકે અને અભિપ્રાય આપવા એ અસંગત છે તો પણ અમાએ લાેકશિ- અભિપ્રાય આપવા એ અસંગત છે તો પણ અમાએ લાેકશિ- ક્ષણ-પ્રચારના ઉચ્ચ હેતુથી આ પ્રકારાંતર કરાવ્યું છે એમ કહી નાખલું જોઇએ. બ્રાહકા અને વાંચકા એ જ દ્રષ્ટિબિંદ દ્રારા આ પ્રયત્ન પ્રત્યે નીરખી અમારા શ્રમને ન્યાય આપશે એવી આશા રાખીએ છીએ.

¥

અગાઉથી ગ્રાહક થનાર ગ્રહસ્થાની નામાવલી મુકી તેમનું મનોરંજન આ વખતે નથી થઇ શક્યું તે માટે અમે દીલગીર ઇચ્ચે. પરંતુ કાગળ આદિ વસ્તુઓના ઉંચા ભાવા તથા ઉપયોગી ચિત્રોના અષ્કુધાર્યો ઉમેરા જોઇ તેઓ દરગુજર કરશે એવી ખાત્રી છે. અમારા આવા પ્રકારના સાહસોને કદરદાન ગ્રાહકો તરફથી જે આદર—સત્કાર મળે છે અને મળ્યા છે તે ખદલ પુન: તેમના ઉપકાર માની આ વક્તવ્ય સમાપ્ત કરીએ તે પહેલાં એટલા ઉલ્લેખ કરવા અત્યાવશ્યક છે કે આ ગ્રંથ સા પ્રથમ પસંદ કરવાનું તથા ભાષાંતર સાથે ખ્હાર પાડવાનું માન સફગત જૈન સાક્ષર ભગુભાઇ કૃત્તેહ્યંદ કારભારીને જ ઘટે છે. અમા આ સ્થળે ઉપકાર પૂર્વક તેમનું નામ સ્મરી સંતાષ પકડીએ છીએ.

મકાશક.

### अईम्.

# યન્થકાર શ્રી જિનદત્તસૂરિ

અષ્કિહિલપુર પાટણ પાસે વાયુદેવતાધિષ્ઠિત વાયટ નામે એક મહાસ્થાન છે. તેજ વાયટસ્થાન ઉપરથી 'વાયટ ' અથવા 'વાયડ ' ગચ્છ ઉત્પન્ન થયેલા છે. વાયડગચ્છમાં મૂળ પુરૂષ કે છે હતા તે જાણી 'શકાતું નથી, પણ શ્રી જિનદેવસૂરિ હાય એમ અનુમાન કરી શકાય છે, કેમકે તે પૂર્વે ના જોઈએ તેવા ઇતિહાસ સમ્પાદન થઇ શકતા નથી. વાયડગચ્છની ઉત્પત્તિ અને મૂળ પુરૂષ આ મુજબ જાણ્યાં બાદ જ શ્રી જિનદત્તસૂરિ માટે જાણુવું તે વધારે યાંગ્ય લેખાશે.

ગ્રન્થાંતે જણાવેલ શ્રી રાશિકલસૂરીન્દ્ર અને શ્રીજીવદેવ-સૃરિ સંસારીપણામાં એજ વાયટમાં મહીધર અને મહીપાલ નામે શ્રેષ્ઠીપુત્ર હતાં. મહીપાલે રમતગમતમાં સમય ગુમાવી જરા પણ અભ્યાસ કરેલા ન હાવાથી તેના પિતા ધર્મ દેવે કાઢી મુકવાથી રાજગૃહમાં દિગમ્બર મતાવલં બી શ્રી શ્રુતકીર્તિ ગુરૂ પાસે દીક્ષા લઇ સુવર્ણકીર્તિ આચાર્ય થયા, અને ગુરૂપાસે 'પરકાયપ્રવેશ ' તથા ચક્રેશ્વરી વિદ્યા શિખ્યા. મહીધર પણ તેના પિતાના અવસાન સમય બાદ આજ વાયટગચ્છનાં શ્રી જિનદેવસૂરિના સંતાનમાં શ્રી રાશિક્ષસૂરિ થયા. રાજગૃહીથી આવતાં લોકોને માઢેથી સુવર્ણ કીર્તિં નો વૃત્તાન્ત સાંભળી તેની માતા ત્યાં ગઇ અને ;ખન્ને ભાઇઓને એકજ ધર્મ અંગીકાર કરવા સમજાવી 'વાયટ 'માં લાવી ત્યાર પછી રસવતી પ્રયોગ્ગથી બન્ને ભાઇઓની પરીક્ષા કરી, તેમાં વિશેષ શુદ્ધતા શ્વેતા મ્ખરાની દેખાવાથી દિગમ્ખરને કહ્યું કે 'શ્વેતાંબરા શુદ્ધ છે, તું કર્મચિન્તા કરતા નથી, તે લોકો કહે છે તેજ પ્રમાણે પાળે છે, માટે તું એમને મલી સુખદુ:ખના અંતની ઇચ્છા કર, વિગેરે." માતાનું વચન અંગીકાર કરી સુવર્ણ કીર્તિ શ્વેતામ્બર દીક્ષા લઈ પાંચસા શિષ્યનાં સમૂહવાળા શ્રીજીવદેવસૂરિ થયેદ કે જેના કુળમાં ' શ્રન્થકાર શ્રી જિનદત્તસૂરિ આચાર્ય વર્ગમાં ખ્યાતિ ધરાવનાર છે. '

શ્રી જિનદત્તસૂરિ ચાક્કસપણે કયા વખતમાં હતા તે જાણવું દુર્લભ છે. કારણ કે તેઓશ્રી અંતમાં તે બાખતના જરા માત્ર પણ ઇસારા સચવતાં નથી, એટલું જ નહીં પણ આ ' વિવેક-વિલાસ ' શિવાય તેઓની કૃતિના બીજો કાઇ બ્રન્થ પણ આપણને સાંપડી શકયા નથી, અને લાકવાયકા પણ એવી જ છે કે, તેઓના કરેલા આ એકજ બ્રન્થ છે. છતાંપણ એટલું તા અનુમાન ઉપરથી આપણે મેળવી શકીશું કે તેઓ વિક્રમના તેરમા સૈકાના કેટલાંક વર્ષા વિત્યા બાદ હૈયાતી ધરાવતા હતા.

આ અનુમાન ઉપર આવવાનું સાધન માત્ર એટલુંજ છે કે તેઓના શિષ્ય 'વેણી કૃપાણ અમર ' અથવા અમરચંદ્ર

કવિ નામે " કાવ્યકલ્પલતા, છન્દા રત્નાવળી, સ્કતાવળી, કલાકલાપ, અને બાળભારતાદિ" વિગેરેના કર્તા હતા. તે અમ રચંદ કવિ, ગુર્જરના રાજા વીસળદેવની કચેરીમાં તેના તેડાવનથી ધાળકે આવ્યા હતા. વીસલદેવે ગુજરાતપર અણુહિલનાડમાં રહીને સંવત ૧૩૦૦ થી ૧૩૧૭ સુધી રાજ્ય કર્યું તે પહેલાં તે સં. ૧૨૯૫ માં ધાળકાની ગાદી ઉપર આવ્યા હતા. આ ઉપરથી આપણું જોઇ શકીશું કે વીસળદેવના વખતમાં શ્રી અમરકવિ ધાળકે આવ્યા હતા, અને શ્રી જિનદત્તસૂરિ તેઓનાં ગુરૂ થતા હતા. તે ઉપરથી જ તેરમા સૈકાનું અનુમાન આપણું શ્રી જિનદત્તસૂરિ માટે કાઢીશું તો ખાટું ગણાશે નહીં. આથી વિશેષ ખાત્રી કરી શકાય તેવું કાઇ સાધન આપણુને જોવામાં આવતું નથી.

વાયડગચ્છ હાલમાં તેા ગુજરાતમાં હૈયાતી ધરાવતાે હાય તેવું દેખાતું નથી, પછી ભલે કદાચ મારવાડ વિગેરેમાં કાઇ શ્રીપૂર્જો અને ગારજીઓ હયાત હાય! સૂરિ માટે આટલાે ટુંકા હૈવાલ જણાવ્યા ખાદ અત્રેથી જ વિરામ પામીશું.

( પ્રથમાવૃત્તિમાંથી )



પૂર્વાચાર્યના કાઇ એક માનસ–સંતાનની અકસ્માત્ કાયા પલડી નાંખવી એ કાઇ કાઇની દષ્ટિમાં કદાચ ગ'બીર ગુન્હો ગણાશે. હું એક અન્લિયુક્ત તરીકે ખચાવનામામાં એટલું જ જણાવું છું કે મેં આ ગ્રંથને સંશોધિત તેમજ સુવર્દ્ધિત બનાવવામાં મુખ્યત્વે બે બાબતા ખાસ લક્ષમાં રાખેલ છે:—

(૧) સર્વ સ્થળે ખનતાં સુધી મૂળ આચાર્યના જ શબ્દાે ટાંકવા અને (૨) નકામું પીંજણ ન કરવું.

પહેલી પ્રતિજ્ઞામાં તો હું સફળ થયો છું. બીજી પ્રતિજ્ઞા કેટલે અંશે પળી છે તે વિચારવાનું કામ મારૂં નથી.

ત્રંથતું ભાજ્ઞ સ્વરૂપ પલટાવા છતાં આંતર સ્વરૂપ તો જેમનુ' તેમ જ રહેવા પામ્યું છે. કદાચ એમ બન્યું હોય કે હું મૂળ આચાર્ય મહા-રાજના ઉદ્દેશ ન સમજી શક્યા હોઉં અને તેથી તે વિષે સ્પષ્ટીકરણ કરવા જતાં આડે માર્ગે દારાઇ ગયા હોઉં; પરંતુ મૂળ પુરૂષના શબ્દા અને વાકયા માર્ગ ઉત્તરદાયિત્વ ન્યૂન કરશે એવી આશા છે.

શ્રીમદ્દ છનદત્તસરિજીએ આ શ્રંથમાં ભિન્ન ભિન્ન વિષયા એવા રીત ચર્ચ્યા છે કે મારા જેવા એક સામાન્ય માણસ તે સર્વ વિષયા સં- ખંધે સ્પષ્ટીકરણ ન જ કરી શકે. મૂળ આચાર્ય મહારાજને જ્યોતિષ્ શકનશાસ્ત્ર, તથા સ્વરશાસ્ત્ર વિગેરે શાસ્ત્રીય વિષયોનું જે ન્નાન હોવું જોકએ તેના પ્રમાણમાં મારામાં એ વિષયોનું બિંદુ માત્ર પણ ન્નાન નથી એમ કહેવામાં હું નમ્રતા કે વિનય નથી બતાવતા; પણ વસ્તુસ્થિતિ જ કહી દ**ઉં છું. મને** આ પુસ્તક ક્**રીયી લખતાં ધણી વાર લાગતું કે** આવા વિધ વિધ વિષયો એક જ પ્રથમાં શા માટે દાખલ કરી દેવામાં આવ્યા હશે ? એક સ્થળે સર્પના વિષના ઉતારની વાત આવે છે તેા તરત જ પાછી પાપ–પુષ્ય સંબ'ધી કે એવી બીજી વાત રજ્ય :કરવામાં આવે છે. આમ બનવાનું શું કારણ હશે એ પ્રશ્ન મેં યથાશક્તિ વિચારી જોયો. મૂળ ત્ર'થ—' વિવેક વિલાસ ' માં જો કે દિનકૃત્ય–રાત્રિકૃત્ય–ૠતુકૃત્ય એવા ભાગ પાડી વિષયોને વહેંચી નાખવામાં આવ્યા છે. તા પણ એ યોજના આખર સુધી બરાબર સચવાઇ હોય એમ નથી લાગત'. આનું કારણ મને એટલું જ લાગે છે કે મૂળ આચાર્ય મહારાજને પાતાની દેશ–કાળ સ'બ'ધી પરિસ્થિતિને લ<mark>ઇને જે કહેવાનું હતું તેને એટલા</mark> બધા જુદા જુદા વિષયો સાથે સંબંધ હતો કે તેઓ ગમે તે એક પ્રસંગ ઉનેહ કરી તે બધું કહી નાંખ્યે જ રહે! એક જ વિષય જીદા જીદા પ્રસંગે ચર્ચાયા હાય એમ પણ કવચિત જોવામાં આવે છે. આનું કારણ પણ મેં ઉપર કહ્યું તે જ લગભગ હોવું જોઇએ. આચાર્ય મહારાજના ઉદેશ પાતાના કાળમાં પર પરાયા ચાલી આવેલી અથવા તા વાલતા વાતા– વિધિએન લિપ્ભિહ કરી દેવી. અને એ રીતે એક સંહિતા. તૈયાર કરી ભવ્યાત્માએને તે સાંપતા જવું એવા જ કંઇક હાવા ઘટે છે. મેં આ સ વાદ–શૈલીના રૂપમાં તૈયાર કરતી વેળા બની શક્યુ ત્યાં સુધી વિષયોને એક જ વાર્ત્તાલાપમાં પુરા કરવાના પ્રયત્ત કર્યો છે. તેમાં પણ કેટલીક ખામીએ રહી જવા પામી છે એ વાત હું સારી રીતે જાર્ણ્યું. મારે

આ પ્ર**ંથ** થહુ ઉતાવળથી લખી નાખવાના હતા તેથી જેવા જોઇએ તેવા કાળજ છેવડ સુધી ન રાખી શકયા હાઉં એ પણ બનવાજોગ છે. વિદ્વાના તે વિષે ઉહાપાહ કરશે તાે એ પછીની આવૃત્તિને માટે પ્રકાશકને ઉપ-યાગી **થ**ઈ પડશે. પ્રકરણની વિભાગ સંખ્યામાં તથા અન્યત્ર પ્રુક્તા દાષા રહી જવા પામ્યા છે તે સુધારી લેવા એવી મારી નમ્ન વિદ્યપ્તિ છે.

" વિવેક–વિલાસ " ની સંસ્કૃતમાં એક મ્હાેડી ડીકા છે એમ સાંલજી છે. પરંતુ તેના ઉપયાગ કરવા જેટલા સમય મને નથી મળ શક્યા. વળા મારે ચાક્ક્સ સીમાએાની અ'દર રહીને જ વિવેચન વિગેર લખવાનું હતું તેથી ક્યાંઇ ઉણુપ જેવું જણાય તા વાચકાએ ક્ષંતવ્ય ગણી લેવું એવી મ્હારી નમ્ર પ્રાર્થના છે.

**વીલેપારલે (સુંઅઇ.**) તા. ૯ માર્ચ ૧૯૨૦.

સર્વદા સર્વના સેવક, સુ**રાલિ.**  આશિષ! અભિનંદન!! મંગળકામના!!! નૂતન વર્ષે સ્નેહીએાને સ્નેહાપ'ણ કરવા યાગ્ય કાર્ડ=કંકાત્રીએા.

આ ગ્રંથના ખરીદનારાએાનેજ ખાસ લાલ.

દર સાલની માક્ક આ સાલમાં પણ અમારા તરફથી અવનવાં કાર્ડી કંકાતરીઓ અને રૂમાલા વિગેરે ખ્હાર પાડ-વાના ભગીરથ પ્રયત્ન થઇ ચૂક્યા છે. પ્રત્યેક વર્ષમાં કઇંક ને કઇંક નવી ભાવના, ઉચ્ચ આદર્શ તથા ઇશ્વરી પેગામ પહેં-ચાડવાના અમારા ઉદ્દેશ જગજાહેર હાેવાથી અમને તે વિષે વાગ્જાળ વિસ્તારવાની જરૂર પડતી નથી.

નવીન વર્ષારંભને દિને—જે વખતે અની શકે તેટલી પવિત્રતા અને નીતિમયતા ફેલાવવાના દીલાજાન પ્રયત્ન થવા જોઇએ અને સ્નેહીઓના સ્નેહ સંદેશાઓમાં પણ એજ લાવના સચવાવી જોઇએ તેવે વખતે તદ્દન ખિભત્સ, પ્રકટ શૃંગારવાળા સંદેશાઓ ખરીદવા—માકલવા એ નૈતિક બ્રષ્ટતા નહીં તો ખીજાં શું કહેવાય? આજકાલ ખજારમાં પ્રકટ થતાં મુખારકબાદીના કાર્ડ વિગેરમાં—

" ઘેલી અની ઘેલડી રસ રેલડી ર'ો ચડી, સુંખનતણા કંઇ સ્વ<sup>પ</sup>નના ઉન્માદમાં અથડી પડી!" જેવા અને એથી પણુ અધિક ભ્રષ્ટતાવાળા વાક્યા જોઇ સજ્જન પુરૂષા ધ્રુજી ઉઠે છે!! અમારી પાસેથી એવાં કાર્ડ –કંકાેત**રી**એા મંગાવાવનારાઓને અમારા ખુલ્લા જવાબ એજ છે કે પ્રજાની નીતિને બગાહે, શુંગાર કે વિકારી વાસનાઓને પ્રદિસ કરે એવાં વાકયા તેમજ ચિત્રાવાળા મુખારકખાદીનાં કાર્ડ-કંકાતરીઓ રૂમાલા વિગેરે

> અમારે ત્યાં નહીં મળી શકે. તેને બદલે ?

નૃતન વર્ષે સ્નેહીઓના સ્નેહ-રસ પવિત્ર ભાગિરથી-ગંગાના પ્રવાહની જેમ કલકલ નાદ કરતાં વહી નીકળે, ગૃહે ગૃહે સુગંધી ધુપ-દીપની માફક શુદ્ધ સાત્વિકતાની સારભ મઘમઘે, જ્યાં જ્યાં મુબારકબાદીનાં કાર્ડ-કંકાતરી જાય ત્યાં ત્યાં સ્નેહી આત્માઓની શુચિતા-પવિત્રતા-રમ્યતા અને ઉદ્યાસની મધુરતા સર્વત્ર પ્રસરી જાય એવી જાતનાં રસપરિપૂર્ણ-વિવેક મર્યાદાયુક્ત અને ઉચ્ચ ભાવનાએાથી છલાછલ મુબારકબા-દીનાં કાર્ડ-કંકાતરીએમ જ અમારે ત્યાં મળી શકશે. અમે એક વાર કરીથી કહીએ છીએ કે અમારાં કાર્ડ-કંકાતરીએમાં નથી આડંબર, નથી પ્રકટ શૃંગાર, કે નથી અવિવેક. શુદ્ધ આર્યભાવના, પવિત્ર હૃદયવિશુદ્ધિ અને આત્મભાવના પ્રચાર કરવો તેમજ લખનારના ઉચ્ચ હેતુને બર આહ્યુવા એજ અમારા પ્રધાન ઉદેશ છે.

અમારા આ જાહેર ઢંઢેરાનાે અનુભવ લેવાે હાય તાે એક વાર અમારાં કાર્ડા વિગેરે જોઇ અથવા મંગાવી ખાત્રી કરાે.

# કાર્ડ વિગેરેના પ્રકાર તથા કિંમત.

|     | લક્ષ્મીપૂજનના.                      | તંગ.      | રૂ.આ.પા       |
|-----|-------------------------------------|-----------|---------------|
| ٩   | સોનેરી આર્ટકાર્ડ. ં                 | ૧૦૦       | 3-0-0         |
| ર   | <b>એરંગી સર્વોત્તમ આર્ટકાર્ડ</b> …  | 900       | ₹-0-0         |
| ક   | સુંદર સફાઇદાર કાર્ડ                 | 900       | 9-1-0         |
| ४   | સચિત્ર–આર્ટ નાેટપેપર્સ              | 9,00      | 3-0-0         |
| પ   | અતિ સુંદર સાેનેરી ડબલ નાેટપેપર્સ    | .900      | 30            |
| ţ   | ડબલ બેંક નાેટપેપર્સ                 | 900       | 9-1-0         |
| to  | સોંગલ સાેનેરી નાેટપેપર્સ            | 900       | 9-1-0         |
| 4   | સીગલ બેંક નાેટપેપર્સ. 🔐             | 900       | 9-0-0         |
|     | નૃતન વર્ષાભિન દનન                   | u.        |               |
| Ŀ   | સપ્તરંગી સચિત્રે કાર્ડ              | 900       | \$=8-0        |
| ૧૦  | સ્પેશીઅલ કુસુમાવાળા કાર્ડ…          | 900       | 3-0-0         |
| ૧૧  | દ્વિર ગી હિંદી–દેવીઓનાં ફાટાવાળા કા | ડે ૧૦૦    | 3-0-0         |
| ૧૨  | સોનેરી અક્ષરાવાળા કાર્ડ             | 900       | 3-0-0         |
| ૧૩  | કળા–કુશળતાળા ભારત રત્નાેના          |           |               |
|     | ફાટાવાળા કાર્ડ                      | 900       | <b>२-</b> ०-० |
| १४  | રાજા–મહારાજાએોના ચિત્રવાળા કાર્ડ    | ૧ ૦ ૦     | ₹             |
| ૧૫  | દ્વિરંગી ઉત્તમાત્તમ આર્ટ કાર્ડ.     | 900       | ₹-0-0         |
| ૧ ૬ | સુંદર–સફાઇદાર કાર્ડ                 | 900       | १-(-0         |
| ૧૭  | ક્લાવર વ્યુવાળા કાર્ડ               | એકના      | ०-२-०         |
| 91  | ફાેંદડીંગ રેશમી પદ્દોવાળાં કાર્ડો.  |           |               |
|     | નંગ ૧ ના આના ૨,૩,૪,૬,૮,             |           |               |
|     | ૧૦,૧૨ થી રૂપીએો એક દાેઢ અને છે      | ો સુધીનાં | •             |

| ૧૯         | કળા કૂસળતાવાળા ભારત-નેતાઓન                     |       |                |
|------------|------------------------------------------------|-------|----------------|
|            | સા <b>થે</b> ડબલ આટે નાટપેપર્સ…                | 900   | \$-8-0         |
| २०         | આઈ-સચિત્ર ડખલ નાટપેપર્સ, જેમાં                 |       |                |
|            | થે મહાન હિંદી તત્ત્વનાનીઓના ચિત્ર              |       |                |
|            | સાથે નવીન વર્ષની શુભાશિષ.                      | 900   | ξ <b>−</b> 8−0 |
| ર ૧        | આર્ટ સચિત્ર ડબલ નાટપેપર્સ મનુ-                 |       |                |
|            | ષ્યની દશ–દશાએાનાં જ્ઞાનદાયક ચિત્રા             | . 900 | <b>}-8-0</b>   |
| <b>૨</b> ૨ | સન્નારીએ  ઉપર લખવાનાં વર્ત માન                 |       |                |
|            | યુગની આઠ દેવીઓનાં ફાટાવાળા                     |       |                |
|            | ડખલ આર્ટ નાેટપેપર્સ                            | 900   | <b>§-</b> 8-0  |
| ર ૩        | <sup>©</sup> ત્કૃષ્ટ ડબલ સાેેેેરી નાેેટપેપર્સ. |       |                |
|            | નાજુક સોનેરી ડેબલ નાટપેપર્સ.                   |       |                |
|            | ડખલ ખેં ક નાટપેપર્સ                            |       | 9-4-0          |
|            |                                                | 900   |                |
|            | રાજા–મહારાજા ઉપર લખવાના                        |       | •              |
|            | સાેનેરી નાેટપેપર્સ-કવર્સ સાથે.                 | ૧ ના  | o-8-o          |
| ٦.         | અમલદાર વર્ગ ઉપર લખવાના નાટ-                    |       |                |
|            | પેપર્સ - કવર્સ સાથે                            | ૧ તા  | ०-२-०          |
| રહ         | મિત્રા પર લખવાના નાેટપેપર્સ                    |       |                |
|            | કવર સાથે                                       | ૧ના   | o-9-o          |
| 30         | ઉચી કવાેલીટીના કવર્સ                           | 900   | 3-0-0          |
| ૩૧         | સાધારણ કવર્સ'                                  | 900   | 9-1-0          |
| <b>૩</b> ૨ | હામરૂલ વાવટાવાળા જેપાનીઝ ક                     | ાગળના |                |
|            | સાેનેરી કીનારીવાળા રૂમાલાે                     | ૧૦૦   | <b>}-8-0</b>   |
| 33         | સાદા રૂમાલા                                    | ,,    | 3-0-0          |

|     |                             | રેશમી                                   | રૂમાલા.               |        |                   |
|-----|-----------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|--------|-------------------|
| 38  | સર્વેત્કૃષ્ટ રેશર્ય         |                                         |                       |        | 3-0-              |
| ટપ  | બાદશાહી.                    | •••                                     | •••                   | •      | ₹-0-              |
| 3 ६ | ખુબસુરત.                    | •••                                     | •••                   | ,,     | ₹ <del>-</del> 8- |
| ૩૭  | ર ગીન બાર્ડ રવ              | ાળા.                                    | •••                   | ,,     | 9-0-              |
|     |                             | •••                                     | •••                   | ,,     | •-9₹-             |
|     | નાની સાઇઝના                 |                                         |                       | "      | 0-5-0             |
| ४०  | સુતરાઉ રૂમાલ                | ઉંચી કવે                                | ાલીડી                 | ••     | 0-2-0             |
| ४१  | ઉંચી કવાલીડી                | −સુતરાઉ                                 | રૂમાલ.                | ,,     | ૦ ૧૨-૦            |
|     | ઉંચી અર્દ ચે                | ક સુક (છ                                | પાના)                 | "      | 0-8-c             |
|     | સાધારણ.                     | •••                                     | •••                   | 17     | ०-२-०             |
|     | ચેક પાના                    | •••                                     | 900                   |        | ०—२—०             |
|     | મહાલદ્દમીજીની               |                                         | ોન                    | ૧ના    | <b>∘_ર</b> _∘     |
|     | નયનાન દ બ્લાે               |                                         |                       | ,,     | ०-१ <b>३</b> -०   |
|     | રાજની તારીખ                 | ફાડવાનું '                              | કેલે <sup>•</sup> ડર. | ,,     | ०-१२-०            |
| ४८  | રાષ્ટિંગ પેડ.               | •••                                     | •••                   | ,,     | ०-१२.०            |
|     | જન્માહ                      | લવ (બ                                   | થ <sup>0</sup> 3 ) ન  | 1 315. |                   |
| ४६  | એક કાડેના.                  |                                         | •••                   | •••    | o <b>2</b>        |
|     | લગ્ના                       | ત્સવનાં ક                               | :13°-5'31             | તરી.   |                   |
|     | છા પેલા−તૈયાર               |                                         |                       |        | <b>२-</b> 0-5     |
|     | આર્ટ ખેર'ગી ને              | ાટપેપર્સ.                               | ٩                     | । ००   | 3                 |
|     | <mark>બેર</mark> ંગી સાધારહ |                                         |                       | ००ना   | <b>₹</b> -c-o     |
|     |                             | હું:ડી                                  | <b>બુકાે</b> .        |        |                   |
|     | સા પાનાના                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                       | ૧ ના   | 9 <b>~</b> ረ-0    |
|     |                             |                                         |                       |        |                   |

# ભેટની યાજના,

આ સાલમાં અમાએ માત્ર ૧૦૦ કાર્ડ કે કંકાતરીઓ મંગાવનારાઓને નીચેના પુસ્તકા ભેટ તરીકે આપવાની ચેલ્લના કરી છે. આ ભેટ માકલવાના અમારા હેતુ ગમે તે રીતે લોકોને મુક્તમાં જ ઉચામાં ઉંચુ વાંચન પુરૂં પાડવું અને એ રીતે પ્રજાકીય જાગૃતી અને નૈતિક હીલચાલને સહાય કરવી એ સિવાય બીએ કંઇ જ નથી.

### ભે**ટના પુસ્તકોઃ**—

- (૧) ખ્લાેટીંગ પેડ.
- (૨) પ્રેમથી મુક્તિ.
- ( ३ ) प्रवृत्ति-निवृत्ति.
- ( ૪ ) શ્રીમદ્ રાજચંદ્રકૃત આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર (મહા-ત્માં ગાંધીજી દ્વારા પ્રશંસિત )
- ( ૫ ) ભજનપદ દાહન.

આ પુસ્તકા વિષે વિવેચન કરવાની જરૂર નથી. ગ્રાહકાએ સા કાર્ક –ક કાતરીના ઓર્ડર સાથે જ પાતાને કઈ ભેટ પ્રિય છે તેના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ કરવા.

એટલું ત્રાહકોએ યાદ રાખવું જોઈએ કે ભેટના પુસ્તકા તથા ખ્લાટીંગ પેડ જ્યાં સુધી સીલકમાં હશે ત્યાંસુધીજ તેમને તે માકલી શકાશે. જેમના ઓરડરમાં "પસંદગીના પુસ્તકનું " નામ નહીં હાય તેમને અમે ગમે તે એક ભેટ સીલકમાં હશે, ત્યાં સુધી રવાના કરી શકીશું. દેખીતુંજ છે કે જેઓ વિલંબ કરશે તેઓ <mark>લેટનું મનપ</mark>સંદ પુસ્તક મેળવી શક**શે** કે કેમ એ એક શંકાજ છે.

# એક અગત્યની સૂચના.

દરેક ગ્રાહકે પોતાનું ઝીરનામુ અની શકે તેટલા સાક્ અક્ષરોમાં વિગતવાર લખવું, અમારી સાથે ગમે તેટલા લાંબા પત્ર વ્યવહાર ચાલ્યા હાય અથવા ચાલતા હાય તા પણુ પ્રત્યેક પત્રમાં તેમનું સ્પષ્ટ સીરનામું તો હાવું જ જોઇએ. જે કાગ-ળમાં સ્વચ્છ અક્ષરા વાળું સીરનામું નહીં હાય તેના અમલ થઇ શકશે નહીં, દરવર્ષ આવા સેંકડા કાગળા ગ્રાહકાની ભારે નિરાશા વચ્ચે અમારે રદ કરવા પડે છે. એટલાજ માટે અમે કરી ફરીને વિગતથી આ સ્ત્રમા ગહાર પાડવાની તક લીધી છે. પાર્સલ અથવા બુક પાસ્ટ ઉપર ચાડી શકાય એવું એક જા દાજ કાગળના ડુકડા ઉપર પાતાનું સીરનામું ગ્રાહકા લખી માકલશે તો તેમના સીરનામામાં કાઇપણ પ્રકારની ગફલત થવાના ભય નહીં રહે. આશા છે કે ગ્રાહકા સીરનામા લખવામાં ગુદ્ધતા જાળવશે અને બની શકે તો કાગળના એક જાૃદાજ ડુકડા ઉપર સીરનામું લખી માકલશે.

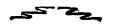
### સમયની બરબાદી.

આજકાલ સાૈ કાઇ જાણે છે કે પાર્સલા માેકલવામાં ક લાકાના કલાકા બરબાદ થઈ જાય છે. છતાં ધારણા પ્રમાણે પાર્સલા માકલા તેમજ મેળવી શકાતા નથી. આવા હાડમા- રીના સંજોગામાં વી. પી. પાર્સલ અથવા છુકપાસ્ટ મંગાવી પાછું વાળવું એ એક પ્રકારના અસદ્યા જુલમ ગણાય. કંકાતરીએ અથવા પુસ્તકનું વી. પી. મંગાવ્યા પછી કદાચા બહારગામ જવું પહે તો ગૃહસ્થાએ પાછળ સૂચના આપતા જવું જોઇએ અને વી. પી. પાછું ન કરે તેના બંદાબસ્ત કરવે જોઇએ. બ્રાહકોની બેદરકારીને લીધે ઘણી વાર બુકસેલરોને સમય અને પસાની બરબાદી ભાગવવી પહે છે. એથી ઉાઇને લેશ માત્ર પણ લાભ થતા નથી. જેઓ તુરતમાં જ ઓાર્ડર લખી માકલે તેમને તુરતમાં જ પાર્સલ વિગેરે સ્વાના કરવામાં આવશે.

# ડીપાેઝીટના નિયમ.

એદરકારીથી અથવા તો ભૂલથી વી. પી. પાઇં ન વળે એટલા માટે એાર્ડરની સાથેજ રૂપીયા દીઠ એક આનાની ડીપોઝીટ માેકલી આપવાની અમા આ વિનંતી પત્ર દ્વારા અમારા શ્રાહકોને ભલામણ કરીએ છીએ. જેઓ આ ડીપોઝીટના નિયમને માન આપી યાેગ્ય રકમ નહીં માેકલે તેઓને માલ માેકલવામાં આવશે નહીં.

**સે પ**લા કાઇને મક્ત માેકલવામાં આવતા નથી એટલે કાેઇએ એવા **સે પલા મ**ેગાવવાની નકામી તસ્દ્રી ન લેવી.



# શ્રી પર્યુષણ પર્વના ક્ષમાપનાના કાર્ડ, કંકાત્રી મંગાવનારાએાને મહાન લાભ.

ચામાસાના નીવૃત્તિના પવિત્ર દિવસામાં જૈન સાહીત્યનાં ઉત્તમાં પ્રસ્તકા વાંચવામાં જૈન બ ન્ધુઓ પાતાના અમૃદ્ય સમય પસાર કરે, તેમાટે ખાસ નીચેની ગાઠવસ્તુ કરવામાં આવેલ છે.

### ક કાત્રી કેટલા પ્રકારની છે?

| ٩ | શ્રાવકે શ્રાવકને લખવાના જૈન                        | ન ગ.           | િં મત  |
|---|----------------------------------------------------|----------------|--------|
|   | <sup>શ્</sup> વેતાંળર કાેન્ફ્રરન્સના ફાેટાવાલા     |                |        |
|   | <b>અ</b> ાર્ટ નાે <b>ટ</b> પેપર ળાળબાેધ લીપીમ      |                | 30-0   |
| ર | શ્રાવકે શ્રાવકને લખવાના નાટપેપસ                    | i <sup>c</sup> |        |
|   | સાનેરા.                                            | 900            | 3-0-0  |
|   | ,, ગ્રેરંગી                                        | 900            | ₹-0-0  |
| 3 | ,, ,, લખવાના નાેટપેપર                              | <b>1</b> °     |        |
|   | એકર ગી                                             | 900            | (-o-o  |
| ጸ | 77 37 39                                           | 900            | ०-६२-० |
| ય | શ્રાવકે શ્રાવકને <b>લખવાના</b> ઉં <sup>ચ્</sup> ચા |                |        |
|   | સચિત્ર કાડો.                                       | 900            | 3-0-0  |
| ŧ | શ્રાવકે શ્રાવકને લખવાના સફાઇ-                      |                |        |
|   | દાર કાર્ડ.                                         | 900            | 9-6-0  |

| 10           | ક્ષમાપનાની છ પાનાની ચેક્બુક               | ٩        | <b>3-</b> ₹-0 |
|--------------|-------------------------------------------|----------|---------------|
| <            | આચાર્ય મહારાજ શ્રી <b>ઝુ</b> દ્ધિસાગરજ    | )        |               |
|              | પાયેથી ખાસ તૈયાર કરાવેલી ક્ષમા-           |          |               |
|              | પનાની <b>ત્ર</b> ઝલ.                      | ૧૯૦      | 3-0-0         |
| •            | રેશમી રૂમાલને ૮ક્કર મારે એવા              |          |               |
|              | જાપાનીજ કાગળના રૂમાલ અત્યંત               |          |               |
|              | વૈરાગી અને ક્ષમાપનાના પદાથી               |          |               |
|              | ભરપૂર અને ચાદ સ્વપ્નાના ચિત્રા સ          | હીત. ૧૦૦ | 3-0-0         |
| 90           | મારવાડી કંકાત્રી કે કાર્ડ છેરંગી          | ,        | .•            |
|              | ઉંચામાં ઉં <b>ચા</b> .                    | 900      | 9-6-0         |
| 49           | મારવાડી સાેનેરી કંકાત્રી.                 | 900      | ₹-0-0         |
| ૧૨           | રેશમી રૂમાલ                               | ٩        | 0.12-0        |
| <b>93</b>    | સુત <b>રા</b> ઉ રૂમા <b>લ</b>             | ٩        | 0-6-0         |
| १४           | શ્રાવકે સુનીરાજેને લખવાના ઉંચા            |          |               |
|              | એર <b>ંગી નાેટપેપ</b> સ                   | 900      | 3-0-0         |
| 44           | <i>"</i> "                                | 900      | ₹-0-0         |
| 98           | સુનિરાજે શ્રાવકને લખવાના કાર <sup>ે</sup> |          |               |
|              | કે નાટપેપર કં કાત્રી.                     | 900      | ₹-0-0         |
| ' <b>ঀ</b> ७ | માટા મુનિરાજે નાના મુનિરાજને              |          |               |
|              | લખવાના કાર્ક કંકાત્રી નાટપેપસે            | 900      | 2-0-0         |
| 96           | નાના સુનિશજે માટા સુનિરાજને               | _        | -             |
|              | #311-11 11 A A & A 12 A                   | 900      | ₹-0-0         |
| 96           | ક્ષમાપનાના કવર                            | 900      | 1-6-0         |
|              |                                           | •        |               |

ઉપર જણાવેલી કંકાત્રીમાંથી કે કાર્ડીમાંથી એક સાથે. ૧૦૦ નંગ મંગાવનારને નીચે જણાવેલા કિંમતી પુસ્તકામાંથી મંગાવનારની ઇચ્છા મુજળ એક પુસ્તક લેટ આપવામાં આવશે.

(૧) આત્મસિદ્ધ શાસ્ત્ર (૨) લાલન આત્મવાટિકા (૩) ગિરનારમહાત્મ્ય (૪) આત્મપ્રદિપ (૫) મૈત્ર મૈત્રી યાને મિત્રધ્ધ (૬) પ્રેમથીમુક્તિ (૭) સમરાદિત્ય સંદ્યેપ્ત (સંસ્કૃત) આ પ્રથ મુનિરાજો સીવાય બીજાઓને લેટ આપવામાં આવશે નહિ (૮) ધર્મળીન્દ્ર (૯) આનં દધન તથા ચીદાનંદ્ર ખ્હોંતેરી.

આવી સખ્ત મેાંઘવારીના સમયમાં જયારે સાહિત્યના દેલાવા કરવાના દાવા કરનાર કહેવાતી મહાન સંસ્થાએના કાર્યવાહકાએ વર્તમાન કાળે પાતાના તરફથી લડાઇ પહેલાંના પ્રગટથયેલાં પુસ્તકાની કિંમત બેથી ત્રણુગણી વધારેલી છે ત્યારે અમા આવી રીતે લાભ આપીએ છીએ તેના વિચાર સમાજ કરશે.

એાર્ડર માકલનારે—વગર વિલ બે માકલવા, પુસ્તકા સીલકમાં હશે ત્યાંસુધીજ આપવા બંધાયેલ છીએ. એાર્ડર આ-પવાની સાથે ડીપાજીટ તરીકે બે આનાની ટીકીટા માકલવી. કારણુંકે વર્તમાનકાળે મંત્રાવીને પાછા માકલનારની સંખ્યામાં વધારા થતા જાય છે. જેના લીધે અમારે આ નિયમ રાખવા વગર છુટકા નથી. મંત્રાવનારે પાતાનું નામ, ઠેકાણું, ગામ, પાસ્ટ, જીલ્લા, વીગેરે સાક્ અક્ષરામાં લખવું.

લખા—

મેઘજ હીરજ બુકસેલર ાંબાયધુની—મું અઇ

રે ૩

# અનુક્રમણિકા.

- (૧) ગૃહરથે જાગવાના સમય-સ્વપ્તના કારણા-કેવાં સ્વપ્ત કયારે સાચાં પડે. મળના પ્રક્રાપ સહેલા⊌થી કેવી રીતે દૂર કરી શકાય. પ્રાત: જળ-પાનના વિધિ-મળાત્સર્ગ અર્થે કયાં જવું-કસરતની આવશ્યકતા, દેવની મન ઉપર થતી અસર-દ'તધાવનના વિધિ-નાક વડે પાણી પીવાથી થતા લાખા, પ્રાત: કાળમાં માતા-પિતાને વ'દન કરવાની આવશ્યકતા.
- (૨) સ્તાન વિધિ–સ્તાનનું સ્થાન–તૈલાબ્ય'ગના લાભ–સ્તાન પછીના શુક્રનો–સ્નાન અને નક્ષત્રના સ'ળ'ધ–ક્ષૌર વિધિ–પરિધાન વિધિ–તવાં વસ્ત્રોની સાથે વાર નક્ષત્રનો સ'ળ'ધ–સ્વાભાવિક છવન, કેવાં વસ્ત્રો દાનમાં આપી શકાય–તવા વસ્ત્રના નવ ભાગ–મંદિરમાં કે ઉપાશ્ર-યમાં વસ્ત્રાલ'કારા પહેરી જવાની જરૂર–પૂજાવિધિ–છન–પ્રતિમા સ'ખ'ધા સ્પઇકિર્સ્
- (૩) તાંભુલ ભક્ષણના વિધિ--ત્યાયાપાઈ ત ધનથી થતું કલ્યાણ, સંચયની સાથે ત્યાગની આવશ્યકતા, ક્રયે ક્યે માર્ગે દ્રવ્ય પેદા કરી શકાય ધ કૃષિની પ્રધાનતા–અન્ન સંગ્રહ કરવાની આવશ્યકતા–શ્રેષ્ટ વિશ્વકનાં લક્ષણો-હસ્તસંત્રા–સચતુર વિશ્કિ રાખવી જોઇતી સાવચેતી–પ્રથમના વેપારી-ઓની પ્રભાવિકતા, તેમની સત્યપ્રિયતા–વ્યાપારની સાથે ધર્મના સંખ'ધ-દ્રવ્ય ઝેર જેવું ક્યારે ગણાય ધે ઉદ્યોગ અને લક્ષ્મી. પૃષ્ટ કપ-૪૯
- (૪) રાજાના પરિચય–કેવા રાજા સમાજ તથા ધર્મનું કલ્યાણ કરી શકે–રાજમંત્રી કેવા હોવા જોઇએ–વણિકપુત્રા મંત્રીપદ કેવી રીતે

શાભાવતા ક સેનાપતિના ગુણા–તાકરીમાં આગળ વધવાના માર્ગ-તાકરે કેવા વિવેક રાખવા, સભામાં કેવા રીતે વર્તવું, શક્તે ∷સલાહ શા રીતે આપવી ક પૂષ્ટ. ૪૯–૫૬

(પ) અતિથિના લક્ષણો—અતિથિ સેવા—અન્નદાનનું માહાત્મ્ય, ભોજન કરતા પહેલા કેાની સંભાળ લેવી—ભોજનના સમય, અજીર્ણના પ્રકાર—ભોજન સંખંધો બીજા નિયમા—પર્યાસ્પર્શ પરસ્પરનું એઠું જીઠું ખાવાના નિષેધ—પાણી પીવાના સાધના—કળ પ્રલના લક્ષણમાં વિવેકના જરૂર, આનંદિ પ્રકૃતીની આવશ્યકતા, માતા કે બ્હેનના હાથની રસોઇમાં રહેલી ઉત્તમતા, ત્યાંગી પુરૂષોને ભોજન સામગ્રી અર્પવાથી થતા લાલ, કેવું ભોજન કયારે લેવું ! ભોજનમાં પાણી કયારે પીવું, મીડી, ખાડી વસ્તુઓમાં રાખવાના કમ–દુધના કાયદા કરે સ્થળે ભોજન કરવા જવું, ભોજન પછી કર્તવ્યા કર્તવ્યા ભોજનમાંથી ઝેર શાધી કહાડવાના ઉપાય.

### પૃષ્ટ પ૭–૮૨

( ક ) સંખ્યા સમયના પ્રભાવ, સંખ્યા ભાજન, ભાજનનાં દ્રવ્યા ઉપર સર્ય કીરણાની અસર, સંખ્યા સમયે કયા કયા વ્યાપારા વર્જવા, દીપક તથા પલંગ વિગેરે કેવા હોવા જેઇએ, સતા પહેલાં શું શું કરવું, પૃથગ શય્યાથી લાભ, શયન વિધિ, રાત્રીએ કેટલાં વાના શા માટે ન કરવા ? લગ્ન એ પાશવવૃત્તિને સંતાષવા માટે નથી, કન્યા વિક્રય વિષે સદ્યોષ, કન્યા કેવા પાત્રને આપવી ? અપાત્ર વિષે સ્પષ્ટીકરણ, વિદ્યાવાન પાત્રની પસંદગી કરવાના આગ્રહ, શુરવીર નરને કન્યા કેમ ન આપવી ? મુસુકુને કન્યા આપવાથી હાની, ભવ્યાકૃતિ પુરૂષનાં લક્ષણો, પૂજાપાત્ર પુરૂષ, સુખશીલ મનુષ્ય, ધન્યવાદને પાત્ર પુરૂષ, છત્તનીશીલ પુરૂષ, કાર્ય સાધક પુરૂષ, આદિ પુરૂષોના બાહ્ય ચિન્દ્રો કેવાં દ્રાય. ગતિ વર્ણ સ્તેહ સ્વર તેજ અને સત્વ ઉપરથી મનુષ્ય, પરિક્ષા કરવાની કળા,

### રપ

દેવ યાની મનુષ્ય યાની તિર્ધ ય યાની તથા નારકામાંથા અવતરી આવેન લા મનુષ્યા કેવા રીતે પારખવા ! મનુષ્યત્ત્વ કાને કહેવાય ! આકૃતી ઉપ-રથી પ્રકૃતી તપાસવાની વિદ્યા, માનવદેહ ઉપરનાં કુદરતી લક્ષણો, સ્ત્રી અને પુરુષનાં લક્ષણોમાં વિભિન્નતા, હાથ અને હાથની રેખાઓ વિષે વિવેચન, આંગળાઓના વિચિત્ર નામા પડવાના કારણો, ઉત્તમ હાથ કયા કહેવાય ! હથેળીના ર'ગા ઉપરથી અનુમાન, મણિષ ધની પરીક્ષા, આંગ ળીઓ ઉપરથી થતું ભાવી સૂચન, સામુદ્રિક શાસ્ત્ર, ઉષ્વ રેખા, આયુ-ષ્ય રેખા, ધન રેખા, પુત્ર રેખા આદિનાં સ્થાના, વજ વત્સ હાથી બળદ તથા આયુષ્યની રેખાના પ્રભાવ, તે રેખાઓ કયાં આવેલી હોય છે, રે-ખાઓ ઉપર મૃત્યુનું સૂચન, નખ ઉપરથી સૂચવાતું ભાવી. પૃષ્ટ ૮૨–૧૨ ૬.

(૭) વધૂનાં લક્ષણો, સ્ત્રીની નિંદા કરવાના કારણો, ખન્ધુવાળી કન્યા પરણવાનું કારણ, કન્યા વિવાહ યોગ્ય કયારે ગણાય ? બાળ લગ્ન કયારથી પ્રચલિત થયા અને તેથી શી શી હાની થઇ ? કંકાસ પ્રિય નારીનાં લક્ષણો, દોવવાળી સ્ત્રીનાં લક્ષણો, પગની પાટલી ઉપરથી સ્ત્રોતા રવભાવ એાળખવાની રીત, દુરાચારિણી દરિદ્રી દુઃખી તથા અલ્પાયુષી કન્યાનાં બાલ લક્ષણો, નારીના આવશ્યક ગુણો, નારી દેહ ઉપરના ભમરાઓ વિષે વિવેચન, કન્યાનાં નામ પાડવામાં રાખવાની સાવચેતી, વિષ કન્યાનાં લક્ષણો, પરસ્ત્રી પ્રત્યે કેવા ભાવથી નીહાળવું ? આ કાળે નીતિનું અધાપતિત ધારણ, કઇ સ્ત્રીને પૂજ્ય માનવી જોઇએ ? અસહાય સ્ત્રીનું રક્ષણ કરવામાં સમાએલો પુરુષાર્થ, સ્ત્રી જાતિ કયા કયા દુર્ગુણોને લીધે તિરસ્કાર પાત્ર વ્યને છે ? વ'શપર'પરામાં ઉતરે એવા રાગવાળી કન્યા કે પુત્રના લગ્ન નહીં કરવાના ઉપદેશ, લોભી સ્ત્રી કડું ગમાં કેવી રીતે કલેશ કરાવે ? કઇ સ્ત્રી પ્રત્યે હતારાનભાવ ધારણ કરવો ? રાજન

#### e ?

દ્વારે જનારી સ્ત્રી શા માટે વર્જનીય ગણાય 🖔 વ્યભિચાર વિષે શિક્ષાં, લગ્ન વખતે દ'પતીમાં કેવા કાલ–કરાર થાય છે તે વિષે ખુલાસો, એ પવિત્ર કરારના કાણે કયારે ભ'ગ કર્યો ગણાય ક પ્રદ્ભાચર્યની નવ વાડો, વ્યલિચારી સ્ત્રી પુરૂષો પોતાના પ્રાણ્યળની કેટલી હાની કરે છે ર સ્ત્રીને વશીભૂત રાખવાના અમાેઘ ઉપાય, દાસ દાસીઓની સંગતનું પરિણામ (૧) યાળા (ર) તરૂણી, (૩) પ્રોઢા અને (૪) વૃદ્ધા એવા સ્ત્રીના ચાર બેદ, એ ચારે પ્રકારની સ્ત્રીની પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત કરવાના માર્ગ, **રૂપ ર**ંગ ગંધ ઉપરથી પડેલા બેંદા, પદ્મિની ચિત્રિણી શંખિની અને હસ્તિનીના લક્ષણો, વિલાસી પુરૂષો કામિનીએોને કેવી રીતે વશ કરે 🛭 એ વિષય ઉપર સંયમ પ્રાપ્ત કરવાના રસ્તાે, લગ્ન વખતે મુકવામાં આવતાં અંકુશા–તેના કારણા, ગર્ભાશયના દર્દી આજકાલ કેમ વધી પડયાં છે ક મરજી માફક ળાળકા શું પેદા કરો શકાય <sup>શ</sup> સ્ત્રી સંભોગ કરવાના હક કયારે મળી શકે છે ? કામી પુરૂષોની દુદ શા, સંભાગની મર્યાદા, વિલાસી પુરૂષોના વૈલવ, વિકાર અને સંયમના સંબંધ, ઋતુઓ :અને સ્ત્રી સંભાગ, સ્ત્રી પુરૂષ પરસ્પરને અપ્રીતિકર કેમ થાય છે શકામથી ઉન્મત્ત થયેલી સ્ત્રીના હાવભાવ, સ્ત્રીના દેખતાં શું શું ન કરવું શ્લદ્ધની સરખી સ્ત્રીના લક્ષણ, પાશ્ચાત્યોના સંસર્ગથી જન્મેલા દોષો, હાલના પોષાકની ખામી, પતિ પરદેશ ગયો હોય ત્યારે કુલીન સ્ત્રીએ કેવીરીતે વર્ત લું 🤌 પૃષ્ટ ૧૨૬–૧૭૫.

(૮) થાળ લગ્નથી સંતતીની નિર્વાર્યતા, ગર્ભાશય પ્રજેતપત્તિ માટે ક્યારે તૈયાર થયું ગણાય ? ઋતુધર્મ, તે વખતે સ્ત્રીએ શી રીતે વર્ત લું ! ઋતુ સ્નાનના વિધિ, ઋતુ દાનના સમય, ચાક્કસ તિથિએા વર્જ-વાની આવશ્યકતા, ભાગ્યશાળી પુત્ર તથા ગુણવંતી પુત્રીએા શી રીતે પેદા થઇ શકે ! ગર્ભ ઉપર નક્ષત્રની અસર, પુત્ર પુત્રી તથા નપુંસક જન્મવાનું કારણ, તીર્ય વૃદ્ધિકારક દ્રવ્યો, ગર્ભ રહ્યો કે નહીં તે શી રીતે જણાય? ભાવાભાવ ઉપરથી ગર્ભનું ભવિષ્ય, ગર્ભમાં પુત્ર છે કે પુત્રી તેની પરીક્ષા, ગર્ભિણી માટે નિયમા, ગર્ભની વૃદ્ધિ શી રીતે થાય છે? સ્ત્રી—પુર્ય અને નપુ સકતું શારીરિક ળધારણ, બાળક ઉદરમાં ઢવી રીતે રહે છે? જન્મ સમયના નક્ષત્રા, બાળકને દાંત આવવાના સમય, દાંતપરથી બાળકનું ભાવી, નિદ્રા રાતેજ આવે તેનું કારણ, નિદ્રામાં ઇદિયોનું કાર્ય, નિદ્રાના પ્રકાર, દિવસે કાર્ણ નિદ્રા લેવી ! ભૂખ્યા પેટે નિદ્રા લીધી હોય તા ! બ્રીષ્મમાં દિવાનિદ્રા. પૃષ્ટ ૧૫૬ થી ૧૯૯.

(૯) ઋતુચર્યા –વસંતચર્યા – શ્રીષ્મચર્યા – વર્ષાચર્યા – શિરચર્યા – હેમ તચર્યા, આખા વર્ષમાં કેવી રીતે વર્તવું તે સંખંધી હિતા-પદેશ, ધર્મ ધ્યાન કરવા વિષે ખાસ આગૃહ, કેવા દેશમાં શ્રાવકે વસવું. નિમિત્ત શાસ્ત્ર, રાષ્ટ્રને શિરે આક્ત પડવાની હોય તો કેવાં ચિન્હો દેખાયં? ઉપદ્રવ થવાના હોય તો પ્રથમ શું થાય ? ઇન્દ્ર ધનુષ્ય તથા વનસ્પતિમાં વૈચિત્ર્ય જણાય તો શું થાય? દુકાળનું અત્ર સચન કેવી રીતે જાણવું? દેશમાં ઉત્પાત થવાના હોય તો પશુ પક્ષીઓમાં કેવું પરિવર્ત્તન થાય? ઉત્પાત સાથે નક્ષત્રોના સંખંધ, અતિવૃષ્ટિ, મોંઘવારી, સાંઘવારી કે દુકાળનું ગ્રાન અગાઉથી શી રીતે મેળવી શકાય ! મહામારી વ્યાધિ, આદિનું અત્રસચન, દીવાળીના દિવસે જે વાર આવે તે પરથી ળધાતું અનુમાન, ગૃહ નવું બધાવવું હોય તા કર્યા મહિનો તથા કર્ષ્ટ દિશા પસંદ કરવી ! પ્રથમ આંકણી કયા નક્ષત્રમાં કરાવવી ! આય, વ્યય તથા લગ્નાંશ વિષે સ્પષ્ટીકરણ, ઘરના બેદો, પાણીઆર્ફ ક્યાં રાખવું ! વેધદાષ ક્યા ક્યા ગણાય! વૃક્ષ તથા ધ્વજાની છાયા વિષે ખુલાસો, ઉત્તમ ગૃહનું લક્ષ્મણ, પાડાશીઓ કેવા હોવા જોકઓ! ઘરમાં કરતીચર અથવા શાભન સામગ્રી કેવા

રાખવી ! આપણા વૈંરી અતિથિ તરીકે આવે તે શું કરવું ! ઘરની આસપાસ જુક્ષા કેવાં પ્રકારનાં હોવાં જોઇએ ! મંદિરની ભૂમિ તથા પ્રતિમા વિષે વિવેચન–પ્રતિમાધિકાર વિગેરે–કઇ પ્રતિમા પૂજ્ય ગણાય ! પ્રતિમાના ખંડિતપણા ઉપરથી અનુમાન–કઇ પ્રતમા ઘરમાં અને કઇ પ્રતિમા દેરાસરમાં રાખવી ! પ્રાસાદ રચના–પ્રતિમાની દ્રષ્ટિનું ધારણ–શિલ્પ પરીક્ષા–પ્રાસાદની ઉચાઇ–પહેાળાઇ–લંબાઇ અને ધ્વજા–જીર્ણદ્ભારનું વાસ્તુ ક્યારે લઇ શકાય ! ભામંડળ પ્રકટાવવાના વિધિ–કાષ્ટ પરીક્ષા. પૃષ્ટ ૧૯૯ થી ૨૫૩

- (૧૦) સંતાન પ્રેમની સાર્થકતા ! બાળકને નીશાળ ક્યારે મૂકવો-પૂર્વના કળાચાર્યો -પ્રથમના આશ્રમો-ગુરૂનું કત્તં વ્ય-શિષ્યને ક્યાં સજ્ય કરવી ! ક્યા વિદ્યાર્થીએ ગુરૂને પ્રિય થાય ! શિષ્યે કેવો વિનય રાખવો ! શિષ્યનો પાષાક કેવો હોય !ગુરૂને કેવી રીતે સંબોધવા ! વિદ્યા પ્રાપ્તિના દસ કારણો-નવી વિદ્યાનો આર'લ ક્યારે થાય ! ભાષાના અભ્યાસ-તર્ક-શાસ્ત્ર-નીતિશાસ્ત્ર વિગેરેના અભ્યાસની શી જરૂર છે ! વૈદ્ય વિદ્યાના આડ લેદો-કામશાસ્ત્ર, મંત્રશાસ્ત્ર, આંગ સ્પુરણશાસ્ત્ર, આદિના અભ્યાસની જરૂર-નવકાર મંત્રનું માહાત્મ્ય. પૃષ્ટ ૨૫૪ થી ૨૭૦.
- (૧૧) વિષ ચિકિત્સા, સર્પો મનુષ્યને શામાટે કરડતા હશે ! સર્પ દંશને અને તિથિ–વાર–નક્ષત્રને નજીકના સંખંધ–દંશ ઉપરથી દરદાના લવિષ્યની પરીક્ષા–દૂતના દેખાવ ઉપરથી દરદાના ભાગ્યનું સ્ચન–શરી-રના મર્મસ્થાના અને તે ઉપર સર્પદંશની અસર, પ્રાણુધાતક કેરનું કેમિક પરિણામ કેવા લક્ષણોવાળા દરદી ખચી જ્ય-સર્પના સ્થાનભેંદે પ્રકાર–વિષના ઉદયકાળ–અપરાન્ત યાગ–વારભેંદે વિષની અસર -અનંત, વાસુકા આદિ નાગનાં લક્ષણ–વિષ કેવા રીતે શરીરમાં પ્રમુરે છે અને તે ક્યાંસુધા

#### રહ

સુસાધ્ય ગણાય ક મનુષ્યની અમૃતકળા વિષે વિવેચન–વિષ ઉતારવાના વ્યવહારિક પ્રયોગા. પૃષ્ટ ૨૭૦ થી ૨૮૭.

- (૧૨) દર્શન શાસ્ત્રના અભ્યાસથી પ્રાપ્ત થતી આત્મશાંતિ-જૈન દર્શન મહિમા–સફદેવતત્ત્વ–સ્યાદ્દવાદ–નવતત્ત્વ–છવાછવ-ગુરૂસ્વરૂપ-દિગ'-ખર તથા <sup>શ્</sup>વેતાંબર સાધુમાં ભિન્નતા–મીમાંસક મતની માનીનતા–મુદ્ધ-ધર્મતુ<sup>•</sup> સ્વરૂપ–ળૌહ **ધર્મ**ની પેટા શાખા**એા–સાં**ખ્યમત**–શૈ**વમતનું સ્વ-**રૂપ. ન્યાયમત**-વૈશેષિકના માન્ય પદા**ર્થો—**નાસ્તિકતું મંતવ્ય–અનુમાન. ઉપમિતિ, આપ્ત કથન, આદિતુ<sup>\*</sup> સ્પષ્ટીકરણુ, સદાચારની કોંમત–વાણી– વિનયનાે સામાન્ય ઉપદેશ−વાણીની મનાેહરતા કેવી રીતે આણવી ? પ્રશાસા અને નિંદામાં સમભાવ રાખવા વિષે–કર્યા મૌન સેવવું ? અભિન પ્રાય એકદમ ન આપી દેવો–કઠોર શબ્દો કેવી યુક્તિથી કહેવા ધ વચમાં એાલી ઉડવાની ક્રેટેવ ટાળવા વિષે–પુનફક્તિ દોષ વિષે વિવેચન, વચન આપતાં પહેલાં કેટલી વાતાના વિચાર કરી લેવાે કસ્યાદસ્ય વિવેક. મનુષ્યની દષ્ટિમાં તેનું હૃદય કેવી રીતે પારખણું ! તેત્ર પરિક્ષાદ્વારા માણ-સના નસીયની પરીક્ષા, તોળીઆ, મયુર, તથા કુકડાના જેવા તેત્રા દ્વાય તા શું સમજવું ? ભૂત વળગ્યું હાય તે માણસની નજર કુવી હોય? ક્યારે ક્યે સ્થળે જુલું તે સંબ'ધી સામાન્ય સૂચના, માર્ગે ચાલતાં દૃષ્ટિ કર્યા રાખવી ! પ્રયાણ કરતાં પહેલાં રાખવી જોઇતી સાવધતા, વળાવવા માટે કર્યા સુધી જલું ? પ્રવાસમાં રાખવાની સાવચેતી, હાથી, ઘોડાથી કેટલું દૂર ચાલલું ? કેવા સ્થાનમાં આશ્રય લેવા ! પૃષ્ટ ૨૮૭ થી ૩૨૦.
- (૧૩) મસલત ચલાવવાનું સ્થાન–મસલતમાં સાથે કાને રાખવા, કાની સાથે મસલત ચલાવવી ! મસલતનાં સ્થાનમાંથી નીકળ્યા પછી શું કરવું ! નિર્જળતાની ભાવનાઓ ફેંક્ય દેવા વિષે. આપત્તિમાં પણ કર્ત્તજ્ય

કર્યે જાઓ–પ્રસ'ગાપાત આડંખરની આશ્યકતા–કાની ઉપર વિશ્વાસ ન મુકવો–સંત પુરુષો પ્રત્યેની આપણી કરજ-વરાક્રમ અને તપસ્યા હીન કુળને દાખી દે છે–ઉન્નતિ પામતા પહેલાં શું વિચારવું ! આત્મવિચારણા, વ્યવહારમાં કેવી તૈયારીઓ રાખવી જોઇએ–ઉપદ્રવાની સામે શી રીતે ટક્કર ઝીલવી ! પ્રતિજ્ઞા પાલન, જાતિ કોહી કાણ ગણાય ! જ્ઞાતિસેવા શી રીતે કરવી ! જ્ઞાતીમાં કલેશનાં મૃળ અને તે કેવી રીતે સંશાધાય ! આગે વાનનું લક્ષણ–જ્ઞાતીમાં કલેશનાં મૃળ અને તે કેવી રીતે સંશાધાય ! આગે વાનનું લક્ષણ–જ્ઞાતીમાં કુલેશનાં મૃળ અને તે કેવી રીતે સંશાધાય ! આગે વાનનું લક્ષણ–જ્ઞાતીમાં કુલેશનાં મૃળ અને તે કેવી રીતે સંશાધાય ! ઓગે વાનનું લક્ષણ–જ્ઞાતીમાં કુલેશનાં મૃળ અને તે કેવી રીતે સંશાધાય ! શોકપ્રિયતા શી રીતે નષ્ટ થાય ! પોતાના આત્માજ આત્માનો ઉદ્ધાર કરી શકે, સંમાન્ય પુરુષો પણ શી રીતે પાયમાલ થાય છે ! દુઃખ વ્હારવાનાં ધોરી માર્ગ-ગૃહરથોના આકે છિદ્રો. પૃષ્ટ ૩૨૧–૩૪૫.

- (૧૪) સ્વર શાસ્ત્રના મહિમા-તેના લાપ થવાનું કારણ-શરી-રમાંના નાડીઓ-સૂર્યસ્વર તથા ચંદ્રસ્વર-ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય તે વખ-તનાં કર્ત્ત વ્યા-સૂર્યસ્વર વેળાના કર્ત્ત વ્યા-પખવાડીયા સાથે નાડીના સંખંધ-રાશીઓ સાથે સ્વરના સંખંધ-પ્રશ્ન વિચાર સાથે સ્વરના સંખંધ -સ્વરમાં પાંચ તત્ત્વના સમાવેશ પાંચ તત્ત્વા ઓળખવાની રીતિ-સ્વરા દયની સહાયથી વર્ષફળ જાણવાની પહિતિ-કુટું બ તથા શરીર ઉપર સ્વરાદ્યની અસર-સ્વરશાસ્ત્રના આધારે વિવિધ પ્રશ્નાના ખુલાસા, સ્વરશાસ્ત્ર અને પરદેશગમન-પરદેશમાં રહેલ સ્નેહીની સ્થિતિ જાણવાની રીત-સ્વર શાસ્ત્રના સંખંધમાં ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય કેટલીક બાખતા, પુત્ર કે પુત્રી પેદા થશે તે જાણવાની રીત. શુક્રન શાસ્ત્ર. પૃષ્ટ કપ્રય-દહ્ય.
- (૧૫) પાપ અને તેનું પરિણામ-પાપના વધા શી રીતે થાય-સં-સારમાં પ્રત્યક્ષ થતું પાપનું ફળ-પાપથી વ્યવાના માર્ગ-ક્રોધ માન માયાના પરિણામ-પુષ્યતા પ્રતાપ-સંસારમાં તેવા પ્રભાવ કેમ પ્રત્યક્ષ નથી

યતો ? ધર્મનું સ્વરૂપ, ધર્મપરીક્ષા, દાન શીલ તપ ભાવનાનું વિસ્તૃત વ-ર્ણન–ગૃહસ્થા શીરીતે શીળવ્રત પાળી શકે ? તપના પ્રકાર તથા સ્વરૂપ, ભાવનાનું સ્વરૂપ. પૃષ્ટ ૩૭૨ થી ૩૯૨.

(૧૬) જીવતત્ત્વ, તત્વની સાચી જીતાસા કેમ જાગતી નથી ! યોગીનું આવાસ સ્થાન, ધ્યાનના અધિકારી, યોગીઓની ચિત્તવૃત્તિ, યોગીઓ અલક્ષ્યભોગી કેમ ગણાય છે ! મેત્રી પ્રમાદ કરણા માધ્યસ્થાદિ લાવનાનું સ્વરૂપ, જીવમાત્ર શું પરમાતમા બની શકે ! રૂપસ્થ પદસ્થાદિ ધ્યાન અને તેના દ્રષ્ટાંતા, કુલક રેચકની સચના, મનને કાશુમાં લાવવાના વિધિ, રૂપાતીત ધ્યાન, સંક્ષપ્ત આત્મસ્વરૂપ, સંસાર અને માક્ષના સહેજ સમજણ, ધ્યાન કેવા આત્માનું કરવું ! ધ્યાનસ્થ જીવ કેવા જણાય ! ચાર્વાકના મતનું ખંડન, જીવ દેખાતા કેમ નથી ! જીવનું વજન કેમ નથી થતુ ! ચૈતન્ય એ શું મિશ્રણ જન્ય છે ! પ્રત્યક્ષવાદીઓનું ખંડન, જીવના અસ્તિત્ત્વમાં યુકિતઓ, મનુષ્યમાં ત્રાનનું તારતમ્ય જોવાય છે તેનું કારણ, ધ્યાની પુરૂપની અદ્દભૂતતા. પૃષ્ટ. ૩૯૩ થી ૪૧૫

( ૧૭ ) મૃત્યુ નજીકમાં હોય તેા તેનાં ચિન્હો, મૃત્યુ પહેલાં કેવાં કાર્યો કરવાં, જીવને મૃત્યુજ ન આવે તેના ઉપાય, મૃત્યુ સુધારવાના માર્ગ પુષ્યશાલી પુરૂષો દેહત્યાગ કેવી રીતે કરે ? ઇત્યાદિ પૃષ્ટ ૪૧૫ થી ૪૧૯ સૂરિ શિષ્ય પરિચય પૃષ્ટ ૪૨ • થી ૪૨૧

# છપાય છે! છપાય છે!! છપાય છે!!!

છેક્ષા **દશ વર્ષ થયા અમારી પાસે એજ** કરીયાદ મુખ્ય<del>ત્</del>વે આવ્યા કરતી કે " શ્રાવકાને તેમના નિત્યના ધર્મ કૃત્યામાં સર-ળતા થાય એવા કાઇ ગ્રંથ કયાં છે ? અમાયે એ કરીયાદના સંતાષકારક ઉત્તર આપવા ડાયરીની સાઇઝમાં એક બે મુળ ચં**ચ ખહાર પાડવાના કરાવ કર્યા છે**ં

આ ઉપયોગી ગ્રંથ શ્રાવણ માસમાં બહાર પડશે. આ થાંથના અગાઉથી **છે આના ડીપાેજીટ માેકલી ગ્રાહક થના**ર પાસેથી કિમત રૂપીઆ એ લેવામાં આવશે, અને પાછળથી કિંમત રૂપીઆ ત્રણ લેવાના ઠરાવ કરેલ છે.

### દ્રજપાય દેવે.

એ શ્રાવકા પાતાનું શ્રાવકપણું ઉજ્જવળ ળનાવવા ચાહતાં હાય તેમને માટે આ બ્રંથ એક સલાહકાર તરીકેતું કત્તવ્ય બજાવે છે. આ ગ્રંથમાં નીચે મુજબ ફાેટાએા દાખલ કરવામાં આવશે.

૧ શ્રી મહાવીરસ્વામી પ શ્રી મણીભદ્રજી યક્ષ ર શ્રી ગાૈતમસ્વામી ૩ શ્રી પાર્ધાનાથછ ૪ શ્રી કેશરીઆનાથજ

દ શ્રી ચક્રેક્ષરી દેવી ૭ શ્રી પદ્માવતીજી દેવી ્ટ શ્રી ચાેેેવીશ તીર્થેકર અને નવપદજીતું મંડળ.

આ દર્શનીય છ**ી**એા ખાસ માટા ખર્ચ તૈયાર કરાવેલ છે. આ <mark>શ્રંથનું પુઠું અતિ સુંદરમાં સુંદર</mark> બનાવવામાં <mark>આવ</mark>શે.

ચેતવા આપીએ છીએ કે આ ગંથના ગ્રાહક થવામાં ሕ વિલંખ કરશા તાે પાછળથી પસ્તાશા.

આ ગ્રંથતું નામ —÷—•

# સરસ સચિત્ર સ્તવનાવળી છે,

અતે

તેના શ્રાહક થવું હોય તા નીચેના શિરનામે તમારૂં નામ રજીસ્ડર કરાવી કુંપન મંગાવીલ્યેહ

મેઘછ હીરછ ખુકસેલર,

પાયઘુની મુંબઇ.

For Private And Personal



भवति कमलनेत्रा नासिकाञ्चद्रर्धा, अविरत्ककुचयुग्मा दीर्घकेशी छशांगी। मृदुवचनसुशीला गीतन्त्यानुरक्ता, सकलतनुसुवेशा पश्चिनी पद्मगंधा॥ www.kobatirth.org\charya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir



मृदुवचनसुशीलः कोमलांगः सुकेशः। सकलगुणिवधानः सत्यवादी शशोऽयम्॥

(रितमंजरी.)

लक्ष्मी आर्ट, भायखळा, मुंबई For Private And Personal

# स्री-पुरुषाने। साथा सक्षाहु । स्वाहु ।

યાને

## સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

(9)

સૃરિ—તમે ખરાખર વખતસર જ મ્હારી પાસે આવી પહેં ચ્યા છે. ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ એ ચાર પુરૃષાર્થની પ્રાપ્તિ ઇચ્છનાર મનુષ્યાએ રાત્રીના આઠમા પહેાર ખાકી રહે તે વખતે—અર્થાત્ લગભગ સાડા ચાર વાંગે પથારીમાંથી લગ્ન થવું તે છેએ.

**શિષ્ય**—પણ કેટલીક વખત રાત્રી <mark>બેચેનીમાં અને</mark> સ્વપ્નમય સ્થિતિમાં પસાર થાય છે. તેનું શું કારણુ હશે ? <mark>ગુરૂદેવ!</mark>

સૂરિ—કાઈ અનુભવેલી વાત મનમાં રહી જવાથી, પ્રત્યક્ષ જેચેલી વસ્તુનું ધ્યાન કર્યા કરવાથી તેમજ અજી દ્ધું, ચિંતા અને સ્વભાવદાષ આદિ કારણાને લીધે મનમાં વ્યાકૃળતા થઇ આવવાથી, મનુષ્યા પુરી નિદ્રા લઇશકતા નથી; તેથી તેમની રાત્રી સ્વ'નાઓ જોવામાં જ પસાર થઇ જાય છે.

?

#### વિવેક વિલાસ.

**રિઃષ્ય**—એ સ્વ<sup>ા</sup>ન સાચા પડતાં હશે કે નહીં ?

સ્તરિ—મેં ઉપર જે કારણા દર્શાવ્યાં તે કારણાના પરિ-ણામે જો સ્વપ્ન આવ્યાં હાય તો તે બિલકુલ નિષ્ફળ જાય છે, પણ તે ઉપરાંત સ્વપ્ન આવવાનાં બીજાં કેટલાંક દેવી કારણા હાય છે. ધર્મ કૃત્યના પ્રભાવથી તેમજ દેવતાદિના જે સ્વપ્ન આવે છે, તે ઘણી વાર ખરાં પડે છે.

શિષ્ય—દૈવી કારહેા વિનાનાં જે સ્વ<sup>ૃ</sup>નાં આવે તે બધાં શું નિરર્થક જતાં હશે ?

સૂરિ—નહીં, સ્વપ્નશાસ એ આપણું એક પ્રાચીન શાસ છે. તે સંખંધમાં આપણા પૂર્વાચાર્યોએ પોતાની દિવ્ય દિષ્ટથી એવાં સત્યા શાધી કાઢ્યાં છે કે જેના પુરેપુરા ખ્યાલ હજી પાર્શ્વાત્ય પ્રજાને નથી આવી શકયો. ડુંકામાં એટલું સમજી લેવું ખસ થશે કે જિએ તદ્દન નીરાગી હાય છે, જેઓ પાતાની ઇંદ્રિયોને સંયમમાં રાખી શકે છે અને જેઓ નિર્દાય તથા પવિત્ર ચિત્તવાળા હોય છે, તેમનાં સ્વપ્ન કદિ મિશ્યા થતાં નથી

**શિષ્ય**—એજ સંબંધમાં બીજ એક વાત પૂર્છી લઉં: સંઘળાં સ્વપ્ન તુરતમાં જ પાતાના પ્રભાવ બતાવતા હશે ?

સૂરિ—સામાન્ય રીતે એવા નિયમ છે કે રાત્રીના પ્રથમ પહારે જે સ્વપ્ન આવે તે પ્રાય: એક વર્ષે પોતાના પ્રભાવ અતાવે, બીજા પહારનું સ્વપ્ન છ માસે, ત્રીજા પહારનું ત્રણ માસે, ચાથા પહારનું એક અને માસે રાત્રીની છેલ્લી બે ઘડીએ દીઠેલું સ્વપ્ન દશ દહાડે અને સૂર્યોદયના વખતનું સ્વપ્ન તુરતમાં જ કળ આપે છે. **શિષ્ય—અ**મુક સ્વ<sup>ૃ</sup>નનું ફળ સારૂં વા માઠું આવશે, તે કેવી રીતે જા**ણી શ**કાય ?

સૂરિ—એ વિષય જરા ગંભીર છે. એટલા માટે ગુરૂની સાનિધ્યમાં તેના અભ્યાસ થવા જોઇએ. સ્વ'નના અર્થ સમ-જવામાં બહુજ બુદ્ધિમત્તાની અને વિવેકની જરૂર પડે છે. આવી બુદ્ધિમત્તા અને વિવેક ન હોય તા ઘણીવાર તેનું માઠું પરિણામ આવે છે. શાસ્ત્રમાં ફરમાવવામાં આવ્યું છે કે સ્વિપ્ન સંખંધી વાતા જેની તેની પાસે ન કર્યા કરવી. અની શકે તા સદ્શુરૂ પાસે જઇ સ્વપ્નના ખુલાસા મેળવવા,

શિષ્ય ચાકકસ પ્રકારના સ્વપ્નનું પરિણામ ચાકકસ પરિણામમાં આવવું જ જોઇએ, પછી તે ગમે તેને કહી સંભ-ળાવા, તેથી માટું પરિણામ કેવી રીતે આવે ?

સૂરિ—એકજ દાખલા આપું. એક એવી પ્રસક્ષિત કથા એ છે કે એકવાર એક બાઇએ સ્વપ્નાવસ્થામાં મેહોટા સાગર નિહાત્યા અને તે સાગરનું પાતે પાન કરી ગઇ? સવારમાં ઉઠી, બાઇએ આ વાત પાતાની એક ભાળી ખહેનપણીને કહી સંભળાવી. પેલી ખહેનપણી આ સ્વપ્નવૃત્તાંત સાંભળી એકદમ બાલી ઉઠી કે—" ખહેન! અરર? એક—એ લાેટા જેટલું પાણી પીવાથી પેટ ફાટી જાય, તાે પછી એક સાગરનું પાણી પીવાથી તારી શી દુઈશા થશે, તેના કાંઇ ખ્યાલ કરીં? તારૂં પેટ તાે હમણાં ને હમણાં જ ફાટી જવું જોઇએ?" આ ઉત્તર સાંભળી પેલી બાઇ ખલાઇ ગઇ. કથા કહે છે કે છેવેટ તે બાઇ ત્યાંને ત્યાંજ મરી

X

#### વિવેક વિલાસ.

ગઇ. હવે જો આને આજ વાત તેણે પોતાના સુજ્ઞ પતિ કે સફ-શુરૂ પાસે કરી હાત તો તેને કેટલા બધા લાભ થાત, એ અમે સારી રીતે સમજી શકીએ છીએ. મતલબ કે એવી વાતા જ્યાં ત્યાં કર્યા કરવાથી લાભને બદલે નુકશાનજ થાય છે, એ વાત ધ્યાનમાં રાખવી.

શિષ્ય—આપે કહ્યું કે શરીરમાં વ્યાધી રહ્યા કરતા હાય, તા રાત્રી બેચેનીમાં પસાર થાય છે. વ્યાધીનું મૂળ મ્હાટે ભાગે મળ–પ્રકાપ હાય છે, એ મળ–પ્રકાપ ન થાય એવા કાંઈ સરળ ઇલાજ બતાવશા ?

સૂરિ—વત્સ! જેઓ આપણા પ્રાચીન શાસ્ત્રોના અલ્યાસ કરવા મુકી દઇ, આરાગ્ય અને સુખને માટે સંપૂર્ણ આડાં–અવળાં કાંકાં મારે છે, તેઓ કદાપિ સંપૂર્ણ આરાગ્ય અને સુખ મેળવી શકતાં નથી. બીજી વાત કરવાથી વિષયાંતર થશે. હાલ પ્રસંગાપાત એટલુંજ કહીશ કે મળશુદ્ધિને માટે આપણા આર્ય–શાધકાએ જે એક સરળ અને અસરકારક ઉપાય શાધી કાઢ્યો છે, તે ઉપાય જે નિયમિતપણે ચાલુ રાખવામાં આવે તા હું ધારૂં છું કે પેટનાં અને માથાનાં અસંખ્ય દર્દી દ્રર થયા વિના ન રહે? એ ઉપાય પણ એવા સહજ અને સરળ છે કે એક ઝુંપડીમાં વસનાર તદ્દન કંગાળ પણ તેના લાભ લઇ શકે!

(શબ્ય—તે ઉપાય કૃપા કરીને જલદી અતાવી દો ! હું તે સાંભળવાને અહુ ઉત્સુક છું.

પ

#### સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

સૂરિ-તારી ઉત્સુકતા જેતાં મને લાગે છે કે, જ્યારે તું તે ઉપાય સાંભળશે ત્યારે તારા આશ્ચર્યના પાર નહીં રહે. લાકાને સ્વાભાવિક અને સહજસાધ્ય કુદરતી ઉપાયામાં અહુ શ્રદ્ધા રહેતી નથી, એ ખરેખર દર્ભાગ્યના વિષય છે?

શિષ્ય—મને આપની ઉપર સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા છે. આપ જે કહેશા તે વ્યાજબી જ હશે, એમ હું અંત:કરણથી સ્વીકારૂં છું.

સૂરિ—સાંભળ ત્યારે, પ્રાત:કાળમાં ઉઠી જળપાન કર-વાથી મળ–દોષ અનાયાસે દ્વર થઇ જાય છે. જળપાન કેટલું કરવું એ પ્રકૃતિ ઉપર આધાર રાખે છે. કેટલાકા તો ધરાઇને જળપાન કરવાતું કહે છે, જ્યારે કેટલાકા આઠ ખાબા પાણી પીવાતું કહે છે. પ્રારંભ કરનારાઓએ ધીરે ધીરે જળપાનના અલ્યાસ કરવા જોઇએ.

શિષ્ય—જળપાનનાે કાંઇ વિધિ હશે કે નહીં ?

સૂરિ—જળ એવી નિર્દોષ વસ્તુ છે કે, તે સંખંધે:ખહુ લય રાખવાનું કારણ રહેતું નથી. અલખત્ત આટલી વાત ધ્યાનમાં રાખવી એઇએ, કે જળપાન કર્યા પછી નિદ્રા નુંકરવી એઇએ. તેમજ પરિશ્રમ પડે એવું કાર્ય ન કરવું એઇએ. પ્રાત:કાળના સમયમાં શાસ્ત્રીય વાતોના વિચાર કરવાથી તેમજ પવિત્ર પુર્ષાના જીવન-ચરિત્રાનું સ્મરણ કરવાથી આત્માની સઘળી ગ્લાની દ્વર થાય છે. એટલા માટે જળપાન કર્યા પછી સ્વસ્થ ચિત્તે એસી ધાર્મિક વિષયાનું મનન કરવું, એ વધારે હિતાવહ છે.

શિષ્ય—ઠંડા જળને બદલે ગરમાગરમ પાણી પીવાથી

Ę

#### વિવેક વિલાસ.

**જો મળશુદ્ધિ થતી** હોય તો પછી ગરમ જળ પીવામાં કાંઇ **હ**રકત ખરી ?

સ્તૃરિ—પ્રારંભમાં કદાચ ગરમ જળ આંતરડાઓ ઉપર અસર કરે અને સ્વસ્થતાના જેવું જણાય, પરંતુ એક દરે તેની અસર ખહુ નુકશાનકર્ત્તા થાય છે. કારણ કે ગરમ જળના અભ્યાસ થઈ જવાથી આંતરડાઓ તદ્દન દુર્ખળ અને હઠીલા ખની જાય છે. દુર્ખળ અશ્વને ઉપરાઉપરી ચાયુકના પ્રહારા પડે તો તે પ્રહારને લીધે ઘડીભર દોડવા લાગે, પણ તે તેની સ્વાભાવિક ગતિ તો નજ કહેવાય. પ્રહારાનું પરિણામ એ આવે કે અંતે તે અશ્વ છેક શક્તિરહિત ખની જાય. ગરમ જળ જેવા ઉપાયો તેમજ એવા બીજા કેટલાક ઉપચારા કુંશરૂઆતમાં સુકળ ખતાવે, તો પણ ડાહ્યા પુરૂષો તેને યથાસાધ્ય વજવાનું જ પસંદ કરે છે.

**િરાષ્ય—મ**ળશુદ્ધિને માટે ચાેક્કસ સમય મુકરર કરી શ-કાય કે કેમ ?

સૂરિ—મળાત્સર્ગ એ એક સ્વાભાવિક ક્રિયા છે. તેનો અસ્વાભાવિક રીતે રાેધ કરવાથી ભયંકર દર્દી ઉત્પન્ન થાય છે. અધાવાત, વિષ્ટા, તૃષા, છીંક, હેડકી, નિદ્રા, ઉધરસ, શ્રમજનિત ધાસોચ્ધાસ, બગાસું, અશ્રુપાત વિગેરે સ્વાભાવિક ક્રિયાઓ ઉપર ખળાત્કાર નહીં કરવા જોઇએ. મનુષ્યા કામ–ધ ધામાં મશગુલ ખની, કેટલીકવાર એ સ્વાભાવિક હાજતા ઉપર અકુદરતી દબાણુ મુકે છે, પણ તેનું પરિણામ વિવિધ ત્યાધીઓ રૂપે એવું

તો જીવલેણ નીવડે છે કે, પછી હજારા ઉપાયા કરવા છતાં એ જીવલેણ વ્યાધીઓ નિવારવાનું દુ:સાધ્ય થઇ પડે છે. નિયમીત અને મીત અને શુદ્ધ સાત્વિક આહાર—પાન, તેમજ નિયમિત અને ધર્મ—નીતિમય વ્યવહાર એજ આપણું આર્યાવર્ત્તનું એક મહા-ટામાં મહાટું ગારવ છે. જ્યાં એ માર્ગનું રક્ષણ થાય છે, ત્યાં આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ પ્રવેશ કરી શકતા નથી.

શિષ્ય—સમજયો. સર્વ રાગોનું મુખ્ય કારણ મળ-પ્ર-કાેપજ હાેય છે, એમ મે પ્રથમ સાંભળ્યું હતું. પણ તેવાે મળ-પ્રકાેપ ન થવા પામે એવાે કાેઇ સહજ-સરળ અને ઘરગતુ ઉ-પાય મારા જાણવામાં ન હતાે. આપની કૃપાથી આજે એ જ્ઞાન થયું. મળાત્સગે કરી આવ્યા પછી ગૃહસ્થ પુરૂષાએ શું ક-રવું જોઇએ ?

સૂરિ—તું એમ માની લેતો જણાય છે કે હું જે કાંઈ અત્યારે કહું છું, તેથી અધિક કંઇ જાણવાપણું રહેતું જ નથી? ખરી હકીકત એ છે કે હું અત્યારે તને જે કહી રહ્યો છું, તે તો મહા—સાગરના એક બિંદુ રૂપ પણ નથી. એક માત્ર આરોગ્યના જ વિષય જ આપણા પૂર્વ પંડિત પુરૂષોએ એવી સૂક્ષ્મતાથી અને વિશાળતાથી ચચ્ચો છે કે, આખી જ દગી તેના અભ્યાસ કરવામાં ગુજારીએ તો પણ તે વિષય પુરેપુરા બુદ્ધિગમ્ય ન થાય. દાખલા તરીકે મળાત્સર્ગ સંખંધી જ તેમણે એવા ઉડા સ્પષ્ટીકરણા કર્યા છે કે, જો હું તને તે કહેવા લાગું તા તને તે નિર્થક પ્રલાય અને ગાંડપણ જેવાં જ લાગે.

L

વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય—કૃપા કરીને મને એ બધું ડુંકામાં સમજાવા. અમને પાતાને તાે એવા અવકાશ કયાંથી જ હાય કે અમે જાતે તે સઘળા ગંથાના પાઠ કરી શકીએ ? આપના જેવા પરાપકારી પુરૂષા દુધમાંથી માખણુ ખનાવીને આપે, તેના ઉપર જ અમારા તાે નિર્વાહ ચાલે.

सरि-ले तने डंटाणा आवता न हाय अने पूर्वपुर-ષાના કથન ઉપર શ્રદ્ધા હાેય તાે સાંભળ. એક મળા<sub>ં</sub>સર્ગના વિષયમાં જ કેટલું અધું સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવ્યું છે ? "રાખ અથવા છાણુ જ્યાં પડ્યું હાય, જ્યાં ગાયા કરતી–હરતી હોય, જ્યાં રાક્ષ્ડા આવેલાે હાય, વિષ્ટા વિગેરે મલિન વસ્તુઓ જ્યાં પડેલી હાેય, ઉત્તમ વૃક્ષ અથવા અગ્નિ સળગતાે હાેય, જ્યાં પાણી ભરવાતું કે વિસામા લેવાતું સ્થાનક હાય, એવે ઠે-કાણે અથવા રાજમાર્ગ ઉપર, સ્મશાન નજીક કે નદીના કાં ઠે. અનતાં સુધી મળ–મૂત્રોના ત્યાગ કરવાે નહીં. " તે**ની** સા**થ** વળી; એમ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે+પવનના પ્રવાહ જે દિ-શામાંથી આવતા હાય, તે દિશા તરફ પાતાની પુંઠ ન કરવી **ને**ઇએ્રેએોએા અથવા પૂજ્ય પુરૂષાની દષ્ટિ–ગ્હાર જવું જોઇએ, તેમજ પત્થર ઉપર બેપગ એવી રીતે મુકવા કે, જેથી ધીરે ધીરે મળ–મૂત્રના ત્યાગ કરી શકાય. તે પછી કાંટા કે કાંકરા ન હાય એવી માટી લઇ, મળદ્વારની શુદ્ધિ કરવી. પછી ખીજાં-આડાં-અવળાં કામા રહેવા દઇ હસ્ત-પદાદિતું પ્રક્ષાલન કરવું. " આ અધી શાસ્ત્રિય વિધિ છેક ણુદ્ધિમાન્ અને સુખની ઇચ્છાવાળા

પુરૂષો દેશ-કાળ પ્રમા**ણે એ** વિધિને માન આપે તો ખઠુ લાભ પ્રાપ્ત કરે એમાં શક નથી.

શિષ્ય—અત્યારે લાેકાના મ્હાેટા ભાગ ભાગ્યે જ એ વિધિને અનુસરતા હશે.

સૂરિ—એનું પરિષ્ણામ પણ પ્રત્યક્ષ જ છે? કેટલા બધા લોકો પેટના દર્દી, અને ચેપી રાગોથી પીડાય છે? લોકો ખ્હારથી સ્વચ્છ દેખાવાના હદ ઉપરાંતના પ્રયત્ન કરે છે, પણ આરાગ્યના સંરક્ષણ માટે જે પ્રયત્ન ખાસ આવશ્યક છે, તે તો કાઇ વિરલ નરજ કરતા હશે. મિળાત્સર્ગની ક્રિયા પૃત્રી ગયા પછી, મનુષ્ય માત્રે થાડી ઘણી વ્યાયામ–કસરત કરવી જોઇએ. વ્યાયામ્મથી દેહ કસાય છે, અને અંગમાં સ્કૃત્તિ આવે છે

શિષ્ય—જેને અંગમહેનતનું કામ કરવું પડતું હોય તેને કસરતની જરૂર પડે. પણ અમારા જેવા માણુસો કે જેને માત્ર દુકાનમાં કે ઘરમાં બેસી રહેવાનું હોય તેમને કસરતની શી જરૂર?

સૂરિ— દેહની જ્યાંસુધી જેટલી જરૂર હાય, ત્યાંસુધી કસરતની પણ તેટલીજ જરૂર સા કાઇએ સ્વીકારવી જોઇએ. અંગ–મહેનત કરનારા તા, હજીયે પાતાની કમાણી અથે શારી-રિક મહેનત કરે, પણ જેમને આખા દિવસ હોસી જ રહેવાનું હાય, તેમણે તા હરકાઇ ઉપાયે પ્રાત:કાળે કે સંધ્યાકાળે થાડી હરવા–કરવાની ને દાડવા વિગેરેની કસરત કરવી જોઇએ.

શિષ્ય—ગાડીમાં કે અધ ઉપર સવારી કરીને કરવા જ-ક્રાંએ, તે કસરત કહેવાય કે નહીં. 90

#### વિવક વિલાસ.

સ્યુરિ—ગાડીમાં જવાથી ખુલી હવાના લાભ મળે, પણ તેથી દેહને કસાવાપણું મળતું નથી. અશ્વ ઉપર બેસીને ખ્હાર મેદાનમાં નીકળી પડવું એ અલખત્ત ઉપયોગી છે. તેમ કરવા-થી આપણા અંગને તથા અશ્વને પણ કસરત મળે છે, પરંતુ સાૈ કરતાં સરસ રીત તાે એજ છે કે, જે વડે શ<u>રીરના</u> <u>તમા</u>મ અંગા-પાંગાને મહેનત પહેાંચે અને પસીના છુટવા પામે, એવી વ્યાયામ કરવી જોઇએ. જુએા, આજે તમારૂં શરીર કેટલું <u>દ</u>ુ-ર્બળ તથા નિસ્તેજ જણાય છે? પાંચશેર ભાર હાથમાં ઉપાડી પાંચ પગલાં ચાલતાં પણ તમે હાંફી જાઓ છા? ક્યાં ગયા ત-મારા પૂર્વના જુસ્સાે ? ક્યાં ગસું તમારૂં પૂર્વનું અંગબળ ? વૈભવમાં પડવાથી અને નિત્ય ગાદી ઉપર પડ્યા રહેવાથી તમે તમાર્ગ અંગબળ તથા તેની સાથે મનાેબળ પણ ગુમાવી દીધું છે ? તમને આજે ખ્હારનું જગત્ મનુષ્યત્વહીન માની બેઠું છે અને ખરૂં જોતાં તમારામાં કાઇ પણ પ્રકારનું એવું સામર્થ્ય નથી રહ્યું કે, જગતુની ઇતર પ્રજા તમને એક પ્રજા તરીકે મત આપે..

શિષ્ય—અમારાં દેહ દુર્જળ બન્યાં છે, એ વાત કબૂલ કરીએ, પણ તેની સાથે અમારાં મનમાં દુર્જળતાએ પ્રવેશ કર્યો છે, એમ કેવી રીતે કહી શકાય?

સૂરિ—કહું અને મનને પરસ્પરમાં કેવા નિકટના સંબંધ છે તે તમે નથી જા<u>ણતા</u>ં તેથી જ આવા ઉદ્ગાર કહાડા છે. એક–**બીજાની દુર્જળતાની અસર પરસ્પરને** કદિ પણ થયા વિના રહેતી નથી. તમે જ્યારે અશક્ત બની માંદગીને બીછાને

પવ્યા હેા છેા, ત્યારે તમારું મન કેટલી જાતના તરંગા કર્યા કરે છે? તમારી <u>અશક્તાવસ્થા</u>માં તમે <u>વાત</u> વાતમાં <u>કેટલા અધા</u> ચીડાઇ જાએા છાં? તમારી બીજી વાસનાએા કેટલી બધી ઉગ્ર ર્બની જ્રય છે? જે તમે લક્ષપૂર્વક આ બધી બાબતાના વિચાર કર્યી હશે. તો તમને દેહની સાથે મન અને આત્માને કેવા ગાઢ સંગંધ છે, તે સમજાયા વિના નહીં રહ્યું હાેય. મારી કહેવાની મતલબ એજ છે કે, મિનુષ્યમાત્રે કેવળ શરીરના સુખને અર્થ નહીં, પણ મન અને આત્માની સબળતા સાચવી રાખવાની ખાતર પણ વ્યાયામ કરવી જોઇએ, વ્યાયામથી શરીર સ્કુર્ત્તિ-માં રહે છે, તેમ મન પણ પ્રકૃક્ષિત થાય છે. મન એજ પાપ-પુ-ણ્યમાં કારણભૂત છે, એમ તમે અત્યારપૂર્વે સાંભળ્યું <u>હશે</u>, ત-મારામાં પુરતું શરીર–સામર્થ્ય હાેય તાેજ તમે મનાેનિગ્રહ કરી શકા. મન ઉપર સંયમ રાખવા એ કાંઇ કંગાળ–દરિદ્ધ કે દ્રખીળ કાગડા–કીડાએાનું કામ નથી. તેને માટે તેા મનુષ્યત્વ જોઇએ. શરીરને કેળવ્યા વિના વિધિ પરિસહા સહન કરી શકાતા નથી.

શિષ્ય—હવેથી હું વ્યાયામ કરવાનું લક્ષમાં રાખીશ.

સૂરે—તમે એકલા તમારા શરીરને કસા એજ અસ નથી. તમારી પ્રજા તથા તમારા સંખંધીજનાને પણ તમારે વ્યાયામના ફાયદા તમારા પાતાના પ્રત્યક્ષ દષ્ટાંતથી અતાવી આપવા જોઇએ. તમે પ્રથમ જે એવી શંકા કરી કે "અમને વ્યાયામની શી જરૂર છે? અમારે રણ્ક્ષેત્રમાં લડવા જવું છે? અમારે ક્યાં મજુરી કરવા જવું છે" એવી શંકાએ ઘણાંને શાય છે. લડવા જનારને અથવા મજીરી કરનારને જ દેહબળની જ-રૂર હાય, એમ માનવું એ માટી અજ્ઞાનતા છે. કિસરતી મનુષ્ય મ્હાટે ભાગે નિર્ભય અને નિડર ખને છે અને નિર્ભયતા એ આત્માના ગુણ હોવાથી તેનું આત્મબળ ધીમે ધીમે ખીલવા લાગે છે. વ્યાયામને એટલા જ માટે હું ધાર્મિક મહત્ત્વ આપ-વા પ્રેરાયા છું.

શિષ્ય—મારી એ શંકા તો દ્વર થઇ. હવે વ્યાયામ પ-છીના વિધિ કૃપા કરીને અતાવશાે ?

સૂરિ—વ્યાયામ પછી દંતધાવનના વિધિ જાણવા જોઇ-એ. પાચનશક્તિના ઘણાખરા આધાર દાંત ઉપર જ રહેલા છે. જેના દાંત સારા હાય છે અને જેઓ દાંતના સારી રીતે ઉપયા-ગ કરે છે, તેમને વ્યાધિઓ હેરાન કરતા નથી. દાંતના સંરક્ષણ અર્થે દંતધાવનના વિધિ સાએ જાણી લેવા જોઇએ.

શિષ્ય—દાતણ તો અમે બનતાં સુધી રાજ કરીએ છીએ. છતાં અમારી દાંત સંબંધી ક્રીયાદ હમેશાં ચાલ જ રહે છે, તેનું શું કરવું?

સૂરિ—એક જ કાર્ય છે જુદા જુદા માણુસા કરે તેમાં ઘણું ફેર પડે છે. ડાહ્યો માણુસ જે કાર્ય કરે છે તે દીપી નીકળે છે, તેના શ્રમ અને સમય સાર્થક થાય છે, જ્યારે અબુઝ મા- ખુસ તે ને તે જ કાર્ય કરવા છતાં, તેવા લાભ મેળવવામાં પછાત રહે છે. તમે બધા દાતણ કરા છા એ વાત ખરી, પણ દાતણ કેવું લેવું જોઇએ, કેવી શાંતિથી દાતણ કરવું જોઇએ અને

દાતણ કર્યા પહેલાં તથા પછી દંતશુદ્ધિ માટે શું કરવું જોઇએ, એ વિષય ભાગ્યે જ કાઇ જાણતું હશે.

શિષ્ય—અમે તે પ્રાત:કાળમાં ઉઠતાં જ દાતણ મ્હામાં નાંખી જરા ચાવ્યું –ન ચાવ્યું, કરી કહાડી નાંખીએ છીએ. દા-તણ કરવું એમાં તે વળી વિધિ કે શાંતિની જરૂર જ શી ?

સ્રિ-પાતઃકૃત્યા સંપૂર્ણ શાંતિ અને ઉદ્દેશ પુર:સર જ થવા જોઇએ, એ વાત ઘણા લાકા નુલી ગયા છે. દાંતણ મ્હામાં નાંખતા પહેલાં પાતાની ટચલી આંગળાથી દાંતના પેઢાં ઘ<u>સવાં જોઇએ</u>. એમ કરવાથી પેઢાં મજણત **ચા**ય છે. દાતણ પણ સીધું, ગાંઠ વિનાનું, સારા કૂચા થાય તેવું, જેના અચ-ભાગ કાેમળ હાેય એવું, ખાર <mark>આંગળ લાં</mark>છુ, ટચ**લી આંગળી** જેટલું જાડું, જાણીતા વૃક્ષનું તથા સારી ભૂમિમાં ઉગેલા વૃ-ક્ષનું દાતણ મનુષ્યે પસંદ કરવું જોઇએ. દાતણને ટચ**લી આં**-ગળી અને તેની જોડેની આંગળી એ છેની વચ્ચે પકડી, જમણી અથવા ડાખી દાઢે ધીમેથી સારી રીતે ઘસવું. દાંત ઘસતી વ-ખતે બીજી વાતાના તર્ક-વિતર્ક નહીં કરતાં, દંતશુદ્ધિનુંજ લક્ષ ખરાખર સચવાવું જોઇએ. દાતણ કરતી વખતે દાંતની આજ ભાજુના માંસને પીડા ન થાય એ ધ્યાનમાં રાખવું. દુર્ગ'ધ-વાળું, અંદરથી પાેલું, સુકું તથા મીઠું ખાડું-ખારું દાતા વજ વું જોઇએ.

> શિષ્ય—દાતણ કદાચ ન મળી શકે તો ? મૂરિ—દાતણના અભાવે કાેેેગળાથી મુખશુદ્ધિ કરી

લેવી, પરંતુ છ<u>લ ઉપર</u>ના મેલ તો હમેશાં ઘસીને ઉતારવા જે-<u>ઇએ.</u> દાતણ હાય તાે તેના ચીરીઆ કરી છભ સાફ કરવી, પછી ત ધાઇ શુદ્ધ ભૂમિ ઉપર નાંખી દેવી.

સિષ્ય—દાતણ હંમેશાં ગમે તેવી અવસ્થામાં કરવું જ જોઇએ, એવા કાંઇ નિયમ છે ?

સૂરિ—નહીં. દાતાણનો ઉદ્દેશ મુખશુદ્ધિનો છે, વૈદાક– વિજ્ઞાન કહે છે કે, ખાંસી–ધાસ–જવર, અજીર્ણ–સોજો–તૃષા મુખપાક તથા માથાના, નેત્રના, હૃદયના અને કાનના દુખા-વામાં રાગીઓએ દાતાણ ન કરવું જોઇએ. અલબત્ત મુખશુદ્ધિ કરવાની મનાઇ નથી.

**શિષ્ય**—કેટલાક નાક વાટે પાણી પીવાનું કહે છે તેના શું ઉદ્દેશ હશે ?

સ્ રિ- મ્પ્રાત: કાળમાં ધીરે ધીરે નાક વાટે ચાખ્ખું પાણી પીવાથી ઘણા રાગાના નાશ થાય છે. પ્રારંભમાં એમાં અભ્યાસ કરનારને જરા મુશ્કેલી જેવું જણાય છે. પણ ધીમે ધીમે એ મુશ્કેલી દ્રર થઇ શક્કે છે વૈદ્યકશાસ્ત્ર કહે છે કે, જે પુરૂષા હમેશાં નાક વાટે પાણી ઉતારે છે, તેમના મુખમાં સુગંધી, સ્વરમાં સ્નિગ્ધતા તથા, ઇંદ્રિયામાં નિર્મળતા અને દેહમાં કામળતા રહે છે. જુઓ, હાથોઓ નાક વાટે પાણી પીએ છે, તેથી તેઓ કેવા નીરાગી અને અળવાન રહી શકે છે? યાગીઓ આ વિષયનું માહાત્મ્ય ળહુ વર્ણવે છે.

શિષ્ય— દતાધાવન પછી આપ કયા અગત્યના કાર્યને સ્થાન આપો છે৷ ? સૂરિ—મુખશુદ્ધિને મેં પ્રથમ સ્થાન આપ્યું છે, એટલે તે સર્વ કરતાં વધુ ઉપયોગી છે અને તેની પાસે બીજા વિષયો ગૈાલું છે, એમ માની લેવાની ઉતાવળ કરવી ઘટતી નથી. પ્રાત:- કાળમાં પથારીમાંથી ઉઠતાં સૌ પ્રથમ માત—પિતાને તથા ઘરનાં વૃદ્ધ વડીલોને નમસ્કાર કરવાં જોઇએ. માત—પિતાની સેવા એ દેવસેવા જેટલી જ મહત્વની છે. માત—પિતાને તથા આચાર્યને દેવતુલ્ય વર્લ્યુ વવામાં આવ્યા છે. તેઓ આપણા ઉપર જે ઉપકારો કરે છે અને કર્યા છે, તેનું વર્લ્યુ ન કોઇ કરી શક્યું નથી. આવા ઉપકારીઓની સેવા—ભક્તિ કરવાથી તેમના અંત:કરલુને આશિર્વાદ આપણા ઉપર ઉતરે છે અને તેથી સુખ અને ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે! માત—પિતા તથા વૃદ્ધ પુર્ષાની સેવા કરવી અને તીર્થયાત્રા કરવી એ બન્ને સરખા છે, એમ પણ કાઇ કાઇ સ્થળે ઉપદેશમાં આવ્યું છે.

શિષ્ય—માત-પિતાની સેવા-બક્તિ સા સુ-સંતાના કરે એ સ્વાભાવિક છે. જેઓ તેમ નથી કરતાં તેઓ આ લાેકમાં નિંદાય છે અને પરલાેકમાં પણ દુ:ખી થાય છે. જેઓ પાતાના વડીલાે અને વૃદ્ધોના અનાદર કરે છે. તેઓ વૃદ્ધાવસ્થામાં પાતાના સંતાના તરફથી એવાેજ અનાદર મેળવી દુ:ખી થાય છે અને પશ્ચાત્તાપમાં જંદગી પુરી કરે છે. આવા ઘણા દાખલાઓ અમારા સંસાર-વ્યવહારમાં જોવામાં તથા સાંભળવામાં આવે છે.

સૂરિ—એટલાજ માટે મનુ જેવાને એટલે સુધી કહેલું પડ્યું છે કે—" વૃદ્ધ મા–બાપ, શીળવતી ભાર્યા, અને અજ્ઞાન પુત્રનું ભરણ–પોષણ સેંકડા અકાર્યા કરીને પણ કરવું "

#### **૧૬** વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય—અકાયો કરીને પગ્રુ માત–પિતાદિને સંતાષ આપવા એવું વિધાન કરવાતું શું કારણુ ?

સૂરિ—માત-પિતાની સેવા એ પણ એક ધર્મકાર્ય છે. ધર્મની ખાતર અધર્મ કરવા એ જોકે અનુચિત છે, પણ અહીં અકાર્યો કરવાં જે એવા કાંઇ આગ્રહ નથી. મતલબ એ છે કે પાતે જાતે દુ: ખા સહીને–ગમે તે ભાગે માતૃ-પિતૃ સેવા કરવાં જ જોઇએ. તે અર્થે કદાચ ન કરવા યાગ્ય કાર્યો કરવાં પડે તાેપણ કરવાં. મનુમહારાજના આશ્રય એ ભક્તિનું ગારવ અતાવવાના છે. આજકાલ જેઓ અસત્ય અને અપ્રમાણિકતાથી શ્રીમંત બની પાતાના વૃદ્ધ વડીલાના અનાદર કરે છે, તેઓ જે એટલું સમજે કે તેમની શ્રીમંતતા અને સંપત્તિના ખરા સદુ-પયાગ વડીલાની સેવામાં જ રહેલા છે, તાેપણ ઘણું છે. શાસ્ત્રોમાં એમ સ્પષ્ટપણે પ્રણાધવામાં આવ્યું છે કે મજેઓ વૃદ્ધ વડીલાની સેવા કરતા નથી, તેમનાથી ધર્મ વેગળા રહે છે અને જેઓ રાજાની સેવા કરતા નથી, તેમનાથી દ્રવ્ય વેગળું રહે છે.

રિષ્ય— આપશ્રીએ પ્રાત:કૃત્યાનું વર્જુન કરતાં પ્રસંગા-પાત પિતૃભક્રિતના જે ઉપદેશ આપ્યા છે, તે મારા અંત:કરલુ-માં ઉડા ઉતરી ગયા છે. હું કુદરતી રીતે જ મારાં વૃદ્ધ માત– પિતા અને સગાં–સંખંધીઓની સેવા કરવા ઉત્સુક રહ્યા કરૂં છું. કારણ કે હું માનું છું કે દેવ–દેવીઓ કરતાં પણ માત–પિતા પાતાનાં સંતાના ઉપર અનેકગણા ઉપકારા કરે છે. દેવા તા જ્યારે એકાશ્રતા પૂર્વક તેમની સેવા–ભક્તિ અને સાધના કરી-એ ત્યારેજ પ્રસન્ન થઇ આપણું કલ્યાણ કરે, પરન્ત માત–પિતા તાે આપણાં સેંકડા દાષા નીહાળવા છતાં આત્મવત્ ગણી પા-લન–પાષણ કરી મનુષ્ય બનાવે છે.

સૂરિ—ખરા દીલથી વડીલ અને વૃદ્ધોની સેવા કરના-રાએા યથાર્થ સેવકા બની શકે છે, તેઓ જ વિશ્વની સેવા કરી પરમ ફળની પ્રાપ્તિ કરી શકે છે. મારે હવે તમને એ સંબંધે વિશેષ કંઇ કહેવાપણું રહેતું નથી. આજે એ વિષયને એટલેથી બંધ કરી, ચાલા દેવ દર્શન કરી આવીએ.

### (२)

શિષ્ય—આપે ગઇ કાલે દેવદર્શન નિમિત્તે તૈયાર થવાની સ્ત્ર્યના આપી તેજ વખતે મને એ વિષે આપની પાસેથી કેટ-લુંક જાણી લેવાની ઇચ્છા ઉદ્દેભવી હતી, પરંતુ અનુકૂળતા ન હોવાથી મેં તત્ સંખંધે કાંઇ પ્રશ્ન કર્યો ન હતો.

સૂરિ—શ્રાવકનાં પ્રાત: કૃત્યામાં સ્નાનવિધિ પણ આવી જાય છે. દેવમાં દિરમાં જતાં પહેલાં દરેક શ્રાવકે પાતાના અંગા-પાંગા જળસ્નાન વડે શુદ્ધ કરી લેવા જોઇએ. સ્નાન કરવાનું સ્થાન જીવ–જંતુથી રહિત અને સ્વચ્છ હાેવું જોઇએ. સ્નાન ત્રણ પ્રકારનાં છે. શિર:સ્નાન એટલે મસ્તક પર્યતનું સ્નાન, ખીજાં કંઠસ્નાન, એટલે ગળા સુધીનું સ્નાન અને ત્રીજું અવયવ સ્નાન એટલે મલીન અવયવાની જ શુદ્ધિ કરી લેવી તે. અર્થાત્ આ ત્રણ સ્નાનમાં આરાગ્યને અનુકૃળ આવે તેવું સ્નાન કરી લેવું. કદાચ એ ત્રણ સ્નાનમાંથી એક પણ સ્નાનની અનુ-

28

કૃળતા ન હાય તાે પછી મનમાં પવિત્ર મંત્રનું ચિંતન કરી શુદ્ધ વસ્ત્રો પહેરી મંદિરમાં જવું. મંત્રસ્તાન એ પણ એક પ્રકારનું સ્તાન જ છે. કારણ કે તેથી મન અને ટેહ પવિત્ર થાય છે.

**શિષ્ય**—ચાેક્કસ તિથિએામાં સ્નાન કરવાના નિષેધ દર્શાવવામાં આવ્યા છે એ વાત શું સત્ય છે ?

સૃરિ—બીજ, આઠમ, દશમ, તેરસ વિગેરે તિથિઓમાં સ્નાન વજવાનું કહેવામાં આવ્યું છે, પણ દેવપૂજા નિમિત્તે શુદ્ધ જળ વડે સ્નાનાદિ કરવામાં કંઈ હરકત નથી.. રાગી, મુસાફરી કરી આવેલા, ભાજન કરી રહેલા અને કંઈપણ માંગ-લિક કાર્ય કરી રહેલા મનુષ્યે સ્નાન કરવાનું મુલતવી રાખવું જોઇએ. કારણ કે તેમાં વૈદ્યક દૃષ્ટિએ અને શુકનશાસ્ત્રની દૃષ્ટિએ કેટલાક ખાધ આવે છે.

શિષ્ય—સ્નાન પહેલાં કેટલાકા તુલાભ્યંગની ભલામણ કરે છે તેનું શું કારણ હશે ?

સૂરિ—તૈલાભ્યાંગના અર્થ શરીર તૈલનું મહેન કરવું એવા થાય છે. પ્રાચીન કાળમાં આ મહેનની પર પરા પ્રચલિત હતી. આજકાલ સમયના સંકાચને લીધે કે બીજા ગમે તે કારણે ગૃહસ્થા તૈલાભ્યાંગને ખહુ મહત્ત્વ આપતા નથી. શ્રી મહારીર સ્વામીના ચરિત્રમાં પણ સ્થાપણે વાંચીએ છીએ કે તે વખતે મહા અળવાન મક્ષો પ્રભુના દેહ ઉપર તેલનું મહેન કરી તેમને સ્નાન કરાવતા હતા. તેલના મહેનથી શરીર પુષ્ટ અને કોતિવાન બને છે. શરીરના સફમ છિદ્રો ખુક્ષા થઈ જવાથી તે

છિક્રો વાટે પસીના ખહાર છુટે છે અને તેથી દેહમાં વિકાર ઉપજવાના ભય ટળી જાય છે. વેદ્યકશાસ્ત્રમાં તેલાલ્ય ગનું અહુ માહાત્મ્ય ગાવામાં આવ્યું <u>છે.</u>

**શિષ્ય**— તેલના મદ<sup>દ</sup>નથી એ સિવાય બીજો કાંઈ ઉપકાર થતા **હ**શે ?

મૃતિ—પોતાના હાથે મર્દન કરવાથી આખા શરીરને કસરત મળે છે તેથી અંગોપાંગો સુદ્રહ બને છે. વૈદ્યક શાસમાં કહ્યું છે કે આખા શરીર તેલનું મર્દન ન થઇ શકે તો પછી હાથ—પગની પેની તથા કર્ણું ક્રયમાં ચથાવિધિ તેલ મર્દન કરવું એ આવશ્યક છે. જેઓ નિત્ય આવા અભ્યંગની સાથે સ્નાનાદિ કિયાઓ કરે છે, તેમને ત્વચાના સાંબંધી કૃદિ ક્ર્રીયાદ કરવી પડતી નથી, આજકાલ આપણી શારીરિક સ્થિત નળળી થતી આપણે પ્રત્યક્ષ નીહાળીએ છીએ. લોકોને સાત્ત્વક—શુદ્ધ દ્રવ્યો મળી શકતાં નથી. છુલું બીજ તરફ શરીરને નુકશાન કરે એવાં વ્યસનો અને ઉત્તિ મળીન પાનોના છુટથી પ્રચાર થતા જય છે. લોકો જો તેલાલ્યંગની સાથે આહાર—વિહારની વ્યવસ્થા રાખે તો શરીર સંબંધી કરીયાદો દ્રર થયા વિના રહે નહીં.

**રિાપ્ય**—આપે શુદ્ધ જળથી સ્નાન કરવાનું સ્**ચ**ન્યું, પણ તે શુદ્ધ જળ કોને કહેવું ?

સૂરિ—ચંડાળાએ અથના હલકાં કામા કરનારાઓએ જે જળ ડાળી અને બગાડી નાંખ્યું હાય, જે જળ વૃદ્ધાથી સદા દંકાયેલું રહેતું હાય અને જેમાં શેવાળા બાઝી ગઇ હાય તેવા જળાશયમાં સ્નાન કરવાથી શુદ્ધ જળસ્નાનના લાભ મળી શ-કતા નથી. વળી અજાણ્યા તથા વિષમ માર્ગવાળા જળાશ્વયમાં સ્નાન કરવાનું સાહસ ન કરવું જોઇએ.

શિષ્ય—સ્નાન કર્યા પછી કેટલાક લાેકા તુરત જ જમવા મેસી જાય છે એ ઉચિત છે ?

સૂરિ—<u>ઠંડા પાણીથી ન્હાયા પછી તુરત ઉષ્ણ</u> ભાજન કરવું ન એઇએ. તે<u>વીજ</u> રીતે ઉષ્ણ જળથી સ્નાન કર્યા પછી શીતળ ભાજન ન કરવું

**શિષ્ય**—સ્નાન પછી કેટલાક લાેકા શુકન જુએ છે તે શું હશે ?

સૂરિ—તેને શુકન નહીં પણ વ્યાધીનું એક સૂચક ચિન્હ કહેવું તે વધારે યાગ્ય છે. વાત એમ છે કે ન્હાએલા પુરૂષને જો પાતાની છાયા છિન્ન ભિન્ન અથવા ઉલટી જણાય, દાંત પરસ્પર ઘસાવા લાગે અને શરીરમાંથી મડદા જેવી દુર્ગંધ આવવા લાગે તો એ રાગીનું ત્રણ દિવસમાં મરણ થાય એમ કહેવાય છે. વળી ન્હાઇ રહ્યા પછી જો તુરત જ છાતી અને પગ સુકાઈ જાય તો છે દિવસે તેનું મરણુ થાય એમ પણ મનાય છે, પણ તે વાતને આપણે અત્યારે જવા દઇશું.

શિષ્ય—નક્ષત્રોને સ્નાન સાથે કંઇ સંબંધ હશે ખરા ? સૃરિ—જેઓ રાગથી છુટા થવા માગતા હાય તેમણે શુક્રવારે અથવા સામવારે તથા રેવતી, આ<sup>શ્</sup>લેષા, ત્રણ ઉત્તરા, સ્વાતિ, પુનર્વસુ અને મઘા એટલા નક્ષત્રામાં ન્હાવું નહીં એવું વિધાન જોવામાં આવે છે.

#### સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

29

શિષ્<mark>ય</mark>—ત્યારે કથા નક્ષત્રામાં સ્નાન કરવાથી નીરાગ થવાય ?

સૂરિ—રિક્તા તિથિ એટલે ચાથ, નવમ, અને ચાદસ, મંગળવાર તથા રવિવાર, ક્ષીણુ ચંદ્રમા, અસ્થિર લગ્ન અને ખીજે, ત્રીજે, આઠમે તથા અગીયારમે સ્થાને કૂર ગ્રહ એવો યાેગ હાેય તાે રાગવિમુક્તિને અર્થે ન્હાવું ફળદાયક મનાય છે.

**રિાપ્ય—સ્ના**નની ખાસ આવશ્યકતા કયા કયા પ્રસં-ગામાં ગણાય છે ?

સ્તૂરિ—સ્ત્રીસંગ કર્યા પછી, ઉલટી થયા પછી, સ્મશાનમાં ચીતાના ધુમાઢા લાગ્યા પછી, ખરાબ સ્વપ્ન આવ્યા પછી અને ક્ષાર કર્મ કરાવ્યા પછી ગળેલા શુદ્ધ જળથી સ્નાન કરવું એઇએ.

શિષ્ય—કૈરાર કર્મના સંગંધમાં જ્યાતિષીઓના શું મત છે ?

સૂરિ <u>ચાથ, છઠ, આઠમ, નવમ, ચાદરા અને અમા-</u> વાસ્યા એ <u>છ તિથિઓમાં હ</u>જામત-ક્ષાર કર્મ ન કરાવવું એવા જયાતિષવિદ્યાના પંડિતાના અભિપ્રાય છે.

શિષ્ય—વારને માટે એ વિષે શા નિયમ છે?

સૂરિ—<u>ખુધ, ગુરૂ, શુક</u> અને સામ ક્ષાર કર્મને વિષે શ્રેમ, આરાગ્ય અને સુખને આપવાવાળા છે એમ પંડિત પુ-રૂષા કહે છે.

શિષ્ય—અને નક્ષત્રાના સંબંધમાં એવા કંઇ નિયમ છે ?

સૃરિ⊣મૃગ, પુષ્પ, ચર નક્ષત્ર–સ્વાતિ, શ્રવણ, ધનિષ્ઠા, શતતારકા, જ્યેષ્ઠા, અધિની, હસ્ત, ચિત્રા અને રેવતી એટલા નક્ષત્રોને વિષે શ્રારકર્મ કરાવવું શુભ છે એમ પણ વિદ્વાન લોકા કહે છે]

શિષ્ય-ક્ષાર કર્મના ખાસ નિષેધ કયારે જાણવા ?

સૂરિ—રાત્રિએ, સંધ્યાકાળને વિષે, વિદ્યાભ્યાસના આરં-ભમાં તેલમદેન-ભાજન-અને સ્નાન કરી રહ્યા પછી તથા યા-ત્રાએ અથવા સંગામને વિષે જતાં, ઉત્સવના દિવસમાં કે પર્વ-માં તો ક્ષારકર્મ નજ કરાવવું.

**શિષ્ય**—સ્નાનાદિથી પરવારી, સ્વચ્છ વસ્ત્રો પહેરી પહેલું કર્ત્તવ્ય શ્રાવકે કેયું કરવું ?

સૂરિ—એમ ઉતાવળ કરવાની જરૂર નથી. સ્વચ્છ વસ્ત્રો પરિધાન કરવા એ તારી વાત અલબત સત્ય છે, પણ ક્યારે કેવી રીતના વસ્ત્રો પહેરવા એ વાત પણ શાસ્ત્રદ્રષ્ટિએ જરા વિ-ત્રારવા જેવી છે.

શિષ્ય—સ્વભાવદોષને લીધે ઉતાવળ થઈ ગઈ હોય તે તે માટે ક્ષમા માગું છું. કેવા વસ્ત્રો કઇ રીતે પહેરવાં તે સમજા-વવાની પ્રથમ કૂપા કરો.

સૂરિ—પોતાની પાસે જેટલું ધન હાય તેને શાભતા પાષાક મનુષ્યમાત્રે ધારણ કરવા જોઇએ. કહેવાના આશય એવા છે કે આર્થિક સ્થિતિ સારી ન હાય તે છતાં કીંમતી વસ્ત્રાભૂષણા પહેરી પાતાને પરમ ધનવાન અનાવવાના દંભ ક

રવા એ સલ્યજનાને માટે ઉચિત નથી તેવીજ રીતે યાેગ્ય ધન-પાત્ર વ્યક્તિએાએ છેક દરિદ્રતાવાળા અને દીનતાભર્યો કંગાળ પાષાક પહેરવા એ પણ અનુચિત છે. પાષાક પાતા**ના** સ્થિતિ અને પ્રતિષ્ઠાને અંધબેસતાજ હાવા જોઈએ તે ઉપરાંત શીત-કાળ–ઉષ્ણકાળ વિગેરેનાે પણ વિચાર કરવાે જોઇએ. કેટલાક લાકા સખ્ત તાપના દિવસામાં પણ **શી**ત ઋ**તુને ખંધબેસતા** થાય એવા ઉનના પાષાક પહેરી પાતે હેરાન થાય છે, જ્યારે કેટલાકા શીયાળામાં પણ ઝીણા વસ્ત્રો પહેરી વિવિધ વ્યાધી**-**ચ્યાના ભાગ થઇ પડે છે. તે ઉપરાંત પાતાની ઉમરને અનુસરતા હોવા જોઇએ. એક યુવક વૃદ્ધપુરૂષના જેવા પાશાક પહેરે તા તે કેવા કઢ ગા લાગે ? આ અધી વાતા નિરૂપયાગી જેવા જ-ષ્યારો, પરંતુ ઉપયોગી સત્યા હમેશાં એવાજ સાદા અને સરળ હાય છે એ તમારે ભૂલવાનું નથી. એવા સત્યાના જયારે અના-દર થાય છે, ત્યારેજ મનુષ્યા આધિ-વ્યાધી અને ઉપાધિને ભાગ થર્મ પડે છે.

**શિષ્ય**—નવાં વસ્ત્રો પહેરવામાં વાર–નક્ષત્રની કાંઈ વ્ય-વસ્થા છે ?

સૂરિ—નવુ વસ્ત્ર પહેરવું હોય તો બુધ, રવિ, શુક્ર અને ગુરૂ એ ચાર વાર શુભ ગણાય છે. ક્ષ્કત રાતું વસ્ત્ર પહે-રવું હોય તો મંગળવાર પણ શુભ જાણવા શ્વિતવસ્ત—પરિધાન કરવું હોય તો ધનિષ્ઠા, રોહિણી અને ત્રણ ઉત્તરા, રેવતી અ-શ્વિની, હસ્ત, ચિત્રા, સ્વાતી, વિશાખા અનુરાધા, પુષ્ય અને પુનર્વસુ એટલાં નક્ષત્રો શુભ ગણાય છે. શિષ્ય—સીને કુસું બી વસ્ત્ર પહેરવું હોય તે! ? સૂરિ—તો તેણે પુષ્ય, પુનર્વસુ, રાહિણી, ઉત્તરાકાલ્ગુ-ની, ઉત્તરાષાઢા અને ઉત્તરા ભાદ્રપદા એટલાં નક્ષત્રા વર્જવાં. કારણકે તેમ નહીં કરવાથી પતિને અસખ થાય છે.

**શિષ્ય**—વચમાં એક શંકા કરવા બદલ ક્ષમા **અ**પ્પે તો કેટલાક ખુલાસા કરી લઉં.

સૂરિ—જે સ્થળે શંકાનું સમાધાન થઇ શકે તેમ હોય તેવે સ્થળે મનમાં શંકાનું શલ્ય રાખી મુકલું એ તદ્દન અનુ-ચિત છે. હું તમારી શંકાએાનું સમાધાન કરવા તૈયાર છું. ખુશીથી બાલા.

શિષ્ય—સ્નાન–ક્ષાેરકર્મ અને વસ્ત્રપરિધાન જેવી બા-ખતામાં આટલાબધા વિધિઓ અને નિષેધા મુકવાનું શું કાર-શુ હશે તે મારી ખુદ્ધિમાં ઉતરતું નથી. એવી બાબતાની સાથે ગ્રહ—નક્ષત્રા વિગેરેના કાંઇ સંબંધ હશે કે શાસ્ત્રકારાએ પાતા-ની મતિ પ્રમાણે વિધિ–નિષેધા ઘડી કહાડ્યા હશે.

સૂરિ—મંગ્રાપણ જે પૃથ્વીમાં વસીએ છીએ તેની આસ-પાસ અનેકાનેક ગૃહાે–ઉપગૃહા અને નક્ષત્રા આવી રહેલાં છે. પૃથ્વીતળ ઉપર વસનાર દરેક પ્રાણી તેની સારી–નરસી અસ-રના અનુભવ કરે છે. રૂતુના ફેરફાર એ વસ્તુત: ગ્રહાે–નક્ષત્રા અને વાતાવરણનાજ ફેરફાર છે એ ફેરફારને લીધે આપણા જીવન ઉપર કેવી અસર થાય છે તેના થાેડા–ઘણા અનુભવ સા કાેઇને થઇ ચુક્યા હાેય છે. એક રાત્રી–દિવસમાંજ કેટલું અધું વૈચિત્ર્ય જેવામાં આવે છે. ઘણાખરાં દુષ્કર્મી તથા પાપા મહાટે ભાગે રાત્રીના સમયમાં જ શાય છે. આત્મઘાત જેવા અપકૃત્યોનું પ્રમાણ ચાહકસ ઋતુમાં વધારે પડતું આવે છે એમ કેટલાક શાધકાએ પુરવાર કર્યું છે કહેવાની મતલબ એજ છે કે નક્ષત્ર વિગેરેના ફેરફારથી શરીર અને મન ઉપર તેની યથાયોગ્ય અસર થયા વિના રહેતી નથી. આપણા પૂર્વજો અને વિદ્વાન આચાર્યાની દ્રષ્ટિમાં આ વાત આવી હતી અને તેથી તેમણે સૂફમમાં સૂફમ પરિવર્ત્તનને લક્ષમાં લઇ વિધિ–નિષેધા ઘડી રાખ્યા છે.

શિષ્ય—તો પછી એ વિધિ–નિષેધના લેશમાત્ર પણ ભંગ કરનારને તત્કાળમાં જ તેનું કડુ ફળ પ્રાપ્ત કરવું એઇએ. પરન્તુ તેતા એવામાં આવતું નથી.

સૂરિ—જ્યાં આખી જંદગી અકુદરતી રીતે પસાર થઈ જતી હોય, ત્યાં ન્હાના—ન્હાના દોષોનું દુષ્પરિણામ જોવામાં ન આવે તે તદ્દન બનવાજોગ છે. આજે તો શ્વાસો છવાસની ક્રિયાથી લઈ જવનની તમામ ક્રિયાઓ લગભગ બેદરકારી અને અવિવેક પૂર્વક કરવામાં આવે છે. લોકોને ચાગ્ય વિધિપૂર્વક આહાર કરવાનો કે શુદ્ધ વાયુ સેવવાના પણ અવકાશ ભાગ્યેજ મળતા હશે. પરિણામ એ આવ્યું છે કે લોકોના શરીરનાં આંધા દિન—પ્રતિદિન નખળાં થતાં જાય છે, મનમાં અનેક પ્રકારના વિવૃત ભાવો સ્થાન લેતાં જાય છે અને તેની અસર આખા જમાના ઉપર થાય છે. મહામારી, અકાળમૃત્યુ તથા માંઘવારી વિગેરે શું છે ? એ બધું અસ્વાભાવિક જીવનનું જ પરિણામછે.

**૨૬** વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય—આપ સ્વાભાવિક અને કુદરતી છવન કેને કહેા છેા ?

સ્પરિ—તે વિષે વિસ્તાર કરવાથી વિષયાંતર થઇ જાય અને બીજી ઉપયોગી વાતો રહી જાય એવો ભય રહે છે. છતાં કુદરતી જીવન કેવું હોય તે પ્રશ્નના ઉત્તરમાં હું માત્ર આપણા પૂર્વજોનાં જીવન ઉપર દ્રષ્ટિ કરવાની તમને ભલામણ કરૂં છું. **તેએ**। અની શકે તેટલી સાદાઇથી અને <u>પવિત</u>્રતાથી પાતાનું જીવન ગાળી શકતા હતા. તેઓ જીવનના અને સૂક્ષ્મ વસ્તુ-એાના પણ ઊંડા અભ્યાસી હતા. તેમના કેટલાક વિધિ–નિષેધા વાંચતાં આપણને નવાઈ લાગે એ કુદરતી છે, પરંતુ આપણે એટલું નથી બુલવું જોઇતું કે તેએ કેવળ સ્થળ વસ્તુમાં જ શ્રદ્ધા ધરાવતા ન હતાં. સૂક્ષ્મ અસરાના પણ તેઓ ઉંડા અ-ભ્યાસી હતા અને <mark>તેથી તેમ</mark>ણે, આપણને જે વાત છેક નજીવી લાગે તે વાતના પણ વિચાર કરી પાતાનું જીવન વ્યવસ્થિત રાખવા ઉપરાંત આપણને તેના વારસાે બ્રંથા દ્વારા આપતા ગયા છે.

શિષ્ય—પૂર્વના પુષ્યશાળી અને પ્રતિભાશાળી પુર્વજોને યાદ કરી હું મારૂં મસ્તિષ્ક ઝુકાવું છું અને -અંત:કરણથી તેમની ભકિત કરૂં છું. વિધિ–વ્યવસ્થા પાળવી એ પ્રત્યેક આર્યસંતાનનું પવિત્ર કર્ત્તવ્ય છે, પરંતુ વસ્ત્ર–પરિધાન જેવી બાબતમાં એવી વિધિ કેવી રીતે સચવાય ? ધારા કે ઉપરીની આજ્ઞાને લીધે કે બીજા કાઇ ઉત્સવ નિમિત્તે નવાં વસ્ત્રો પહેરવા

હાય અને ક્ષારકર્મ કરાવવું હાય તાે તે વખતે નક્ષત્ર આદિના આધ કેવા રીતે પરીહરવા ?

સૂરિ—તેના પણ ખુલાસા છે. શાસમાં ખુલ્લું કહેવામાં આવ્યું છે કે ઉત્તમ પુરૂષની આત્રા હાય, વિવાહ –ઉત્સવ હોય અને પાતાના સ્વામી આપે તો તે વસ્ત્ર પહેરવામાં તિથિ, વાર, નક્ષત્ર, ચંદ્રમા કે વિશિષ્ટિ ઇત્યાદિકના વિચાર ન કરવા. વળી, રાજાની આત્રાથી કૃષાર કર્મ કરાવવું પહે તો નક્ષત્ર જોવાય નહીં, કેટલાક શુભાર્થી લાકોએ કહ્યું છે કે તીર્થને વિષે અથવા શાકને લીધે કૃષાર કરાવવું હાય તો એ નક્ષત્રના બાધ જોવા નહીં.

શિષ્ય—વસ્ત્રના જ વિષય જયારે નીકળ્યાે છે ત્યારે હું પુછી લઉં છું કે કાઇનાં ઉતરેલાં વસ્ત્રો તથા પગરખાં વિગેરે ન પહેરવાના જે રીવાજ છે તેમાં શું હેતુ હશે ?

સૂરિ—કારણ કે તેમ કરવાથી લેનારના મનમાં દીનતાને પ્રવંશ થાય છે. પોતે દરિદ્ર હોઇ બીજાની કૃપાને લીધે પોતે નભી શકે છે એવી નખળાંઈ તેના આત્મામાં આવે છે. બીજાનાં ઉતરેલાં વસ્ત્ર તથા પગરખા પહેરનાર માણસ સદા દીન-દરિદ્રજ રહે છે, એમ કહેવામાં નીતિકારના કંઈક ઉંડા આશય હાય એમ સમજાય છે.

શિષ્ય--તા પછી કેવા વસ્ત્રનું દાન કરવું ?

સૂરિ—વસ્ત્રદાન એ ખહુ ઉપકારક દાન છે. પણ જે વસ્ત્ર દાનાર્થે આપવું હાય તે વસ્ત્ર દાન કરનારના પાતાના પરિશ્રમથી તૈયાર થયેલું હાવું જોઇએ એ વાત ભાગ્યે જ કાઇ જાણતું હશે. -46

#### વિવેક વિલાસ.

પ્રથમના સમયમાં આટલા યંત્રા કે કારખાનાએ નહાતાં. તે વખતે લાેકાના મ્હાેટા ભાગ પાતાને ત્યાં જ રૂ વિગેરે કાંતી વસ્ત્રો તૈયાર કરાવતાં. આવાં વસ્ત્રોનું દાન કરવું એજ યથાર્થ

દાન છે. બાકી ગમે તેવું ઉતરેલું –હલકું અને આપણી આર્થિક સ્થિતિને ધક્કો પહેાંચાડનારૂં વસ્ત્ર દાનમાં આપવાથી કંઇ ખરૂં દાન ન ગણાય.

શિષ્ય-પહેલાના વખતમાં લાકા પાતે જાતે વસાદ સામગ્રી તૈયાર કરતા અને તેમ નહીં તો પાતાના ગામ કે પ્રાંતમાં જ તે ઉપજાવી લેતા એમ મેં ગ્રાંથામાં વાંચ્યું છે. પાે-તાના પસીનાના ટીપાથી તૈયાર થયેલું દ્રવ્ય કે વસ દાનમાં અપાય તાજ તે યથાર્થ દાન છે. આપણને જે વસ્તુ ન ગમતી હાેય અથવા જે વસ્તુ સહેલાઇથી મળી શકતી હાેય તે વસ્તુ અન્યને અર્પણ કરવી તે અલખત્ત ઉદારતા છે, પરંતુ તેમાં સ્નેહુ-અર્પણતા કે ભકિતના અંશા નથી આવી શકતા એટલું તો હું પણ કણુલ કરૂં છું. હવે આપણે પ્રસ્તુત વિષયમાં આગળ વધીએ.

સૂરિ—કેટલાક લાેકા નવા વસ્ત્રના નવ ભાગ કરપી તે પરથી કળાકળ જાણવાના પ્રયત્ન કરે છે. કંઇક નવું જાણવાનું મળે અને તેની સાથે મનારંજન થાય એટલા માટે પ્રસંગાયાત એ વાત પણ આજ સ્થળે કહી દઉં છું.

એક વસ્ત્રના નવ ભાગ કરવા. તે એ રીતે કે ચાર ખુણાનાં ચાર ભાગ. એ કિનારીના એ ભાગ, એ છેડાના એ ભાગ, અને એક વચલા ભાગ. એ નવ ભાગમાં પહેલા ચાર ભાગ દેવતાના, બીજા બે ભાગ દૈત્યના, ત્રીજા બે ભાગ મનુષ્યના અને ચાંથા એકજ છે તે રાક્ષસના જાણવા. યથા:—

| દેવ    | हैत्य  | દેવ    |
|--------|--------|--------|
| મનુષ્ય | રાક્ષસ | મનુષ્ય |
| દેવ    | हैत्य  | દેવ    |

હવે જો નવું વસ્ત્ર દેવતાના ભાગમાં કાદવથી ખરડાએલું કાટેલું હાય તો ઉત્તમ લાભ થાય, દૈત્યના ભાગમાં હાય તો રાગના સંભવ થાય, મનુષ્યના ભાગમાં હાય તો મધ્યમ લાભ થાય અને રાક્ષસના ભાગમાં હાય તો મરશ્ થાય.

**શિષ્ય—હવે વસ્ત્ર પ**રિધાન પછી **અ**ાપ કરોા વિષય ચર્ચવા માગા છા ?

સૂરિ—સુખી પુરૂષોએ સારાં વસ્ત્રો તથા આલુષણે પહેરી મંદિર, ઉપાશ્રય વિગેરે ધર્મસ્થાનકે જવું એવું મુખ્ય વિધાન છે.

શિષ્ય—મંદિર અને ઉપાશ્રયમાં જતાં ઉત્તમ અલંકારેષ અને વસ્ત્રી ધારણ કરવા તેનું શું કારણ ?

સૂરિ—મંદિર અથવા ઉપાશ્રય એ રાજદરભાર કરતાં કાઇ રીતે ઉતરતી પંકિતના નથી. જેવી રીતે રાજા સમિપ જતાં આપણે ઉત્તમ વસાલ કારા સજએ છીએ, તેવીજ રીતે સદ્યુર્ પાસે જતાં કિંવા પ્રભુના મંદિરમાં જતાં બહુ મૂલ્ય વસ્ત્રો ધારણ 30

કરવાં જોઇએ. એમ કરવાથી પોતાનું પૂર્વભવનું પુષ્ય પ્રેક્ષકાની દ્રષ્ટિએ રહેડે છે અને પુષ્યના કુળ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત થતી સંપત્તિને જોઇ લોકો પુષ્યની મહત્તા પીછાનવા લાગે છે.

**શિષ્ય—મંદિરમાં જતાં સાથમાં બીજી કઇ સામગ્રી** રાખ**વી** ?

સૂરિ—ખાલી હાથે મંદિર જેવા પવિત્ર સ્થાનામાં ન જવું જોઇએ. ફળ-કૂલ અથવા અક્ષત જેવી વસ્તુએા દેવ સમીપે ધરવાથી આત્મા ઉદ્ઘાસ પામે છે. જો કે દેવને તે વસ્તુની કશી જરૂર નથી હાેતી તથાપિ આપણા ચિત્તની શુદ્ધિ અને ભાવ-ઝળ ખીલવવામાં એ નિમિત્તભૂત થાય છે.

**શિષ્ય—**રાગાદિ કાર<mark>ણથી મંદિરમાં ન જવા</mark>ય તાે પ્રતિ-નિધિ માેકલવાથી ગરજ સરે ખરી ?

સૂરિ—કેટલાક લેભાગુ પંડિતો એકની બાધા બીજા પાસે પળાવવાની વ્યવસ્થા, લેભ લાલચને વશીભૂત થઇ આપે છે એમ સાંભળવામાં આવ્યું છે, પરંતુ તેમ કરવું એ દયાજનક અજ્ઞાનતા છે. એકની પ્રતિજ્ઞા અન્ય મનુષ્ય પાળે એથી મૂળ પ્રતિજ્ઞા કરનારને કેવી રીતે લાભ મળે ? તેવીજ રીતે તમે ધર્મ- કાર્ય ન કરા પણ તમારા નાકર—ચાકર પાસે કરાવા તો તેથી તમારી આત્મપરિણતિ કેવી રીતે સુધરે ? સ્થુળ વસ્તુની પ્રાપ્તિ કરવી હાય તા પ્રતિનિધિથી બની શકે, પરંતુ આત્મશુદ્ધિ અને ધર્મભાવ જેવી સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ વસ્તુ પ્રતિનિધિ દ્વારા મેળવી શકાય એવી કલ્પના કરવી એ ઘાર અજ્ઞાનતા છે. શાસ્ત્રમાં ખુક્ષી

રીતે કહેવામાં આવ્યું છે કે " આપણી સ્ત્રીને વિષે પુત્ર ઉત્પન્ન કરવો, સ્વામીની સેવા કરવી, વૃદ્ધ માત–પિતાનું પાલન કરવું અને ધર્મ કૃત્ય આદરવું એ ચાર કાર્યોમાં પ્રતિનિધિપણું ચાલી શકતું નથી. રાગાદિ કારણે કદાચ ન જવાય તો તેથી ખહુ હાની નથી, પરંતુ એવા ધર્મકાર્યો પ્રતિનિધિ મારફત થઇ શકે છે એ વિચારને હૃદયમાં સ્થાન સરખું પણ ન.મળવું જોઇએ.

શિષ્ય—સ્નાન કર્યા પછી તુરત મંદિરે જઇ પૃજા કરવી હાય તાે તે કેવા વિધિથી કરવી તે જરા કહેશા ?

સૂરિ—શુદ્ધ વસ્ત્ર પહેરી, મન શુદ્ધ કરી, નાસ્તીક, વ્યસ-ની વિગેરે લોકોની દ્રષ્ટિથી વેગળા રહી પૂજાગૃહની અંદર કુલ વિગેરે સામગ્રી બરાબર રાખી દ્વારની જમણી બાજુએ ઉભા રહી ઉંબરાનું પૂજન કરવું પછી ઉંબરાને પગના સ્પર્શ થવા ન દેતા જમણા પગ આગળ મુકીને અંદર જવું. પૂર્વ અથવા ઉત્તર દિશામાં મુખ કરીને સુગંધી તથા મધુર સામગ્રીથી માન-પણ દેવની પૂજા કરવી.

શિષ્ય—ઘરમંદિર કરાવવું હોય તો ખાસ કરીને કયે৷ ભાગ પસંદ કરવા જોઇએ ?

સૂરિ—ઘરમાં પ્રવેશ કરતાં ડાળા હાથ ઉપર દેવમ દિર કરવું. તેની રચના મનાહર હાવી જોઇએ, એટલું જ નહીં પણ ઘરની ભૂમિથી મંદિરની ભૂમિ દેાઢ હાથ ઉંચી જોઇએ.

શિષ્ય —એ કથનના હેતુ સહેલાઇથી સમજ શકાય છે. હવે પૂજાના વિધિ સંક્ષિપ્તમાં સંભળાવા. 33

#### વિવેક **વિ**લાસ.

સ્રિ-પુજા કરનારે પ્રથમ છે પંગાએ, પછી અનુક્રમે છે જાતુએ, બે હાથે, બે ખભાએ અને મસ્તકે પૂજા ચઢાવવી. કેસર ચંદન વગર જીન પ્રતિમાની પૂજા કેાઇ કાળે પણ કરવી નહીં. કપાળ, કંઠ, હૃદય, ઉદર વિગેરે અંગે અનુક્રમે તીલક કરવું. આવી રીતે હ મેશાં નવ તિલક કરી જીન પ્રતિમાની પૂજા કરવી. વિધિના જાણ પુરૂષાે પ્રસાત કાળમાં પ્રથમ વાસપૂજા પણ કરે છે. પૂજા વખતે ભગવાનની ડાબી બાજુએ ધુપધાર્શું રાખવ આગળ સમ્મુખ નૈવેદ ધરવું અને સામે બેસી ધ્યાન કરવું. ચૈત્ય-વંદન કરવું હાય તા દક્ષિણ ભાગમાં કરવું. દીપક પણ પ્રતિમાની દક્ષિણ બાજુએજ રાખવાના વિધિ છે. બાકી ચૈત્યવંદન અને ભાવના આદિ શાસ્ત્રીય વિધિ-વિધાના તો તે વિષયના શ્રંથાના અભ્યાસ કરી જાણી લેવા જોઇએ. વાર્ત્તાલાપથી તે વિષય એકા-એક યાદ રહી શકે નહીં એટલે તે સંબંધી અત્ર વિચાર કરવેા નિરર્થક છે.

રિષ્ય—જીન પ્રતિમાના સંબંધમાં આપ કંઇ વિશેષ સંભળાવવાની કૃપા કરશાે ?

સૂરિ—એ વિષય શિલ્પશાસને લગતો છે, છતાં શ્રાવ-કાેએ પણ તે વિષે ઉપયોગી જ્ઞાન 'મેળવી લેવું એઇએ એટલે ડુંકામાં જ આજે કહી દઉં છું. ભગવાનની એડી અથવા ઉભી બન્ને પ્રકારની પ્રતિમાંઓ ચાવન અવસ્થામાં જ હાેવી એઇએ. તેમાં પહેલી અર્થાત્ એઠી પ્રતિમા પર્ચકાસનવાળી હાેવી એઇએ.

#### ં**રો∘ય**—પર્ચકાસન એટલે ?

સૂરિ—પ્રથમ જમણી જાંઘ અને જમણા સાથળ ઉપર ડાંબા પગ અને ડાંબા હાથ સ્થાપન કરવા, પછી ડાંબી જાંઘ અને ડાંબા સાથળ ઉપર જમણા પગ અને જમણા હાથ સુકવા તે પર્યકાસન કહેવાય.

શિષ્ય—અને <u>પ્રતિમાજ ઉભા હાેય</u> તાે ?

સ્પૂરિ—તો તે<u>ના બે બ</u>જ ઢીંચ<u>ણ સુ</u>ધી લાંબા હાવા જોઇએ. ખંને પ્રતિમાએા શ્રી વત્સ, ઉ<u>ષ્ણી</u>ષ અને ત્રણ છત્ર ઇત્યા<u>દિ પરિવાર યુક્ત હોવી</u> જોઇએ.

શિષ્ય–પ્રતિમાના પ્રમાણના સંબંધમાં શાસ્ત્રાક્ત નિયમાં ં હશે કે કેમ ?

સૂરિ—મેં આગળ જણાવ્યું તેમ એ વિષય ખાસ અભ્યાસ કરવા જેવા છે! વિદ્વાન પુરૂષા અને શિલ્પશાસ્ત્રના વેત્તાઓ જ તે યથાર્થપણે સમજી શકે છે. તો પણ તે પ્રમાષ્ટ્રના થયાર્થપણે સમજી શકે છે. તો પણ તે પ્રમાષ્ટ્રના સંબંધમાં એટલું કહેવું બસ થશે કે નાર્સીકાના અચભાગ ઉપર ત્રણ છત્રના અચ ભાગની સમરેખા આવે તો તે ત્રણ છત્ર સર્વીત્તમ જાણવા, તેમજ નાસિકા અને કપાળ એના મધ્ય ભાગમાં આડી રેખાથી કપાળના વેધ થવા જેઇએ. પ્રતિમાના પરિવારમાં પત્થરના વર્ણશંકર ન થાય તેની સંભાળ રાખવી તેમજ પ્રતિમાનું પ્રમાણ પણ છે, ચાર, છ, આઠ ઇત્યાદિ સમસંખ્યામાં હોય તો તે ઇષ્ટ ન જાણવું. એકથી બીજા હીંચણ

સુધી આડું એક સુત્ર, જમણા ઢીંચણથી ડાળા ખંધ સુધી બીજું સૂત્ર, ડાળા ઢીંચણથી જમણા ખંધ સુધી ત્રીજું સૂત્ર અને નીચેથી મસ્તક સુધી ચોશું સૂત્ર—એ ચારે સૂત્રનું પ્રમાણ સરખું આવે તો પ્રતિમા સમચતુરસ કહેવાય. એ ઢીંચણ વચ્ચે આડું સૂત્ર દેવું અને સૂત્રથી નાભિ સુધી એક કંબિકા રાખવી. એ રીતે નાભિથી સુત્ર સુધી અઢાર આંગળનું પ્રમાણ જોઇએ.

શિષ્ય—પ્રતિમાની અને મંદિરની રચનામાં આટલી અધી કળા—કુશળતાની જરૂર પડે છે તે તો હું આજે જ સમન્યો. જો એટલી કળા—કુશળતાથી પ્રતિમા તથા મંદિર ન રચાય તો તે ભક્તજનાના ચિત્તને આહલાદક ન થાય એ સ્વાભાવિક છે. જીના સમયની પ્રભાવશાળી પ્રતિમાઓ જેતાં આત્મામાં જે ઉદ્ઘાસ વ્યાપી રહે છે તે આપે કહ્યા તેવા કારેલાને જ આભારી હશે એવી હવે મને ખાત્રી થાય છે. ધન્ય છે તે પૂર્વના પ્રતિભાવશાળી કળાધરા અને ધર્મ ધુર ધર આચાર્યોને કે જેમની કુપાથી આજે પરમાપકારી જીન—પ્રતિમાના દર્શન અને પૂળ—ભક્તિના અનંત લાભ મળી શકે છે. આપે આજે જાદા જાદા વિષય ઉપર વિસ્તારથી વિવેચન કરી મારા ઉપર જે ઉપકાર કર્યો છે તેના બદલા હું કાેઇ રીતે વાળી શકું તેમ નથી.

સૂરિ—અદલાની આશાથી જ આ વાર્ત્તાલાપ થાય છે એમ માની લેવાની જરૂર નથી. કેાઇ જજ્ઞાસુ પ્રશ્ન કરે તેના યથાચિત ઉત્તર આપવા એ અમારૂં પવિત્ર કર્તવ્યજ છે. જેઓ લાભ કે પાખંડને વશીભૂત થઇ ખરી વાત છુપાવે છે તેઓ નથી પોતાનું કલ્યાણ કરી શકતા કે નથી અન્યનું કરી શકતા. એવા ગુરૂઓને મુક્તિપુરીના અર્ગલાની જે ઉપમા આપે છે તે યથાર્થ જ છે.

શિષ્ય — જજ્ઞાસુઓને યથાશક્તિ – મતિ સંતોષવા એ જેમ આપનું કર્તવ્ય છે તેમ આપના સંયમ – નિર્વાહમાં ભક્તિ-પ્રીતિ પૂર્વક યથાશક્તિ સહાય કરવી એ અમારી પણ ફરજ છે એ ફરજ બજાવવામાં જો કોઇ જાતની ખામી આવી હોય અથવા કોઇ પણ પ્રકારના અવિનય થયા હાય તા હું અંત: કરણ પૂર્વક ક્ષમા માગી આજને માટે રજા લઉં છું.

સૂરિ—અસ્તુ, કાલે વળી તમને રસ પડે અને વ્યવહાર-જીવનમાં ઉપયોગી થાય એવોજ વિષય ચર્ચી શું. આજે એ વાત એટલેથીજ સમાપ્ત કરીએ.

ુ સૂરિ—આજે તમારા મુખના રંગ અને સુવાસ ઉપરથી તમે તાંબુલ ભક્ષણ કર્યું હોય એમ જણાય છે.

શિષ્ય—આપનું અનુમાન ખરાખર છે. આપે જ એક વખત આયુર્વે દની દ્રષ્ટિએ કહ્યું હતું કે છએ રસના આધાર સ્વરૂપ, ઉષ્ણુ, કાંતિપ્રદ, કક્-કૃમિ-દુર્ગંધ અને વાયુના નાશ કરનાર, મુખને શાભા અર્પનાર એવા તાંબુલને જે માણુસા ખાય છે તેના ઘરને શ્રીકૃષ્ણના ઘરની પેઠે લક્ષ્મી છાડતી નથી.

> સૂરિ—ખીજું એની સાથે મેં શું કહ્યું હતું તે યાદ છે કે? શિષ્ય—તાંખુલથી મુખની શુદ્ધિ થતી હાવાથી નિદ્રા,

<mark>ઉલટી અને</mark> સ્નાન તેમજ ભાજન પછી તેનું સેવન કરવું જોઇએ. સ**ભા**માં જતાં પહેલાં પણ ગૃહસ્થ પુરૂષા તાંબુલ–સેવન કરે છે.

સૂરિ—વિશેષમાં મેં એમ પણ કહ્યું હતું કે રક્તપિત્ત-વાળા, વાત રાગવાળા, રૂક્ષ અને ક્ષીણબળ થયેલા, આંખના રાગી, વિષથી પીડાતા અને ઘેલા તથા શોષ, ક્ષય રાગ વાળા માણસોને માટે તાંબુલ હિતકારક નથી.

**રાિષ્ય**—તે ઉપરાંત તાં<mark>ણલના ચાે</mark>ક્કસ ભાગાેના ગુણ– દાેષ પણ આપે કહી બતાવ્યા હતા.

સૂરિ—/વનસ્પતિશાસ્ત્રના અભ્યાસીઓ કહે છે કે પાનના મૂળમાં વ્યાધી અને અગ્રભાગમાં પાપના સમુહ રહેલા છે. સુકા-ચેલું અને સહેલું પાન ખાવાથી આગ્રુષના નાશ થાય છે. પાનની નસ બુદ્ધિના નાશ કરે છે.

શિષ્ય—છતાં દેવ–ગુરૂ પાસે જતાં પહેલાં મુખશુદ્ધિ કરી લેવી જોઇએ તે વાત આપે ખાસ કરીને લક્ષમાં રાખવાના આગ્રહ કર્યો હતો.

સૃરિ—અસ્તુ. હવે આપણે મૂળ વિષય ઉપર આવીએ. મેં આજે દ્રવ્યાપાર્જન વિષે બે શળ્દાે કહેવાનું ગઇ કાલે છુટા પડતી વખતે વચન આપ્યું હતું.

શિષ્ય—એ વિષય અમારા જેવા ગૃહસ્થાને માટે પરમ ઉપયોગી છે. કહ્યું પણ છે કે દ્રવ્ય જે છે તેજ સર્વ પુરૂષાર્થનું મૂળ કારણ છે. દ્રવ્યથી રહિત માણસા જીવતા છતાં મુવા સરખા મનાય છે. આપે એક વાર જણાવ્યું હતું કે સુગંધી વિનાના કુલ સરખા, જળ વિનાના તળાવ સરખા અને જીવ વિનાના કલેવર સરખા નિર્ધન માણુસની કેાણુ સેવા કરે.

સૂરિ... પરન્તુ એટલા ઉપરથી ગમે તે રીતે દ્રવ્યનું ઉપાર્જન કરવું જ જોઇએ એવા અર્થ કાઢવાના નથી. દ્રવ્ય અલખત્ત ગૃહસ્થાને માટે ઉપયોગી છે, પરંતુ તે દ્રવ્ય પ્રાપ્ત કરવામાં જે સાધન વાપરવામાં આવે તે તદ્દન નિર્દોષ અને નિષ્પાપ હોવા જોઇએ. ન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય એજ યથાર્થ દ્રવ્ય છે. આકી અન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય એ તાે પાપના પાટલા જ સમજવા.

શિષ્ય—એક માણુસ અન્યાયથી દ્રવ્યોપાર્જન કરી તેના ઉપયોગ ધર્મકાર્થમાં કરે તો ?

સૃશિ—એવી દલીલ તમારા જેવા ગૃહસ્થ અને સાધુનો સહવાસ સેવનારા પુરૂષોએ કરવી એ ઉચિત નથી. બુર્દ્ધિશાળી માણસા ધર્મને કોઇ પણ પ્રકારના વિરોધ ન આવે એવી રીતે કુલની મર્યાદા સાચવતા થકા પરિશ્રમથી પૈસા પ્રાપ્ત કરે છે. ન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય જ ધર્મકાર્યમાં વપરાવા યાગ્ય છે. તેવું થાડું દ્રવ્ય પણ મહાન કલ્યાણ સાધી શકે છે, જ્યારે એથી ઉલદું અધર્મથી કમાયેલું દ્રવ્ય ઘણું વાપરે તા પણ તે નિષ્ફળ જ જાય છે

શિષ્ય —ગૃહસ્થાએ દ્રવ્યાપાજન કરવું જ જોઇએ, એવા કંઇ નિયમ છે ?

સૂરિ—એક ગૃહસ્થ કેટલાે પુરૂષાથી છે તે તેની દ્રવ્યા-

પાર્જન કરવાની શક્તિ ઉપરથી સામાન્યત: સ્ચવાય છે. જો કે એજ એક માત્ર પુરૂષાર્થ છે એમ માની લેવાનું નથી. સંસારમાં જે ગૃહસ્થ દ્રવ્ય વિના દરિદ્ર દશા ભાગવે છે તે જીવતાં છતાં મુવા જેવા ગણાય છે. વળી કહ્યું પણ છે કે સુગંધી વિનાના કુલ જેવા, જળ વિનાના તળાવ જેવા અને જીવ વિનાના કલેવર જેવા નિર્ધન માણસની કાણ સેવા કરે? સારાંશ એ છે કે જગત્ના આદર—માન અને પ્રતિષ્ઠા પ્રાપ્ત કરવાં હાય તા ગૃહ-સ્થાએ યથાશક્તિ દ્રવ્યાપાર્જન કરવાં જોઇએ.

શિષ્ય — જેઓ આંખા મીંચીને કેવળ દ્રવ્યસંચય કર્યા કરે છે તેને "લાભી" " કંજીસ" અને " ભવાભિનંદી " કહી લાકા નિંદુ છે, તેનું શું કારણ હશે ?

સૂરિ-, સંચયની સાથે જે ત્યાગ ન હોય તો તે સંચય સુખ આપવાને બદલે ઉલટો દુ: ખદાયક જ થઇ પડે છે. જેઓ ઉપાર્જ ન કરેલા દ્રવ્યનો ઉપયોગ પરાપકારાર્થે નથી કરી શકતા તેમને લોકો કંજીસ અને લોભી કહે એમાં કાંઈ આશ્ચર્ય નથી દ્રવ્યનો સંચય એટલા માટે કરવાનો છે કે તેના, ઇચ્છામાં આવે ત્યારે સદુપયાગ કરી શકાય. તેને બદલે જે દ્રવ્ય જ આપણી વિવેક ખુદ્ધિને મું ઝવી નાંખે અને ગુલામ જેવી સ્થિતિમાં મુકી દે તો પછી એ દ્રવ્યની વાસના જ સંસારમાં ભમાવી મારે છે.

શિષ્ય—તે કેવી રીતે ?

સૂરિ—સૌ કાેઇ જાણે છે કે દ્રવ્યાપાર્જન કરવા માટે માેટા આરંભ–સમારંભા કર્યા વિના ચાલતું નથી. આવા આ રંભ-સમારંભ વડે પ્રાપ્ત થયેલું દ્રવ્ય જે ધર્મ ગુરૂ અને જ્ઞાનની સેવામાં ન વપરાય તો એ દ્રવ્યની વાસના ભૂતની માક્ક આપણા ઉપર ચડી બેસે અને ચતુર્ગતિમાં ભમાવે એમાં શું તમને કંઇ નવાઈ લાગે છે ફ્રિલ્ય કરતાં પણ દ્રવ્યની વાસના સંસારીઓને બહુ ખહુ રીતે રંજાં છે. એ વાસના રૂપી જાળમાંથી છુટવાને માટે દ્રવ્યનો " દાન " સિવાય બીજો ઉત્તમ સદ્વ્યય નથી.

શિષ્ય— ૬૦૫ ઉપાર્જવાના કયા કયા રસ્તાએ છે તે વિષે હું પ્રશ્ન કરી શકું ?

સૂરિ—ખુશીથી જેવી સરળતાથી તમે પૂછા છા તેવીજ રીતે હું તેના ઉત્તર આપવાના યત્ન કરૂં છું. તમારા જેવા વિવેકી પુરૂષા પાસે કાેઇ વાત છુપાવવાની કે દંભથી અન્યથા વર્ણવવાની મારી ઇચ્છા નથી. એટલાજ માટે હું સ્પષ્ટતા પૂર્વક કહી દઉં છું કે દ્રવ્ય ઉપાર્જવાને કૃષી કિંવા ખેતી વિગેરે જેવા બીજો ઉત્તમ માર્ગ નથી.

શિષ્ય—આપ ખેતીને અગ્રપદ આપા છા તે સાંભળી મને અજાયબી લાગે છે. ખેતીમાં તાે પશુઓ વિગેરે પાળવા પડે છે—અર્થીત્ તેમને બંદીખાને નાંખવા પડે છે–તે ઉપરાંત તેમને પ્રસંગાપાત ન છુટકે પ્રહાર પણ કરવા પડે છે.

સૂરિ—તે તો હું પ્રથમ જ કહી ગયો છું કે પાપસ્થા-નકના સેવન વિના દ્રવ્યાપાર્જન અસંભવિ<u>ત છે,</u> પરંતુ વિવેકી અને અજ્ઞાની મતુષ્યમાં એટલા જ ભેદ છે કે વિવેકી ગૃહસ્થ સંસારના વ્યાપારામાં પડવા છતાં અનુક પા અને ધર્મવૃત્તિને કિંચિત્ માત્ર પણ ત્યજતો નથી. જ્યારે અજ્ઞાની મનુષ્ય દયા– માયા–પ્રીતિ જેવી દૈવી ભાવનાએાને ભૂલી જઇ અધિકાધિક પાપ–પંકથી ખરડાતા જાય છે.

**રિાબ્ય**—કૃષિને અગ્રપદ આપવાનું કારણ ?

સ્ત્રિ—પૃથ્વીમાંથી પેદા થતી અન્ન-સામગ્રી ઉપર જ સંસારના મ્હાટા આધાર છે એ વાત નવેસરથી કહેવાની જરૂર નથી. જો કૃષિ તરફ છેક ઉપેક્ષા અતાવવામાં આવે તેા લોકોને ઉદરનિર્વાહ ચલાવવાે ભારે **થ**ઈ પડે અને તેનું પરિણામ એ આવે કે જગતમાં દુરાચાર–પાપ–અન્યાય અને અત્યાચાર વધી પડે+્લુખ્યા માણસ પાપ કરવામાં પાછું વાળીને જોતા નથી એવી સામાન્ય કહેવત પણ છે, ખેતી વિષેનું જ્ઞાન જ્યારે લોકોને ન હતું ત્યારે તેઓ પશુ–પ્રાણીઓની હિંસા કરતા અચકાતા નહાતા એમ જુના ઇતિહાસ ઉપરથી જણાય છે. જે કૃષિએ લાેકાેને સાહ્વિક પ્રકૃતિવાળા અનાવ્યા છે તે કૃષિને અગ્રપદ આ-પવામાં શું કંઇ ખોડું છે ? ગાય, ભેંસ, બળદ જેવા પશુઓ પાળવા પડે તેા કૃષિ કરનારા સુત્ર ગૃહસ્થાએ હૃદયુમાંથી દયાને તિલાંજલી ન આપવી જોઇએ–પશુએા ભૂખ તરસથી કે એવી બીજી કાેઈ વેદનાથી ન રીબાય તેની સતત્ સાવચેતી રાખવી જોઇએ.

રિષ્ય—કૃષિથી અન્ન પેદા થાય છે એ વાત ખરી પણ ધર્મને અને અન્નને શું સંબંધ ?

સૂરિ-ધર્મથી કલ્યાણ થાય છે એ વાત જેટલી સત્ય

તેટલી જ દેહથી અને દ્રવ્યથી ધર્મ થાય છે એ વાત સત્ય છે. દેહ અને દ્રવ્યોપાર્જનના આધાર અન્ન ઉપર છે. અન્ન સામં- શ્રીના સંચય અને વ્યાપાર ઉપર જ જીવનની પ્રતિષ્ઠા થયેલી છે. ખાદ્ય સામગ્રી ન હાય તો અનુક પાદાન અને પાત્રદાન કેવી રીતે સંભવે ? વિચાર કરશા તો જણાશે કે કૃષિ જેવી ઉપકારક વ્યવહારિક પ્રવૃત્તિ ભાગ્યે જ બીજી કાે હશે. વ્યાપાર પણ કૃષિને જ અનુસરે છે. એકલા વ્યાપાર, ખેતી પ્રમુખવિના સંભવે જ શી રીતે ?

શિષ્ય—ખેતી લાભકારી કયારે થાય ?

સૂરિ—ખેડુતાએ વાવવાના યાગ્ય અવસર જાણી લેવા જોઇએ, કઈ ભૂમિમાં કયા પાક વાવવાથી પરિશ્રમ સફળ થશે તે વિષયના ખારિકીથી અભ્યાસ કરવા જોઇએ. ઋતુઓના પરિવર્ત્તન અને પ્રભાવનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન ખેડુતાને માટે અત્યાવશ્યક છે.

શિષ્ય—ખેતીની પેદાશના સંબંધમાં વ્યાપારીઓની શી કરજ છે ?

સૂરિ—અન્ન જેવી ઉપયોગી સામગ્રીના સંગ્રહ કરી રાખવા અને યાગ્ય છુદ્ધિમત્તા પૂર્વક તેના દેશને સમૃદ્ધ ખના-વવા એ વેપારીઓની કરજ છે. અનાજની ઉત્પત્તિ થતાં જ તેના કુશળ વ્યવહારીઓએ સંગ્રહ કરી લેવા જોઇએ. અન્નના જો સંગ્રહ કરી રાખ્યા હાય તા જરૂરીયાતના પ્રસંગામાં તે સામગ્રીના સદ્વ્યય થઇ શકે. પરંતુ જો સંગ્રહ જ ન હાય તા પછી લાકા ભૂખે મરે અને ભૂખે મરતાં અનાચારા–દુરાચારા

સેવે એમાં કંઇ આશ્ચર્ય નથી એવી મતલખનું હું આગળ જણાવી ગયા છું. વ્યાપારીએ જો અન્ન જેવી સામગ્રી સંઘરી ન રાખે અને તેની યથાયાંગ્ય પ્રમાણમાં વહેં ચણી ન કરેન્તો તેમની વ્યાપારી—કુનેહ શું કામની ?

શિષ્ય—અન્નના સંગૃહ જ કરવાે–વેચવાથી લાભ થતાે હાય તાે પણ તે લાભ ન લેવા એમ શું આપ કહેવા માગાે છાે?

સૃરિ—નહીં. અન્ન વેચવાથી લાભ થતો હોય તો તે લાભ લેવો. પરંતુ તેવા લાભની ખાતર ભૂખમરા કે દુકાળ ન વ્હારી લેવાય એની સાવચેતી રાખવાની હોય છે. તથાપિ એટલું તે [શાક્કિસ યાદ રાખવું જોઇએ કે ખની શકે ત્યાં સુધી એવી સામગ્રી ઉધારે વેચવી ન જોઇએ. કારણ કે તેમ કરવાથી ઘણું કરીને વૈર તથા કલહનાં બીજો વવાય છે અને તે પણ સગા—સંબંધી અને મિત્રજનામાં જ્યારે ઉધારના વહેવાર વધી પડે છે ત્યારે તા ખરેખર બહુ દુ:ખદાયક થઇ પડે છે

શિષ્ય—આપ શ્રેષ્ઠ વર્ણિક કાેને કહી શકાે ?

સૂરિ—કરિયાણાના સઘળા પ્રકારોને સારી રીતે જાણતો હોય, દેશ–પરદેશમાં ચાલતા નાણાની ઝીણી ઝીણી બાબતો સમજી શકતો હોય, વિવિધ પ્રાંત અને પ્રદેશોની ભાષામાં કુશળ હોય અને તે ઉપરાંત હસ્તસંજ્ઞા તથા ગણિતશાસ્ત્રથી પૂર્ણ વાકેક હોય એને હું શ્રેષ્ઠ વિશ્ક કહી શકું.

શિષ્ય—હસ્ત–સંજ્ઞા એટલે આપ શું કહેવા માગા છેા ? સૂરિ—હસ્ત–સંજ્ઞાથી માનપણે સંખ્યાનું સૂચન થઇ શકે છે. મુખગિલ્લાનાં પણ તેના છુટથી ઉપયાગ કરી શકાય છે. દાખલા તરીકે તજેની આંગળીથી માંડીને ચાર આંગળીએ લહ્યુ કરવાથી અનુક્રમે એક, ત્રાલુખે, અને ચાર એવી સંજ્ઞા થાય છે. તેવીજ છે. તેની સાથે અંગુઠા લીધાથી પાંચની સંજ્ઞા થાય છે. તેવીજ રીતે કનિષ્ઠા આંગળીથી માંડીને ચાર આંગળીઓના તળને સ્પર્શ કરવાથી અનુક્રમે છ, સાત, આઠ અને નવની સંજ્ઞા તથા તર્જ-નીને વિષે સ્પર્શ કરે તા દશની સંજ્ઞા જાણવી. તેજ આંગળી- એાના નખાને સ્પર્શ કરવાથી અનુક્રમે અગ્યાર, ખાર, તેર અને ચાદની સંજ્ઞા અને હથેલીને સ્પર્શ કરવાથી પંદરની સંજ્ઞા જાણવી. આવી રીતે હજાર–લાખ અને ક્રોડની પણ ગણતરી થઇ શકે છે.

શિષ્ય—આપે કહ્યું કે મિત્રતા અને સંખંધ સાચવી રાખવા હોય તો મિત્રો અને સંખંધીઓ સાથે પૈસા સંખંધી લેવડ— દેવડના બહુ વ્યવહાર ન રાખવા. આ વાત લગભગ તમામ વ્યવહારીઓને અનુભવમાં આવી ગઇ હાય છે, ઘણે સ્થળે એવા વ્યવહારી મિત્રતા અને સંખંધના લાપ થયા છે એટલું જ નહીં પણ નાણાની બરબાદી પણ થયેલ છે.

સૂરિ—એવાં બીજાં પણ સ્થળા છે કે જ્યાં વ્યવહાર બાંધતાં પહેલાં પરિણામના પુખ્ત વિચાર કરી લેવા જોઇએ. ઉદાહરણ તરીકે એટલું કહેવું બસ થશે કે લક્ષ્મીની વાંછા-વાળા વ્યાપારી બનતા સુધી કરિયાણું નજરે નીહાલ્યા વિના બાનુ આપી દેતા નથી એટલુંજ નહીં પણ કરિયાણ દીઠા

પછી પણ બીજા ઘણા વ્યાપારીએાની સાથે બાનુ આપવાનું વાજબી માને છે. વ્યવહારકુશળતા એ વ્યાપારીઓને માટે બહુજ આવશ્યક છે. તેની સાથે પ્રતિષ્ઠાના ખ્યાલ જો રાખવા માં ન આવે તો એ કુશળતાની કીમત એક કુટી બદામ જેટલી પણ અંકાતી નથી. મતલબ કે દ્રવ્યની સહિસલામતી અને આબરૂ એ બે વાનાં વ્યાપારમાં સંપૂર્ણ રીતે સચવાવા જોઇએ.

શિષ્ય—એક તાે મિત્રો અને બીજા સંબંધીએ સાથે બહુ વધારે પડતાે દ્રવ્ય–વ્યવહાર ન રાખવાે તેવા બીજાં પણ સ્થાના હશે ખરા ?

સૂરિ—શસ્ત્રધારી લાેકા સાથે, નટની સાથે-વેશ્યાસકત, જુગારી અને વ્યસની પુરૂષા સાથે ઉધારના વ્યવહાર રાખવાથી પણ કાેઇકવાર આક્ત આવી પહે છે. વળી પુષ્યના અથી પુરૂષ ધર્મને હાની પહાેંચે અને કુટુંખની નિર્મળ કીર્ત્તિને કલંક લાગે એવા વ્યાપાર ગમે તેવા લાભની આશાથી પણ કરતા નથી.

શિષ્ય—કેટલાક વર્ણિકા ખાટાં તાેલાં અને માપ રાખી ધનાેપાર્જન કરે છે તેમના સંબંધમાં આપના શું અભિ-પ્રાય છે ?

સૂરિ—એવા વર્ષોકા વ્યાપારીની નિર્મળ કીર્ત્તિને મહાન કલંક લગાઉ છે. ખાટાં કાટલાં રાખી સમાજને છેતરનાર વર્ષાક વહેલા—મહાઉા તેનું દુષ્પરિણામ પ્રાપ્ત કર્યા વિના રહેતા નથી. છતાં ધારા કે ક્ષણ ભરને માટે તે ધનવાન થાય તા પણ તે ધન નષ્ટ થતાં વાર લાગતી નથી, જેવી રીતે તપેલી કે તાવડી ઉપર જળનું બિંદુ પડતામાંજ અદશ્ય થઇ જાય છે તેવી રીતે અની-તિથી પેદા કરેલું દ્રવ્ય જોતજોતામાં લુપ્ત થઇ જાય છે.

શિ**ષ્ય**—ખરા વ્યાપારીએા કદાપિ કાેઇને છેતરતા નથી અને મને લાગે છે કે તેથીજ વ્યાપારીએાની આટલી કીર્ત્તિ આજે પણ રહી ગઈ છે.

સૂરિ—વ્યાપારના સઘળા આધાર સત્ય અને વિશ્વાસ ઉપર રહેલા છે. જેઓ નીતિ—ન્યાય સત્ય અને ફિવિશ્વાસના સંબંધ સાચવી શકે છે તેઓ દ્રવ્યોપાજનની સાથે નિર્મલ કીર્ત્તિ પણ સંપાદન કરી શકે છે. સંપૂર્ણ નિર્મળતા ન સચ-વાય તા પણ પાતાના ઉપર વિશ્વાસ રાખનારા, નિર્મળ સ્વભાવ વાળા, પાતાના ગુરૂ, નાયક, ખાળક કે વૃદ્ધ પુરૂષને તા કદિ પણ ન છેતરવા જોઇએ.

રોષ્ય—પહેલાના સમયમાં નગરશેઠા અને સંઘના આગેવાનાને રાજદરબાર વિંગેરેમાં જે બહુમાન મળતું તે પણ તેમની ન્યાયપ્રિયતા અને સત્યપરાયણતાને લીધે જ હશે.

સ્તૂરિ—ખરેખર. તે દીઈ દર્શી વ્યવહારિક પુરૂષા કાઇની સહેમાં દબાઈ કિંદ પણ ખાેડી સાક્ષી આપતા નહતા, તેમજ પાતાના પ્રાણના ભાેગે અનીતિ આચરતા નહતા, ખાેડા સાંગંદ લેવાનું તો તેઓ સમજતાજ નહતા. રાજદરબારમાં જે તેમનું માન—પ્રતિષ્ઠા જળવાઇ રહ્યા હતા તે ઉપર્યુક્ત કારણાનેજ મુખ્યત્વે આભારી હતું. હજી પણ આપણા વ્યાપારીઓ જો સત્ય-નિષ્ટ ખને તા તે માન—પ્રતિષ્ઠાની વરમાળ તેમના કંઠમાં પડે એ નિ:શંક છે.

**૪૬** વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય—કેટલાક માણસા જ્યારે નિર્ધનપણાથી કંટાળી છેવટે જુગાર અને પ્રપંચ કરવા પ્રેરાય છે, ત્યારે તા ખરેખર તેમના પ્રત્યે દયા આવ્યા વિના નથી રહેતી.

સ્ર્િર—નિર્ધ નાવસ્થા એક રીતે પાતાના ઉદ્યમની અથવા પુરુષાર્થનીજ ખામી સૂચવી આપે છે. શક્તિમાન પુરુષા ધના-પાર્જનના ચાગ્ય માર્ગી શાધી કાઢવામાં પ્રમાદ કરતા નથી. અશક્ત, પામર અને નિરૂત્સાહી વ્યાપારીઓજ જુગાર અને પ્રપંચના માર્ગે ઘસડાઇ જાય છે. તેમની અજ્ઞાનતા ખરેખર દયાને પાત્ર છે. ખરૂં જોતાં જે વ્યવસાયી પુરૂષાના મન ઉપર ટાઢ, તડકાની, કામ, માહ, ક્ષાભ અને લુખ તરશની પણ અસર થતી નથી અને જેએા કંટાળીને નિરાશ બની જતાં નથી તેઓજ શ્રેષ્ટ વ્યવસાયી તરીકે અમર નામના મેળવી જાય છે. વ્યાપાર ખેડવા એ લગભગ ધર્મસંગ્રામ જેવીજ પ્રવૃત્તિ છે. ધર્મ સંગ્રા-મમાં જેમ અધર્મ ચાલતાે નથી તેમ દ્રવ્યાેપાર્જનમાં પણ અધર્મ સુકત સાધના પણ **ફ**ત્તેહમંદ **ની**વડતા નથી. કહ્યું પણ છે કે જેઓ જુગાર અથવા ક્રીમીયાથી ધન મેળવવાની ઇચ્છા કરે છે તેઓ પાતાના ઘરને મઝીની પીછીથી સફેદ કરવા જેવું વિપ-રીત આચરણ દર્શાવી જગતમાં હાસ્યાસ્પદ બને છે. વળી, જેઓ અન્યાયી, પાખંડી અને કૃપણ જીવાના ધનથી ધનવાન બનવાના પ્રયત્ન કરે છે, તેઓ જીવવાની ઇચ્છાથી ઝેર ખાવા-જેવું સાહસ કરે છે એમજ સમજવું જોઇએ.

शिष्य - ये वात जरा विस्तारथी समजवशा ?

સૂરિ—નિર્ધ નાવસ્થા દ્વર કરવાને ભૂખ, તરસ જેવા પરિ-સહા સહન કરવા જોઇએ. જેઓ એવા દુ:ખા સહન કરી શકતા નથી અને છતાં ધનની આશાના ત્યાગ કરી શકતા નથી તેએા હાયવાયમાં જ દગી પુરી કરે એમાં કાંઇ આશ્ચર્ય નથી. પ્રયત્ન કરવા તે મનુષ્ય માત્રના અધિકાર છે. જગાર અને ક્રીમીયાથી ધનવાન, અનવાની આશા આજ સુધીમાં કેાઇની સંપૂર્ણ પ્રકારે પાર પડી હાેય એમ જણાતું નથી અને તેથીજ ્શાસ્ત્રાકારો જુગારના ધનને મસીની ઉપમા આપી છે. મસીથી જેમ ઘરની ઉજ્જવળતા થતી નથી, ઉલટી મલીનતા વૃદ્ધિ પામે છે, તેમ જુગાર જેવા હલકા સાધનાથી **દ્રવ્યપ્રા**પ્તિ **થતી નથી**, ઉલડું દરિદ્રતામાં સવિશેષ વૃદ્ધિ થાય છે તે નકામાં. અન્યાયી. પાખંડી અને કૃપણ પુરૂષોથી પ્રાપ્ત થયેલા પૈસા પણ લગભગ ઝેર જેવાજ હાય છે. કારણ કે તે પૈસા આપણને જ પીને <mark>બેસવા</mark> દેતા નથી.

શિષ્ય—તે પૈસાને ઝેરની ઉપમાં આપવાનું શું કારણ ? સૂરિ—જેઓ સ્વભાવથીજ કૃપણ, લાેભી અને પ્રપંચી હાેય તેઓ પાતાનું દ્રવ્ય પારકાના હાથમાં ગયેલું ન જોઇ શકે. ગમે તે રીતે તે દ્રવ્ય પડાવે ત્યારેજ તેમને શાંતિ વળે. અન્યાયી અને કૃપણ પુરૂષાની પ્રકૃતિજ એ રીતની હાેય છે તે તમે ક્યાં નથી જાણતા ? હવે જો આવા મનુષ્યા પાસેથી દ્રવ્ય કઢાવવામાં આવે તાે પ્રાય: વિષ સમાનજ જીવલેણુ થાય એમાં તમને કંઇ શંકા જેવું જણાય છે ? વ્યવહાર તાે હંમેશા અને ત્યાં

સુધી સરખે સરખા આબરૂદાર અને પ્રતિષ્ઠિત સમાજમાં જ રાખવા જોઇએ.

શિષ્ય—ધનના ઉપાર્જનની સાથે તેના સદ્વ્યય કર-વાની આપે સૂચના કરી તે મારા સ્મરણમાં જ છે, તથાપિ તેવા વ્યયના કંઇ નિયમ શાસ્ત્રકારાએ બાંધ્યા છે ?

સૂરિ—વ્યવસાય કરતાં જે લાભ થાય તેના સામાન્યત: ચાર ભાગ કરવાના કહ્યા છે. તેમાં એક ભાગ ભંડારમાં, બીજો ધર્મમાં, ત્રીજો ભાગમાં અને ચાથા કુટુંખના પાષણમાં લગા-ડવા જોઈએ.

શિષ્ય—લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ થવી તેને કેટલાક લોકો પ્રાર-ષ્ધવશ માની આળસુ પડ્યા રહે છે તે શું વ્યાજળી છે ?

સૂરિ—જેવી રીતે પાણી સીંચવાથી વૃક્ષ ફળ-કુલવાળું ખને છે તેવી રીતે પૂર્વભવના પુષ્યને મનુષ્યની નિપુષ્યતા અને ઉદ્યોગશીલતા રૂપી જળનું સીંચન મળવાથી વ્યાપાર વગેરે ફળ-દાયક ખને છે. એકલા પ્રારુષ્ધ ઉપર આધાર રાખી બેસી રહેવું એ અનુચિત છે. કેટલાક આળસુ માણસા પુષ્યવંતના આંગણે આંટા ખાતા વ્યાપારીઓને જોઇ એવા નિશ્ચય બાંધી લે છે કે લક્ષ્મીના આધાર કેવળ કર્મ ઉપર જ છે, પરંતુ તે વાત એક તરફી છે. પુષ્ય પણ સર્વથા ઉદ્યમ વિના સફળ થતું હોય એવું આ લોકમાં કોઇ કાળે દેખાતું નથી.

**શિષ્ય**—ત્યારે આપ કર્મ કરતાં પુરૂષાર્થ ઉપર વ**ધુ** ભાર મુકા છા ?

# સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

XE

સ્તૂરિ—હું એમ કહેવા માગું છું કે વર્ષાકાળના મેઘથી જેવી રીતે વનશ્રી ખીલી નીકળે છે; તે પ્રમાણે ઉદ્યમ કરવાથી લક્ષ્મી વૃદ્ધિને પામે છે. પૂર્વભવનું પુષ્ય અને પુરૂષાર્થ એ ખન્ને ભેગાં લક્ષ્મીના કારણ છે. જેમ એક ચક્કથી રથ ચાલી શકતો નથી તેમ એકલા કર્મ કે પુરૂષાર્થથી કાર્યસિદ્ધિ થતી નથી. ગૃહસ્થાએ પ્રતિદીન ઉદ્યમશીલ રહેવું તોઇએ.

રિષ્ય — આપની કૃપાથી આજે ઘણી વાતોના ખુલાસા થઈ ગયા. આપની સરળ અને નિરાડંબર વાણી પુન: પુન: સાંભળવા છતાં તૃપ્તી થતી નથી. નવા નવા પ્રશ્નો પૂછવાની જજ્ઞાસા નિરંતર વધતી જ જાય છે, પરંતુ આજે કામ પ્રસંગે નગરના નૃપતિ પાસે જવાનું હોવાથી આટલેથી જ પતાવવું પડે છે.

સૂરિ—ભલે. તેમાં હું વાંધા લેતા નથી. ચંદ્ર જેવી રીતે પોતાનું તેજ મેળવવા માટે સૂર્ય પાસે જાય છે, તેવી રીતે ડાહ્યા ગૃહસ્થા પોતાના કલ્યાણની સિદ્ધિ અર્થે પોતાના નૃપતી કે શેઠ પાસે જાય એમાં કાંઈ અયાગ્ય નથી. આવતીકાલે આપણે રાજા કેવા હાવા જોઇએ અને પ્રધાન તથા શેઠવિગેરેની પસંદગી કેવા પ્રકારે થવી જોઇએ તે વિષે વાર્ત્તાલાપ કરીશું.

(8)

શિષ્ય—આપે ગત પ્રસંગે રાજા–પ્રધાન–મંત્રી વિગેરે વિષે વિવેચન કરવાનું જે કહ્યું હતું, તે આપના સ્મરણુમાં જ હશે. કેટલાકોને મેં એમ કહેતા સાંભળ્યા છે કે વ્યાપારીઓ પ્ર

## વિવેક વિલાસ.

Ac

અને ગૃહસ્થાએ પાતાના નૃપતી પાસે શા માટે જવું જોઇએ ? રાજાની દરકાર આપણે શા માટે રાખવી જોઇએ ?

સૃરિ—તે તેમની ભૂલ છે. અહંકારી પુરૂષો ભલે રાજા પાસે ન જાય. પરંતુ સ્પષ્ટવક્તા અને નીતિપરાયણ ગૃહસ્થાએ રાજા પાસે જતાં લેશ માત્ર પણ સંકાચાલું નહીં જોઇએ. રાજના આશ્રય મળવાથી પાતાના કુટુંબના ઉદ્ધાર થાય છે. એટલુંજ નહીં પણ તે નિમિત્તે પાતાના સમાજ અને ધર્મનું પણ કલ્યાણ સાધી શકાય છે.

શિષ્ય— ધર્મ અને સમાજનું કલ્યાણ કેવી રીતે સધાય? સૃશ્—િ ત્રાજા એ સર્વોપિર સત્તાધીશ ગણાય છે. લાખા રૂપીયા ખર્ચવાથી ધર્મનું જે કાર્ય નથી થઇ શકતું, તે રાજાની સંહેજ કૃપાથી થઇ શકે છે. નીતિપરાયણ ગૃહસ્થા જો રાજા પાસે જતાં—આવતાં રહે અને પોતાના ધર્મના સિદ્ધાંતો અને આચારાથી તેમને માહીતગાર બનાવે તો પ્રજાને અનેક જાતની સગવડા પ્રાપ્ત થાયો રાજા એ કાળનું કારણ ગણાય છે. અર્થાત તે જો કુશળ અને પ્રજાની અભિલાષાઓના જાણકાર હાય તો તે પોતે જમાનાને પણ ઉલટાવી શકે છે. ધૂર્મની પ્રભાવના કરવાના હેતુથી અથવા સમાજની ઉન્નતી કરવાના અભિલાષથી રાજાને તેમજ રાજ<u>ના</u> અમલદારોને હળતા—મળતાં થવું તેમાં કાંઇ અનુચિતતા નથી:

**શિષ્ય**—આપ રાજ્યથની આટલી બધી પ્રશંસા કરો છા, તા પછી રાજા પણ ઉત્તમ લક્ષણોવાળા હાવા જોઇએ ને? સ્ રિ—રાજમાં આટલા શુણા તો ખાસ કરીને હાવા જોઇએ. પ્રથમ તો એ કે તે કાચા કાનના ન હાવા જોઇએ. અર્થાત્ પાતાના નાકરા અને અમલદારા કહે તેજ કેવળ સત્ય હાવું જોઇએ, એમ માની લેનાર રાજા પ્રજાને સુખ આપી શકતા નથી. બીજું તે કૃત્ર હાવા જોઇએ. અર્થાત્ કયા રાજસેવક અથવા પ્રજાજન કેટલી સેવા કરે છે, તેના સતત્ જાણકાર હાવા જોઇએ. ત્રીજું તે હદાર અને ગુણાનરાગી પણ હાવા જોઇએ. ડુંકામાં કહું તો રાજા અને સંતમાં બહુ લેદ નથી. સંત પુરૂષ જેવી રીતે પાતાના આત્મસખના ભાગ આપી જગત્ના હિતાર્થ નિશદિન પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેવી રીતે રાજાએ પણ પાતાના અંગત સ્વાર્થ અને સુખોને તિલાંજલી આપી પ્રજાહિતમાં સતત્ પ્રયત્નશીલ રહેવું જોઇએ.

શિષ્ય—કેટલાક નૃપતિએા પાતે તો બહુ જ ભલા અને વિદાન હોય છે, પરંતુ તેમની આસપાસના નાકરવર્ગ બહુ હલકી કાેટીના હાેય તાે શું કરવું ?

સૂરિ-—રાજા અથવા તો આપણા સ્વામી ( શેઠ, અધિકારી વિગેરે ) ગમે તેટલા વિદ્વાન્ હાય તા પણ જો તે મૂર્ખ માણસાના પરિવાર અને સંગ રાખતા હાય તા તેને છાડી દેવા જોઇએ. તેથી ઉલદું જો પ્રભુ પાતે મૂર્ખ હાય, છતાં પાતાની આસપાસ વિદ્વાન્ તથા અનુભવી માણસાના સમુહ રાખતા હાય તો તે પણ સેવવા યોગ્ય છે.

**રાિષ્ય**—રાજ તેા ઘણીવાર પાતાના સલાહકારાના દાેર-

પર

## વિવેક વિલાસ.

વ્યાથી દોરાય છે. સલાકારા જો યાગ્ય, વિદ્વાન અને અનુભવી હાય તા રાજતંત્ર ઘણી ફત્તેહમંદીથી ચાલી શકે છે. સલાહ-કારામાં મુખ્ય આગેવાન મંત્રી ગણાય છે. માટે એ મંત્રી કેવા હાવા જોઇએ ?

સૂરિ—મંત્રી તો રાજા કરતાં પણ વિશેષ અનુભવી અને વિવેકી હોવો જોઇએ. પોતાના સ્વામી પ્રત્યે અહાનિશ વકાદાર રહેનાર, પરમ ઉત્સાહી, કૃતજ્ઞ, શ્રદ્ધાળુ, પવિત્ર, કામળ અત: કરણવાળા, ખાનદાન કુળના, શાસ્ત્રોના મર્મને જાણનાર, સત્યવાદી, વિનય–વિવેક સંપન્ન, ઉદાર, વ્યસનરહિત, વૃદ્ધ પુરૂષા પ્રત્યે બહુમાન રાખનાર, આલસ્યરહિત, સાત્ત્વિક, બુદ્ધિશાળી, શ્ર્રવીર, કાર્યકુશળ, સદાચરણુપરાયણ, નિષ્પક્ષપાત તથા રાજનીતિમાં કુશળ એવા વંશપર પરાએ ઉતરી આવેલા વિશ્વક પુત્રને મંત્રી તરીકે નીમવા જોઇએ.

રિશ્યિ—વર્ણિક પુત્ર પ્રત્યે આપ કંઇક અધિક પક્ષપાત દર્શાવતા હાે એમ લાગે છે!

સૂરિ—કદાચ તે પક્ષપાત પણ હાય. પરંતુ તે ગુણને અવલ બીને છે, એ લુલી જવાનું નથી પ્રથમના સમયમાં વિશુક પુત્રોએ જે કાર્યદક્ષતા, શૂરવીરતા અને ઉદારતાથી મંત્રીપદની સાર્થકતા કરી છે, તેના જો સવિસ્તર હેવાલ કહું તો વખત બહુ નીકળી જાય. ઇતિહાસમાં વિશુકપુત્રાના મંત્રીત્વના વિજયી વૃતાંત તમે પાતે જેઈ શકા તેમ છા. જેમના ઇતિહાસ આવા ઉજ્જવળ છે અને જેમની કીત્તિ હજી આપણા કાનમાં પ્રતિ-

ધ્વની ઉપજાવી રહી છે તે વિશ્વુક કુળના મંત્રીઓ સિવાય અન્ય કુળની હિમાયત હું કેવી રીતે કરી શકું ? મંત્રીત્વ તો વિશ્વુ-કેાનું જ કહેવાય છે. 'વા<u>ણી</u>યા વિના રાવશુનું રાજ્ય ગયું' એમ જે કહેવાય છે તે એક રીતે વિશ્વુક મંત્રીઓની નીતિપરાયણતા અને શાસનપદ્ધત્તિની જ પ્રશંસા છે, એમ કહું તો ખાયું નથી. આજના વિશ્વિકાના જેવા પૂર્વકાળના વિશ્વિકા પણ ભીરૂ, કાયર અને સ્વાર્થ પરાયણ હશે એમ માની લેવું તે અજ્ઞાનતા છે.

રિષ્ય — સેનાપતિમાં કયા ખાસ ગુણા હોવા જોઇએ ? સૃરિ — યુદ્ધનીતિના અનુભવી, અધાદિ વાહના વાપર-વામાં કુશળ તથા ધર્મ –નીતિને વળગી રહેનાર સેનાપતિ જ રાજની આબરૂ અને સહિસલામતી સંભાળી શકે છે. સેનાપ-તિમાં કર્ત વ્યતત્પરતા અને સહનશીલતાના ગુણા અહુજ આ-વશ્યક મનાય છે. અને તેનું કારણ પણ સ્પષ્ટ જ છે. શારીરિક શ્રમથી જે સેનાપતિ કાયર થઇ જાય તે પાતાના માલેકને કદિ યશ અપાવી શકે નહીં.

શિષ્ય—રાજના એવા ઉચ્ચ માનવંતા પદા તા ભાગ્ય-શાળી પુરૂષાજ પ્રાપ્ત કરી શકે! મ્હાટે ભાગે સાને પ્રથમ સામાન્ય નાકરીથી જ શરૂઆત કરવી પડે છે. આવા સામાન્ય નાકરામાં કયા ખાસ ગુણા હાવા જોઇએ કે જેનાથી તે પાતે માન–મરત-ખામાં ઉન્નતિ કરી શકે ?

સૂરિ—કરેલ સ્વભાવવાળા, ભુદ્ધિશાળી, મધુર વચન બાલનારા, પરાક્રમી, નિર્લાભી, પવિત્ર અંત:કરણવાળા, પાતાના પેજ

સ્વામીને સ્વપ્નમાં પણુ ન છેતરનારા અને વફાદાર નાેકર સાૈ કાેઇનું મન જીતી લે છે.

રાષ્ય-—આપે જેટલા ઉચ્ચ ગુણા હતા તે બધા એકી-શ્વાસે વર્ણવી નાંખ્યા. વ્યવહારિક ઉપાય સ્ત્ર્ચવો તોજ અમારા જેવા બાળજીવા સમજી શકે. દાખલા તરીકે એક માલીક, નાેક-રને પાતાની પાસે બાેલાવે તાે તેણે કેવી રીતે જવું, કેવી રીતે બેસવું અને કેવી રીતે મહેરબાની મેળવી લેવી, એ વાત તાે સાૈ કાેઇ નાેકરે અવશ્ય જાણ્વી જ જાેઇએ.

સૂરિ પિહેલી આ વાત તો નાકર માત્રે યાદજ રાખવી જોઇએ કે વગર બાલાવ્યે અને વ<u>ગર કામે</u> વાર વાર પાતાના શેડ કે ઉપરી પાસે ન આવવું જોઇએ. સ્વામી પાતાને બાલાવે ત્યારે નાકરે વિનય પૂર્વક પાતાને ઉચિત એવે માર્ગે ઉપરી પાસે જઇ ઉચિત સ્થાને અંગાપાંગ ઢાંકીને બેસવું. સુજ્ઞ નાકરા ઘણુ ખરૂં પાતાના શેઠની સખસુદ્રા જોઇને જ તેમની પ્રકૃતિ જાણી લે છે, અને પ્રકૃતિ જાણ્યા પછી કંઇ સુશ્કેલી નડતી નથી. એ પ્રકૃતિ–પરીક્ષામાં જ નાકરના અડધા વિજય સમાઇ જાય છે

ારાષ્ય—આપ તો " ઉચિત સ્થાન " કહીને જ અટકી ગયા. પણ તેવું ઉચિત સ્થાન કેવી રીતે પસંદ કરવું ?

સૂરિ નિસેવક પાતાના ઉપરીની બહુ નજીક તેમજ બહુ દ્વર નહીં બેસવું જોઇએ. જો બહુજ નજીક બેસે તા ઉપરીને હરકત થાય અને બહુ દ્વર બેસે તા વાતચીત કરવામાં હરકત પડે, વળી આસન પણ એવું હાેવું જોઇએ કે જે ઉપરીના આસન કરતા ઉંચુ કે સરખું પણ ન હાેવું જોઇએ. શિષ્ય—નાકરે કેવી જાતનાં વસ્ત્રો પહેરવાં જોઇએ ?

સૂરિ—ત્સેવકવર્ગે પોતાના માલીક કરતાં અધિક સારા અથવા સરખા વેષ પહેરવા એ યાગ્ય નથી. એથી સેવકના ખાટા દંભ માલેકની દ્રષ્ટિમાં તરી આવે છે, અલખત્ત, શેઠે પાતે રાજખુશીથી જે વસ્ત્રો તથા અલંકારા સપ્રેમ ભેટ કર્યાં હોય તે પહેરવામાં કાઇ જાતની હરકત નથી.

શિષ્ય—રાજસભામાં કે કેાઇ બીજા એવા સ્થાને અમારે કઇ વાતની ખાસ કાળજી રાખવી જોઇએ ?

સૂરિ—સિભામાં કદાચ છીંક, બગાસું કે ઓડકાર આવે તો એટલા વાનાં મુખ ઢાંકીને કરવાં. ખહુ મ્હાટા અવાજથી હસવું નહીં. હસવું રાકાય તેમ ન હાય તો મુખ આડું વસ રાખી હસવું. કેટલાકા સભામાં બેસી નાક–કાન ખાતરે છે, તે પણ ઠીક નથી. હાથ–પગના આંગળાના ટચાકા ફાડવા તે પણ અયોગ્ય છે.

રિાષ્ય—વાર્ત્તાલાય કરતી વેળા કેવી જાતની સાવ-ચેતી રાખવી ?

સૂરિ——વાર્ત્તાલાપ કરતાં પાતાના ઉપરી–અધિકારી શું કહેવા માગે છે તે બરાબર સમજી લેવું. અર્ધુ સમજાયું ન સમ-જાયું કે તુરત જવાબ આપી દેવાથી "હીરા ઘાઘે જઇ આવ્યાે" જેવું હાસ્યાસ્પદ પરિણામ આવે છે. ઉત્તર આપતી વખતે સ્વા-મીને તુંકારથી ન બાલાવાય, એ પણ સાવધાની રાખવી ઘટે છે. પક

## વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય—શેઠને સલાંહ કે ઉપદેશના એ શબ્દો કહેવાની જરૂર પહે તો તે વેળા શં કરવું ?

સૃરિ— જો પાતાના ઉપરી કાંઇ ખાયું કામ કરતા હાય અથવા કરવાના હાય તા સૃજ્ઞ અને વફાદાર સેવકે બહુ નમ્ર-તાથી તે વિષે યાગ્ય ઉપદેશ આપવા જોઇએ. એવે વખતે શરમ કે ભય રાખવાથી સેવકની ફરજ ખરાખર અદા થઇ શકતી નથી. પરંતુ તેવી સલાહ કે ઉપદેશ સ્વામીને એકાંતમાં લઈ જઈ મધુર વાણીથી આપવી એજ સેવકની ખરી ખુર્બા છે.

**શિષ્ય**—સ્વામી યેાગ્ય વાતને પણ ધિક્કારી કહાઉ તેા?

સૂરિ—એવે વખતે બની શકે તેટલી <u>શાંતિ અને સંયમ</u> રાખવા. ઉપરીની સામે ક્રોધ કરવાથી કે ઉગ્રતા દર્શાવવાથી આપણા ઇષ્ટ હેતુ પાર પડતા નથી. સમયને એાળખી મૌન ગૃહણ કરી એકાંત મળતાં સેવકે પાતાના વિચારા દર્શાવવા જોઇએ.

**શિષ્ય**—ઉપરીતું મન પ્રસન્ન છે કે અપ્રસન્ન છે તે શી રીતે જણાય ?

સૂરિ—સેવકને જેતાંજ જે તે હર્ષ પામે, પાસે બાલાવે અને બેસવાને આસન અપાવે, તેમજ સ્નેહલીનાં શખ્દો ઉચ્ચારે, તો સમજવું કે અત્યારે આપણા ઉપરીનું મન ખહુ પ્રસન્ન છે. તેથી ઉલડું જે સેવકને જેતાં છતાં માન શખી બેસી રહે, પ્રત્યેક વાતમાં ઉપેક્ષા દર્શાવે અને રાષ્યુક્ત વ્ચના ઉચ્ચારે તા સમજવું કે અત્યારે માલીકનું મન પ્રસન્ન નથી.

## સૂરિ શિષ્ય સ'વાદ.

49

શિષ્ય—આપની સાથેની આજની વાતચીત ઉપરથી જેમ સેવકવગેને ઘણું જાણવાનું મળી શકે તેમ છે, તેવી જ રીતે અમારા હાથ નીચેના માણસા સાથે કેવા વ્યવહાર રાખવા, તે પણ જાણી શકાય છે.

# ( Կ )

સૂરિ—આજે રાજના કરતા કઇક વિલંખથી આવ્યા હૈા તેમ જણાય છે.

રિષ્ય — ખરેખર આજે અશુધાર્યા વિલંખ થઇ ગયેત છે. તેનું કારશુ એવું અની ગયું કે અરાબર નીકળવાના વખતેજ એક અતિથિ મ્હારે ત્યાં આવી ચડયા, એટલે તેમની આહાર-સંખંધી વ્યવસ્થા કરતાં જરા વધારે વખત નીકળી ગયેત.

સૂરિ—તમે અતિથિ કોને કહેા છેાં, તે મારે જા-થ્વું જોઇએ.

**શિષ્ય**—ઘરે જે પરાેેેેેેે આવે તેને અમે સારી ભાષામાં "અતિથિ" એવું નામ આપીએ છીએ. તે સિવાય એ વિષયમાં હું કાંઇ વ**ધુ જા**ણુતા નથી.

સૂરિ—ત્યા<u>રે અતિથિ અને પરાણા વચ્ચે બહુ તફાવત છે.</u> શિષ્ય—એ વાત તાે હું આજે પ્રથમ જ આપની પાસે સાંભળું છું.

સૂરિ —જે મનુષ્ય અકસ્માત્ આપણા આંગણે દેખાવ દે, - જેના આગમન સંખંધી તિથિ કે વાર આગાઉથી નક્કી થયેલા ન - હાૈય, અને જે પર્વ, હર્ષ, શાેક આદિ સંસારના પ્રપંચથી મુક્ત

## વિવેક વિલાસ.

હાય, તેને શાસ્ત્રમાં અતિથિના નામથી એાળખવામાં આવે છે. બાકીનાને મહેમાન અથવા પરાણા શબ્દથી સંબાધવામાં હરકત નથી. જો કે યાચક અને દીન જના પણ પ્રસંગાપાત આવી ચડે છે, પરંતુ તેમની ગણત્રી મહેમાન કે અતિથિમાં થઇ શકતી નથી.

શિષ્ય—અતિથિની સેવા શી રીતે થવી એઇએ ?

સ્તૂરિ—સારા ગૃહસ્થો અતિથિને દેવ સમાન લેખી તેમના દરેક રીતે આદર–સત્કાર કરે છે. ભૂખ, તરસ કે એવા બીજા કાઇ ખાસ કારણ વિના અતિથિઓ ખનતાં સુધી ગૃહસ્થને ત્યાં જતા નથી. એવા નિસ્પૃહી અતિથિઓની તન–મન–ધનથી યથાશક્તિ સેવા કરનાર ગૃહસ્થ અતિથિ તરફના ભારે આશિવદિ મેળવે એ સ્પષ્ટ જ છે. આવનાર અતિથિ ગમે તેવા પંડિત હાય કે મૂર્ખ હાય, મિત્ર હાય કે શત્રુ હાય, પરંતુ તેને ખાન–પાન આપવામાં કાઇ પણ પ્રકારના સંકાચ ન રાખવા.

**શિષ્ય—પણ** તે આપણા ગાત્રના કે સંપ્રદાયના ન હાય તા ?

સ્તૃરિ—તેથી શું થઈ ગયું? અતિથિ હાય તા પછી તેને ગાત્ર, સંપ્રદાય કે જ્ઞાન સંખંધી પ્રશ્ન પૃછવાની જરૂર રહેતી નથી. ખરા ધર્મનિષ્ઠ ગૃહસ્થા પાતાના ભાજન વખતે અતિથિની ખાસ તપાસ કરાવે છે. અને ગામમાં કે આસપાસમાં જો કાઇ અતિથિ હાય છે, તા તેને પ્રથમ ભાજન કરાવ્યા પછી જ પાતે પાતાનું ભાજન લે છે. આવા અતિથિભક્ત સજ્જના મહાદું પુષ્ય ઉપાજિવા ભાગ્યશાળી થાય છે.

શિષ્ય—દીન અને યાચકજનો આવે તો શું કરવું ? સૂરિ—તેમને પણ યથાશકિત અન્નદાન કે એવી જાતનું બીજાું દાન આપી સંતાષવા જોઇએ. સંસારમાં બનતાં સુધી કાઇ ભૂખ્યું કે તરસ્યું ન રહે, એજ સદ્દગૃહસ્થાની મ્હાેટામાં મ્હાેટી ભાવના હાર્ય છે.

શિષ્ય—અન્નદાનનું આટલું બધું માહાત્મ્ય શા માટે ? સ્ફિર—તમે ગૃહસ્થ પુરૂષા અન્નની ઉપયોગિતા અને અન્નદાનનું માહાત્મ્ય ન સમજી શકા. જેમને માટે જમવાના અવસરે વિવિધ પ્રકારના સ્વાદિષ્ઠ ભાજના તૈયાર રહેતા હાય, જેઓને ભૂખના અભાવે પણ વાર વાર જમનું પડતું હાય, તેઓ ભૂખ્યા માણસાનું દુ:ખ શી રીતે સમજી શકે ? ભૂખ્યા માણસા ભૂખના દુ:ખથી ઉશ્કેરાઈ કેવા કુકમાં કરવા લલચાય છે અને સમાજની વ્યવસ્થામાં કેટલા ગાટાળા ઉભા કરે છે તેનું જ્ઞાન શ્રીમંતાને કયાંથી હાય ?

શિષ્ય—આપનું તે કથન સત્ય છે. પણ અન્નદાનનું અુદ્ધિમાં ઉતરે એવું માહાત્મ્ય તો રહી જ ગયું!

સૂરિ—વાત એમ છે કે ભૂખથી રીબાતા માણુસા પા-તાની શુભ ભાવનાએ જાળવી શકતા નથી, ભૂખને લીધે તેઓની ઇંદ્રિયા પણ એવી શિથિલ થઇ જાય છે કે તેઓ પાતાના મન ઉપર પુરેપુરા કાછુ રાખી શકતા નથી, તેમની ચિત્તની સમાધી તથા શાંતિ પણ ભુખને લીધે ખાવાઇ જાય છે. તત્કાળમાં જ જો તેમને અન્ન જેવી ઉપયાગી સામગ્રી પુરી પાડવામાં ન આવે તા આવા લોકો સમાજને કેટલાબધા ભારે થઈ પડે તેના વિચાર પણ કરવા જોઇએ. તમે જયારે છુદ્ધિમાં ઉતરે એવા કારણો માંગા છા ત્યારે જ હું આ બધી હકીકત તમારી આગળ મુકું છું. બાકી જયાં અનુક પા–દયા અને માનવસેવાની ઉંચી ભાવનાઓ દીપી રહી હાય ત્યાં આવી દલીલાની જરૂર રહેતી નથી. વળી, વિચાર કરા કે આ જગતમાં પાતાનું પેટ કાે નથી ભરતું? જે ઘણા લાેકાને આધાર આપે તેજ ખરેખરા પુરુષાથી નર કહેવાય.

**શિષ્ય**—પણ ભાજન પહેલાં કાેઇ અતિથિ કે **દીન**– યાચક ન હાેય તાે ?

સૂ(ર—એ તો હું પ્રથમ જ કહી ગયો કે સુપાત્રના યાેગ ન હાેય તાે શ્રદ્ધા પૂર્વક એવા અતિથિની ભાવના ભાવી પાેતાનું ભાજન લે છે. બાકી પાેતાનું પેટ ભરનારા ઉદર ભરીઓથી આ સંસારમાં શું કલ્યાણ થવાનું હતું ?

શિષ્ય — અન્નદાનના મહિમા આજે આપની કૃપાથી ખરા-ખર સમજાયા. દરેક ગૃહસ્થે ભૂખ્યાને અન્ન, તરસ્યાને પાણી અને નિર્ધાનને વસ્તુનું :દાન આપવું જોઇએ, એથી દયાભાવની નિર્માળતા થાય છે. એટલું જ નહીં પણ સમાજ અને સંસારની વ્યવસ્થા પણ ક્રમસર જળવાઈ રહે છે.

સૂરિ—ગૃહસ્થાના જે દસ પ્રકારના ધર્મો કહ્યાં છે, તેમાં દયા અને દાનને અગ્રપદ આપવામાં આવ્યું છે, તેનું પણ એજ કારણ છે. દીન જનાના ઉદ્ધાર કરવા, કાેેેકની જોડે મત્સર ન રાખવા, વિનય, સંયમ, ન્યાયપરાયણતા તથા સહુદયતા વિગેરે ગુણાે પણ ગૃહસ્થાએ ખીલવવા જોઇએ.

્રિશ્ય—અતિથિના જેટલી અન્ય કાેઇની સંભાળ લેવાની હાેય છે ખરી ?

સરિ- નઅતિથિને જેમ દેવની ઉપમા આપવામાં આવે છે તેવી જ રીતે માત–પિતાને દેવાપમ માનવામાં આવે છે. માત–પિતાના ઉપકારાથી કરોા પ્રાણી આ સંસારમાં દળાયેલા નથી. માત–પિતાની સેવાથી ભક્તિ અને કૃતજ્ઞતા આદિ સદ્-ગુણોને પેાષણ મળે છે. એટલા માટે ભાજન સમયે સાએ પ્રથમ તેમની સાર–સંભાળ લેવી અને તેમને દરેક પ્રકારે સંતોષ આપી પાતાની ભાજન–પ્રવૃત્તિમાં જોડાત્રં, એવી શિષ્ટ પુરૂષાની પર પરા છે. તે ઉપરાંત પાતાનાં આળકાે, ગર્ભવતી સ્ત્રી, કુટું-બના વયાવૃદ્ધ માણસાે તથા રાગી અને નિરાધાર પશુ–પ્રાણી-એાની સંભાળ લેવી જોઇએ.<u>√િતાબા</u>ના માણસાે જે ભૂખ્યા–તર-**સ્**યા કે રાેગથી રીખાતા પડયા રહે, અને તેમના માલીક પેટ ભરીને સૂઇ રહે તેા તાખાના માણુસા તેવા માલીકને હુદયથી આશિર્વાદ ન આપે, એ સ્વાભાવિક જ છે. ઘરના વડાએ પાતાના સઘળા આશ્રિતાેની ભાજન પૂર્વે<sup>૬</sup> અવશ્ય સંભાળ લેવી **એ**ઇએ. એમાં સ્વાર્થની સાથેજ પરાપકાર રહેલાે છે, એમ કહેવાની જરૂર નથી. આપણા આશ્રયે પડેલા પશુ–પ્રાણીઓની પણ તેજ પ્રકારે સંભાળ લેવાની હાય છે.

**શિષ્ય**—ભાજનના સમય વાજળી રીતે કયારે થયા કહેવાય ?

#### વિવેક વિલાસ.

સૂરિ—વસ્તુત: તો જઠરા<u>શ્રી જ્યારે પ્રદિપ્ત થાય</u> અને ખરેખરી <u>ભૂખ જાગે ત્યારે જ મનુષ્યોએ ભાજન કરવું જોઇએ</u>. ભૂખને સમયે ભાજન કરવાથી મનુષ્યનું આયુષ્ય, ખળ અને શરીરની કાંતિમાં વૃદ્ધિ થાય છે; પરંતુ વિના ભૂખે જમવાથી અને જીબ્હાની લાલસાથી પેટમાં ભાર નાંખવાથી એ ભાજન ઉલદું દુ:ખદાયક થઇ પડે છે.

શિષ્ય — પૂર્વનું ભાજન ખરાખર પચી ન જાય, ત્યાં સુધી નવું ભાજન કરવું ન જોઇએ એમ મેં સાંભળ્યું છે. કારણું કે તેમ કરવાથી અજીર્ણ થાય છે, એવા વૈદ્ય લોકોના અભિપ્રાય છે. પણ અજીર્ણથી માણુસે એટલું બધું શા માટે બહીવું જોઇએ ?

સૂરિ—અજા એ ખ્હારથી જોતાં છેક નજીવું દર્દ જણાય છે. પણ સર્વ રાગાની ઉત્પત્તિ પ્રાય: એ અજા માંથીજ થાય છે; એ વાતની કદાચ તમને ખબર નહીં હાય. અજા થી જ વાત-પિત્ત-કફ આદિ દાષા પ્રકાપને પામે છે. ખહુ ખાવથી પુષ્ટ થવાતું નથી, તેની સાથે ખાન-પાન બરાબર પચી જાય એટલા માટે તેને યાગ્ય એવા શારીરિક શ્રમ પણ કરવા જોઇએ.

**રાિષ્ય—અ**જર્ણ કેટલા પ્રકારના હશે ?

સ્ત્રિ—મુખ્યત્વે રસશેષ, આમ, વિષ્ટબ્ધ તથા વિપક્વ એમ ચાર પ્રકારે અજીર્ણ વર્ણવ્યા છે. બાકી તે સિવાયના બીજા પ્રકાર પણ ઘણા છે. રિષ્ય—તે ચાર અજળુંના લક્ષણા પણ ભિન્ન ભિન્ન જ હશે!

સ્ રિ ં રસશેષ અજર્ણ થયું હોય તો બગાસાં આવે, આમ અજર્ણ થયું હોય તો એડિકાર આવે, વિષ્ટ∘ધ અજર્ણ થયું હોય તો શરીર તૃટવા માંઢે અને વિષકવ અજર્ણ થયું હોય તો ધુમાડાના એડિકાર આવતા હોય એવા આભાસ થાયે.

શિષ્ય—એ ચારે અજર્ણના સહેલા ઉપાયેા પહ્યું હોવા જ જોઇએ ?

સ્ત્રિ- (રસ શેષ અજી માં, ભાજન કરતાં પહેલાં થાંડા વખત સુઇ રહેવું, આમ અજી માં વમન-ઉલડી કરવાથી લાભ થાય છે, વિષ્ઠ∘ધ અજી વખતે શરીરમાંથી પરસેવા છુટે એવા ઉપાયે લેવા જોઇએ અને વિપક્વ અજી માં તા જળપાન જેવા સાદા ઉપાય જ અસ થઇ પડે છે.

શિષ્ય—આહાર બરાબર પાચન થઇ ગયો છે એમ શા ઉપરથી જણાય ?

સ્તિ- ખાધેલું અનાજ જ્યારે બરાબર પચી જાય છે ત્યારે મળ-મૃત્ર ખુલાસાથી આવે છે, શરીરનાં વાત-પિત્ત-કફ વિગેરે સમાન અવસ્થામાં રહે છે. એમાં જ્યારે સહેજ પણ ગડબડ ઉભી થાય ત્યારે સમજવું કે પાચનશક્તિમાં બગાડા થવા માંડયા છે.

શિષ્ય—મળાત્સર્ગના બીજાં પણ અનેક દ્વારા છે. મળ-મૂત્રના ખુલાસાથી બીજા દ્વારાને કંઇ સહાયતા મળતી હશે?

#### વિવેક વિલાસ.

સ્તૃરિ—દસ્તની શુદ્ધિ ઉપર જ શરીરની તમામ શુદ્ધિ-એાના આધાર છે. જે અજીર્ણાદિ વિકાર ન હાેય તાે મળમૂત્ર ત્યાગ કર્યા પછી ક્ષણુમાત્રમાં નાસિકા આદિ દ્વારા તથા હુદય પણ વિશુદ્ધ થઈ જાય છે. પાચનશક્તિ બરાબર હાેય તાે ઇંદ્રિયાે પાત પાતાનું કાર્ય બહુ સરળતાથી અને ઉત્સાહથી કરી શકે છે.

શિષ્ય—પાચનક્રિયામાં કાઇ જાતની વિકૃતી ન થાય એટલા માટે ભાજનના સમય તેમજ તેની વિધિ દરેક માણસે જાણી લેવાં જોઇએ. તે સંબંધમાં આજે આપ કઇંક કહેા એવી મ્હારી પ્રાર્થના છે.

સૂરિ—આપણે ધીમે ધીમે તેજ વિષય ઉપર આવીશું. ભાજન કથારે કરવું એ વાત હું એકવાર આગળ કહી ગયાે છું. પણ તે એક સામાન્ય નિયમ હતાે.

શિષ્ય—જઠરાગ્નિ પ્રદીપ્ત હોય ત્યારે જ ભાજન લેવું જોઇએ એવા આપના ઉપદેશ મને બરાબર યાદ રહી ગયા છે.

સૂરિ— તેની સાથે ભાજન કયારે ન કરવું એ વિષય પણ જાણી લેવા જોઇએ. સવારમાં બહુ વહેલું, સંધ્યાકાળે, રાત્રીએ, હાલતાં-ચાલતાં, અન્નની નિંદા કરતાં તથા અવ્યવસ્થિ-તપણે બેસીને ભાજન નહીં કરવું જોઇએ.

શિષ્ય — આપના કહેવાના અશય એવા હાવા જોઇએ કે પ્રાત:કાળે ખહુ વ્હેલા ભાજન લેવાથી જઠર ઉપર બાજો વધી પડે છે. જઠર પાતાનું જીનું કાર્ય ઉકેલે તે પહેલાં તેના ઉપર વધારાના બાજો નાંખવાથી તે સુસ્ત થઈ જાય છે. સાંજે અથવા

## સૂરિ શિષ્ય સંવાદ.

44

રાત્રીકાળે તેા જીવ–જંતુના ઉપદ્રવ એટલાેબધા હાેય છે કે કાેઇ પણ દયાળુ ગૃહસ્થ તે વેળા ભાેજન લેવાનું ઉચિત નજ ગ**ણે**. હાલતાં–ચાલતાં અને અન્નની નિંદા કરતાં ખાવું એ તાે જંગ-લીપણાની જ નીશાની છે.

સૂરિ—અને ભાજન કરવા બેસતાં પહેલાં મુખ-હાથ-પગ વિગેરે ખરાખર સાક કરી લેવાં જોઇએ, એમ કરીથી કહેવાની જરૂર નથી. કેટલાક સ્ત્રી-પુરૂષા, હાથ-પગ-મહેં ખરાખર શુદ્ધ કરવા છતાં મલીન વસ્ત્ર પહેરીને, ભીતું વસ્ત્ર એાહીને, કે માથું વીંટીને જમવા ખેસે છે, તે પણ અયોગ્ય છે. કાઇ કાઇ તા ભાજનની સારી સ્વાદિષ્ટ સામગ્રી જોઇ એકદમ ભાજન કરવા ખેસી જાય છે અને જેમ તેમ પેટ ભરી ઉઠી જાય છે, તે પણ નિયમ વિરૂદ્ધ છે. કારણ કે તેવી સ્વચ્છં દતાથી આહારનું પ્રમાણ સચવાતું નથી, તેમ આહારના દ્રવ્યા પણ ખરાખર ચવાતા નથી. પરિણામ એ આવે છે કે એવી ઉચ્છું ખલતાથી પ્રકૃતિ ખગડી જાય છે અને શરીરમાં વ્યાધીએા ઘર કરી ખેસે છે.

**રા**બ્ય—ભાજન કરવાનું સ્થાન પણ પવિત્ર જ હાેવું જોઇએ; એ સિવાય વધુ કાંઇ કહી શકાય?

સૃરિ—સ્થાન શુદ્ધ હોય એટલુંજ બસ નથી. છેક ખુદ્દી જગ્યા અને અતિશય તડકાવાળી કે અધારાવાળી જગ્યા એ પણ ભાજનને માટે ઉચિત નથી. પગરખાં પહેરીને, ઉતાવળા ચિત્તથી, કેવળ ભૂમિ ઉપર બેસીને તેમજ ખાટલે બેસીને ભાજન કરવું એ પણ અનુચિત છે.

ાવવક ાવલાસ.

શિષ્ય—ભાજનને માટે એવી સખ્ત વિધિ રાખવાનું શું કારણ હશે ?

સ્ રે—આહારની અસર મન ઉપર થયા વગર રહેતી નથી. " આહાર તેવા ઓડકાર " એવી આપણામાં સાધારણ કહેવત છે, તેના આશય એવા છે કે જો આહારમાં સાત્વિક પદાર્થીના ઉપયાગ થાય તો તેથી મનાવૃત્તિ પણ સાત્વિક જ રહ્યા કરે છે. એટલા માટે બ્રષ્ટ અથવા અખાદ્ય પદાર્થીના ઉપયોગ ન કરવાનું તેમજ બ્રષ્ટ પુરૂષાની નજર આગળ ભાજન ન કરવાનું ફરમાવવામાં આવ્યું છે, ને જો એક માણસને ગમે તેવા મલીન સંજોગામાં, મલીન પાત્રામાં, જમવાની ટેવ પડી જાય તા પછી તે માણસ પાતાની પવિત્ર ભાવનાઓને વખત જતાં તેવીને તેવી પવિત્ર ન રાખી શકે.

શિષ્ય—ભાજનના સંખંધમાં સ્પર્શાસ્પર્શત્વ વિષે આ-પના શું મત છે?

સૂરિ—હું માત્ર પવિત્રતા અને સાત્વિકતાનોજ પક્ષ-પાતી છું, એટલું જ કહેવું મારે માટે બસ થઇ પડશે. અપવિત્ર વસ્તુ ખાવી નહીં, એટલું જ નહીં પણ દુરાચારી અને દુષ્ટ ચરિ-ત્રવાળા માણુસાના સ્પર્શવાળી ભાજન સામગ્રીને પણ હું તો ત્યા-જય જ ગણું છું. બળદ, કુતરા, પશુ, પક્ષીની સુંઘેલી તથા ખા-ઘેલી ચીજોના પણ બનતાં સુધી કાઇએ ઉપયોગ ન કરવા જોઇ-એ. કારણ કે તે પ્રાણીઓના સુખના જેરના અંશ તે પદાર્થમાં રહી જવાના સંભવ છે. શિષ્ય—આપણામાં કેટલાંક માણુંસા કુતરા, બીલાડાની બાટેલી વસ્તુ આહારમાં વાપરતાં સંકોચાતા નથી એ મેં કેટ-લીકવાર પ્રત્યક્ષ જોયું છે.

સૂરિ—બની શકે ત્યાં સુધી ભાજનના તમામ દ્રવ્યાે વ્ય-વસ્થિત પણ સુરક્ષિત રાખવા જોઇએ. કારણ કે ભાજનની ઉપર-દેહના અને દેહની ઉપર મનની શુદ્ધાશુદ્ધતાના ઘણા ખરા આધાર રહેલા છે, એમ હું કહી ચુકયા છું. કુતરા, બીલાડા જેવા પ્રાણીઓના સુંઘેલા—સ્પર્શેલા અને ખાધેલા પદાર્થીના ઉપયાગ કરવા એ મ્હાં દું જોખમ ખેડવા ખરાખર છે. પવિત્રતા અને શુચિતાના ઉપાસકાએ તા તેવા પદાર્થીના પરિત્યાગ જ કરવા જોઇએ.

શિષ્ય—પણ કેટલાકા તા એક-બીજાનું એકું-જાઠું ખાવામાં કશા બાધજ નથી ગણતા અને કેટલાકા તા પાંચ-સાત જણ સાથે મળીને એક બીજાના મુખસ્પર્શવાળું એઠું ભાજન ખાવામાંજ આનંદ માને છે; તેનું શું ?

સૂરિ—એ રીતિ ખરેખર નિંદનીય છે. પરસ્પરનું એઠું ખાવાથી એક બીજાના સંસ્પર્શ જન્ય રાગા વધારે વિસ્તાર પામી પ્રસરતા જાય છે. વળી તેની ચિત્તવૃત્તિ ઉપર પણ ઘણી ખરાબ અસર થાય છે. કેટલાક સ્થળામાં એકજ પ્યાલાથી સેંક્ડા માણસા પાણી પીવે છે અને પુન: તેજ પ્યાલું પાણીના ગાળામાં નાખે છે; આથી બ્રષ્ટાચાર વધતા જાય છે. પાણીમાં જાૃદી જાૃદી જાતના રાગ જનક જંતુઓ પેદા થાય છે અને પરિ-

હ્યુામે સર્વત્ર ત્રાસ ફેલાય છે. આપહામાં કેટલીકવાર ચેપી રાગા જોત જોતામાં ફેલાઇ જાય છે, તેનું પણ આ ભ્રષ્ટાચાર એક કા-રહ્યુ હાવું જોઈએ; એવા કેટલાકાના મત છે.

**શિષ્ય—પ્ર**સંગાેપાત આપે કરેલી આ સૂચના હમેશાં <sup>દ</sup>યાનમાં રા<mark>ખીશ. ભાેજનમાં</mark> ખાસ કરીને કયા પ્રકારના અન્ન ક્**લ**ના ઉપયાેગ કરવાે તે વિષે કંઇ ફરમાવશાે ?

સ્તૂરિ—વિવિધ પ્રકારના અન્ન અને ફળ-કુલની આરાગ્ય ઉપર કેવી જાતની અસર થાય છે; તે સાંએ યથાશક્તિ સમજી લેવું જોઇએ. સર્વ સાધારણને માટે એટલી વાત કહી શકાય કે અમુક પ્રકારનું અન્ન કે ફળ કયાથી આવ્યું છે અને તેનું શું નામ છે, ઈત્યાદિ બાબતાના નિર્ણય કયા વિના તેના ઉપયાગ કરવા ન જોઇએ, વળી એક જ ચીજ બે વાર ઉન્હી કરેલી હાય તો તે પણ પરિહરવી.

રિાળ્ય—ભાજન કરતી વખતે કેટલાકા અસાવધાનપણ અચ બચ એવા <u>શબ્દ ક</u>રે છે, એનું શું કારણ હશે ?

સૃ(ર—તે એક <u>જાતની કુટેવ</u> છે. ભાજનને ખુબ ચાવવું જોઇએ. એમાં તા કાઇ પણ પ્રકારના શક નથી. પરંતુ તેમ ક-રતાં મુખને વિકૃત બનાવવું, અને અચ-બચ જેવા શખ્દા કહા-ડવા એ ટેવ ઇચ્છવા યાગ્ય નથી. જમતી વખતે મુખમુદ્રા હમેશાં હસમુખી તથા આસપાસના સગા—સંબંધીઓને પણ આહ્-લાદ આપે એવી હાવી જોઇએ.

શિષ્ય—હું ધારૂં છું કે તે ભાજન કરવાનું સ્થાન એ-

કાંતમાં જ પસંદ કર્યું હાેય તાે પછી આપે કહ્યું તેમ અણુગમાે ઉપજાવવાની પંચાત ન રહે.

સૂરિ—ભાજનનું સ્થાન છેક એકાંતમાં હાય એ પસંદ કરવા યાગ્ય નથી. ભયંકર આકૃતી વાળા અને ત્રાસ ઉપજાવે એવી મુખમુદ્રા વાળા ચાર, હત્યારા અને દુર્જનાથી દ્વર અને આત્મીય સગા—સંખંધીઓ, જેવાં કે મા, ખહેન, માશી, ધર્મ પત્ની વિગેરીની હાજરીમાં સામાન્ય ઉંચાઇવાળા પાટલા ઉપર એસી, સર્વની સાથે પ્રીતિ અને આનંદસ્ચક વાર્તાલાપ કરતાં ભાજન કરવું જોઇએ. ભાજનની સામગ્રી શુદ્ધ અને સાત્વિક હોવી જોઇએ તેની સાથે ભાજન તૈયાર કરનાર પણ પવિત્ર અને સંતુષ્ઠ પ્રકૃતિવાળાં હોવા જોઇએ.

શિષ્ય—આહારમાં લેવા યાગ્ય દ્રવ્યા શુદ્ધ હાવા જોઇ-એ; તે વાત તા મારે ગળે ઉતરે તેવી છે. પણ ધર્મ પત્ની તથા સ્નેહી જનાની શી જરૂર હશે ?

સૂરિ—જરૂર એટલા માટે કે સ્નેહીજના પાસે હાય તો તેમની સાથે આનં દપૂર્વ ક વાર્તાલાપ કરતાં મનને અવ્યગ્ન અને શાંત રાખી શકાય. ભાજન સમયે ચિંતા કે ભય સેવવા ઉચિત નથી. અને જો એકાંત તથા ગમગીની ભર્યુ વાતાવરણ હાય તા મનરૂપી મર્કટ આડું –અવળું દોડચા વગર રહે નહીં. ચાગી પુરૂષો જ એકાંતમાં મનને સ્થિર રાખી શકે છે. બાકી પ્રાકૃત-જના તા સહેજ સાજ અવકાશ મળતાં મનને લગામ વિનાના અધની જેમ છૂટું મૂકી દે છે. પરિણામ એ આવે છે કે લેવા–દેવા વગર તે હર્ષ-શાંક-ક્રોધ અને ભય સેવી વ્યાય અને છે.

ف

#### વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય—મા-ખ્હેન તથા ધર્મ પત્ની વિગેરેની હાજરી ભાજન સમયે આવશ્યક છે, તે હું કબુલ કરૂં છું. પણ ઘણું ક-રીને તો તેઓ ભાજનાગારમાં હાય છે જ. કારણુંકે ખાદ્ય પદા-થી સાક્સુક કરવાનું અને સંધવાનું કાર્ય તેમને જ હસ્તક હાય છે.

સૂરિ— માતા-ખહેન તથા પત્નીના હાથની રસાેઇ જમ-વી એ સંસારનું એક સફ્લાગ્ય ગણાય છે. પરંતુ ધનવંતપણા-ની મિથ્યા કીત્તિ મેળવવા કેટલાકા રસાેઇનું કાર્ય ઘરના મા-ણસા પાસેથી પડાવી લઇ પગારદાર રસાેયાને સુપ્રત કરી દે છે, અને એ રીતે હાથે કરીને સફ્લાગ્યનું સુખ ગુમાવે છે.

**શિષ્ય**—અાપ તેને સંસારનું સદ્ભાગ્ય લેખાે છાે; તે કઇ રીતે ?

સૃરિ—માતાને, ખંહેનને તથા પત્નીને તેમના પુત્રો, ભાઇઓ તથા સ્વામી માટે જેટલી કાળજી હોય તેટલી પગારદાર માણુસોને ભાગ્યે જ હોય; એ તો તમે પણ સ્વીકારશે. માતા વિગેર જે પ્રેમથી ભાજન તૈયાર કરે છે, તે કેવળ અનુભવીઓ જ સમજી શકે છે. જેઓ પ્રેમની કીંમત અને મહત્તા જાણે છે તેઓ વિવિધ રસવાળા પકવાનાને તિલાંજલી આપી માતા, ખંહેન કે પત્નીના હાથના જારના સુકા રાટલા ખાવામાં પણ અમૃતના જેટલું સુખ અનુભવે છે.

શિષ્ય—માતા કે ખ્હેન શું ભાજનમાં કંઇ વધારે રસ મુક્રી દેતા હશે ? તે તા એક રસાઇએા રાંધે તાએ સરખું અને ખુદ માતા કે ગૃહિણી રાંધે તાે એ સરખું! માતાના હૃદયમાં

પ્રેમ હાેય તેથી ભાેજન વધારે સ્વાદિષ્ટ થવું જોઇએ એવા કાંઇ નિયમ નથી.

સૃરિ—પ્રેમથી તૈયાર કરેલા અને પ્રેમથી પીરસાયેલા ભોજનમાં જે સ્વાદ હોય છે, તે સ્થળ રસનાથી ચાખી શકાતો નથી. પ્રેમ એ આત્માની ભૂખ છે. પ્રેમ વિનાનું મિષ્ટાન્ન પણ તુચ્છવત્ લેખાય છે. એક માતા અથવા ધર્મ પત્ની જેટલી ચીવટ અને કાળજીથી ભોજન તૈયાર કરે, તેટલી ચીવટ અને કાળજી ભોજન તૈયાર કરે, તેટલી ચીવટ અને કાળજી અન્ય કાઇ ભાગ્યેજ રાખી શકે. માતાને પોતાના પુત્રના આરોગ્યની અને ઉન્નતિની જેટલી પરવા હોય, એક સ્ત્રીને પાતાના પતિના સ્વાસ્થ્ય અને સુખની જેટલી ચિંતા હોય, તેટલી શું અન્ય કાઇને હોઇ શકે! આજકાલ કેટલાક ગૃહસ્થા ભોજન તૈયાર કરાવવાનું કામ પણ પગારદાર સેવકા પાસેથી લેવાનું પસંદ કરે છે. આનું પરિણામ એ આવે છે કે ગૃહિણીઓમાં કાર્ય કુશળતા અથવા ગૃહતંત્ર ચલાવવાની કુશળતા આવતી નથી. તે ઉપરાંત ખીજી નૈતિક અધાગતિ થાય છે તે તો વળી જાૃદી જ.

**શિષ્ય**—ભાજન કરવા ટા**ણે** અન્ય કાેઈ સંબંધી કે ગુરૂ-જન આવી ચડે તાે ?

સૂરિ—તો તેમને પણ આપણી નજીક ભાજનાર્થે બેસ-વાના વિવેક કરવા. તેમાં પણ જો કાઈ પવિત્ર પુરૂષ કે સાધુ મહારાજ હાય તા અતિશય નમ્રતાપૂર્વક તેમના આહારની વ્ય-વસ્થા કરવી. આ જગત્માં પાતાનું એકલાનું પેટ તા કાગડા, કૂતરા પણ ભરી શકે છે. એમાં કંઈ મ્હાેટા પુરૂષાર્થ નથી.

ખરાે ઉદાર નર તાે તે કહેવાય કે જે પાતાની સાથે અન્યજનાનું પણ ઉદરપાલન કરી શકે..કહેવત છે કે "માત્ર પાતાનું પેટ ભરનારા વૈતરાઓ બીજાનું શું કલ્યાણ કરી શકવાના હતા ?" માટે યાગ્ય પ્રસંગે બીજાઓને પણ ભાજન કરાવવાના વિવેક રાખવા.

શિષ્ય—આ સંસારમાં એવા નિયમ છે કે માણુસ સાૈ પ્રથમ પાતાના સ્વાર્થ જીએ છે. પવિત્ર અને ત્યાગી પુરૂષાને ભાજન આપવાથી કેવી જાતના સ્વાર્થ સરે ?

સૂરિ જિવી રીતે તાજ વીંયાણેલી ગાયને સારા ઘાસ-ચારા આપવાથી પરિણામે તેના માલિકને જ લાભ થાય છે; તેવી રીતે સજ્જન પુરૂષાની ખાતર આપેલા ભાગ એક દરે સં-સારને જ કલ્યાણુકારક થઇ પડે છે. /સજ્જના અને મહાત્મા-ઓ પાતાના જ્ઞાન-ધ્યાનના સમગ્ર વિધને ઉદારતાથી લાભ આપે છે. એવા પુરૂષાના ઉપયાગમાં આપણું અન્ન આવે તા તે મહા પુષ્યના ઉદય જ સમજવા જોઇએ. જેઓમાં સહેજ ખુદ્ધિ હાય છે તેઓ પણ મહાત્માઓની ખાતર થાડી ક્ષતિ સ્વીકારી લેવામાં પાતાના ખરા લાભ સમજે છે.

શિષ્ય - ખિરેખર મહાત્મા પુરૂષાના પ્રતાપે જ આજે નીતિ અને ધર્મના ધારી માર્ગ નિષ્ક ટક રહી શકયા છે. લલે તેમની પાછળ આપેલા ભાેગનું ફળ તુરતમાં તા કદાચ ન જ- શાય પરંતુ આખરે તેમના ઉપદેશાત્મક એક શુષ્દ પણ અમૂ-લ્ય થઇ પડે છે. ગુરૂજન, વૃદ્ધજન અને આમુજનના પણ અ-મારા ઉપર કાંઇ ઓછા ઉપકાર નથી.

સૂરિ શાસમાં તો એટલે સુધી કહ્યું છે કે મહાપુરૂષાના પુષ્યપ્રતાપે જ સૂર્ય તપે છે, તેમના પુષ્યપ્રતાપે જ પૃથ્વીનમાં રસ–કસ જળવાઈ રહે છે અને તેમના જ સારા યાગે નિયમિત વરસાદ પડે છે. સાધારણ રીતે દુનિયા પણ એમજ માને છે કે જ્યાં સુધી પુષ્યશાળી માણસા સંસારમાં હૈયાત હાય છે ત્યાં સુધી જ ઋતુઓ યથા નિયમ પાતાનું કાર્ય બજાવે છે.

શિષ્ય—આપણે ભાજનના સંખંધમાં વાર્ત્તાલાપ કરતા હતા. હવે મૂળ વિષય ઉપર આવીએ. ભાજન કેવું લેવું જોઇએ તે વિષે કંઇ નિયમ છે ?

સૂરિ— ખુદ્ધિશાળી પુરૂષે <u>પોતાની જમણી નાસિકા વહે</u>તી હોય ત્યારે શરીરના સર્વ અવયવાને સુગ્યવસ્થિત રાખી, ખાવાની વસ્તુ સુંધીને, દ્રષ્ટિ દોષ ટાળીને. નહીં બહુ ખારૂં, નહીં બહુ ખારૂં, નહીં બહુ ખારૂં, નહીં બહુ માટ કે નહીં બહુ ઉષ્ણ, નહીં બહુ મિષ્ટ કે નહીં બહુ મરી—મસાલા વાળુ, નહીં બહુ એાછું કે નહીં વધારે પડતું એવી રીતે સમભાવ પૂર્વક મિતાહારપણે ભાજન લેવું બેઇએ. વસ્તુએ તમામ સારી રીતે રંધાયેલી તથા શાસ્ત્રમાં વર્જાત કહેલી વસ્તુએથી રહિત હાવી બેઇએ.

રિાખ્ય—ભાજન ઉપર એઠા પછી કેટલાકાને અમુક અમુક વસ્તુની સ્તુતિ અને અમુક અમુક પદાર્થની નિંદા કરવાની ડેવ પડી ગયેલી હોય છે.

સૂરિ—એ ટેવ પણ ખરેખર વર્જવા યાગ્ય છે. નિંદા કરવાથી અથવા સ્તુતી કરવાથી જો મૂળ વસ્તુના સ્વાદમાં કાંઇ

ફેરફાર થાય તેમ હાય તો એ નિંદા કે સ્તુતિની કઇંક કીંમત આંકી શકાય, પણ વધારે નીમક નાંખવાથી પદાર્થ ખારા થાય અને વધારે શર્કરા નાંખવાથી વસ્તુ સ્વાદિષ્ટ થાય એ સત્ય જો અખાધિત છે તાે પછી આપણે નિંદા કરીએ કે પ્રશંસા કરીએ તેથી વિશેષ શું ફળ મળવાનું હતું ?

શિષ્ય —એ વાત તો સત્યજ છે કે આપણી નિંદા કે સ્તુતિથી મૂળવસ્તુના સ્વભાવમાં કાંઇ ફરક પડી શકે તેમ નથી; પરંતુ સારી વસ્તુને સારી અને ખરાબ વસ્તુને ખરાબ કહેવી એમાં કાંઇ હરકત ખરી ?

સૂરિ—તમે પેલી રાજવાળી વાર્તા તો સાંભળી જ હશે! કે તેના હજુરીયાઓએ વેંગણ (રીંગણા) ની રાજા પાસે એટલી બધી પ્રશંસા કરી અને એ પ્રશંસા સાંભળી રાજા અચે એટલા બધા વેંગણ ખાધા કે છેવટે એ રાજાને તેની શારીરિક સજા સહન કરવી પડી. વળી એક આવાજએ કહીના સ્વાદથી આકર્ષાઇ એટલી બધી કહી પીધી કે છેવટે તેમને વમન કર્યે જ છુટકા થયા. કહેવાની મતલબ એટલીજ છે કે કાઇ પણ વસ્તુમાં વધારે પડતા રાગ કે તિરસ્કાર ન હોવા જોઇએ. ભાજન એજ કાઇ મનુષ્યના જીવનના અંતિમ હતુ નથી. નવરા અને અલ્પ પુદ્ધિવાળા માણસાજ ભાજનની નિંદા કે અતિ સ્તુતિ કરે છે. બાકી ડાદ્યા માણસાં તો એવા વિષયમાં સમભાવજ રાખે છે.

શિષ્ય—<u>ભાજનમાં પાણી</u> પીવાના કંઇ નિયમ છે ? સૂરિ—અર્ધ ભાજન થઇ રહ્યા પછી થાડું પાણી પીવું એ હિતકારી લેખાય છે. ભાજનના અંતે બહુ પાણી પીવું ઉચિત નથી. કારણ કે અંતે પીધેલું પાણી વિષ સમાન થઇ પડે છે; એવો કેટલાકોના અભિમત છે.

શિષ્ય—ભાજનમાં તાે મીઠી, ખાટી અને ખારી એવી ઘણી ચીજો હાેય, તે ખાવામાં કાંઇ ક્રમ સચવાવા જોઇએ ખરાે?

સૂરિ—પ્રથમ સારી—સ્નિગ્ધ-રસવાળી વસ્તુ ખાવી. મધ્યમાં ખાટી—ખારી તથા અંતમાં તીખી તથા કડવી વસ્તુ ખાવી જોઇએ એવા સામાન્ય નિયમ છે. જમતી વખતે ભિન્ન ભિન્ન વસ્તુનું મિશ્રણ કરવામાં બુદ્ધિના ઉપયાગ કરવા જોઇએ. એવી કોઇ બે વસ્તુનું મિશ્રણ ન કરવું કે જેથી વસ્તુ રસ રહિત ખની જાય. જે વસ્તુ છટી છટી ખાવા જેવી હાય અથવા બીજી વસ્તુની સાથે મળવાથી વિકૃત ખની જતી હાય તે વસ્તુ તદ્દન જદી જ ખાવી જોઇએ.

શિષ્ય—ભાજનમાં પીરસાએલી વસ્તુમાં જે કાેઇ એવી વસ્તુ આવે કે તે નજ ખાવા ચાેગ્ય હાેય તાે શું કરવું ?

સ્ રિ—દાખલા તરીકે અતિ ક્ષારવાળી, બળી ગયેલી, અર્ધ પકવ કે અપકવ રહી ગયેલી અને કીટાદિ ચુકત હાેય તાે તે વસ્તુ ન ખાવી એજ ઠીક છે. તેની સાથે કાેઇનું એઠું અન્ન આવે તાે તે પણ ત્યજી દેવું જાેઇએ.

રાષ્ય— દ્રધને પાષ્ટિક તથા સાત્વિક વસ્તુ તરીકે સ્વી-કારવામાં આવી છે. તો કાનું દ્રધ પીવું હિતકારી છે ?

સૂરિ—ગાયનું દ્વધ બીજા કરતાં વધારે ગુણકારી ગણાય

છે. પણ તેમાં યે નવી વીંયાએલી ગાયનું દૂધ દસ દિવસ સુધી છોડી દેવાનું ફરમાવવામાં આવ્યું છે. જંગલી જાનવરાનું, ગાડ-રનું અને એક ખરીવાળા સર્વપશુઓનું દૂધ પણ સુજ્ઞ પુરૂષોએ વર્જવું એઇએ,

**શિષ્ય**—ભાજન કરી રહ્યા પછી મ્હેાં તથા હાથ સાફ કરી લેવા જોઇએ તે સિવાય ખીજી કંઇ વકતવ્ય નહી હાય.

સૂરિ—મનુષ્યે ભાજન કર્યા પછી, સર્વ રસથી ખરડા-યેલા હાથે પાણીની એક અંજલી પીત્રી. ભાજન દરમીયાન પાણી કયારે પીવું તે હું અગાઉ કહી ગયા છું. એટલું પ્રસં-ગાપાત કહી દઉં છું કે પશુની પેઠે છેકનીચા નમી તથા કાઇનું એઠું જાઠું પાણી પીવું ન જોઇએ. કારણ કે તેથી આરાગ્યની હાનિ થાય છે, તેમજ છુદ્ધિ પણ મંદ થઇ જાય છે.

**રાિષ્ય**—કેાઇને ત્યાં ભાેજન કરવા જવું હાેય તાે ?

સ્પૂરિ—જે ગૃહસ્થ આપણા જેવા કુળ અને ચારિત્રવાળા હોય અથવા આપણને પાતાના આત્મીય જેવા કિંવા એથી પણ વધારે માનના હાય તેને ત્યાં ભાજનાથે જવામાં કાંઇ હરકત નથી. પરંતુ જે આપણા ક્રેષ કરતા હોય અને વૈરભાવ રાખ્યા કરતા હાય તેને ત્યાં તા કદિ પણ ભાજનાથે ન જવું જોઇએ.

રાષ્ય—એવા બીજા કયા માણુસો છે કે જેમને ત્યાં ભોજનાથે સફ્લસ્થાએ ન જવું જોઇએ ?

સૂરિ (મરેણુ પામવાની તૈયારીમાં આવેલા હાય, રાજા તરફથી ફાંસી કે શુલીની સજા પામેલા હાય, ચાર, વેશ્યા, કુ માર્ગી, વૈરી, ઘણા વૈરીઓ જેને હાય તેવા ગૃહસ્થ તથા મઘના વિક્રય કરનાર, એઠું અન્ન ભક્ષણ કરનાર, કુકર્મ કરી પાતાના નિવાહ કરનાર, ભયંકર મીજજવાળા, પાપ કરનાર, એ ભર્ત્તા-રવાલી દુશ્ચરિત્રી નારી, તથા જેનાથી ભવિષ્યમાં આપણને હાનિ થાય એવાં માણસાને ત્યાં કાેઈ કાળે પણ ભાજન કરવું નહીં.

શિષ્ય—આપની આ સૂચના યથાર્થ છે. જો કે સારા માણુસા ખનતાં સુધી પાતાના સરખા આચાર–વિચારવાળાને ત્યાંજ જાય છે. તે છતાં આપે કહ્યાં તેવાં માણુસાને ત્યાં તા ભૂલે ચૂકે પણુ ભાજનાર્થ ન જવું જોઇએ;એ વાત ખરાખર યાદ રા-ખવા યાગ્ય છે. હવે ભાજન ખાદ તત્કાળમાં શું કરવું જોઇએ?

સૂરિ– કેટલાક લાકા કહે છે કે ભાજન કર્યા પછી સા ડગલા હરવું–કરવું જોઈએ .અને કેટલાકા કહે છે કે બે ઘડી ડાબે પડખે નિદ્રા લીધા વિના સુવું જોઈએ.

શિષ્ય—આપ પાતે શું નિર્ણય ઉપર આવ્યા છા ?

સૂરિ—/મારા વિચાર પ્રમાણે ભાજન કર્યા પછી તત્કા-ળ પથારીમાં પડવું એ ઉચિત નથી. સુવા જતાં પહેલાં સા ડગલા આસપાસ કરાય–હરાય તો વધારે સાર્કે.

શિષ્ય—કાર્ક કાઇ તા ભાજન પછી દાત ખાતરવા બેસી. જાય છે.

સૂરિ—એ ટેવ ઇચ્છવા યેાગ્ય નથી. દાંત ખાતરવાથી પરિષ્ણામે દાંતને નુકશાન થાય છે. દાંત ઉપર આપણા આરો-ગ્યના ઘણા મ્હાટા આધાર છે; એ વાત હું પૂર્વે જણાવી ગયા 9:

છું. દાંતનું સંરક્ષણ મનુષ્યે હરકાઇ પ્રકારે કરવું જોઇએ. દાં-તની હૈયાતીમાં દાંતની કીમત સમજાતી નથી; એ શાચનીય છે. દાંત ખાતરવાની કુટેવને પ્રારંભમાંજ દાખી દેવી જોઇએ. જમી રહ્યા પછી કાગળા કરવાથી દાંત સ્વચ્છ રહી શકે છે. સળીયા નાંખવાની કરીી આવશયકતા હાય એમ મને લાગતં નથી.

શિષ્ય-—ભાજન પછી કર્ઇ ક્રિયાએા ત્યજવી જોઈએ ?

સૂરિ—ંઆહાર કર્યા પછી અગચંપી કે સ્નાન તુરતમાં જ ન કરવા એવી આરોગ્ય શાસ્ત્રીઓની ભલામણ છે. આહાર પછી એાછામાં એાછા એક્–બે કલાક સુધી સ્નાન ન કરવું. વળી કેટલાકાને તુરતમાંજ મળ–મૂત્રના ઉત્સર્ગે કરવાની ટેવ પડી જાય છે તે પણ આરોગ્યના નિયમથી વિરુદ્ધ છે.

શિષ્ય—ભાજન સંબંધી વાર્તાલાપ કરવાની આપે જ્યારે મહેરબાની બતાવી છે ત્યારે હું એ વિષયમાં એક અગત્યના ખુલાસા કરવાની રજા લઉં તો આશા છે કે તે ક્ષંતત્ર્ય ગણાશે.

સૂરિ—ખુશીથી, તમારે જે પ્રશ્ન કરવાે હાય તે નિ:સં-કાેચ પણે કરી શકાે છાે.

શિષ્ય – ત્સાજન એ શરીરના નિર્વાહ અર્થે ઘણા અગ-ત્યના વ્યાપાર છે. પરંતુ ઘણીવાર સ્વાર્થી – પ્રપંચી અને ઘાતકી ્ માણસા ભાજનમાં ઝેર ભેળવી સામા માણસને ભાળવી તેના પ્રાણ લઇ લે છે. ખાસ કરીને ધનવાન કુટું ખામાં અને રાજ પ-રિવારમાં આવા બનાવા ખનતા હાય એમ સાંભળવામાં આવે છે. હું ધારૂં છું કે જો ઝેરના લક્ષણા અને ચિન્હા સારી રીતે જાણવામાં આવી ગયા હાય તા સ્વાથી અને પ્રપંચી માણસાની કપટજાળ પુદ્ધી થયા વિના રહે નહીં.

સૂરિ—ઝેર ભેળવેલું છે કે નહીં તે જાણવાના ઘણા લક્ષણા શાસમાં મળી આવે છે. પ્રથમ લક્ષણ તા એ છે કે ઝેરવાળું અન્ન એકદમ ચડતું નથી અને ચડી જાય છે તા પાછું તુરતમાંજ વાશી જેવું થઇ જાય છે. ઠરી ગયા પછી પણ તે પાતાના સ્વાભાવિક વર્ણ, ગંધ અને રસને છાડી દે છે.

્રિશ્ય—ચટણી કે રાયતા જેવા વ્યંજનામાં ર્તે મળેલું હાય તા ?

સૂરિ—તો તે ક્ષણ માત્રમાં સૂકાઇ જાય છે. ઉકાળા જે ઝેર મિશ્રિત હોય છે તો તેના રંગ કાળા પડી જાય છે, પ્રીણ આવે છે, પરપાટા વળે છે અને અંદર લીંટીઓ પડી જાય છે.

શિષ્ય—ઘી–દ્રધ તથા પાણીમાં ઝેર મળેલું હાય તા તે શી રીતે પારખી શકાય ?

સૂરિ વી જેવા રસામાં મળેલું હાય તા તેમાં લીલા રંગની લીંટીઓ થઇ જાય, દૂધમાં મળેલું હાય તા લાલ, મઘ તથા પાણીમાં મળેલું હાય તા કાળી અને દહીંમાં મળેલું હાય તા પણ શ્યામ લીંટીઓ થઇ જાય એવા સામાન્ય નિયમ છે,

**શિષ્ય**—બીજા પદાર્થીમાં વિષ ભળેલું હાય તાે તેં શી રીતે પારખી શકાય ?

સૂરિ—છાસમાં ઝેર હાય તા તેમાં ગળી જેવા રંગની

(0

તથા પીળી લીંટીઓ પડે, દહીં ઉપરની તરમાં હાય તા કબુતર અને હાલાના રંગ જેવી છાંય પડે, પ્રવાહી ઔષધમાં ઝેર હાય તો તેમાં કાબરચિત્રી લીંટીઓ પડે, તેલમાં હાય તા લાલ લીંટીઓ પડે, ચરબીના જેવી દુંગંધી પણ આવે, અને કાચા ફળામાં હાય તો તે તત્કાળ કૃત્રિમપણ પાકી જાય, પાકેલા ફળામાં ઝેર હાય તો તુરત તે સડી જાય, લીલી વસ્તુ તુરતમાંજ કરમાઇ અને સંકાચાઇ જાય, સુકાઇ ગયેલા ફળામાં હાય તો તે કાળાં અને વિચિત્ર રંગવાળા બની જાય, કઠણ ફળામાં ઝેર મળેલું હાય તો તે નરમ થાય અને નરમ હાય તે કઠણ થઈ જાય, કુલની માળાને વિષના સ્પર્શ થયા હાય તો તે જલદી કરમાઇ જાય છે અને બરાબર ખીલવા પામતી નથી. પુષ્પા પાતાની સ્વાભાવિક વાસ ગુમાવી કે છે. ઓઠવાના અને પાથ-રવાનાં કપડામાં ઝેર ખરડ્યું હાય તો તેમાં કાળા ડાઘા પડી જાય.

**શિષ્ય**—પાત્રા અર્થાત્ વાસણાને પણ કાેઇ કાેઈ વાર ઝેર લગાડવામાં આવે છે.

સૂરિ—ધાતુના તથા રત્નનાં પાત્રા ઝેરથી મેલાં થઇ જાય છે. સુવર્ણનાં પાત્રાની તમામ શાભા વિષથી અદશ્ય થઇ જાય છે. મતલળ કે તેની કાંતિ અને કમનીયતા હણાઇ જાય છે.

**રિાપ્ય—અ**ગ્નીમાં નાખવાથી પણ ઝેરની પરીક્ષા થઇ શકે છે એ વાત સત્ય છે ?

સૂરિ—ઝેરવાળી વસ્તુ અગ્નીમાં નાંખવામાં આવે તો તે અગ્નીની જ્વળામાં ભમરીએા પડતી હોય એવો દેખાવ થાય છે, અગ્નિ પણ ઝાંખા પડી જાય છે અને તેમાંથી ચડચડ જેવાે ધ્વની પહાર આવવા લાગે છે. અગ્નિમાંથી જે વાસ આવે તે પણ મૃત કલેવર જેવી દુર્ગ ધ પૃણે હાય છે. જ્વાળામાં વિવિધ રંગાે દર્ષિગાચર થાય છે.

**શિષ્ય**—એરવાળી વસ્તુનાે ધુમાડા<sub>,</sub> મનુષ્યને કેવી અસર કરતાે હશે ?

સૂરિ—તેવા ધુમાડાથી માથાના 'દુખાવા, સળેખમ અને કફ થઇ આવે, આંખમાંથી પાણી ઝરે, મનમાં આકુળ–વ્યા-કુળતા ઉદ્ભવે અને શરીર રામાંચિત થઇ જાય.

શિષ્ય—વિવિધ પશુ–પક્ષીએા ઉપર એવા ઝેરની શી અસર થતી હશે ?

સૃરિ—કાગડા જો વિષમિશ્રિત અન્ન ખાય તો તેના સાદ ખેસી જાય, વિષવાળા અન્ન ઉપર માખી ખેસી શકતી નથી, અને કદાપિ ખેસે તો તુરતમાં જ મરણ પામે, ભમરાઓ જેરવાળું અન્ન સુંઘી અધિક ગુંજારવ કરી મૂકે છે, મેના અને પાપટ પણ એવું અન્ન સુંઘી કોલાહલ કરી મૂકે છે. ચકાર પક્ષીનાં નેત્ર જેરવાળા અન્નને જોતાંજ સફેદ થઇ જાય છે, કાકીલ પક્ષી મદોન્મત્ત થઇ મરી જાય છે અને ક્રોંચ પક્ષી તેજ સમયે મદોન્મત્ત થાય છે, નાળીયા જેરવાળું અનાજ જોઇ હર્ષથી પ્રકુલિત થઈ જાય છે, મયૂર પક્ષીને પણ તેમજ થાય છે, બીલાડા એવી વસ્તુ જોઇ ઉદ્દેગ પામે છે, વાનરા વિષ્ઠા કરે છે, હંસ ચાલતાં ચાલતાં સ્ખલા પામે છે અને કુકડા શબ્દ કરવા લાગે છે.

# વિવેક વિલાસ.

८२

્ર **શિષ્ય—મનુષ્ય** ઉપર તત્કાળમાં એ વિષની શી અસર **ચતી** હશે ?

સૂરિ—વિષમિશ્રિત અન્ન મનુષ્યના ખાવામાં આવે તો તેથી હાેઠમાં ચળવળ થવા લાગે છે, મુખમાં દાહ થાય છે અને લાળ છૂટે છે, વળી હડપચી થંભાઇ જાય છે, જીભ ભારે થાય છે અને તેમાં દરદ થવા લાગે છે, ખારા રસનાે સ્વાદ જણાતાે નથી.

શિષ્ય—અમુક માણસ ઉપર વિષપ્રયોગ થયા છે કે નહીં તે ખાત્રીપૂર્વક કેવી રીતે જાણી શકાય ?

સૂરિ—વિષપ્રયાગની શંકા આવે તો તે પુરૂષના મુખમાં કૂટકડી અથવા ટંકણુખાર ધરવા આપવા. જ્યાં સુધી તે ક્ષાર-યુક્ત પદાર્થ ખારા ન લાગે ત્યાં સુધી તેના અંગમાં વિષના વિકાર છે એમ ચાક્કસ સમજવું.

શિષ્ય—આજે ભાજન સંખંધી વાર્તાલાપ કરતાં ઘણી નવી વાતા જાણવાની મળી. આપે કહેલી તમામ વાતા જે ધ્યા-નમાં રહે તા તેથી આરાગ્ય સંપૂર્ણ સચવાય, એટલું જ નહીં પણ દુષ્ટ માણસાની કપટજાળ પણ તેને કાઇ કાળે ફસાવી શકે નહીં.

સૂરિ—આજે આપણે એ વિષયને એટલેથી જ અધ રાખીએ, વિશેષ વાત અન્ય કોઇ પ્રસંગને માટે સુલતવી રાખીશું.

શિષ્ય—ગઇ કાલે જ્યારે આપણે છૂટા પડ્યા ત્યારે ભાજનના સંબંધમાં સંપૂર્ણ પ્રશ્નાત્તરા થઇ ગયા હાય એમ મને લાગતું હતું. પરંતુ મને પાછળથી જણાયું કે સાયંકાળના ભાજન વિષે કંઇ ચર્ચા થઇ શકી નથી. આજે સંક્ષિપ્તમાં એ વાતના ઉદ્ધાપાદ થાય એવી મ્હારી ઇચ્છા છે.

સૃરિ—સંધ્યાના સમય ખીજા સમય કરતાં કંઇક વ-ધારે બારીક હાય છે, અર્થાત્ તે વખતે મનુષ્યાએ પાતાના આ-ચાર-વિચારા બહુજ સાવધપણે પાળવા જોઇએ. સૃર્ધનું અસ્ત થવું અને રાત્રીનું આવવું એ છે વચ્ચેના સમય—િમાગને આપણે સંધ્યાકાળના નામથી એાળખીએ છીએ. સૂર્ય જ્યારે અસ્તાચળે જવાની તૈયારીમાં હાય ત્યારે સ્વાભાવિક રીતે જ તેની સત્તા ધીમે ધીમે મંદ થતી જાય; એથી આસપાસના વા-તાવરણમાં તથા પ્રકૃતિમાં પણ કેટલાક અણ્ચિંતવ્યા ફેરફાર થઇ જાય. જેવી રીતે એક મહારાજ્યના રાજા બદલાતાં રા-જ્યમાં ઘણી ઉથલ—પાથલા થઇ જાય છે; તેવીજ રીતે દિવસના રાજા જે દિનકર તેના અંતર્ધાન વખતે પ્રકૃતિમાં એટલે તાપ –પ્રમાણ અને વાયુ—પ્રમાણમાં કેટલુંક પરિવર્ત્તન થઈ જાય છે.

શિષ્ય—સંધ્યા સમયે કેટલાક ફેરફારા તાે રાજ અનુ-ભવવામાં આવે છે; પણ તેનાં કારણા તાે આજેજ આપની પા-સેથી જાણવાનાં મળ્યાં.

સૃરિ — સંધ્યાના સમય ધર્મ કાર્યમાં વીતાવવાના જે ઉ-પદેશ કરવામાં આવ્યા છે તે તદ્દન પ્રસંગાનુકૂળ અને વાસ્ત-વિક જ છે એમ પ્રકૃતિના અભ્યાસીઓ સ્પષ્ટપણે એઇ શકે છે. સંધ્યા પહેલાં આહાર વિગેરેથી નિવૃત્ત થઇ જવાનું જે કહેવામાં આવ્યું છે તે પણ સર્વથા ઉચિત્ જ છે, વિવેક વિલાસ.

८४

શિષ્ય—સંધ્યા પછી આહાર–પાણી સુદ્ધાં નહીં લેવાના જે નિયમ આંધવામાં આવ્યા છે, તેની ઉપકારકતા હવે એકમતે સ્વીકાર પામતી જાય છે.

સૃરિ—પશુ-પક્ષીની સૃષ્ટિના અને તેમની જીવન-પ્રવૃ-ત્તિના અભ્યાસ કરવાથી એટલું તો ખુલ્લું જણાઇ આવે છે કે રાત્રીને સમયે આહાર-પાન ઇત્યાદિમાં ઉત્સુકતાવાળું રહેવું, એ મનુષ્ય જેવા ખુદ્ધિમાન પ્રાણીને માટે બહુ જ અનુચિત છે. પક્ષીઓ કુદરતી પ્રેરણાને વશીભૂત થઇ સંધ્યા પછી આહાર -પાનાદિના સર્વથા પરિત્યાગ કરે છે. મનુષ્યા જ માત્ર પાતાની ઉદ્દામ વાસના અને જીબ્હા-ચાપલ્યને રાકી શકતા નથી. તેઓ તીવ ખુદ્ધિની જાળમાં ક્સાઇ પ્રકૃતિના નિયમનું પણ ઉલ્લંઘન કરી જાય છે. આનું ફળ તેઓ પ્રાય: પ્રત્યક્ષ જુએ પણ છે.

**રાિષ્ય**—કેટલાક દર્દી એાને સાયંકાળ પહેલાં <mark>ભાજન</mark> લઇ લેવાનું વૈદ્યો તથા ચિકિત્સિકા ક્રમાવે છે એના મને અનુ-ભવ છે.

સૂરિ—શાસ્ત્રમાં તો એટલે સુધી કહેવામાં આવ્યું છે કે બે ઘડી જેટલા દિવસ બાકી રહે તે વખતે ઋતુને તથા સંધ્યા-કાળને ઉચિત એવા આહારથી ઘણી ઉત્સુકતા ન રાખતાં પરિ-મિત વાળુ કરી લેવું જોઇએ.

**શિષ્ય** + સૂર્યની વિઘમાનતામાં જ આહાર–પાનથી નિ-વૃત્ત થઈ જવાનું ખાસ કારણ શું હશે ?

સૂરિ—પહેલું તાે એજ કે સૂર્યના કીરણાના સ્પર્શથી

ભાજનના દ્રવ્યા શુદ્ધ રહી શકે છે. કીરણાથી આ જગતમાં એક કુદરતી પ્રકારની વિશુદ્ધિ ફેલાય છે અને એટલા માટે સૂર્યના કીરણામાં સૂર્યસ્તાન કરવાનું પણ કાઇ કાઇ પ્રણાધે છે. સૂર્યના પ્રતાપે સૂર્વ પકારની અશુચિતા શાષાઇ જાય છે. વળી જીવ જંતુઓના ઉપદ્રવ પણ દિવસના ભાગમાં એટલા બધા નથી હાતા કે જેટલા સૂર્યાસ્ત પછી હાય છે, બીજાં એ કે રાત્રીના સમય બની શકે ત્યાં સુધી સંયમ અને ધર્મકાર્યમાં જ વીતાવવા બોઇએ. જો આ સમયે પણ મનુષ્ય પાતાની વાસનાઓ અને પ્રપંચાને ન ત્યજી શકે તો તેને આત્મવિચારણાની બે ઘડી મળવી અશકય થઇ પહે. રાત્રીભાજનના નિષેધ કરવામાં નૈતિક તથા આધ્યાત્મિક ઘણાં કારણા રહેલાં છે, તેના તો તમે જેમ જેમ બારીક વિચાર કરતા જશા તેમ તેમ અધિક સ્પષ્ટતાથી અનુભવ થશે.

શિષ્ય—ધર્મકાર્ય પ્રત્યેક મતુષ્યે કરવું જોઇએ, એટલું જ નહીં પણ જેઓ પાપ પુષ્ય અને ઇશ્વરની બાબતમાં શ્રદ્ધાવાળા છે, તેઓ અનુકૂળ પ્રસંગે ધર્મનું કાર્ય કરવામાં પ્રમાદ કરતા નથી. તા પછી ખાસ અમુક સમયે, દાખલા તરીકે સંધ્યા સમયે જ્ઞાન ધ્યાન કરવાના આજ્ઞા ઉપદેશ શા માટે ?

સૂરિ—આત્મકલ્યાણુ સાધવાની જજ્ઞાસાવાળાં મનુષ્યે માટે કાઇ ખાસ સમયનું બ ધન હાતું નથી. સામાન્ય રીતે જ્યારે વિશ્વમાં અપાર શાંતિ પ્રસરે, સમગ્ર જગત જ્યારે નિવૃત્તિના વિશ્વત્યાપી સુરમાં એકરાગ થઇ જાય ત્યારે જો મનુષ્યાે પણ

પોતાની કામના અને વાસનાઓને ઘડીભર અળગી કરી શાંત ચિત્તે પોતાનાં પાપોનું પ્રાયક્ષિત કરે, આત્મસ્વરૂપનો વિચા-રણા કરવા ચિત્તવૃત્તિને અંતર્મુખ કરે તો તેમાં કુદરત પણ સહાયક થાય એ નિર્વિવાદ છે. એટલાજ માટે સંધ્યા જેવા શાંત અને રમણીય પ્રસંગને ધર્મકાર્ય અર્થે ખાસ પસંદગી આપવામાં આવી છે.

શિષ્ય <u>તા</u> હવે સંધ્યા સમયે ક્યા ક્યા વ્યાપારા ખાસ કરીને વર્જવા તે ડુંકમાં જણાવા.

સૂરિ--શાસ્ત્રાજ્ઞા એવી છે કે જો સંધ્યા સમયે નિદ્રા કરે તો લક્ષ્મીના નાશ થાય, મૈશુન કરે તો દુષ્ટ ગર્ભની ઉત્પત્તિ થાય, ભાષે તો પાઠમાં ખામી રહે અને ભાજન કરે તો રાગ થાય, માટે એટલા વાર્ના સોંજે ન કરવાં.

શિષ્ય—ધર્મકાર્યને માટે સંધ્યાના સમય બહુજ અતુ-કૂળ છે તે હું કબુલ કરૂં છું, પણ આપે શાસ્ત્રાજ્ઞાનું નામ લઇ જે આપત્તિઓ જણાવી તેમાં વિશ્વાસ બેસતા નથી.

સૂરિ—તે ભયા અથવા આપત્તિઓ છેક કાલ્પનિક છે, એમ માની લેવાની ઉતાવળ કરવી એ ઉચિત નથી. આપણે જે પૃથ્વી ઉપર વસીએ છીએ તે પૃથ્વી એક પ્રકારના થહ છે, તેની આસપાસ બીજા થહા પણ નિરંતર ગતિમાન રહ્યા કરે છે, એ તમામ થહાની સારી માઠી અસર આપણા ઉપર એટલે કે પૃથ્વી નિવાસીએ ઉપર થાય એમાં અલ્રદ્ધા લાવવા જેવું શું છે જે જ્યાતિષવિદ્યાના આચાર્યા અળ, બુદ્ધિ, પરિવાર અને સંપત્તિ-

માં ગ્રહાના <u>અસરને</u> પ્રધાનતા આપે છે. આપણામાં સારા મંગળ મુહૂતો જોવરાવવાના જે ચાલ છે, તે પણ આ ગ્રહાને લીધેજ. સ<sup>દ</sup>યા સમયે આ ગ્રહાની અસર આપણી નિદ્રા, મૈશુન, ભાજન અને અભ્યાસાદિ પ્રવૃત્તિઓ ઉપર કેવી રીતે થાય છે તેના વિચાર કરવામાં આવે તા ઉક્ત કથનમાં અશ્રદ્ધા જેવું કંઇ રહે નહીં.

શિષ્ય – સાય કાળના ખરેખરા સમય કરી કહેવાય ?

સૂરિ—અર્ધા સૂર્વ મંડલના અસ્ત થવા પછી આકાશમાં બે ત્રણ નક્ષત્રા જ્યાં સુધી ન દેખાય ત્યાં સુધીજ સાયંકાલના સમય સમજવા; એમ પંડિત પુરૂષા કહે છે.

**શિષ્ય**— હવે આવા .વખતે કેાઇ અતિથિ આવી ચડેતો ?

સૂરિ—આવી વેળાએ જે અતિથિ આવે તે પ્રાય: સ્થાન કે વિશ્વામના જ અભિલાષી હોય, દિનભરના શ્રમથી જે થાકેલા હોય અને રાત્રીના અંધકારમાં આગળ વધુ પ્રયાસ ન કરી શકે તેવા હાય એમ આપણું માની લઇએ. આવા અતિથિને ચાંગ્ય સ્થાન તથા શચ્યા આપી તેના સમાદર કરવા જોઇએ. આકી અતિથિસત્કાર વિષે આપણે એકવાર ચર્ચા થઇ ગઈ છે.

**રાષ્ય**—રાત્રીના સમયે દીપક તથા પ**લ**ંગ વિગેરે કેવાં હોવા જોઈએ તે ડુંકમાં જાણવા ઇચ્છુ છું.

સૂરિ—પલંગ કિંવા ખાટ એવાં હાવા નેઇએ કે જેમાં જુ-માંકડ આદિ જીવા ભરાઇ રહી શકે નહીં, તેમજ તે એટલાં

મલીન પણ ન હોવા જોઇએ કે જેથી જંતુઓની ઉત્પત્તિ થયા જ કરે. શરીરને કષ્ટ ન પહોંચે, અને શાંત રીતે નિદ્રા આવી જાય એવી ખાટ પસંદ કરવા યોગ્ય છે. હવે દીપકના સંબંધમાં જણાવવાનું કે સંધ્યાના સમયે જે મંગળકારી દીપ પ્રકટાવવામાં આવે તે દેદિપ્યમાન, સારી જ્યોતિવાળા, શબ્દરહિત, મનોહર અને ચળકતા સુર્વણ સરખા પ્રભામંડળ યુક્ત હોવા જોઇએ.

શિષ્ય—આપે દીપકના જે લક્ષણા કહ્યાં તેથી વિરુદ્ધ પ્રકાર જોવામાં આવે તા ?

સૂરિ—એટલે કે જો તાલુખા મૂકતો, નાના આકારના, ડાખી બાજુએ ભમરી ખાતા, થાડા પ્રકાશ આપનારા, પવન અને પતંગીયાના ત્રાસ નહીં હોવા છતાં પણ બૂઝી જતો અને તડતડ શખ્દ કરતા હાય; તા તે અનિષ્ટના સૂચક ગણાય છે.

શિષ્ય⊸િનિદ્રાને৷ સમય સમિપ આવતાં શું શું કરવું જોઇએ ?

સૂરિ—મુખમાંથી તાંછુલ, કપાળ ઉપરથી તિલક, કંઠ-માંથી માળા અને શય્યા થકી સ્ત્રી એટલા વાનાં ફર કરવાં.

**(શબ્ય**—એમ ન થાય તાે તેથી કેવા પ્રકારની હાનિ સંભવે?

સૂરિ—નિદ્રા સમયે જો મુખમાં તાંબુલ હાય તાે તે ખુદ્ધિના નાશ કરે છે, કપાળે તિલક હાય તાે તે આયુષ્યને હરણ કરે છે, કુલની માળા હાય તાે તેથી સર્પ આવવાના સંભવ રહે છે અને સ્ત્રીઓ પાસે હાય તાે તેથી બળની હાનિ ધાય છે.

<mark>રાષ્ય—આ</mark>પે કહ્યા તે ભયો **ખુ**દ્ધિગમ્ય થઇ શકે તેવા છે. સૂરિ—એમાં એક વાત ખાસ કરીને તમારા જેવા ગૃહ-સ્થાએ ધ્યાનમાં રાખવી જોઇએ. જાૂના કથાના શ્રંથા અને ઉપદેશામાં પૃથ્ય શય્યાના સિદ્ધાંત જોવામાં આવે છે, આજ-કાલ એ સિદ્ધાંતનું યથાર્થ પ્રતિપાલન થતું જોવામાં આવતું નથી એ ખરેખર શાચનીય છે.

શિષ્ય—પૃથ્ય શય્યાના વિસ્તૃત ભાવાર્થ સમજવાની જજ્ઞાસા રાખું છું.

સ્તૃરિ — પૃથ્ય શય્યા એટલે ભિન્ન ભિન્ન કૃશય્યા અને તે શય્યા, પતિ – પત્નીની જ હાય એ સ્પર્ક છે. સ્વામી અને સ્ત્રીની શય્યા એક ન હાવી જોઇએ. કારણ કે એમ ન કરવાથી અળ અને ખુદ્ધિના નાશ થાય છે એમ આગળ કહેવાઇ ગયું છે.

શિષ્ય—પૂર્વ કાળમાં એવી પૃથ્ય શબ્યા હ<mark>તી એન</mark>ો કંઇ પુરાવા ?

સૃશ્—િમહુ દૂર ન જતાં આપણે શ્રી મહાવીરપ્ર-બ્રુનું ચરિત્ર જે વર્ષમાં એક વાર અવશ્યમેવ સાંભળીએ છીએ, તે ચરિત્રના પ્રસંગાનું મનન કરવાથી તમે જે પુરાવા માગા છા તે મળી શકશે. ભગવાન જ્યારે ગર્ભમાં આવે છે ત્યારે ત્રિશલા માતા અનુક્રમે ચાદ સ્વપ્ત નીહાળે છે. સ્વપ્ત જોયા પછી નિદ્રામાંથી ઉઠી તેઓ સિદ્ધાર્થરાજા પાસે જાય છે. હવે જો પૃથ્ય શચ્યા ન હાય અને સ્વામી—સ્ત્રી એક જ શચ્યામાં નિદ્રા લેતા હાય તો પાસે જવાની અને સ્વપ્ત સંખંધી વૃતાંત કહેવાની વાત ચરિત્રમાં ન આવે એ ખુલ્લું જ છે. સ્ત્રી અને

#### વિવેક ાવલાસ.

પુરૂષની એક શય્યાના રીવાજ ધર્મ કે સંસારદ્રષ્ટિએ પણ હાનિકારક છે.

શિ<mark>ષ્ય—સંસાર દષ્ટિએ શી હાનિ! તે ન સમજાયું.</mark>

સૂરિ—મનુષ્યાના સંસાર એ પશુઓના સંસાર નથી. પશુઓમાં લગ્ન જેવા પવિત્ર સંબંધ નથી હાતા. સંસારના યથાયાગ્ય નિર્વાહને અર્થે લગ્નની વ્યવસ્થા આપણા પ્રાત:સ્મર- હીય પૂર્વ જેએ કરી છે. લગ્ન એ વસ્તુત: પ્રદ્દાચર્યના એક પ્રકાર છે—દેશવિરતિ પ્રદ્દાચર્ય પાળવા માટે લગ્ન આવશ્યક છે. હવે જો લગ્ન, કે જે ખરૂં જોતાં મનુષ્યાની પાશવવૃત્તિ ઉપર અંકુશ મુકનારૂં એક સાધન છે, તેના જો દુર્પયાગ થાય અને લગ્નને નામે અત્યાચાર સેવવામાં આવે તો તે લગ્ન નહીં પણ ચાક્કસ પ્રકારના વ્યભિચાર જ છે એમ કહી શકાય.

**શિષ્ય—પૃથ**ગ્ શય્યાથી મનાવૃત્તિ સંયમિત રહે, તે સ્વીકાર્યા વિના ચાલે તેમ નથી. તેસિવાય બીજો કંઇ લાભ

ખરા ?

સૃરિ-⊢પૃથગ્ શધ્યાથી ઘરના ન્હાનાં–મ્હોટાં બાળકા અને યુવાના ઉપર એક પ્રકારની નૈતિક છાપ પડે છે અને તેમનું ચારિત્ર ઉજુવળ બને છે. એ લાભ કંઇ જેવા તેવા નથી

શિષ્ય—લગ્નના હેતુ અને પવિત્રતા સંબંધે સંક્ષિપ્તમાં આપે જે કહ્યું તે હું ૃખરાબર લક્ષમાં રાખીશ. લગ્ન સમયે વર-વધ્ના લક્ષણ એાળખવાની શાસ્ત્રીય પદ્ધતિ હજી મારે આપની પાસે જાણવાની બાકી છે. પરંતુ વિષયાંતર શઇ જાય એવા ભ-યથી એ ચર્ચા જતી કર્; છું. સુરિ—રાત્રી અથવા સંધ્યા સમયના કાર્ય-કલાપ સંબંધે વિશેષ કંઇ પૂછવું હોય તો પૂછી શકાે છેા.

શિષ્ય √રાત્રિએ કઇ કઇ પ્રવૃત્તિએ। વર્જવી જોઇએ ?

સ્તૃરિ સિજાણ મનુષ્યા રાત્રિએ દેવપૂજા, સ્નાન, દાન, ભ્રાજન, તાંયુલ, વિહાર, તથા ગ્રમમંત્રણ એટલા વાના કરતા નથી

**રાિંગ્ય**—સ્નાન, ભાેજન અને તાંબુલના નિષેધ તાે ખરા-ખર બુદ્ધિગમ્ય થઇ શકે તેમ છે. પરંતુ દેવપૂજા અને દાન જેવી પવિત્ર ક્રિયાના નિષેધ શામાટે થયાે તે સમજાતું નથી.

સૃરિ—ભાવપૂજાના અને અનુક પાદાનના પણ એમાં નિષેધ થઇ જાય છે એમ માનવાનું નથી. દ્રત્યપૂજા હંમેશાં વિધિપુર:સરજ થવી જોઇએ. રાત્રી—સમયે એવી પૂજાના વિધિ જોવામાં આવતા નથી. અલખત, સ્તવન અને સ્તુતિ જેવી ભાવમય દેવપૂજા થઈ શકે છે. દાન એ એક પ્રકારની પ્રવૃત્તિ વિશેષ છે અને રાત્રીના સમય તા ખની શકે ત્યાં સુધી આત્મધ્યાન અને તપ—અધ્યયનમાં જ વીતાવવા જોઇએ, એવા નિર્દેશ અગાઉ થઇ વૃક્યો છે. ખાકી કોઇને રીખાતા અથવા પીડા પામતા દેખી વસ્તદાન કે અભયદાન આપવું એમાં રાત્રી–દિવસ કે ગ્રહ્મ-નક્ષત્રના ખાધ નડતા નથી

શિષ્ય—ગુપ્તમંત્રણાના નિષેધ શા માટે ?

સૃરિ—રાત્રીમાં ગુપ્તચરા અને નિશાચરા આપણી ગુપ્તમંત્રણાના ખાટા લાભ ન લઇ જાય એટલા માટે જ આવી હર

સાવચેતી રાખવાનું સ્ચવવામાં આવ્યું હશે. રાત્રીના વખતે થયેલી મંત્રણા ગ્રુપ્ત રહી શકતી નથી. કારણકે મંત્રણા ચલાવનારાઓ જ્યારે તલ્લીનપણે ઝગમગતા પ્રકાશની મધ્યમાં ખેઠા હોય છે ત્યારે ગ્રુપ્તચરા આડા—અવળા સંતાઈ નિ:સંકાચપણે મંત્રણાના ભેદ કળી જાય છે. પ્રકાશમાં ખેઠેલા મંત્રણા ચલાવનારાઓને વ્હારના ગ્રુપ્તચરા ખરાબર જેઈ તથા સાંભળી શકે છે, જ્યારે વ્હાર અધકારમાં દૂપાયેલા છલ્લવેશીઓને ઓળખી કહાડવાનું લગભગ અશકય થઈ જાય છે.

શિષ્ય—હવે શયનવિધિ સંખંધે બે બાલ કહાે તાે આજની ચર્ચા આટલેથીજ બંધ કરીએ.

મૂરિ—પાતાના પૂજ્ય પુરૂષા કરતાં ઉચે સ્થાને વિનિત મનુષ્યા સુવાનું પસંદ કરતાં નથી. વળી સૂતી વખતે પગ ભીના ન હોવા જોઇએ. ઉત્તર તથા પશ્ચિમ દિશા તરફ માથું રાખવું એ પણ અયોગ્ય ગણાય છે.

શિષ્ય—બાકી સ્વ<sup>ા</sup>ન અને પ્રાત:કૃત્ય વિષે આપે અ-ત્યાર આગમચ જે શિક્ષણ આપ્યું છે તે હજી મ્હારા સ્મરણ-માંજ છે, એટલે તે વિષે હું આપને શ્રમ આપવા માગતા નથી.

શિષ્ય — આર્ય શાસ્ત્રમાં લગ્ન તે એક પવિત્ર સંસ્કારનું નામ આપવામાં આવ્યું છે, તે સંસ્કાર શામાટે પવિત્ર ગણાય છે અને ગણાવા જોઇએ તે આપે ગઇ કાલે અસરકારક રીતે સ્વચવ્યું છે, છતાં તે સંબંધી વિશેષ કંઇક જણાવા તા મહાન ઉપકાર થાય.

સૂરિ—લગ્ન એ સંસારનું કેન્દ્રસ્થાન છે, એ કેન્દ્રસ્થાન

જેટલું પવિત્ર હાેય તેટલે અંશે તે કેંદ્રસ્થાનમાંથી ઉદ્દલવતી ગતિ પણ પવિત્ર હાેય છે, એ વાત સમજવી મુશકેલ નથી. આજકાલ લગ્ન સંસ્કાર જેટલાે છિન્નભિન્ન અને અસ્ત–વ્યસ્ત થઇ ગયેલાે છે તેટલાે ભાગ્યેજ અન્ય કાેઇ વિધિ દુઈશાશ્રસ્ત થયાે હશે.

શિષ્ય---સ્ત્રી-પુરૂષનું સંમિલન એ કુદરતી વ્યાપાર છે, તેમાં વળી વિધિ-નિષેધ અને નીતિ-નીયમા શા માટે ?

સૂરિ—એ કુદરતી વ્યાપારનેજ સ્વાર્થી જાને કામી પુરૂષોએ અકુદરતી બનાવી નાંખ્યા છે. જે લગ્નગ્રંથી દ્વારા છે આત્માંઓ પવિત્ર પ્રેમમાં તલ્લીન થઇ જવા જોઇએ, જે પ્રેમલગ્નના શીતળ છત્ર નીચે ઉભય આત્માંઓની સંસારયાત્રા ત્રિવિધ તાપ રહિત સમાપ્ત થવી જોઇએ, તેજ લગ્નવિધિને અત્યારના જમાનાએ પ્રાય: એક વેપાર અથવા ક્રય-વિક્રયની વસ્તુ બનાવી દીધી છે.

શિષ્ય-તે કેવી રીતે ?

સૃરિ—આજે લગ્નના નામે કન્યાવિક્રય, વૃદ્ધલગ્ન તથા આળલગ્નના જે સર્વનાશી કુરિવાએ પ્રવર્તિ રહ્યા છે તેના જરા શાંત ચિત્તે વિચાર કરશાે તાે મારાે કથિતાશય અનાયાસે સમજી શકશાે.

શિષ્ય—કન્યાવિક્રયને આપ શા માટે વખાેડી કાઢા છા ? તે,મારે સમજવું જોઇએ. સ્ત્રી–પુરૂષનું લગ્ન એ તા કુદરતી વ્યાપાર છે અને એ વ્યાપાર સહિસલામતી પૂર્વક પ્રવર્તતો હોય તા પછી

એક કન્યાના અદલામાં કાંઇક ધન કે દોલત લેવામાં આવે એથી લગ્નસંસ્કાર કેવી રીતે કલંકિત થાય ?

સૂરિ—તમારા પ્રશ્ન ઉપર ઉપરથી જોતાં મહત્વના લાગે છે પણ ઉંડા ઉતરીને તપાસતાં જણાશે કે તમારા પ્રશ્ન અલ્પજ્ઞતામાંથી જ ઉદ્દભવ્યા છે. પહેલી વાત તો એ છે કે લગ્નની સાથે જયારે દ્રવ્યલાન અથવા કામવાસના જોડાય ત્યારે એ પવિત્ર સંસ્કાર પણ <u>રાક્ષત્રી સ્વરૂપ</u> ધારણ કરે છે. ધન લેવા છતાં સ્ત્રી—પુરૂષ લગ્નની શ્રંથી વડે જોડાય છે એ તો પ્રગટ જ છે, પરંતુ કામ—લાલની વાસનાએ એવી દુષ્ટ હાય છે કે તેના સ્પર્શ માત્રથી અમૃત પણ વિષરૂપ બની જાય છે.

શિષ્ય —લગ્નની પાછળ કેટલીકવાર માત પિતાઓનો ધનલાભ રહેલા હાય છે તેમજ વૃદ્ધ પુરૂષની કામવાસના પણ રહેલી હાય છે; પરંતુ એથી લગ્નસંસ્કાર રાક્ષસી સ્વરૂપ કેમ લે છે તે વાત તા રહીજ જાય છે.

સૂરિ—શાસ્ત્રમાં તૂરી ભેરીના નાદ સાથે એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે "જેનું શરીર, શીળ, કુળ, ધન, વય અને વિદ્યા એ છ વાના સારાં હાય, તથા જેને માથે વડીલ; માણુસા હાય તેને પાનતાની કન્યા આપવી. હવે જો કન્યાના માત-પિતા ધનલાભમાં આંધળા બની જાય તેમજ જો સામા પશ્ચવાળા રૂપ કે કામમોહમાં અ'ધ બની જાય તો પછી કુળ, શીલ, વય વિગેરે કાેણું અને કેવી રીતે તપાસી શકે ? લગ્નના આવા પ્રાથમિક નિયમનું ઉદલંઘન થાય તેને કાેઇ પણ બુદ્ધિમાન મનુષ્ય લગ્ન કહી શકે નહી.

શિષ્ય — ધનના લાભ જયાં ઉત્ર સ્વરૂપ લે ત્યાં પછી કુળ શિળ વિદ્યા અને છુદ્ધિના વિચાર પાતાળે પહેાંચે એ હું સમજી શકું છું અને કન્યાવિક્રય તથા વૃદ્ધ લગ્ન કરનારા પદ્મામાં એવી વસ્તુસ્થિતિ પ્રત્યક્ષ જોવામાં પણ આવે છે, પરન્તુ મારા ધારવા પ્રમાણે એથી માત્ર બે પક્ષનેજ સહન કરવું પડે છે.

સૂરિ—નહીં એની માઠી અસર સમગ્ર સમાજ ઉપશ્ થાય છે. કન્યાને એક વિક્રયની અર્થાત્ વેચાણની વસ્તુ માની લેવામાં આવે છે અને તદર્થ વપરાતું ધન, નિર્દોષ બાળાઓનું શીલ હરણ કરનાર ભયંકર માનવ શત્રુની ગરજ સારે છે; આથી સમાજને કિવા સંસારને એાછી હાનિ થાય છે એમ શું તમે ધારા છે! ?

શિષ્ય—કન્યાવિક્રય એક દુષ્ટ રીવાજ છે. કારણકે તેથી વર–વધૂ પક્ષના ગુણ દોષ જાણવાના અવકાશ રહેતા નથી, પરંતુ સંસારના સુવ્યવસ્થિત ખંધારણને આઘાત પહેાંચે છે એ તા આજેજ આપની પાસેથી જાણ્યું.

સૂરિ—મેં પ્રારંભમાં જ કહ્યું છે કે લાભ અને કામ એવી વાસનાઓ છે કે દ્રષ્ટિવિષ સર્પની જેમ તે વાસનાઓની દ્રષ્ટિ પડતાં જ અમૃત હાય તે હળાહળ થઇ જાય છે. માત્ર એકજ ઉદાહરણ આપું. વસ્તુત: સંગીત વસ્તુ ખહુ સુંદર અને આત્મ- વૃત્તિને પ્રસાદ અર્પનારી છે, પરંતુ તે સંગીત કુલડા વેશ્યાના હાથમાં જવાથી તેના સ્પર્શ માત્રથી અપવિત્ર અને ત્યાજય અની ગયું છે, વ્યાપાર વસ્તુ એવી છે કે જેથી દેશ—પરદેશને અ-પાર લાભ થાય. પરંતુ ગમે તે રીતે દ્રવ્ય જ કમાવું—પઇસાદાર

થવું એ વાસના પચંડ બનવાથી વ્યાપાર પણ મનુષ્યાની અધા-ગતી કરાવનારા થઇ પડયા, તેવીજ રીતે લગ્નની પાછળ જે માતા પિતાના દ્રવ્ય–લાભ અને વૃદ્ધ કે અશક્ત પુરૂષના કામ–માહ રહે તા તે પણ અધાગતિએ લઇ જાય એમાં શક નથી.

શિષ્ય—વિધવાઓની વધતી જતી સંખ્યા, વ્યભિચાર અને કુરાચારના પ્રભળ બનતા જતા દાવાનળ અને ગર્ભહત્યા જેવા નારકીય દશ્યાની ભયંકરતા એ સર્વ લગ્નસંસ્કારની ભ્રષ્ટતાનું જ પરિણામ હશે?

સૂરિ—મેં જે એમ કહ્યું હતું કે લગ્નના બ્રપ્ટાચારથી સંસારનું બંધારણ કલંકિત થાય.છે એનો પણ એજ હેતુ હતો.

**શિષ્ય**—કન્યા કોને ન આપવી એ સંબંધી સ્પષ્ટિકર**ણ** પણ શાસ્ત્રમાં તો હશે જ ?

સૂરિ—જોકે તે સંબંધી વીસ્તાર કે જે શાસ્ત્રમાં જેવામાં આવે છે તે સર્વ આજ કહી શકાય તેમ નથી તથાપિ ટુંકમાં એટલું કહી શકાય કે ડાહ્યા માણસાએ મૂર્ખ, નીર્ધન, દૂર રહેનાર, શૂર, મુમુક્ષુ—માક્ષની ઇચ્છાવાળા અને પુત્રીથી ત્રણ ગણી અધિક ઉમરનાને કન્યા આપવી નહીં.

શિષ્ય –એ સર્વ નિષેધાનું કારણ પણ કંઇક હાવું જોઇએ. સૂરિ–પ્રથમ નિષેધ મૂર્ખ માણુસ વિષેના છે. મૂર્ખતા કિંવા અજ્ઞાનતા સાથે બીજા અનેક દુર્ગુણા સ્વાભાવિક રીતેજ હાય છે.

**શિષ્ય**—મૂર્ખની સાથે સદાચારપરાયણતા હાય તાે ?

સ્િ-સત્શીલ, સારા સ્વભાવ, નૈતિક વર્તાન એ સર્વ પરમ ખુદ્ધિમત્તા અને જ્ઞાન–પરિપાકનાજ લક્ષણા છે, એ કદાચ તમે નહીં જાણતા હાે. માત્ર અક્ષરા વાંચતા–લખતાં આવડે એટલેજ માણુસ ડાહ્યો ગણાય એ સિદ્ધાંત ભૂલભર્યી છે. અમુક માણસ કેટલાે જ્ઞાનવાન અને વિદ્યાવાન છે તેની કસાેટી હંમેશાં તેના સદાચાર અને સદ્વર્ત્તન ઉપરથી જ થઇ શકે છે√એક મનુષ્ય સંસારમાં પરમ વિદ્વાન મનાતાે હાેય અને એટલું છતાં તેનામાં જે નીતિપરાયણતા અથવા સદાચાર જોવામાં ન આવે તા તેને અક્ષર-જ્ઞાની કહી શકાય, પરંતુ જ્ઞાની અથવા વિદ્વાનતા ન જ કહી શકાય. સદાચાર એ જ્ઞાનના પરિપાક છે. અહીંઆ જે મૂખ શબ્દ વાપરવામાં આવ્યા છે, તે વસ્તુત: સભ્યાસભ્યતા<mark>થી અજ્ઞાન, ધર્માધર્મથી</mark> અણુવાકેક તથા સ્વચ્છ દી મનુષ્યા માટેજ છે. એવા મૂર્ખ જામાતાને કન્યા આપવાથી નથી થતું કન્યાનું કલ્યાણુ કે નથી થતું તેનુ પાતાનું કલ્યાણ.

શિષ્ય—અમુક પાત્ર મૂર્ખ છે કે સુજ્ઞ તેનું માપ કેવી રીતે કાઢી શકાય ?

સૂરિ—એ વાત ખરી છે કે તેના નિર્ણય સૌ સૌ પાતાની ઇચ્છા અને રૂચી અનુસાર કરે છે, પરંતુ કન્યાના હિતૈષીઓએ આવા પ્રસંગે જે જોવાનું છે તે માત્ર એટલુંજ કે જે પાત્રના હસ્તમાં કન્યાનું સંપ્રદાન કરવામાં આવે છે તેના વિદ્યા–ખુદ્ધિ

અને આચાર-વિ<u>ચાર ક</u>ન્યાના વિદ્યા-છુદ્ધિ સાથે સરખાપણું ધરાવે છે કે નહીં કે જો રવભાવ અને છુદ્ધિ વિગેરેમાં સમાનતા જોવામાં આવે તો વર–કન્યાના સંસાર ભલે સર્વોત્તમ કાેટીના કદાચ ન નીવ<u>કે તાે</u> પણ સુખમય તાે નીવકેજ એમ વિચાર કરતાં જણાય છે.

શિષ્ય—લાકહે માકહું વળગાડી દેવાની પ્રચલિત પદ્ધત્તિ કરતાં આ કસાેટી હજાર દરજ્જે ઉત્તમ છે; એટલું કણુલ કર્યા વિના ચાલતું નથી. હવે બીજા નિષેધનું રહસ્ય સમજાવાે.

સૃરિ—પાત્ર છેક નિર્ધન પણ ન હેાવું જોઇએ. એમ કહેવામાં આવ્યું છે.

શિષ્ય—ધન અને વિદ્યા ઉભય વસ્તુઓ એકજ સ્થાનમાં હાય એ પ્રાય: અસંભવિત છે. જો ધનવાન વર જોવા જઇએ તો વિદ્યા ન મળે અને વિદ્યા જોવા જઇએ તો ધન ન મળે આવી સ્થિતિમાં કન્યા કોને આપવી એ પ્રશ્ન તો ઉભાજ રહે છે.

સૂરિ—ધિનશાળી માત—પિતાના પુત્રા અતિશય સુખ—સ્વ²ઇ દતાને લીધે કે નિરંકુશતાને લીધે મૂર્ખ રહી જાય છે એ કેટલીક વાર પ્રત્યક્ષ જેવામાં આવે છે. તેની સાથે કેટલાક વિદ્યાવંતાને પણ પરિમિત સાધનાની અંદર સરળતાથી જીવન ગુજારતાં અને પાતાની ખુવારીમાં લગભગ નિર્ધાનાવ-સ્થામાં દીવસા પસાર કરતાં પણ જોઇએ. પરંતુ એટલા ઉપરથી ધનવાન હાય તે મૂર્ખજ હાય અને વિદ્યાવાન હાય તે નિર્ધનજ હાય એવા નિર્ણય કરી લેવા એ સાહસિકતા છે.

શિષ્ય—હું પણ એવા નિર્ણયથી વિરુદ્ધ છું. કારણકે ધનશાળી પિતાના ગર્ભશ્રીમંત પુત્રા પણ કેટલીકવાર બહુ બુદ્ધિમાન અને સુજ્ઞ જેવામાં આવે છે, તેમજ વિદ્વાન મનુ-પ્યા પણ પૈસે–ટકે સુખી હાય એવા પ્રસંગા પ્રત્યક્ષ થાય છે.

સૂરિ—પરંતુ હું તમને એથીએ આગળ વધીને પૂછું છું કે શું વિદ્યા એજ એક પ્રકારનું ધન નથી ? રાજા તો માત્ર પોતાના દેશમાંજ પૂજાય છે પરંતુ વિદ્વાન માણસ દુનીયાભરમાં સત્કાર પામે છે એમ જે કહેવામાં આવ્યું છે તે શું કેવળ મૂર્ખ માણસોનો પ્રલાપજ છે ? વિદ્વાનોને નિર્ધનાવસ્થામાંથી ઉંચે ચડતા શું તમે નથી જોયા કે નથી સાંભળ્યા ? તમે જે ધનવાનોને છેક અત્તાન અદ્દરદર્શી માની લા છા તે ધનવાના જે હજારા અને લાખાના સાહસો ખેડે છે તે શું કેવળ ખુદ્ધિ કે વિદ્યા વિના ? જયાં જયાં ધન, માન, યશ અને વિજય જોવામાં આવે ત્યાં ત્યાં ખુદ્ધિમત્તા કે વિદ્વત્તા પણ પાછળ છુપાયેલી જ હાય છે એમ ચાક્કસ સમજવું.

શિષ્ય–નિર્ધન માણુસને કન્યા ન આપવી એ આપણા વિષય હતા.

સૂરિ—સંઝુંદ. ૧ સુખે સમાધીએ ચલાવી શકાય એ માટે ધન અત્યંત આવ્યક છે. ધનને સાંસારિક આપ–લેમાં મુખ્ય સહાયક શકિતનું ઉપમાન આપવામાં આવ્યું છે. એટલા માટે ક-ન્યાના પાત્રની પસંદગી કરતી વેળા કુવસ્તુતે: ધનવાન છે કે નહીં? ધન કમાઇ શકે અને પાતાના પરિવારનું પાર્લન—પાષણ કરી શકે તેમ છે કે નહી, ઇત્યાદિ બાબતાના પણ વિચાર કરી લેવા એ-

## વિવેક વિલાસ.

ઇએ. માત્ર બ્યાકરણુ ન્યાય કે નાટ્યાદિના જ્ઞાનથી માણુસનુ ખા**લી** પેટ ભરાતું નથી. ખીજું વિદ્યાઓની સાથે અર્થ ઉપજાવી

શકે એવી ખુદ્ધિશકિત પણ પાત્રમાં હાવી જોઇએ. શિષ્ય - ફિર રહેનાર પાત્રના નિષેધ શા માટે કરવામાં આવ્યા હશે ક

સૂરિ—બહુ દૂર રહેનાર વર પક્ષના યથાર્થ ગુણ—દાષ ઘણું કરીને કન્યાના સગા સખંધીઓના કળવામાં આવતા નથી એટલે માત્ર સાંભળેલી વાતા અથવા ડું ક પરિચય ઉપરજ તેમની યાગ્યા-યાગ્યતાના આધાર રાખવા પડે છે. વળી બહુ દૂર પડી જવાથી વર—કન્યાના સગા—સંખંધીઓ એક બીજાને બહુ ઉપયાગી થઇ ન શકે એ પણુ એક કારણુ હોવું જોઇએ.

શિષ્ય--શૂરવીર નરનાે નિષેધ શા માટે ?

સૃશ્િનો કે શૂરવીરતાના સદ્ગુણ પરમ આદરણીય અને ઉપાદેય છે. શૂરતા વિનાના માણુસ ખરૂં જેતાં માણુસના નામને પણુ યાંગ્ય નથી, પરંતુ કેટલેક પ્રસંગે શૂરવીરતાની સાથે અલ્પદર્શીતા અને આવેશમયતા જોવામાં આવે છે એ ઇચ્છવા યાંગ્ય નથી. લડાયક માણુસા સહેજ ક્રોધ કે અશાંતિનું જિમત્ત મળતા પરમ વૈરીની માફક આચરણુ કરે છે. એર્પધના તર્ક પ્રસંગામાં પણુ કેટલીક વાર શૂરવીરાએ કિચિન્માત્ર લહેમ કે આશાંકાને વશવિલ ખની પાતાની પરમુક્ત જિલ્લાધી સ્ત્રીના પરિત્યાંગ કર્યાના દાખલાઓ મળી આવે છે આજ કારણસર શૂર પાત્રના નિષેધ કરવામાં આવ્યા હાય એમ લાગે છે, આકી ધીર, ગંભીર અને શાંત એવા શર પાત્રને માટે એવા પ્રતિખંધ હાઇ ન શકે.

શિષ્ય—મેહની ઇચ્છા એ શું વસ્તુત: ખુરી ઇચ્છા છે? સ્ રિ—બીલકુલ નહી, પરંતુ આપણે અહીં જે વિચાર કરવાનો છે તે કન્યાના ભવિષ્ય વિષેનો છે એ વાત ભૂલી જવાની નથી. એક વૈરાગી અથવા ઉદાસીન પુરૂષની સાથે લગ્ન અંથી વહે જોડાયેલ કન્યા સંસારસુખના લ્હાવા કયાંસુધી લઇ શકે એ વિચારને માત—પિતાઓ કેવી રીતે અળગા કરી શકે? આવા નિષેધાનું રહસ્ય માત—પિતાની દ્રષ્ટિએ જેવાથી જ આપણે મેળવી શકીએ. બાકી માલની ઇચ્છા જેવી પવિત્ર, મહાન અને દૈવી ઇચ્છા સંભવતી જ નથી. કન્યા અને તેના સંતાના સંસાર-સાગરની મધ્યમાં નીરાધાર અને નીરવલંબ ન થઇ પહે એટલા માટે જ આ સાવચેતી આપવામાં આવી હશે.

શિષ્ય—પુત્રીથી ત્રણ ગણા વર્ષ કરતાં અધિક ઉમરના પાત્રને કન્યા ન આપવી એ વિધિ–નિષેધ તો છેક ભૂલાઇ જ ગયા છે.

સ્તૃરિ— દ્રવ્યની બહુલતા સાથે જયાં વૃદ્ધ પુરૂષોની કામ-વાસના પ્રભળતા ભાગવતી હાય ત્યાં આ નિષેધ સચવાતા નથી. મડાને મીંઢળ બાંધવાની ઘટનાઓ વર્ત માન કાળે અનેક સ્થળે દષ્ટિગાચર થઇ શકે છે. સમાજનું આ એક મ્હાટામાં મ્હાદું કમનગીબ છે. જો કે ત્રણ ગણા વર્ષવાળા પાત્રની છૂટ એ પણ અત્યારના વિલાગી—વૈભવી જમાનામાં ઘણી વધારે જણાય છે, તથાપિ જયાં બાર વર્ષની બાલિકા સાથે સાઠ વર્ષની વયના વૃદ્ધ સાથે લગ્ન નિ:સંકાચપણે થતાં હોય ત્યાં આ નિષેધ પણ આવશ્યક છે. . **₹** 

## વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય-પુરૂષ-પાત્રના લક્ષણા આપે જેવી રીતે વર્ણવ્યા તેવી રીતે કન્યા-પાત્રના ગુણ-દોષા તથા પરીક્ષાએા પણ શાસ્ત્ર-ના પ્રાચીન ચંથામાં હોવી જોઇએ.

સૂરિ—તે સખંધી પણ પુષ્કળ પરીક્ષાએ અને બાહ્ય લક્ષણા જાણવા યાગ્ય છે અને તે બધા ગ્રંથાધારે કહી શકાય તેમ છે.

શિષ્ય—પરંતુ આજે તે વાર્તાલાપમાં નહીં પડતાં પુરૂષ લક્ષણા વિષેજ વિસ્તૃત વિવેચન થાય એ વધારે સગવડકારક થઇ પડશે. મારા ધારવા પ્રમાણે પુરૂષની બાહ્ય આકૃતી ઉપરથી તેની ઉન્નતી તથા અવનતીનું માપ નીકળી શકે છે.

સૃરિ—અમુક માણુસ ભવિષ્યમાં પૂજનીય, સુખી કે કીર્તિશાળી થશે કે નહીં વિગેરે ગુપ્ત બાબતા પણ પુરૂષના બાહ્ય લક્ષણા ઉપરથી નક્કી થઇ શકે છે. તમારી ઇચ્છા હાય તે: આપણુ આજે તેજ વિષય ચર્ચીએ.

શિષ્ય— ભલે, ભવ્યાકૃતી પુરૂષનાં લક્ષણા કેવાં હાય ? સૃરિ—જે પુરૂષની છાતી–વક્ષ:સ્થળ, મુખાકૃતી તથા કપાળ એ ત્રણ વિસ્તૃત એટલે પહેાળા અને નાભી, સ્વભાવતથા સ્વર એ ત્રણ ગંભીર હેાય તે પુરૂષ પ્રશંસાને પાત્ર અને છે.

**શિષ્ય-પૂજા**પાત્રનાં લક્ષણે, કેવાં હાય ?

સૂરિ—જે પુરૂષનાં કંઠ, પીઠ, લીંગ અને જંઘાએા એટલા અવયવા હ્રસ્વ એટલે ટુંકા હાય તે હંમેશા પૂજાપાત્ર અને. શિષ્ય—સુખશીલ મનુષ્યના લક્ષણા કેવાં હાય? સૂરિ જેમની આંગળીઓના પર્વ, કેશ, નખ, દાંત અને ચામડી એ પાંચવાનાં સૂક્ષ્મ હાય તે માણસ પાતાનું જીવન સુખશીલતા પૂર્વક વિતાવી શકે છે.

**શિષ્ય**–ધન્યવાદને યેાગ્ય થઇ પડે એવા પુરૂષના લક્ષણે**ા** કેવાં હોય ?

સૂરિ—જે પુરૂષની છાતી વિસ્તીર્ણ હાય, બે નેત્રાની વચ્ચેના ભાગ, બે બાહુ, નાસિકા અને હડપચી એટલા અવયવા દીર્લ હાય તે પુરૂષ ધન્યવાદને યાગ્ય થાય.

રિાબ્ય-ઉન્નતીશીલ પુરૂષનાં લક્ષણા ?

સૂરિ–નાસિકા, ગ્રીવા (ડાેક) નખ, કાખ, છાતી, અને મુખ એ છ અવયવા જેના ઉંચા હાેય તે પુરૂષ હમેશાં ઉન્નતી પામે છે.

**શિષ્ય**–કાર્યસિદ્ધિ કરી શકે એવા પુરૂષ શી રીતે એાળખાય?

સૂરિ—જેમના આંખના ખૂણા, જીભ, તાળવું, નખ, હાેઠ તથા હાથ–પગનાં તળીયાં એ સાત અવયવ રાતાં હાેય તેઓ મ્હોટે ભાગે ધાર્યું કાર્ય સિદ્ધ કરી શકે.

શિષ્ય—મનુષ્ય-પરીક્ષામાં ગતિ, વર્ણુ, સ્નેહુ, સ્વર, તેજ અને સત્વ એ સર્વ વસ્તુઓની કસોડી કરવી પડે છે, તેમાં પ્રધાનતા કઈ વસ્તુને આપવી તે કેટલીકવાર મુશ્કેલ થઇ પડે છે એવા ગુંચવાડા ઉભા થાય તા શું કરવું?

સૂરિ—આટલી વાત ધ્યાનમાં રાખવી કે ગતિ કરતાં વર્ષ્યુ, વર્ષ્યુ કરતાં સ્નેહ, સ્નેહ કરતાં સ્વર, સ્વર કરતાં તેજ અને

## વિવેક વિલાસ.

તેજ–તેમજ બીજાં અત્રીશ લક્ષણા કરતાં શુદ્ધ સત્વ ઉપર મનુષ્ય–પરીક્ષાના મ્હોટા આધાર રહેલા છે.

શિષ્ય—ગતિ અને સ્વર વિગેરે ઉપરથી મનુષ્ય પરીક્ષા કેવી રીતે થઇ શકે ?

સ્યૂરિ—મનુષ્યની ચાંક્કસ પ્રકારની ગતિ ઉપરથી તેના ન-સીબમાં વાહન-સુખ છે કે નહીં તેનું અનુમાન કાઢી શકાય છે. સ્વર ઉપરથી તે આજ્ઞાકારી થશે કે આજ્ઞાંકિત થશે તેના નિર્ણય કરી શકાય છે. હાડની રચના ઉપરથી તેના ભાગ્યમાં ધન–વૈભવનું સુખ છે કે નહીં તે કલ્પી શકાય છે, ચામડી ઉપ-રથી તેના ભાગેપભાગાના નિર્ણય સહેલાઇથી કરી શકાય છે અને માંસના પ્રમાણ ઉપરથી તેમજ નેત્રની રચના ઉપરથી સં-સાર–સુખનું તારતમ્ય નીકળી શકે છે.

શિષ્ય—પરન્તુ આપે કહ્યું કે ગતિ–સ્વર ઇત્યાદિમાં સત્વ સાથી અધિક પ્રણળ હાય છે, તે સત્વનું લક્ષણ શું હશે ?

રમૂરિ—સત્વશીલ મનુષ્ય હમેશાં જ્ઞાની અને પુષ્યશાળી હોય છે. સત્વગુષ્, રજોગુષ્ અને તમાગુષ્ય કરતાં સર્વોત્કૃષ્ટ ગણાય છે. રજોગુષ્ણી મનુષ્ય વિષયી અને ચંચળ પ્રકૃતિવાળા હાય છે જ્યારે તમાગુષ્ણી મનુષ્ય હમેશાં પાપી,લાેભી અને પ્રમાદી જ હાય છે.

રાજ્ય—અમુક મનુષ્ય ઉંચી ગતિમાંથી સંસારમાં આ-વ્યા છે તે શી રીતે ઓળખી શકાય ?

સૂરિ—જે મતુષ્ય ધર્મનિષ્ઠ, સ્વભાવે સુંદર, અતિ ન્યુન નિદ્રાવાળા, સારાં સ્વ<sup>ર્</sup>ના જોનાર, ન્યાયપરાયણ અને ગ્રાનભક્રત www.kobatirth.orgAcharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir



पीनस्वरुपतनुर्भेशं मृदुगतिः क्रूरा नमःकन्धरा, स्तोकं पिंगलकुन्तला पृथुकुचा लज्जाविहीनानना। बिम्बोष्टी बहुभोज्यभोजनस्विः कष्टेकसाध्या रतौ, गौरांगी करिदानगन्धरुचिरा सेयं मता हस्तिनी॥

लक्ष्मी आरे. भायखळFor मन्प्रवेte And Personal

હાય તે સ્વર્ગમાંથી જ સીધા સંસારમાં આવ્યા હાય એમ માનવું તેમજ પુનઃ તે સ્વર્ગે જશે એવું અનુમાન પણ કહાડી શકાય.

**શિષ્ય**—મનુષ્ય યાેનિમાંથી પુન: મનુષ્ય યાેનિમાં આ-વ્યા હાય તેનાં લક્ષણા કેવાં હાેય ?

સૂરિ—જે મનુષ્ય દંભરહિત, દયાશીલ, ઉદાર, સંયમી, સરળ સ્વભાવી અને કુશળતાવાળા હાય તે, મનુષ્ય યાનિમાંથી આવેલા હાય તેમજ પુન: મનુષ્ય યાનિમાં ઉત્પન્ન થશે એમ કહી શકાય.

શિષ્ય—તિર્ધચ યાનિમાંથી આવે તેનાં લક્ષણા કેવાં હાય? સૂરિ—જે મનુષ્ય સ્વાર્થી, લાેલી, જીલ્હેં દ્વિયપરાયણ, સુસ્ત અને એવા બીજા હલકા લક્ષણા ધરાવતા હાેય તે પાતાનું તિયં ચ યાનિમાંથી આવવું અને પાછું તિયં ચ યાનિમાં જવું સૂચવી આપે છે.

શિષ્ય—નરકમાંથી સંસારમાં અવતરનાર મનુષ્યનાં લ-ક્ષણ કેવાં હાય ?

સૂરિ—જે માણુસ પાતાનાં સગાં–સંબંધીઓના દ્રેષ કર્યા કરતા હાય, કડવાં વચના છાલવાની આદત ઘરાવતા હાય, મૂર્ખ માણુસાની સાખતમાં જ આનંદ અનુભવતા હાય, તથા નિરંતર રાગી રહ્યા કરતા હાય તે નરકમાંથી આવ્યા છે અને પાછા નરકમાં જ જશે એમ સમજવું.

શિષ્ય-આવા નિર્જુયા બાંધી લેવા એ મને વધારે પડતું સાહસ લાગે છે. આપને પણ શું એમ નથી લાગતું ?

વિવેક વિલાસ.

સૂરિ-જેમને એ વિષયમાં ઉંડા ઉતરી વસ્તુસ્વર્ધ તપાસવાનું ધૈર્ય નથી તેમને એમ લાગે ખરૂં. પરંતુ મેં ઉપર જે લક્ષણા કહ્યા તેના તે તે ગતિ સાથે મુકાબલા કરવામાં આવે તા સાહસ કે ઉતાવળ જેવું કાંઇજ ન જણાય, ઉલદું તદ્દન સરલ અને સ્વાભાવિક જ લાગે.

રિષ્ય—ત્યારે એજ વાત કૃપા કરીને, જરા વિષયાંતર થવા દઇને પણ જણાવા.

સૂરિ—તમારા પ્રથમ પ્રશ્ન એ હતો કે અમુક માણુસ સ્વર્ગમાંથી આવ્યા છે તે કેવી રીતે અનુમાની શકાય? આ પ્રશ્નના ઉત્તર આપતી વખતે અથવા તેના વિચાર કરતી વખતે આપણે સ્વર્ગનાં નિવાસીઓ—અર્થાત્ દેવતાઓના વ્યવહાર ખારીકાઇથી તપાસવા જોઇએ. દેવતાએ હ'મેશાં ભદ્રિક પ્રકૃતિવાળા, પરમ સાંદર્યવાળા, વૈભવવાળા તથા સદા જાગૃત હાય એમ મનાય છે. આવા લક્ષણા જે મનુષ્યમાં વધતા—ઓછા અંશે જોવામાં આવે તેને દેવ ગતિમાંથી ઉતરી આવેલા માનવામાં આવે એમાં અસ્વાભાવિકતા કે સાહસિકતા જેવું શું છે?

શિષ્ય–દેવ પ્રકૃતિ અને દૈવી આચાર–વ્યવહાર, દેવ ભૂમિમાંથી નીચે ઉતર્યા પછી પણ રહે, એ કેમ માની લેવાય ?

સૂરિ—આત્મા પોતાના ગતકાળના અનુભવોને જ્યાંના ત્યાં રહેવા દેતો નથી, તે પોતાના સઘળા અનુભવોને પોતામાં સંગ્રહતો જાય છે. દેવ ગતિમાંથી આવ્યા પછી આત્મામાં અસાધારણ પરિવર્ત્તન થઇ જાય એ અસંભવિત છે. કહેવાની મતલળ એ છે કે દેવગતિના સંસ્કારા જેમનામાં થાઉ–ઘણે અંશે જોવામાં આવે તેને તે ગતિમાંથી આવેલા માનવામાં કંઇ કપાેળ-કલ્પિતપણું નથી. તેવીજ રીતે તિર્થંચ અને નરક ગતિના સંસ્કારાે ઉપરથી પણ એવું જ અનુમાન નીકળી શકે.

શિષ્ય-આપ છેક ડુંકમાં પતાવી દો તે કામ નહીં આવે. દેવગતિના સંસ્કારા જેમ આપે ખુલાસાવાર કહી ખતાવ્યા તેમ મનુષ્ય-નારકી અને તિર્ધ ચ ગતિના સંસ્કારા અને તેના મનુષ્ય સ્વભાવમાં રહી ગયેલા અવશેષા વર્ણવા તોજ આ વાત ખરાબર ખુદ્ધિગમ્ય થઇ શકે.

સૂરિ—તમારા આગ્રહ હોય તો મને તે વિષે વિસ્તાર કરવામાં હરકત નથી. દેવગતિથી તદ્દન ઉલડી અર્થાત્ વિરૃદ્ધ ગતિ નરકની છે. દેવતાઓના આગ્રાર–વિચાર જેવા પવિત્ર અને સુંદર હોય છે તેવાજ નરકના જીવાના આગ્રાર–વિચાર અપવિત્ર અને કુત્સીત હોય છે. તમે સાંભળ્યું તો હશે કે નારકીનું જીવન પરમ અધકારમય–દર્દ મય–અને ત્રાસમય હોય છે. નરકગતિમાંથી તાંજોજ આવેલા સંસારી આત્મા પાતાના જીના સંસ્કારોને અનાયાસે વળગી રહે છે. જો કે મૂળ દશા કરતાં સંસારની દશા કેટલેક અંશે સુધરેલી જોવામાં આવે છે તથાપિ લક્ષણાની ખારીક કસોડી કરનાર ચિકિત્સકની દ્રષ્ટિએ ઉકત લક્ષણાના અંશા આવ્યા વિના રહેતા નથી.

**શિષ્ય**–તિર્થ ચ ગતિ વિષે શેા ખુલાસાે આપશાે?

સૂરિ-પશુ-પ્રાણીઓની રૃષ્ટિમાં કેવળ પિંડ પાષણ અને વાસનાધીનતા સિવાય આપણે બીજું શું ભાળીએ છીએ ? પા-

### વિવેક વિલાસ.

શવ—પ્રકૃતિ પ્રાય: સ્વાર્થ પરાયણ અને ઇંદ્રિયોને વશવત્તી હોય છે. જ્યાં જ્યાં આવી ઇંદ્રિયપરાયણતા અને નિરંકુશતા જોવામાં આવે ત્યાં ત્યાં સુજ્ઞ પુરૂષા તિર્થ ચગતિના સંસ્કારા હોવાનું સ્પષ્ટપણે કહી દે છે. એ લક્ષણેમાં મનુષ્ય પાતાના પરમ પુરૂષા- થથી પરિવર્ત્તન પણ કરી શકે છે, પરંતુ પુરૂષાર્થની પ્રબળતા કે સંસ્કારાની નીર્બળતા વર્ણવવાના આપણા ઉદ્દેશ નથી.

શિષ્ય–આત્માના બળ અને પરાક્રમ પાસે સંસ્કારા કંઇ બીસાતમાં નથી એટલી વાત તેા હું પણ સ્વીકારૂં છું. હવે ગતિએાના લક્ષણ સંબંધમાં માત્ર એકજ પ્રશ્ન બાકી રહે છે.

સ્ત્રેર—અને તે મનુષ્યયોનિ વિષેનો છે ખરૂં કની? મનુષ્ય યોનિમાંથી આવેલા આત્મા નિર્દય, દયાળુ અને ઉદાર લક્ષણેવાળા હાય એ વાત સાંભળા તમને આશ્ચર્ય થયું હશે. જ્યાં ખરા મનુષ્યત્વના ખ્યાલ સુદ્ધ ન હાય અને પ્રાય: પાશવિકતાનેજ મનુષ્યત્વ માની લેવાની ભયંકર ભૂલ થતી હાય, ત્યાં મનુષ્યત્વની સાથે દયાળતા અને ઉદારતાના સંખંધ જરા ચમક ઉપ-જાવે એ સ્વાભાવિક છે. આપણું ખરૂં મનુષ્યત્વ આજે હુણાઇ ગયું છે. ગમે તે રીતે—ગમે તેવા અન્યાયા અને પાપા કરીને પણ ધન—વૈભવ અને સંસાર—સુખ મેળવવું એને જ આપણે મનુષ્યની પરમ સિદ્ધિ માની બેઠા છીએ; પરંતુ તે એક એવા ભયાનક બ્રમ છે કે જે બ્રમ સુધારવાને ભવ—બ્રમણ કર્યા વિના છુટેકા થતા નથી.

શિષ્ય-મનુષ્યત્વ કાને કહેવાય?

સૃશિ—પોતાના સુખનો ભાગ આપી અન્યને સુખ આ-પતું, કુમાર્ગે ઘસડી જતી ઇંદ્રિઓને સંયમમાં રાખી વૃત્તિઓ-ના સ્વામી—માલેક અનતા જતું, આત્માના દખાઇ ગયેલા અળાને પ્રકટાવી સવિશેષ પુરૂષાર્થી અનતું એજ ખરૂં મતુષ્યત્વ છે જે મતુષ્યત્વની સ્વર્ગના દેવા પણ પ્રશંસા કરે છે અને જે દશ દ્રષ્ટાંતે દુર્લભ ગણાય છે, તે મતુષ્યત્વ પ્રાપ્ત કરવા છતાં જે તેની કીંમત ન સમજાય તા ખરેખર પૂજ્યપાદ આચાર્ય મહારાજ કહે છે તેમ હાથમાંના ચિંતામણીને નિરર્થક ફેંકી દેવા અરાબર છે. પણ અત્યારે એ વિષયને જવા દર્ષશું.

શિષ્ય-આપણા વર્ષમાન વિષય મનુષ્ય પરીક્ષાના હતા. સૂરિ-મનુષ્યા પણ ઘણાંખરા છે પ્રકારના હાય છે. એક સરળ સ્વભાવના અને બીજા વક્ર સ્વભાવના.

શિષ્ચ⊬તે સ્વભાવ આકૃતી ઉપરથી કેમ જણાય ?

સૂરિ-જે મનુષ્યનાં નાક, આંખ, દાંત, હાેઠ, હાથ, કાન અને પગ એ સાત અવયવ સમ અવસ્થામાં હાય તાે તેમને સરળ સ્વભાવવાળા અને વિષમ અવસ્થામાં હાય તાે તેમને વક્ક સ્વભાવવાળા સમજવા.

શિષ્ય-અહિં આ એક ખાસ જિજ્ઞાસા ઉદ્દલવે છે અને તે એ કે મનુષ્યની આકૃતિ ઉપરથી તેના સ્વભાવ આદિનું જ્ઞાન કેવી રીતે થઇ શકતાં હશે ?

સૂરિ-પ્રકૃતિ જ મનુષ્યની આકૃતિ રચે છે, એવા કુદરતી નિયમ છે. એક લુંટારા-ચાર કે બદમાશની આકૃતિમાં અને એક

### વિવેક વિવાસ.

સરળ શાંત અને તપસ્વી પુરૂષની આકૃતિમાં જમીન આસમાન જેટલા ફેર જોવામાં આવે છે. આતું કારણ બીજાં કાંઇજ નહીં પણ તે પુરૂષની પ્રકૃતિ જ તેમનામાં વિભિન્નતા ઉત્પન્ન કરે છે. હવે એ વિભિન્નતા કેમ ઉત્પન્ન થતી હશે એ પ્રશ્ન વિચારવા જોઇએ. એક ક્રોધી માણસ કે જે માટે ભાગે ક્રોધમાંજ દિવસા વીતાવતા હાય અને વાત વાતમાં ચીડાઇ જતા હાય તેના ભાલ પ્રદેશ ઉપર તથા આંખ-નાક ઉપર વિલક્ષણ પ્રકારની રેખાઓ અંકીત થઇ જાય છે. જે રેખાઓ શાંત, સરળ અને ક્ષમાવાન પુરૂષના મુખ ઉપર જોવામાં આવતી નથી. તેવીજ રીતે જેમને અંધકારમાં કામ કરવાની ટેવ પડી જાય છે, આસપાસ ખુણા-ખાંચા શોધવાની જેમને અણુધાર્યા પ્રસંગે આવશ્યકતા પડે છે, તેમની આંખ અને હાવ-ભાવ વિગેરમાં ખાસ એક પ્રકારની વિશેષતા પ્રત્યક્ષ થઇ શકે છે. એ વિશેષતા તેમના સ્વભાવ અને ધંધાનેજ આભારી હોય છે.

**શિષ્ય** –કંઇક કુદરતી લક્ષ<mark>ણે</mark>! પણ માનવ–શરીર ઉપર હોય છે ખરા ?

સ્યૂરિ–પુરૂષની જમણી બાજુએ દક્ષિણાવર્ત્ત ભમરા હાય તો તે શુભ જાણવા અને ડાબી બાજુએ વામાવર્ત્ત હાય તો તે ઘણાજ અશુભ સમજવા. હવે જે જમણી બાજુએ વામાવર્ત્ત અને ઠાબી બાજુએ દક્ષિણાવર્ત્ત હાય તો મધ્યમ જાણવા.

શિષ્ય–શરીર ઉપરના મસા અને સ્કુરણ વિષે પણ એવે৷ કંઇ નિયમ છે ?

સૂરિ–પુરૂષની જમણી બાજીએ શુકન, ફેાલ્લાે–પિટક, તલ

અથવા છિદ્ર રહિત મસો હાેય કિંવા જમણી બાજીનું અંગ સ્કુરે–ક્રેરે તો તે શુભને અથે જાણવાં.

ાંશાષ્ય –સ્ત્રી અને પુરૂષના લક્ષણે ામાં કંઇ વિભિન્નતા હશે ? સ્ત્રુરિ –પુરૂષની જમણી બાજુએ જે લક્ષણે સારાં કહ્યાં તે સ્ત્રીઓની તથા સ્ત્રી લગ્ન ઉપર ઉત્પન્ન થયેલા પુરૂષની પ**ણ** ડાબી બાજુએ સારાં જાણવાં. કેટલાક શાસ્ત્રકારા પુરૂષની જમણી બાજુએ થયેલા તરવારના ઘાતને પણ સારા કહે છે.

િ સિપ્ય–આપે જે લક્ષણે કહ્યાં તેમાં કેાઇ એક લક્ષણ બીજા લક્ષણથી વિરુદ્ધ જતું હાય તાે ?

સૂરિ–મનુષ્યના શરીર ઉપર જે સારૂં અથવા માઠું લક્ષણ પ્રખળ હાય તે બીજા સર્વે લક્ષણોને ગાેણુ બનાવી દે છે. પરસ્પર વિરુદ્ધ જતા હાય એવા લક્ષણોમાં કયું લક્ષણ બળવાન છે તે તપાસવું એજ આ કળાની ખૂબી છે.

શિષ્ય–હાથ અને હાથની રેખા ઉપરથી પણ મનુષ્યનું ભાવી વાંચી શકાય ખરૂં ?

સૂરિ–પણ તે પહેલાં હાથ કાને કહેવાય અને તેની રચના કેવા પ્રકારની છે તે જાણી લેવું જોઇએ. સંસ્કૃતમાં જેને મણીબન્ધ અર્થાત્ કાંડુ કહેવામાં આવે છે, તેની આગળના જે શરીરના ભાગ છે તેને પાણી કિંવા હાથ કહીએ છીએ. હાથ ને એક અંગુઠા અને બીજી ચાર આંગળીએ હોય છે.

શિષ્ય-એ આંગળીએાના નામાે પણ ગાેઠવવામાં આવ્યાં છે ને ?

# **૧૧૨** વિવેક વિલાસ.

સૂરિ—અંગુઠાની ખાજીએથી અનુક્રમે આંગળીઓને લઇએ તો પહેલી જે આંગળી આવે તેને તર્જની અથવા તિરસ્કાર કરનારી આંગળી તરીકે ઓળખવામાં આવે છે.

શિષ્ય–અંગુઠા પાસેની આંગળીને એવું હલકું નામ કેમ આપવામાં આવ્યું હશે ?

સૃરિ-ધારો કે તમારા એક નાકર તમારી સમક્ષ અત્યારે ઉભા રહ્યા છે; તે એવું અનુચિત કાર્ય કરીને આવ્યા છે કે તેનું મહાં પણ તમે વધારે વાર સુધી જોવા માગતા નથી; એવે વખતે તમે તમારા બીજા એક નાકરને બાલાવી આત્તા કરમાવા છા કે " આ માણસને અહિંથી ખ્હાર કહાડી મુકા ?" આ વેળા તમે કઈ આંગળીના ઉપયાગ કરા છા તેનું ધ્યાન કરશા તા જણાશે, તેમાં માત્ર તર્જની આંગળી જ કામે લાગે છે. તિરસ્કાર દર્શાવવા અથે મ્હાર્ટ ભાગે આ આંગળી કામમાં આવે છે; એટલા માટે તેને તર્જની એવું નામ આપવામાં આવ્યું છે.

**શિષ્ય**–અીજી આંગળીએાનાં નામા શા શા છે ?

સૂરિ-તર્જની પછી જે આંગળી આવે છે તેને મધ્યમાના નામથી એાળખવામાં આવે છે. કારણુંકે તે બરાબર મધ્ય ભાગમાં આવેલી છે. તેની પછી જે આંગળી છે તેનું નામ કંઇ રાખવામાં આવ્યુ નથી; એટલે તેનું નામ અનામિકા—નામ વિનાની આંગળી એવું પડી ગયું છે. છેલ્લી ટચલી આંગળી સાથી ન્હાની હોવાથી તેને કનિષ્ઠા કહેવામાં આવે છે.

શિષ્ય હિસ્તરે ખાંઓ અને લક્ષણા જેવામાં સ્ત્રી-પુરૂષ ઉભયના કયા હાથ ઉપયોગી થાય ? સૂરિ—પુરૂષના જમણા હાથ, પણ તે સખ્ત કામકાજ કરવાને લીધે અતિશય કઠણ થઈ ગયેલાે ન હાવા જોઇએ અને સ્ત્રીઓના ડાબા હાથ, જો તે અતિ કામળ હાય તાે તે પ્રશંસનીય ગણાય છે.

શિષ્ય— ઉત્તમ હાથનું સામાન્ય લક્ષણ શું હશે ?

સૂરિ—જે હાથ સ્પર્શ કરતાં ઉષ્માવાળા જણાય, રંગમાં લાલાશયુકત હાય, જેમાંથી પસીના વહેતા ન હાય, ને માંસથી પરિપુષ્ટ અને કામળ હાવાને લીધે છિદ્ર રહિત જણાતા હાય અને વળી સ્નિગ્ધ તથા લાલ નખ અને લાંબી આંગળીઓથી શાબતા હાય, તે હાથ ઉત્તમ સમજવા.

શિષ્ય—હથેળીમાં વિવિધ રંગાે દેખાય તાે તે પ્રત્યેક રંગનું પરિણામ શું સંભવે ?

સૂરિ—યુર્ષની હથેળી જે લાલ રંગવાળી હાય તા તે ધનવાન થાય, નીલવણી હાય તા તે દારૂડીયા ખને, પીળી હાય તા વ્યભિચારી ખને અને કાબરચિત્રી હાય તા તે દરિદ્રી થાય, એવા સામાન્ય મત છે.

**રિાષ્ય—હ**થેળીની સમ–વિષમતા ઉપરથી કંઇ કહી શકાય ખરૂં ?

સૂરિ-ત્માણસની હથેળી જે ઉંચી હોય તો તે દાતાર થાય, ઉંડી હાય તો તે પિતા ના દ્રવ્યથી રહિત થાય, ઉંડી છતાં સારી રેખાથી યુક્ત હાય તો તે ધનવાન થાય અને જો વિષમ અર્થાત્ ઉંચી-નીચી હાય તો તે નિર્ધન થાય.

### વિવેક વિલાસ.

ખાથી <mark>જે તર્જની ( અંગુઠા પાસેની આંગળી ) અધિક લાંબી</mark> હાેય તાે પિતૃપક્ષ તથા લક્ષ્મી ઘણી **જા**ણવી.

**શિષ્ય**–અંગુઠાનું અને બીજી ચાર આંગળીએાનું જે કુદરતી માપ હાેેલું જેઇએ તેમાં વધતા યા એાછાપહું હાેય તાે ?

સૃરિ-તો મનુષ્ય ધન ધાન્ય તથા આયુષ્યાદિમાં બહુ હીન દશા ભાગવે.

શિષ્ય–કાેઇ કાેઇ ભાગ્યશાળી મતુષ્યના મણિબંધ ઉપર જ-વતા જેવી પંક્તિએા જેવામાં આવે છે, તેનાે શું અર્થ કરવાે ?

સૂરિ–જો મણિબંધ ઉપર ત્રણ જવની પંકિતએા હોય તો તે મનુષ્યના ભાગ્યમાં રાજ–લક્ષ્મી અર્થાત્ રાજ–વૈભવ છે, એમ સમજવું અને જો તે હાથની પાછળ પણ હોય તો તે રાજા કરતાં પણ અધિક સુખ–વૈભવ પ્રાપ્ત કરે એમ કહી શકાય.

शिष्य-डवे सेवी पंडितसे। की भात्र में क डाय ते। ?

સૂરિ–તો તે રાજાનાે મંત્રી કિંવા મ્હાેટા ધનવાન કે પ્રખર પંડિત અને અને જો એક જવ રેખા હાેય તાે પણ તેના ભાગ્યમાં વૈભવ અને યશ તાે રહે જ.

શિષ્ય–હાથની રેખાએાના સંબંધમાં સામુદ્રિક શાસ્ત્રના સામાન્ય અભિપ્રાય કેવા છે ?

સૂરિ–જે મનુષ્યના હાથની રેખા સૂક્ષ્મ–પાતળી, સ્નિગ્ધ –સ્નેહવાળી, ગંભીર–ઉંડી, લાંબી, મધ સરીખા ભુરા રંગવાળી, પાછી ન વળેલી અને છેદ રહિત હાય તાે તે શુભ જાણુવી.

**શિષ્ય**−ત્યારે કેવી રેખાઓને શુભ ન જાણવી તે પણ ૨૫ષ્ટપણે કુદર્શાવ્યું હશે ? સૂરિ–જો હાથની રેખાએા છેદાએલી, ફાંટાવાળી, લુખી આડી અવળી, સ્થાનભ્રષ્ટ થયેલી, ખરાબ વર્ણની, વચમાં ટ્રી જતી, રંગે કાળી–નીલવર્ણી તથા પાતળી હાય તો તે અશુભ જાણવી.

રિાબ્ય-આપ જે રેખાએાને શુભ કળ આપનારી કહેા છેા તેના જરા વિસ્તાર કહી સંભળાવશા ?

સૂરિ–મનુષ્યના હાથની રેખા જો લાલ અને ઉંડી હાય તો તે ઉદારપણું આપે, મધ જેવા ભૂરા રંગની હાય તો તે સુખ આપે, પાતળી હાય તો તે લક્ષ્મી આપે અને મૂળથી છેડા સુધી છેદ રહિત હાય તો તે સાભાગ્ય આપે.

શિષ્ય-ફાંટાવાળી અને છેદાએલી હાય તા ?

સ્તૂરિ–ફાંટાવાળી રેખા કલેશ આપનારી, છેદાયેલી જીવ-તના સંશય ઉપજાવનારી, કઠણ રેખા ખરાબ અન્ન આપનારી તથા આડી–અવળી રેખા વિનાશ કરનારી નિવેડ.

**રાિષ્ય**–વૈભવ, આયુષ્ય અને પિતૃસુખ**ની ખા**સ રેખા-એા પણ હાથમાં હાેય છે ?

સૂરિ—મણિબંધની પાસેથી પિતૃસુખની રેખા નીકળે છે, કનિષ્ટા આંગળીના નીચેના ભાગથી ધનની એક અને આયુષ્યની એક એમ બે રેખાએા નીકળે છે. આ ત્રણે રેખાએા તર્જની અને અંગુઠાની વચમાં ચાલી જાય છે.

શિષ્ય-પણ તેનું ફળ શું મળે તે તો રહીજ ગયું? સૂરિ-જેમની ઉક્ત ત્રણે રેખાએ સંપૂર્ણ અને દેાષ

# ૧૧૮ વિવેક વિવાસ.

રહિત હાેય તેમના કુળ, ધન અને આયુષ્ય પરિપૂર્ણ હાેય છે અને જો તે રેખાએા યથાયાેગ્ય ન હાેય તાે કુળ–ધનાદિમાં એટલી ઉજ્ઞપ સમજવી.

શિષ્ય-એજ વાત જરા વધારે સ્પષ્ટ થાય એમઇચ્છું છું.

સૂરિ-કનિષ્ટા આંગળીના નીચેના ભાગ જેને કરલ કંહે-વામાં આવે છે, ત્યાંથી નીકળેલી આયુષ્યની રેખા જેટલી આંગ-ળીઓને ઉદ્ઘાંઘન કરી જાય તેટલી આયુષ્યોની પચ્ચીસીઓ સ-મજી લેવી.

**શિષ્ય**—આયુષ્યની રેખામાંથી જે ફાંટા નિકળે છે તેના હેતુ શું હશે ?

સૂરિ—આયુષ્યની રેખામાંથી જે ફાંટાએા મણિખંધ સામે ગયા હોય તે લક્ષ્મીના દેનારા અને આંગળીએા તરફ ગયા હોય તે આપદા દેનારા સમજવા.

શિષ્ય-ધન અને આયુષ્યની રેખા વિષે શું સમજવું?

સૂરિ–ધનની અને પિતાની રેખા જો છેડે મળી જાય તો ગૃહ–કુટુંબ સારી રીતે ચાલે અને જો તે બે રેખાએા મળી ન હોય તો ઘરના ભંગ થાય.

**શિષ્ય**–ઉર્ધ્વ રેખા કોને કહે છે અને તે કેટલા પ્રકારની હોય છે ?

સૂરિ–મણીબંધથી ઉંચે ગયેલી રેખાને ઉર્ધ્વ રેખા કહે-વામાં આવેછે. તે પાંચ પ્રકારની હાય છે. એક મણીબંધથી અંગુઠા સુધી જાય છે તે રાજ્ય તથા સુખના લાભ અર્થે હાય છે. બીજી મણિબંધથી તર્જની આંગળી સુધી જાય છે તે રાજસુખ અથવા રાજઋદ્ધિ અર્થે હાય છે. ત્રીજી મણિ પાંચી મધ્યમા આંગળી સુધી જાય છે તે ઉપરથી માણસ આચાર્ય, રાજા અથવા સેના પતિ થશે કે કેમ એના નિર્ણય કરી શકાય છે. ચાથી મણિ- ખંધથી અનામિકા આંગળી તરફ જાય છે તેથી મ્હાટા ધનવંત –સાર્થવાહ થશે કે કેમ એ કળી શકાય છે અને પાંચમી મણિ- ખંધથી કનિષ્ઠા આંગળી તરફ જાય છે તેથી લાકામાં શ્રેષ્ટ અને સારા પ્રતિષ્ઠાવાળા થશે કે નહીં તેનું અનુમાન કહાડી શકાય છે.

શિષ્ય–સ્ત્રી પ્રાપ્તિનું સૂચન થાય એવી એકે રેખા નથી હાેતી શું ?

સ્ રિ—આયુષની રેખાથી કનિષ્ઠાના અંત તરફ જે રેખા જાય છે તે સ્ત્રી–પ્રાપ્તિની સમજવી. જો આ સમ હાય તો શીયળવંતી સ્ત્રી મળે અને વિષમ હાય તો દુરાચારિણી મળે.

શિષ્ય—ભાઇ-ખંહેન સુચવનારી રેખાએો પણ હાથમાં હશે ?

સૃરિ—મણિખંધથી આયુષ્યની રેખા સુધી જેટલી રેખાએા સ્પષ્ટ હાેય તેટલા ભાઇ જાણવા અને જેટલી અસ્પષ્ટ હોય તેટલી બહેના જાણવી.

શિષ્ય—ભાઈ –ખ્હેનના આગ્રુષનું નિર્માણપણ તે ઉપ-રથી કલ્પી શકાય ખરૂં ?

સ્ફૂરિ—ભાઇ અને બ્હેનની રેખાએા જો અસ્પષ્ટ તેમજ ટુંકી હોય તાે તેમનું અથાત્ ભાઈ–બ્હેનનું આયુષ્ય ત્રુટિત જાણ્યું.

## વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય—પુત્ર સૂચક રેખા ક્યાં હોય છે ? સૂરિ—અંગુઠાના મૂળ પાસે જેટલા જવ હોય તેટલા પુત્ર જાણવા.

શિષ્ય—અને તે મધ્ય ભાગમાં હોય તા ?

સૂરિ—અંગુઠાના મધ્યભાગમાં જો જવ હોય તો તેથી વિદ્યા-યશ અને લક્ષ્મી મળે. તે સિવાય જો જમણા હાથના અંગુઠાના મધ્યભાગમાં હોય તો તે માણસના જન્મ શુકલ પક્ષ-માં અને ડાબા હાથના અંગુઠાના મધ્ય ભાગમાં હોય તો કૃષ્ણ પક્ષમાં થયેલા હોવા જોઇએ એમ માનવું. એક કરતાં અધિક જવ આ સ્થળે હોય તો તે સર્વનું ફળ એકજ પ્રકારનું સમજવું.

શિષ્ય—હાથમાં મત્સ્ય આદિના ચિન્હો હોય તો તેનું પરિણામ શું આવે ?

સૂરિ—મનુષ્યના હાથના મૂળ ભાગમાં જો એકજ મત્સ્ય હોય અને તે સામા મુખના હોય તો તેથી લક્ષ્મીની વૃદ્ધિ થાય. ક્દાચ બન્ને હાથમાં એક એક હોય અને તે સંપૂર્ણ હોય તો પછી લક્ષ્મીની અતિશય વૃદ્ધિ થાય એમાં શક જ નથી!

શિષ્ય—લક્ષ્મીની વૃદ્ધિ સૂચવનારાં બીજાં એવાં ચિન્હેા ઢોય છે ?

સૂરિ—સમુદ્રની પુત્રી-લક્ષ્મી કહેવાય છે. સમુદ્રને રતના કરની ઉપમા આપવામાં આવી છે. જેઓ આ સમુદ્રને ખેડી શકે તેઓ ઘણા ધનવાન ખને એ સ્પષ્ટજ છે. સમુદ્રને ખેડવાની યાગ્યતા કોનામાં હોય એ પ્રશ્નનો ઉત્તર હાથની રેખાઓમ

પણુ મળી આવે છે. જેમના હાથમાં મત્સ્યની કાઇ જાતિવિશેષ, મગર, શંખ, કિંવા કમળ પૈકીમાંથી કાઇ વસ્તુનું સ્પષ્ટ ચિન્હ હાય તો તે સમુદ્ર ઉપર સાહસ ખેડી શકે અને પરિણામે પૈસા- દાર પણુ ખની શકે એમ કહેવામાં હરકત નથી. આ ચિન્હોના સંખંધમાં એટલી વાત ધ્યાનમાં રાખવાની છે કે જો ઉપર કહ્યા તે ચિન્હો પાતાની સન્મુખ હોય તા હંમેશા સારાં ફળા આપે અને જો તે સન્મુખ ન હોય તા અંતકાળે શુભકળ આપે.

શિષ્ય —એમાં પણ સ્પષ્ટતો—અસ્પષ્ટતાના લેદાલેદ ખરા કે ?

સૃરિ—મત્સ્ય આદિ ચિન્હો જો હાથને વિષે સ્પષ્ટ હોય તો અનુક્રમે સો, હજાર, લાખ અને ક્રોડ દ્રવ્ય આપે છે; પણ જો તે છિન્નભિન્ન તથા અસ્પષ્ટ જેવા હોય તો અલ્પ ધન આપે એવી માન્યતા છે.

શિષ્ય—સિંહાસન, સૂર્ય અને ચંદ્રના ચિન્હ પણ માનવ હસ્તમાં હોય ?

સૂરિ—જે માણુસ સાર્વભામ રાજા થવાને નિર્માયેલા હોય તેના હાથમાં સિંહાસન, સૂર્ય, નંદાવર્ત્ત, ચંદ્ર અને તાેરણ આદિનાં ચિન્હા હાય છે. આ ચિન્હો જ સાર્વભામ રાજપદના સૂચક છે. ચક્રવર્ત્તી રાજા થવાનું જેના ભાગ્યમાં હોય તેના હાથ માં દાંડા સહિત છત્ર તથા બે ચામરની રેખાઓ પણ હોય છે.

**રાિષ્ય**—પદવી અને ધંધાને છાજતા ચિન્હો જ ભાવી કથનમાં અગત્યના ભાગ રાેકે છે, એમ એ ઉપરથી કહી શકાય.

### વિવેક વિલાસ.

સૂરિ—વસ્તુત: એમ જ છે. દાખલા તરીકે જેના હાથમાં વજુનું ચિન્હ હોય તે રાજા થાય, દેવમંદિરના આકારની રેખાએા હોય તે ધાર્મિક થાય, શ્રી વત્સનું ચિન્હ હોય તાે તે સુખી થાય; પાલખી, રથ, ઘાડા, હાથી તથા બળદ પ્રમુખના રેખાકારા હોય તાે તે દિગ<mark>ુવિજયી સેનાપતિ થાય. છત્રીશ</mark> આયુધામાંથી એક પણ આયુધ જો રેખામાં આવેલું હોય તા તે શત્રથી અજેય અને જયવંત રાજા બને. બીજું ઉદાહરણ લઇએ. જેના હાથમાં ન્હાનાં–મ્હોટાં વહાણાના આકારા ગાેઠ-વાયેલા હોય તે સુવર્ણ, રૂપું અને રતન વિગેરેના સ્વામી થાય તેમજ વહાણના વેપારી તરીકે સારી નામના મેળવે. જેના હાથમાં હળ–મૂસળ ( સાંબેલું ) ખાંડણીએા અને ત્રિકેાણ રેખા ઇત્યાદિક ચિન્હ હોય તે ખેડ્ત થાય. જેના હાથમાં ગાયને ગળે આંધવાના દાેરડાનું સ્પષ્ટ ચિન્હ હોય તે મનુષ્ય ઘણી ગાયાના સ્વામી થાય, કમંડળ, ધ્વજ, કળશ અને સાથીઆના ચિન્હો હોય તે મહા સમૃદ્ધિવાન થાય.

શિષ્ય—ચાેક્કસ પ્રકારના ચિન્હો ઉપરથી મનુષ્યનું ભાવી કેવી રીતે ઘડાય તે સમજાયું. હવે જરા ઉર્ધ્વ રેખાંઓ વિષે વિચાર કરી લઇએ.

સૂરિ—પ્રભુતા આપનારી, ધાર્મિકતા આપનારી તથા પદવી આપનારી રેખાઓના વર્ણન પણ શાસ્ત્રમાં મળી આવે છે.

**શિષ્ય—પ્ર**ભુતા અને ધાર્મિકતાની રેખા ક્યાં <mark>આવેલી</mark> હોય છે ?

# સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

223

સૂરિ—અનામિકા આંગળીના છેલ્લા પર્વ ઉપર રહેલી આડી રેખા પ્રભુતા આપનારી ગણાય છે અને તેજ અનામિકાની તળે ઉચી ' ઉર્ધ્વ ' રેખા હોય તો તેને ધર્મ રેખા સમજવી. વળી આ બન્ને રેખાઓ જે મધ્યમાં આંગળીની નીચે હોય તો તે દરિદ્રતા અને અધાર્મિકતાનું સૂચન કરે, અર્થાત્ તે મનુષ્ય દરિદ્ર અને અધિમે થાય. તજીની આંગળી અને ગહુખધની વચ્ચે તે આવેલી હોય તો તે સુખે મરણ આપનારી થાય.

**રિાપ્ય**—સુખે–સમાધિએ મૃત્યુ નિપજવું એ પણ અહોભાગ્ય ?

સુધર્યું એમ જ માનવું! તપ–જપ વિગેરેના આપ્યું જીવન સુધર્યું એમ જ માનવું! તપ–જપ વિગેરેના આશય પણ એવા જ હોય એમ કેટલાક પંડિત પુરૂષા કહે છે. મૃત્યુ વખતે વ્યા-માહ અને વાસના મનુષ્યને અત્યંત રીખાવે છે. પરંતુ તપસ્વી મનુષ્ય કે જેના શરીર–ધન–પરિવાર ઉપરથી વ્યામાહ ચાલ્યા ગયેલા હોય છે તેને પેલી વાસનાએ ખહુ રીખાવી શકતી નથી. તેથી તે ખહુ સુખે–સમાધી એ પંચપરમેષ્ટિનું કે ઇષ્ટદેવનું સ્મરણ કરતાં દેહાંતર કરી જાય છે.

શિષ્ય — મૃત્યુ વખતે જેવી મૃતિ રહે છે તેવીજ ગતિ થાય છે; એમ જે કહેવામાં આવે છે તેના પણ એજ ભાવાર્થ હશે ?

સૂરિ—એ વિષય આપણે અન્ય કાઇ પ્રસંગને માટે રહેવા દઇશું. અત્યારે તાે હસ્તરેખાએા વિષે જ સંપૂર્ણ વાર્તા-

# ૧૧૪ વિવેક વિલાસ.

લાપ કરી લઇએ. હું ધારૂં છું કે હવે તમારે એ સંબંધમાં બહુ પૂછવાનું નથી.

શિષ્ય—માત્ર બે–ચાર જીજ્ઞાસા રજી કરી આ વિષય ખંધ કરીશ. આપે પદવી સૂચક ઍને સંતતી સૂચકરેખાએાની હૈયાતી પણ જણાવી હતી તે ?

સૂરિ—અંગુઠા અને પિતાની રેખા એમની વચ્ચે આડી રેખા હોય તો તે પદવી આપનારી સમજવી, તેમજ મત્સ્ય અને અંગુઠા વચ્ચે રહેલ રેખાઓને સંતતીની રેખા સમજવી.

**િરાષ્ય—**કથા **રાગથી મા**ણુસનું કયારે મૃત્યુ થાય તે કંઈ રેખાએા ઉપર**થી જણા**ય ખરૂં ?

સ્યૂરિ—તેમાં એક વાત જ એવી છે અને તે એજ કે જેના અંગુડાની નીચે કાકપદ અર્થાત્ કાગડાના પગ સરખી રેખા હોય તે માણસ છેદ્વી અવસ્થામાં શૂળના રાગથી મૃત્યુ પામે; તે સિવાય વધુ કાંઇ જણાયું નથી.

શિષ્ય—કેટલાક સામુદ્રિક વેત્તાએા હાથની આંગળીએા સીધી ભેગી કરાવી ભવિષ્ય કહે છે તે કેવી *રી*તે ?

સૂરિ—ચારે આંગળીઓનાં આંતરાં જે છિદ્ર વિનાનાં હોય, એટલે કે ચારે આંગળીઓ ભેગી સીધી જેડી રાખે અને તેમાં જે છિદ્ર ન દેખાય તો તે પુરૂષ દ્રવ્યના સંચય કરે એમ જાણવું. જો છિદ્ર દેખાય તો તે પુરૂષ દાતાર થાય.

શિષ્ય—ચાક્કસ આંગળીઓની વચમાં જ છિદ્ર જણાય તો તેનું ફળ શું મળે ?

સૂરિ-તજની અને મધ્યમ એ છે આંગળીઓની વચ્ચે

છિદ્ર દેખાય તાે આચુષ્યના પહેલા તૃતીયાંશમાં–ત્રીજ ભાગમાં, મધ્યમા અને અનામિકા વચ્ચે છિદ્ર દેખાયતા આચુષ્યના બીજા તૃતીયાંશમાં તથા અનામિકા અને કનિષ્ઠા એમની વચ્ચે છિદ્ર દેખાય તાે આયુષ્યના ત્રીજા તૃતીયાંશમાં; શ્રીમાન્ લાેકાે પણુ ભાજન અવસરે દુ:ખ પામે એવાે કેટલાક આચાર્યાના મત છે.

શિષ્ય –આંગળીઓના ટેરવા ઉપર જે ભમરીઓ આવેલી છે તે પણ કંઇ સૂચન કરતી હશે ?

સૂરિ-અંગુઠાના તથા બીજી ચારે આંગળીઓના અગ્ર ભાગને વિષે જમણી બાજુએ ભમરી ખાતા આવત્તે (ભમરા) હોય તો શ્રેષ્ઠ જાણવા.

શિષ્ય-નખ જોવાથી કંઇ અનુમાન નીકળી શકે ?

સૂરિ–નખના સંબંધમાં એવા સામાન્ય નિયમ છે કે જે તે રાતાં, સ્નિગ્ધ, અણીવાળાં, ઉચા અને આંગળીના છેલ્લા ટેરવાના અર્ધ ભાગથી નીકળેલા હાય તા શુભ સમજવાં અને જો તે છીપસરખાં, કાળાં જાડાં, અથભાગમાં કુટેલાં, નીલવર્ણ, નિસ્તેજ, લૂખા અને વાંકાં હાય તા તે અધમ સમજવા.

શિષ્ય-નખ ઉપર જે સફેદ બિંદુઓ કેટલીકવાર જેવામાં આવે છે તેનું શું ?

સૂરિ-હાથ પગના નખ ઉપર જે સફેદ ખિંદુઓ ઉત્પન્ન થઇ કેટલોક દીવસ સુધી રહી પછી નાશ પામતા હાય તો તે શ્રેષ્ઠ છે; એવું રાજા ભાજનું કથન છે.

### વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય-નખ ઉપરથી કેટલાકા આયુષ્ય પ્રમાણ પણ કહી દે છે તે ?

સૂરિ-તર્જની આંગળીના નખ જો વાંકા હાય તા તે મનુષ્ય પચાસ વર્ષ, મધ્યમાના નખ વાંકા હાય તા તે તેત્રીસ વર્ષ અને ચાર માસ, અનામિકાના હાય તા પચીસ વર્ષ અને કનિષ્ઠાના હાય તા સાડા બાર વર્ષનું જીવિત જીવે.

શિષ્ય–અ ગુઠાના નખની તો કંઇ વાતજ ન કરી ?

સૂરિ–જેના અંગુઠાના નખ વાંકા હાય તે માણશ ધર્મ અને તીર્થની સેવા કરે તથા જેના અંગુઠાના નખ કાચબા જેવા હાય તે માણસ ભાગ્યહીન થાય.

શિષ્ય-ધર્મ અને તીર્થની સેવા કરવા જેટલું સામર્થ્ય પરમાત્મા સાને આપે એવી પ્રાર્થના સાથે આજના વિષય સમાપ્ત કરીશું. શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે 'મધુરેષ્ણ સમાયપેત્!' ધર્મ અને તીર્થાની સેવા કરનાર મહાનુભાવાના સ્મમરષ્ણ ઉચ્ચારષ્ણ કરતાં જગતમાં બીજી મધુરતા અસંભવિત છે.

### ( )

શિષ્ય-આપના સ્મરણમાં હશે જ કે પુરૂષ લક્ષણોનું વર્ણન કરતી વખતે આપે વધૂ–લક્ષણે વિષે વિવેચન કરવાનું વચન આપ્યું હતું.

સૃરિ–તે વાતનું સ્મરણ આપવાની કશી આવશ્યકતા નથી. "આ સઘળા સંસારમાં રમણી નામક મૂળ, તે ત્યજતાં ત્યાગ્યું ખધું કેવળ શાેક સ્વરૂપ." અથાત્ સ્ત્રીને જો આ સંસારમાંથી બાદ કરવામાં આવે તાે બાકી કંઇ જ ન રહે, એમ કહીએ તેમાં અતિશયોકિત નથી. તમે એક સંસારી પુરૂષ છેા. સંસારી પુરૂષા સ્ત્રીના આચાર–વિચાર અને લક્ષણા સંબંધી પ્રશ્ન કરે એમાં કંઇ આર્શ્વર્ય નથી.

શિષ્ય–'સ્ત્રી એ નર્કનું દ્વાર છે' એમ ન કહી નાખતાં સંસારીઓને ઉપયોગી થઇ પડે એવા વિષયમાં પણુ આપ સહાનુભૂતિ પૂર્વક વાર્તાલાપ કરાે છાે એ આપની મહાન ઉદારતા છે. આપના સ્થાને અન્ય કાેઇ હાેયતાે તેમની સન્મુખ આવાે પ્રશ્ન લાવતાં સંકાેચાવું પડે.

સૃરિ-એમ સંકાચાવાનું કશું કારણ નથી. સ્ત્રી એ નર્કનું દ્વાર છે એ કથન તમને અપ્રિય લાગતું હશે અને એમ લાગે તે બનવા જોગ છે. માત્ર એટલું સમજી લ્યા કે સ્ત્રી એ નર્કનું દ્વાર છે એમ કહેવામાં સ્ત્રીઓ પ્રત્યેની પુરુષવર્ગની વાસનાને મંદીભૂત કરવા સિવાય બીજો કાંઇ આશય નથી વસ્તુત: તમામ સ્ત્રીઓ નર્કના દ્વારભૂત છે એમ નિશ્ચય પૂર્વક કહેવું, એ એક પ્રકારનું સાહસ છે. " बहुरत्ना वसुंघरा" સંસારમાં સતી સન્નારીઓ પણ હાય છે. તેઓ મહાપુર્ષાને જન્મ આપી, સેવા—પ્રેમની ભાવનાઓને મૂર્ત્તિમંત સ્વરૂપ આપી જગતને જે અનુપમ સાદર્ય અર્પે છે, તેની પાસે યાગીઓ પણ ક્ષણવાર દિગ્મૃઢ બની જાય છે.

શિષ્ય-તા પછી સ્ત્રીએાની હૃદ ઉપરાંત નિંદા કરવાનું કારણુ શું ?

સૂરિ-એને માટે જે કાેઇ જવાબદાર હાેય તાે તે પુરૂષા

જ છે. પુરૂષાએ જ્યારે સ્ત્રીઓને કેવળ કામિની અને રમણી બનાવી દીધી અથાત્ નારી જાતિને માત્ર કામ ભાેગ અને રમણ–ક્રિડાની એક પુતળી માની લીધી ત્યારે કરૂણાસાગર આચાર્યો, અને ઉપદેશકાને એ માહાંધકાર દ્વર કરવા નારી જાતિ પ્રત્યે કઠાર થવું પડ્યું. જો પુરૂષા પાતાની મર્યાદા સંભાળી શકતા હોત તાે સ્ત્રી જાતિની આવી અવમાનના કદાપિ થાત નહિ

શિષ્ય–મર્યાદા આપ કોને કહો છેા તે મારે **જાણુ**વું જોઇએ.

સૂરિ-પુરૂષ અથવા સ્ત્રીએ વીવાહિત થયા પછી પાતાની વાસનાઓને મર્યાદિત કરવી જોઇએ, એમ શાસ્ત્રમાં સ્પષ્ટપણે કહેવામાં આવ્યું છે. પુરૂષ સ્ત્રીના કિંવા સ્ત્રી પુરૂષના ગમે તેવા ઉપલાગ કે ઉપયોગ ન કરી શકે. સ્ત્રિ-પુરૂષના લગ્ન એ પાશવ વૃત્તિને પાષવા માટે નથી, પરંતુ ખરૂં જેતાં પરસ્પરને નિયમમાં રાખવા માટે છે. લગ્નને એક પ્રકારના પ્રદ્લાચર્યની જે ઉપમા આપવામાં આવી છે, તે આ મર્યાદા કિવા નિયમને લઇને જ. લગ્ન એ ધાર્મિક ખંધન છે, તે પુરૂષ અને સ્ત્રીને અભિચારી થતા અટકાવે છે. પણ તે કયારે ? જો દેપતી નિયમ અને યથાવિધિ રહી શકે તો જ. અન્યથા સ્વચ્છ દેવર્ત્તન અને વ્યાલિચારમાં વસ્તુત: કંઇ જ લેદ નથી.

શિષ્ય–મર્યાદાના ઝાંખા ખ્યાલ આવી શકે છે. સૂરિ–સ્પષ્ટ ખ્યાલ આણવા માટે પુષ્કળ વિવેચન થવું

# સૂાર શિષ્ય સંવાદ.

૧સ૯

જોઇએ. લગ્ન વખતે સ્ત્રી–પુર્ષ પરસ્પરને કેવા વચના આપે છે, પરસ્પરમાં કેવી પ્રતિજ્ઞાએા કરે છે તે સઘળી મર્યાદાએાનું વર્ણન, હાલ તુરતમાં થઇ શકે નહીં.

શિષ્ય –ત્યારે એ વાતને યાેગ્ય પ્રસંગ માટે રહેવા દેવી એજ ઉચિત છે. પુરૂષે કેવી કન્યા સાથે લગ્ન કરવું ત્યાંથી જ આપણુ વિષયની શરૂઆત કરીએ.

સૂરિ—-બન્ધુ-બાંધવ વાળી, સારાં લક્ષણ ચુક્ત, લાવ-ષ્યવતી, ઉચ્ચ કૂળમાં જન્મેલી, ઉત્તમ જાતિની, રૂપવતી અને જેના શરીરમાં કાેઇ જાતની ખામી નથી એવી કન્યા સાથે પુરૂષે લગ્ન કરવું.

રાષ્ય-બીજાં વિશેષણા તાે ઠીક. પણ કન્યા, બન્ધુ અર્થાત્ ભાઇવાળી હાેવી ે ઇએ એમ કહેવાનાે હેતુ શું હશે ?

સૂરિ-એમાં વિવિધ હેતુઓ જેવામાં આવે છે. કાઇ કહે છે કે જે કન્યાને અંધુ-બાન્ધવા હોય તે કન્યા પુત્ર રત્નના જન્મ આપવાની યાગ્યતા ધરા કાં કે છે અને જે કન્યાને માત્ર બહેનાજ હાય, ભાઇ એક પણ ન હાય તા મહાટે ભાગે પુત્રીઓને જ જન્મ આપે છે. પુત્ર એ જેમ મનુષ્ય છે તેમ પુત્રી પણ મનુષ્ય છે—વસ્તુત: કંઇ ગંભીર લાભ હાનિના આ પ્રશ્ન નથી. તથાપિ મહાટે ભાગે પુત્રની ઇચ્છા વધારે બળવતી જોવામાં આવે છે, એટલા જ માટે આવો નિયમ સ્ત્ર્ચવાયા હશે, બીજો મત એવા છે કે બન્ધુ, બહેન અને બનેવીના આપત્તિના સમ-

## विवेक्ष विवास.

યમાં ઉપયાગી થઇ શકે છે. જે ભાઇ ન હાય તો તે કન્યાને પાતાના પિતૃગૃહમાં કાેઇ જાતનાે આધાર મળતાે નથી. ત્રીંજું કારણ એ પણ કહેવાય છે કે જે કન્યાને બન્ધુ હાેય છે તે પરપુર્ષા પ્રત્યે બન્ધુપણાની પવિત્ર ભાવના રાખી શકે છે. એવી રીતે અનેક મતાંતરાે જોઇ શકાય છે.

શિષ્ય−વારૂ, કન્યા વિવાહને યાગ્ય થઇ કયારે કહેવાય ? સૂરિ–જાૂદા જાૂદા દેશામાં એ માટે જાૃદા જાૃદા નિયમા જણાવવામાં આવે છે. ગ્રિષ્મતા પ્રધાન દેશમાં કન્યાએા વહેલી વીવાહને યાગ્ય થાય છે. છતાં સાળ વર્ષની ઉમરા જ નિયમ આંધવામાં આવ્યા છે તે સમુચિત છે.

શિષ્ય–ન્હાનપ<del>ણમાં પુત્ર</del>–પુત્રીઓને પરણાવી દેવાના રીવાજ કયારથી પ્રચલિત થયાે હશે ?

સૂરિ-મને એમ લાગે છે કે હિંદના ઐતિહાસિક મધ્ય યુગમાં જ્યારે સમાજ અને દેશ છેક છિન્ન ભિન્ન અવસ્થામાં આવી પડયા હતા, તે વખતે જેમ અને તેમ જલદી પાતાની કન્યાઓને વિવાહિત કરી નિશ્ચિંત થવાના માર્ગ શાધાયેલા હોવા જોઇએ. કાઇપણ રીવાજ યાગ્ય કારણ વિના જન્મતા નથી; પરંતુ તે કારણા દ્વર થયા પછી તેવા રીવાજ ન વળગી રહેવું એ એક પ્રકારની જડતા સિવાય બીજું કાંઇજ નથી. મધ્યકાળની અધાધાની વખતે મુસલમાન અમીર ઉમરાવા હિંદુ કન્યાએ સાથે વિવાહ કરવાની હઠ પકડતા, એવા પ્રસંગા ઇતિહાસમાં ઘણીવાર જેવામાં આવે છે. જે હિંદુ કન્યાએ

ખાલ્યવયમાં જ વિવાહીત થઈ ગઇ હાય તા પછી વિધર્મીઓ તરફથી તેવી માંગણી આવવાના ભય રહે નહીં. આળલગ્નના રીવાજ પ્રચલીત થવામાં આવાં ગંલીર કારણા જ હોવા જોઇએ.

શિષ્ય--બાળલગ્ન પ્રચલિત રહે તેથી આપને નુકશાન જેવું શું જણાય છે ?

સૂરિ-નુકશાન માત્ર એટલુંજ કે સંસાર નર્કના રૂપમાં પલટાઇ જાય! નિસ્તેજ મુખવાળાં યુવક-યુવતીઓનાં ટાળાં જ ખાળલગ્નની ભયંકરતાના પ્રચાર શું નથી કરી રહ્યાં? જે આર્થ પૂર્વ તે એક કાળે પાતાના યાગખળ અને આધ્યાત્મિક સામર્થ્યવંદે ઇંદ્રનું સિંહાસન હાલાવી શક્તા હતા તે પૂર્વ તેના સંતાનાને આજે પેટ પુરતું અન્ન અને વસ્ત્ર મેળવવાનાં પણ સાંસા પહે છે! શરીરખળ અને મનાખળને નામે આજે મીંદું મૂકાયું છે! યાવન અને ખળ એ શબ્દો માત્ર હિંદના ભાષાકાષમાંજ રહી ગયા છે! એ સર્વ પરીણામ ખાળલગ્ન જેવા કુરીવાં તેનું જ છે એમ કદ્યા વિના ચાલતું નથી.

શિષ્ય-દુંકામાં સમાજ અને દેશની અધાગતિમાં બાળ-લગ્ન નિમિત્તભૂત છે એમજ ને ?

સૂરિ-એક અનાચારની સાથે બીજા સેંકડા અનાચારા જોડાયેલા દ્વાય છે. આળ વયમાંજ આરાગ્ય અને શક્તિના નાશ થઇ જવાથી મન પણ છેક શિથિલ અને વ્યથ અની જાય છે. પછી એ મનમાં પાપને પ્રવેશ કરવામાં અહુ અડચણ નડતી નથી. નઅળું પડેલું મન દીવસે દીવસે દુરાચાર તરફ ધસડાતું

# વિવેક વિલાસ.

૧-૨

જાય છે. છેવટે પાપની પર પરા એટલી બધી વૃદ્ધિ ગત થઇ જાય છે કે મૂળ કારણના પત્તો લાગવા એ પણ મુશ્કેલ થઇ પડે છે. કહેવાની મતલબ એજ છે કે આવા કુરીવાં જોને ઉગતામાં જ કાબી દેવા જોઇએ.

**શિષ્ય**–આપણા વર્ત્તમાન વિષય વધૂ–પરીક્ષાનો હતો. કેટલીક વધૂએા પતિહતાના લક્ષણવાળી ગણાય છે તેશી રીતે?

સ્યૂરિ–જે સ્ત્રીના પગની કનિષ્ઠા આદિ ત્રાર આંગળીઓ-માં કનિષ્ઠાથી લઇને એક, બે, ત્રણ, અથવા ચારે આંગળીઓ ચાલતી વખતે ભૂમીને અટકતી ન હાય તો તે સ્ત્રી અનુક્રમે એક, બે, ત્રણુ તથા ચર ભત્તારને મારે.

**શિષ્ય**–કંકાસ પ્રિય નારીના લક્ષ**ણે**ા કેવાં હાય ?

સૂરિ—જો સ્ત્રીના પગની એકાદી આંગળી કાેઈપણ રીતે પ્રમાણ કરતાં ન્હાની હાેય તાે તે જેની તેની જેઉ કલહ કરનારી નિવડે.

શિષ્ય-પગના અંગુઠા ઉપરથી કંઇ પરીક્ષા થઇ શકે ? સ્ફ્રિ-જે સ્ત્રીના પગના અંગુઠા થાડા ગાળ, વાંકાે, સુકા-યેલાે, નાનાે, ચપટાે, અથવા લાંબા અને બીજ આંગળીઓથી જાૂદાે પડી ગએલાે હાેય તાે તે સ્ત્રી દ્રષિત—અર્થાત્ દાષવાળી જાણવાે.

શિષ્ય –પગની પાની—પાટલી વિષે એવું કંઇ કથન છે? સ્ડ્રિન્જે સ્ત્રીના પગની પાટલી મ્હાટી હાય તે કૃપણ થાય, લાંબી હાય તા તે કોધી થાય, ઉંચી હાય તા તે દુરાચારિણી થાય, અને ઉંચી–નીચી હાય તા તે ની દનીય થાય.

### સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

૧૩૩

**્રાષ્ય**—તે સિવાય ખીજાં એવાં ઘણાં લક્ષણા હશે ? સરિ—સંક્ષિપ્તમાંજ તે સર્વ લક્ષણા એકી સાથે કહી દઉં છું. જે સ્ત્રી ચાલતાં પગવડે વળ ઉરાડે, જેના પગના અન શુંઠા બીજી આંગળી બા કરતાં ખહુ જાંડા હોય, જે ચાલતી વખતે પગને ચાક્કસ સ્થાને મુકી શકે નહીં, જેના પગની તર્જની ઘણી લાંબી હોય, જેના પગ છૂટી આંગળીવાળા, **જા**ડા અને પહેાળા હાય, ચાલતાં જેના પગમાંથી શબ્દ **થ**તાે હાય, જેની ઘું**ટી જાડી** હાય, જેને પગે પરસેવા ઘણા વળતા હાય, જેના પગની પીંડી ઉંચી અને ખંધાયેલા જેવી હાય, જેની જંઘા જાડી અથવા કાગડા જેવી હાય, જેના હીંચણ માંસ રહિત, ઘડાના તળીયા જેવા, ઢીલા સાંધાવાળા અને કુશ હાય, જેની લઘુનીતિ ઘણી ધારાવાળી હાેય, જેની કેડ સુકી, સાંકડી, અને પહાેળાઇમાં ચાવીસ આંગળથી વધારે યા એાછી હાેય, જેનું ઉદર મૃદંગ, જવ તથા ભૂરા કાેહળાના આકાર જેવું હાેય, જેની નાભી ઘણી ઉંચી હાેય, જેની કુખ કરચલીવાળી, વાળના ભુમરાવાળી અને ઉંી હાય, જેના બે સ્તના વચ્ચે અહાર આંગળથી એાછ અથવા અધિક અંતર રહેતું હોય, જેના ડાળા સ્તન ઉપર તિલ અથવા કંઇ કાળું ચિન્હ હોય, જેના ડાખા સ્તન, ય<mark>ોનીના ડાખા</mark> ભાગ અને ડાંબા પાસા ઊંચા હાય, જેના ખભા સાંકડા, પહાળા અને માંસ રહિત હાય, જેના ખંધ ઉચા તથા વાંકા હાય, જેની કાખ ઉંડી તથા માંસ વિનાની હાેય, જેની ઢાેક મેંઢા સરખી ડુંકી અથવા બગલા સરખી કિંવા ઉંટ સરખી લાંબી હાેય, જેનું મુખ વાઘ સરખું હાય, જેની હડપચી કાળી હાય, હસતાં જેના ગા-

### વિવેક વિલાસ.

૧૩૪

લમાં કુવાસરખા ખાડા પડતા હાય, જેની જીલ કાળી, સફેદ અથ-વા જાડી હાેય, જે ખહુ હાસ્ય કરનારી હાેય, જેનું તાળવું કાગડા સરખું ઉંચું હાેય, દાંતના પેઢા જાંબુ સરખા રંગના હાેય, જેની નજરમાં કટાક્ષ ભર્યા હાય, જેની આંખ બીલાડા તથા પારેવા સરખી અથવા કાળી અથવા ચંચળ હાેય, જે ઘણું માન રાખ-નારી હાય કિંવા બહુ બકવાઃ કરનારી હાય, જેના નીચલાે હાેઠ, માશું, મુખ તથા નાક એ જાડાં હોય, જેનાં કાન સુપડા સરખા હાેય, જેના હાેઠ ડુંકા અથવા લ**ં**ળા હાેય, જેની બન્ને ભ્રકુ-ડીએા સાથે મળેલી હાય, જેનું કપાળ ઘણું સાકડું, ઉંચુ-નીચું, લાંબું, રામવાળું, ત્રણ આંગળથી એાછું અથવ<sub>ે</sub> અધિક, ખંડિત રેખાવાળુ અથવા તદ્દન રેખા રહિત હોય, જેના માથાના વાળ લૂખા, જાડા, અણીએ ફાંટાવાળા અને કેડથી પણ નીચે ઉતરે એટલા લાંબા હાેય, જેના એક રામકુપમાં એક કરતાં વધારે અને જાડા રામ હાય, જેના નખ કુલેલા, સફેદ અથવા સુપડા જેવાં હાય, જેની નસા આકરી હાવાથી જોઇ શકાય નહીં એવી હાેય, જેના શરીરની કાંતિ ભૂરા રંગનો હાેય, જે ઘણી કાળી, ઘણી ગારી, ઘણી જાડી, ઘણી પાતળી, ઘણી લાંબી, ઘણી ટુંકી અને ખડબચડા અંગવાળી હાેય, જેના શરીરના આંગળી વિગેરે અવ-યવાે એાછા અથવા અધિક હાેય, જેની ચામડી શુષ્ક તથા કઠણ હાેય, જે શરીરની પવિત્રતા જાળવતી ન હોેય, જેના શરીરમાં રાેગ સંચારી રહેલા હોય, જે સ્વધર્મના દ્રેષ કરનારી હોય. પરધર્મને વિષે આસકિત ધરાવતી હોય, જે નીચ કર્મમાં પ્રીતિ રાખતી હોય, જેની માની તથા એનની સંતતી જીવવા પામતી ન હોય, અથવા થાડી થતી હોય, જેને રસાઇ વિગેરે ગૃહ કાર્યનું જ્ઞાન બરાબર ન હોય એવી કન્યા, ઉપર કહેલા અપલક્ષણાથી કાંતા દુરાચારિણી, દુર્ભાગી, વધ્યા, દરિદ્રી, દુ:ખી, અલ્પાયુષી અધમા હોઇ તેના ત્યાગ કરવા.

(શબ્ચ—આપે જે લક્ષણે કહ્યાં તે ઉપરથી એમ કહી શકાય કે જેનામાં સીયાને ઉચિત એવા રૂપ–રંગ–લાવષ્ય તથા સદ્દગુણોના કુદરતી રીતેજ અભાવ હોય એવી કન્યા સાથે વિવાહ કરવાથી વિવાહ\_કરનાર દંપતી સુખી ન થાય.

સૂરિ-જિ નારીમાં નારી-સુલભ કામળતા-મધુરતા, મોહકતા, ગૃહકાર્ય કુશળતા અને પ્રેમ આદિ તત્વા ન હોય તેને નારીનું નામ ઘટી શકતું નથી અ તત્વાની બાદ્ય પરીક્ષા હાથ પગ અને મુખ આદિ અવયવા ઉપરથી થઇ શકે છે. દા-ખલા તરીકે જેના હાથ-પગ-મુખ વિગેરે અંગા તથા આંગ-ળીઓ ખહુ રામવાળાં હાય તેનામાં કંઠે રતા અને સ્વચ્છં દતા વિશેષ પ્રમાણમાં હાય, શાસ્ત્રકારાએ આવી નારીઓને વિષ કન્યાની સગી ખહેનની ઉપમા આપી છે. તેવી નારીના પણ પ્રયત્ન પૂર્વક ત્યાંગ કરવા.

**શિષ્ય**—પુરૂષના ભમરાએા–આવર્ત્તા વિષે જેમ આપે કહ્યું હતું તેમ સ્ત્રીઓની બાબતમાં કંઇ કહી શકાય ખરૂં ?

સ્યૂરિ–જો સ્ત્રીઓને કેડ, કાેટ, (ડાેકુ) મસ્તક, ઉદર અને કપાળ એમના મધ્ય ભાગમાં તથા નાસિકાને છેડે ભમરા સીધા દઉ૬

હાય તો તેને શુભ લેખવામાં નથી આવતો, તેમજ જો ડાંબે ભાગે ઉલટા ભમરા હાય તો તે પણ અશુભજ સમજવા. માત્ર જમણે ભાગે અને વિશેષે કરીને કપાળને જમણે ભાગે સીધા ભમરા હાય તો તે શુભ ગણાય છે.

સિષ્ય—કન્યાએના નામ ઉપરથી પણ ભય રાખવાનું કંઇ કારણ ?

સૂરિ—કોઇ પણ રીતે દેવતા, સર્પ, નદી, પર્વત, નક્ષત્ર, પક્ષી, ચંડાળ, સેવક કે કોઇ ભયંકર વસ્તુનું સૂચન થાય એવું કન્યાનું નામ પાડવું નહીં. ભૂમિ, ધાન્ય, લતા, ગુલ્મ–ન્હાનું વૃક્ષ, સિંહ, વાધ અને ફળ એવાં નામ ધારણ કરનારી કન્યાઓને પણ પસંદગી આપવામાં આવતી નથી, કારણ કેવળ એટલું જ કે તેવાં નામા કર્ણને પ્રિય થઇ પડતાં નથી અને જે વસ્તુ કર્ણને ત્રિય ન હાય તે હૃદયને પ્રિય થાય એમ કેવીરીતે માની શકાય ?

રાષ્ય—આપ જેને વિષ કન્યા કહેા છેા તે કેવી હોય ? સ્ફરિ—મંત્ર તથા ઔષધાના પ્રયાગાથી કેટલીક કન્યાઓ વિષમય થઇ ગયાનાં વર્ણના શાસમાં મળી આવે છે. તેના લક્ષ- શોનું વિવેચન કરતાં શાસકારાએ એવા અર્થનું કથન કરેલું છે કે જેના કેશના તથા વસ્ત્રના સ્પર્શથી કુલની માળા કરમાઈ જાય, જેના સ્નાનના પાણીથી અનેકાનેક ક્ષુદ્ર જવાના ઘાત થાય, જેના બીછાનામાં માંકઠ મરણ પામે, જેના વસ્ત્રમાં જુએ પણ જીવતી ન રહી શકે, જેને કક્-વાતના વિકાર ન થતાં હમેશાં

પિત્તવિકાર જ થાય, જેના જન્મ સમયે શનિ, રવિ તથા મંગળ એ ત્રહ્યુમાંથી એક વાર. આ<sup>જ</sup>લેષા, શતતારકા, અને કૃત્તિકા એ ત્રહ્યુમાંથી એક નક્ષત્ર તથા હિતીયા, સપ્તમી, અને હાદશી એ ત્રહ્યુ તિથિમાંથી એક તિથિ હોય તો તે વિષ કન્યા કહેવાય છે.

્રિષ્ટ્ય—બાકી સામાન્ય સ્ત્રી જાતિ પ્રત્યે કેવી નિષ્ઠા રાખવી જોઇએ ?

સૂરિ—ઉત્તમ પુરૂષા પાતાના ગુરૂ-વડીલ, સ્વામી, મિત્ર, શિષ્ય અને સગાસંબંધી એટલાની સ્ત્રીઓ સાથે મા, બહેન તથા પુત્રી પ્રમાણે વર્તે છે. એ ને એ વાત બીજા શબ્દોમાં કહું તો જેઓ પાતાના કરતાં વચાવૃદ્ધ હોય તેમને માતા સમાન, જેઓ સમવયસ્ક અથવા બરાબરીની હાય તેમને બહેન સમાન અને જેઓ ન્હાની હાય તેમને પુત્રી સમાન ગણવી એ ઉત્તમ પુરૂ-ષાતું એક અૂક લક્ષણ છે.

**િરાષ્ય**—નીતિ કિવા સદાચારનું એ ધારણ આજકા**લ** કેટલું બધું અધાગતિને પામ્યું છે ?

સૂરિ— તેના ખ્યાલ કરતાં ખરેખર ખેદથી રામાંચ ખડા થાય છે! સદાચાર અથવા નીતિનું પાલન એજ સમાજ અ-થવા રાષ્ટ્રની યથાથે સંપત્તિ કિંવા શક્તિ છે. જ્યાં સદાચાર રૂપી શક્તિની અવગણના થાય છે ત્યાં ઉન્નતિ, જાહાજલાલી અને કલ્યાણની વતો કરવી એ વ્યર્થ વાગ્વિડંખના સિવાય બીજું કાંઇજ નથી છે સા પ્રથમ મનુષ્યે પાતાનું ચારિત્રખળ ખીલવનું જોઇએ. જો ચારિત્રખળ વિકાસ પામ્યું તો પછી ઇંદ્રની કે દેવના અધિરાજની સમૃદ્ધિ પણ કટાક્ષ માત્રથી ચરણ તળે રજુ કરી શકાય છે.

વિવેક વિલાસ.

**રિષ્ય—એ**લું ચારિત્રબળ પુનઃ પ્રકટે એવા કંઈ ઉપાય ખરા ?

સૃરિ—ઉપાય તા એક નહીં પણ અનેક છે. માત્ર તે અજમાવવા જેટલું સામચ્ય અને તેની સાથે ચારિત્રમળની શક્તિ સમજવા જેટલું ખુદ્ધિમળ જોઇએ! જો જજ્ઞાસુ વર્ગ આજ ક્ષણે પાતાના વિલાસ–વૈભવાને તિલાંજલી આપી, સાદાઇ અને સાધુતામાં જીવન ગાળવા જેટલી તત્પરના દર્શાવે તા વર્તામાન અધ: પતિત નીતિ પુન: ઉજવળ અને કલ્યાણકર થયા વિના રહે નહીં. ખાટા માજ શાખા અને વિલાસમય વ્યવહારોના સવેશ પરિત્યાગ થવા જોઇએ. આમ થાય તા આપણે માટે સુવર્ણ યુગ ખહું દૂર નથી.

<sup>ૄ</sup>રાષ્ટ્ર—આપની એ ભવિષ્યવાણી ખરી નિવડા, એમ પરમ કૃપાળુ પરમાત્મ પ્રત્યે અંત:કરણ પૂર્વક પ્રાર્થ છું!

સ્તૂરિ—એ ભવિષ્ય વાણીને ખરી પાડવી કે ખાટી એ તમારા જેવા જીજ્ઞાસુએ ઉપરજ આધાર રાખે છે. જે પ્રત્યેક માણુસ પાતે પાતાનું ચારિત્ર સુધારવાનું લક્ષમાં લે તા ધીમે ધીમે તેની અસર સમગ્ર સમાજ કે રાષ્ટ્ર ઉપર થયા વિના કાઇ પણ કાળે ન રહે!

શિષ્ય–અસ્તુ! કઇ કઇ સ્ત્રીઓને પૂજ્ય માનવી જોઇએ ? સ્પૂરિ—પેાતાની સગી, કુંવારી, સાધ્વી, યેાગની, શરહે આવેલી અને આપણા કરતાં ઉચી જાતની સ્ત્રીને પૂજ્ય માની તે-મના પ્રત્યે તેવા વ્યવદ્વાર રાખવા એ ઉત્તમ પુરૂષાનો આચાર છે. શિષ્ય—પાતાની સગી અથવા આત્મિય નારીને તાે સાૈ કાઇ પૂજ્ય અથવા સંમાન્ય લેખી તેને ઘટતી સહાય આપે એમાં કાંઇ આશ્ચર્ય નથી. બાકીની સ્ત્ર એાને પૂજ્ય માનવાનું કંઇ કારણુ ?

સ્તૂર—કુંવારી કન્યાં, સતી સાધ્વી નારી અથવા શરહ્યા-ગતાનું રક્ષણ કરવું, એ પુરૂષ માત્રની પવિત્ર ફરજ છે. તેમના પ્રત્યે પૂજ્ય છુધ્ધિ ન હોય તો તન—મન—ધનથી તેમનું રક્ષણ ન થઇ શકે. નિરાધાર અને અશરણ સ્ત્રીઓને શરણ આપી તેમના સતીત્વની રક્ષા કરવી. એના જેવું પુષ્ય કાર્ય ભાગ્યે જ બીજું કાઇ હશે! પુરૂષોના પુરૂષાર્થ જે દીન નિરાધાર અને નિ-દેષિના રક્ષણાર્થ ઉપયોગમાં ન આવે તો એ પુરૂષાર્થને વધ્યા જેવા નિષ્ફળ જ સમજવા જોઈએ? ઇતિહાસમાં ઘણીવાર વીર પુરૂષોએ પોતાના પ્રિય પ્રાણના લાગે સતી—સાધ્વી—અસહાય નારીઓના સતીત્વની રક્ષા કરી અમર નામના પ્રાપ્ત કરી છે. એવા દ્રષ્ટાંતાના શ્રવણ માત્રથી આપણે ગફગફચિત્ત થઇએ છીએ. મહાવીર પુરૂષોના પગલે ચાલવું એ શું આપણું કર્તન્ય નથી?

શિષ્ય—સામાજક વ્યવહારને નિષ્કલંક અને સહજ સુંદર બનાવવાના એ વિધિ કેવા સુંદર છે? જો અશરણ અને અબળને આશ્રય ન મળે તા સમાજનું બીજ જ ક્ષણે સત્યા-નાશ નીકળી જાય? આપણા દીઘેદશી પૂર્વજોએ તે માટે આગ-ળથી જ કેવાં સુંદર વિધિ–વિધાના રચી રાખ્યા છે?

સૂર—આપણા આર્ય વિધિ-વિધાનામાં કેવળ સામા-

## વિવેક વિલાસ.

જીક વ્યવહારની વિશુદ્ધિ પ્રત્યેજ લક્ષ આપવામાં આવ્યું છે. એ માન્યતા ભ્રાંતિમૂલક છે તે ઉપરાંત કોઈ એક મહાન્ ઉદ્દેશ પણ હાવા જોઈએ; એ વાત આપણે ઘણીવાર ભૂલી જઇએ ઇીએ. અશરણ, અબળ અને દીન–દરિદ્ર ઉપર જે અત્યાચાર કરવામાં આવે છે તે અત્યાચારથી જેટલુ તે અબળ અને દરિ-દ્રનું ખુડ્રં નથી થતું તેથી સહસ્રગણું ખુર્ર સબળ અત્યાચારીનું થાય છે. આ એક એવા આધ્યાત્મિક સિદ્ધાંત છે કે જેનું સ્વપ્ન પણ અત્યારના જડવાદને માટે અશક્ય છે.

શિષ્ય—એ સિદ્ધાંત સમજવા જેટલું સામર્થ્ય મારામાં નથી; એ હું કણલ કરૂં છું. છતાં જો એ સળધી ભૂમિકા રૂપે બે શળ્દો કહેશા તો મહાપકાર થશે.

સ્યૂર—ઉત્તમ પુરૂષોએ સાધ્વી, યાગીની અને શરણાગત ના-રીને પૂજ્ય માની તેના શીલનું સંરક્ષણ કરવું જોઇએ; એ આપણા ચાલુ ચર્ચાના વિષય હતો. કલ્પના કરા કે કેટલાક અણુધાર્યા સંયોગા વચ્ચે કિંવા અકસ્માતને લીધે એક કન્યા, સાધ્વી અથવા યાગિનીના ભયથી કંપતી અને આશ્રયને માટે યાચના કરતી તમારી નિર્જન કુટીર પાસે આવી ચઉ છે. તમે તેને આ પ્રસંગે જો આશ્રય ન આપા, તેને પૂજ્ય કિંવા અશ્રય યાગ્ય માની સહાય ન આપા, એટલું જ નહીં બલ્કે તેને નિરાધાર માની અત્યા-ચાર કરવા તત્પર થાઓ, તો તેજ વખતે તમે તમારૂં મનુષ્યત્વ ગુમાવી બેસા છા. તેમાં પણ અત્યાચાર કરનાર મનુષ્ય જ્યારે એમ સમજતો હાય છે કે અત્યારે મારા જીલમની સામે કાઇ આંગળી પણ ચીધી શકે તેમ નથી ત્યારે એ અત્યાચારની ભયં- કરતા એાર વૃદ્ધિ પામે છે. સામે પ્રતિવાદ કરે એવી કાઇ વ્યક્તિના અભાવે તે મનુષ્ય પાતાના આત્માના ગગન ભેદી અવાજને પણ શુંગળાવી દે છે. તે વખતે અત્યાચારી મનુષ્યમાં જે પ્રચંડ ઉગ્રતા, અત્યાચારપરાયણતા પ્રવિષ્ટ થાય છે તે તેના સઘલા વિવેકનો ધ્વંસ કરી નાખે છે–તેને અધાગતિનો છેલ્લી હુદે લઇ જાય છે એમ કહું તા તે પણ અપૂર્ણ છે.

શિષ્ય-અર્થાત્ અશરણ નારીને પૂજ્ય માનવામાં ન-આવે તો તેજ ક્ષણે મનુષ્ય પાતાનું પૂર્વ પુષ્યા પાઈત મનુષ્યત્વ તદ્દન ગુમાવી એસે છે, એમજ ને ?

સ્તૃરિ—મનુષ્યમાંથી જો તેનું મનુષ્યત્વ ચાલ્યું જાય તો તે સિંહ-વ્યાદ્ર જેવા હિંસક પ્રાણી કરતાં પણ વધુ ભયંકર અની જાય છે, એમ શું કહેવાની જરૂર છે? એક મનુષ્ય હિંસક પશુના જેવું ભયંકરત્વ ધારણ કરે તેથી સમાજને તો અલખત્ત હાનિ ભાગવવી જ પડે; પરંતુ એ કરતાં પણ વિશેષ હાનિ તો તે નર પિશાચને પાતાને ભાગવવી પેટ છે, એ વાત સમજવા જેવી છે.

શિષ્ય — આપના કૃપાપ્રસાદે એ વાત યત્કિંચિત્ મારા સમજવામાં આવી છે. હવે આપણે આપણા મૂળ વિષય ઉપર આવીએ. નારી જાતી કયા કયા દુઈ ણાને લીધે તિરસ્કારને પાત્ર થઈ પડે છે, એ વિષય ચર્ચ વા જેટલી હદે આપણે આવી પહોંચ્યા હતા.

સૂરિ—અંગીકાર ન કરવા યોગ્ય સીએાની સમજ આપતાં કેટલાક નીતિકારા દેષવાળી, બહુ લાભી, ગામેગામ

## વિવેક વિલાસ.

ક્રુરનારી, ચંચળસ્વભાવવાળી, અપવિત્ર અને નાટક તમાસામાં બહુ રસ લેનારી સ્ત્રીના ત્યાગ કરવાનું ક્રુરમાવે છે.

શિષ્ય— દેષવાળી પદના અર્થ અહીં કંઈ સ્પષ્ટ થતા નથી–કારણ કે દુરાચારાદિ દેષોના ઉલ્લેખ તા આગળ જતાં પુન: પણ કરવામાં આવ્યો છે.

સૂરિ—ચારિત્રગત દાષાના નિષેધ સાથે શરીર-સંબંધી દાષાના પણ નિષેધ આ "દાષવાળી" પદથી કરવામાં આવ્યા છે. જેવી રીતે દુ:શીલતા, લાભ-માહ અને અહુંકાર આદિ દાષા-વાળી સ્ત્રી અંગીકારને યાગ્ય નથી રહેતી, તેવી રીતે બીજા શરીર સંબંધી દાષા જેનામાં હાય એવી સ્ત્રીઓના પણ ત્યાગ કરવા જોઇએ.

શિષ્ય—શરીરના દોષાે ઉપર એવું મહત્વ સુકવાનું શું કારણુ હશે ?

સૃરિ—મિત-પિતાના શારીરિક દોષા પુત્ર-પરિવારમાં ઉતરે છે એ તો તમે જાણતાજ હશો] વંશપર પરા ઉતરે એવા રાગાથી જેઓ પીડાતા હાય તેમને લગ્ન કરવાના અધિકાર મળી શકતા નથી. પુરૂષે યાગ્ય કન્યાનું પાણીગ્રહણ કરવા પહેલાં આવા દોષા તપાસવા જોઇએ. તેવીજ રીતે કન્યાપક્ષના વાલી-એ!એ પણુ એ વિષે સૃક્ષ્મ નિરીક્ષણ કરી લેવું જોઇએ.

શિષ્ય-તા પછી ઘણા સ્ત્રી-પુરૂષાને અવિવાહિત અવસ્થા-માંજ રહેવું પડે ?

સૂરિ-એથી સંસારતું શું સત્યાનાશ થઇ જવાનું હતું ? એક

રાગી–દ્વષિત દંપતી પાતાની પાછળ છે-ચાર પુત્ર–પુત્રીઓને પાતાના રાગના વારસા આપી સ્વધામ પહેંચ એ સારૂં કે સંસારમાં એટલી જન સંખ્યા ન્યૂન ગણાય તે સારૂ ? એના મુકાબલા તમે તમારા મનથીજ કરી લા. માત–પિતા થવાના હક્ક સર્વ કાઇને એક સરખા મળી શકતા નથી. ગમે તેવા રાગી અને દરિદ્ર ગુલામાં પેદા કરવાથી નથી કૂળની મહત્તા વધતી કે નથી દેશનું કલ્યાણ થતું ?

શિષ્ય–અત્યારની શાચનીય દુર્દશાનું, આપ કહાે છેા તે પણ એક કારણ હાેવું જોઇએ ?

સૂરિ–અને તે મુખ્ય કારણ છે એમ કહા તા પણ હરકત નથી. પાંચ–દસ રેંગી–પેંગી બાળકાના પિતા બનવા કરતા એક સબળ અને પુરૂષાથી પુત્રના પિતા બનવામાં વધારે ગારવ રહેલું છે. વિવિધ પ્રકારના રાગાના વારસા ચાપી સમાજ અને દેશને દુઈશાશસ્ત કરવા કરતાં નિ:સ તાન ગુજરી જવામાં વધારે ગારવ રહેલું છે, એટલું પ્રસંગાપાત કહી હવે મૂળ વાત ઉપર આવું હું.

શિષ્ય—દોષવાળી સ્ત્રીને અંગીકાર ન કરવા એ વચ-નનું રહસ્ય બરાબર સમજાયું. તે પછીના વિશેષણાનું યહિકંચિત્ રહસ્ય આપની પાસે જાણવા માગું છું.

સૂરિ—બહુ લેાલવાળી સ્ત્રી કુટું બમાં ઘણા કલેશ–કંકાસા ઉત્પન્ન કરે છે. નબળાઇની સાથે લેાલ–માહ જો કે રહેલાજ હાય છે, તો પણ જ્યાં એ લેાલ–માહની માત્રા વિશેષ પ્રમાણમાં હાય છે ત્યાં એ દાવાનળ પ્રકટાવે છે અને શાંત સંસારને કલેશથી ભ-સ્ત્રીભૂત કરી દે છે.

## વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય-નિર્જળતાની સાથે લાેેેલને શું સંબંધ ?

સૃશ્— દ્રવ્ય કમાવા જેટલું સામર્થ્ય નથી હોતું ત્યાં કુદરતી રીતેજ લાેભ પાતાના સહચારીએ સાથે નિવાસ કરે છે. સ્ત્રી—જાતિ મૂળેજ નિર્જળ કિંવા નમ્ર ગણાય છે. તેની સાથે મ્હાટે ભાગે તેમનામાં અજ્ઞાન-અંધકાર ત્યાપેલા હાય છે. આથી તે પાતાના પરમ આત્મીય સગા-વ્હાલાઓને પણ પાતાથી પર માની લઈ તેમની સાથે પ્રપંચ કરવા પ્રેરાય છે. સ્ત્રીઓને જો યથાર્થ જ્ઞાન આપવામાં આવે, તેમની છુદ્ધિ અને મન સંબંધી શક્તિઓને કેળવવામાં આવે, તો તેમના સ્વાભાવિક ગણાતા લાેભ—માહાદિ દુર્ગુણા પણ દૂર થયા વિના રહે નહીં. તેવીજ રીતે જે સ્ત્રી ના-ટ્યાદિ વિલાસ—વૈભવામાં બહુ રસ લેતી હાય, પાતાના સગા— સંબંધીઓ પ્રત્યે નિરંતર વૈરભાવ ધારણ કરતી હાય, અને અહંકારવાળી હાેય તેવી સ્ત્રીના પણ ડાહ્યા પુરૃષાએ અંગીકાર ન કરવા જોઇએ.

શિષ્ય—અન્ય કંઇ સીએા પ્રત્યે ઉદાસીનભાવ ધારણ કરવા જોઇએ ?

એ્ડ્રે — કુલીને પુરૂષાે, જીવતા પતિની ધર્મ પત્ની, વિધવા, પતિથી ત્યજાએલી, આદરેલા વ્રતનાે ત્યાગ કરનારી તથા રાજ-દ્વારે જનારી સ્ત્રીએા પ્રત્યે વિકૃત ભાવથી નીહાળતા નથી.

(શબ્ય—છેક્ષા એ દાષાનું સ્પષ્ટીકરણ થવું જોઇએ.

સુિ—વૃત ભાંગ એ એક મહાન દેષ-પાપ ગણાય છે. લીધેલા વૃતના ભાંગ કરનાર પાતે તેના કડવા ફળને અવશ્યમે ભોગવે છે. વૃત્તભંગતા એ માનસિક દ્રઢતાની પુરેપુરી ખાર્મ ખતાવી આપે છે. ચંચળ વૃત્તિવાળાં અ—પુરૂષોના વિશ્વાસ્કરવા એ પાતાની મેળે દુ:ખ અને નિરાશાને આમંત્રણ આપવા જેવું છે. જે સ્ત્રી કિંવા પુરૂષ એકવાર પાતાના મનની સાથે નિશ્ચય કરી એક વૃત્ત કિંવા પ્રતિજ્ઞા લે અને બીજી ક્ષણે તે પ્રતિજ્ઞાના ભંગ કરે તેના વિશ્વાસ શી રીતે રાખી શકાય ? જેઓ પાતાના વૃત્તના ભંગ કરે છે તેઓ પાતાની બુદ્ધિની ગેર-હાજરી અને કાયરપણાના હેઢરા પીટાવે છે એમ કહેવામાં કંઇ અતિશયોક્ત નથી.

શિષ્ય-રાજદ્વારે જનારી સ્ત્રી વર્જનીય ગણાય તે શા માટે? મૃશ્—િરાજ પ્રપંચાની કહાણી કાઇ અનુભવીના મુખથી સાંભળશા તો તમને ખાત્રી થશે કે રાજવેલવા બ્હારથી જેટલા મનાહર અને લલચાવનારા લાગે છે, તેટલાજ અંતરમાં પ્રપંચા —પેચા અને પાપાથી ભરેલા હાય છે. રાજ પ્રપંચમાં પડયા પછી ધીર–વીર ગણાતા પુરૃષાની વિશુદ્ધિ અને પ્રમાણિકતા પણ ડશુ મશુ થવા લાગે તો પછી અબળા જાતીનું તો પૂછવું જ શું? રાજ પ્રપંચમાં અનેક પ્રકારના કાવતરાઓ ચાલતા હાય છે, જે સ્ત્રી એ કાવતરાઓમાં ભાગ લે છે તે પ્રાય: પાતાના ધર્મ અને શીલને ભૂલી જાય છે. એવી સ્ત્રી સાથેના ગૃહસંસાર ભાગ્યેજ સુખમય નીવડે છે.

શિષ્ય—પરહાી અને વિધવા પ્રત્યેની આસક્તિ એ તો પ્રકટ વ્યભિચારજ ગણાય !

9 6

### વિવેક વિલાસ.

સૃષ્ટિ—શાસ્ત્રકારા પરસ્રી પ્રત્યેની આસક્તિને કેવા સખ્ત શબ્દોમાં તિરસ્કારો કહાઉ છે તે કદાચ તમે નહીં જાણતા હો. તેઓ તો એટલે સુધી કહે છે કે "નરકરૂપ બંદીખાને લઇ જનાર જો કાઇ દ્વિતી આ સંસારમાં હાય, વૈરરૂપી ચિત્ર ચીતરવા માટે જો કાઇ ઉપયુક્ત ભીંત આ જગત્માં હાય અને યશ રૂપી વૃક્ષને જમીનદોસ્ત કરે એવું જો કાઇપણ શાસ્ત્ર આ લાકમાં હાય તા તે કેવળ પરસ્ત્રીજ છે. એવી પરસ્ત્રી પ્રતિની આસક્તિના ત્યાગ કરવા એ હિતાવહ છે.

શિષ્ય—વ્યભિચાર શળ્દ જાૂદા જાૂદા અર્થમાં વપરાય છે એ શું સત્ય છે ?

સ્તૃરિ—સાહિત્યનાં જાદા જાદા વિભાગામાં વ્યભિચાર શબ્દનો પ્રયાગ કરવામાં આવે છે; પરંતુ તેના મૂળ ભાવ કયાંઇ પણ ખદલાતા હાય એમ જણાતું નથી. વ્યાકરણમાં એક ધાતુ પાતાના મૂળ અર્થના ત્યાગ કરી અન્ય અર્થ-ધ્વનિત કરે, તેને પ્રાય: વ્યભિચારિક ભાવ કહેવામાં આવે છે. આ પ્રયોગ પરંપરા ઉપરથી પણ એટલું તા સૂચવાય છે કે સંસારમાં જે સી–પુર્ષો પાતાના પ્રાપ્ત–ન્યાય્ય રમણ સ્થાનને ત્યજી અન્ય સ્થાનમાં રમણ કરવાની કામના રાખે તે વ્યભિ-ચારી ગણાય.

શિષ્ય—આપે તાે લગ્નમાં પણ વ્યભિચાર હાેવાનું એક પાવ્યું હતું.

પની પિવિત્ર અંથીથી જોડાયેલાં સ્ત્રી-પુરૂષા

જયારે પાતાની મર્યાદા અને વીવેકની સીમાને ઓળંગી જાર છે, ત્યારે એ લગ્ન પણ વ્યભિચાર રૂપજ બની રહે છે એમ મેં તેજ વખતે સ્પષ્ટપણે કહી દીધું હતું. દરેક વસ્તુ પા તાની મર્યાદામાં હાય ત્યાં સુધી જ તે ઉપયાગી અને સુખદાયક થાય છે. બાકી ઉચ્ચમાં ઉચ્ચ ગણાતી વસ્તુના પણ જો દુર પયાગ થઇ શકે છે તા પછી વિકારદશામાં અધ બનેલા મનુષ્ય લગ્નના કાલ–કરારા ઉપર પાણી ફેરવે એમાં આશ્ચર્ય જેવું શુ છે? લગ્નના હક્કો અને છૂટાના દુરપયાગ ન થાય તેની સંસારી જનાએ બહુજ સાવચેતી રાખવ ની છે, કારણ કે તેમ કરવું એ વ્યભિચારને ઉત્તેજન આપવા જેવું છે.

શિષ્ય—લગ્ન સમયે દંપતી પરસ્પરમાં કેવા કાેલ-કરાર કરે છે ?

સૂરિ સ્ત્રી અને પુરૂષ ખન્ને જણા વિવાહને સમયે " ધર્મ, અર્થ અને કામ એ ત્રણેનું આચરણ એક - બીજાને છોડીને કરીશું નહીં " એવી પ્રતિજ્ઞા કરી જગત્ની સમક્ષ પરસ્પરનું પાણીશ્રહણ કરે છે.

શિષ્ય—એ કરાર કિંવા પ્રતિજ્ઞા કેટલા માણસો સમ-જતા હશે ?

સૂરિ—પ્રાય: તમામ માણુસા સમજે છે. ખેદના વિષય માત્ર એટલાજ છે કે પ્રતિજ્ઞાના પહેલા ભાગ અહુ એાછા મનુષ્યાને યાદ રહે છે. બાકી છેલ્લા ભાગ કે જેમાં " કામનું આચરણુ એક બીજાને છાડીને કરીશું નહીં" એવા ભાવ રહેલા છે તે તા એકેન્દ્રિયથી લઈ પંચેન્દ્રિય પર્ય તના તમામ

### વિવેક વિલાસ.

પ્રાણીએા સમજે છે, એટલુંજ નહીં પણ જોઇએ તે કરતાં પણ વધારે ચીવટથી એ કરારને વળગી રહે છે.

શિષ્ય —આપના એ કટાક્ષ યથાર્થ છે. લિગ્ને માત્ર કામ ભાગ અથે નહીં, પણ ધર્મ –અર્થની સિદ્ધિ અર્થે પણ છે એ વાત પ્રાય: ભૂલી જવામાં આવે છે.) વ્યભિચારી મનુષ્યા તાે એ છેલ્લા પદના અર્થ પણ સમજતા હશે કે નહીં એ શંકા છે!

સૂરિ—જે સ્ત્રી કિંવા પુરૂષ વ્યભિચાર આદરે છે, તે પાતાની પ્રતિજ્ઞાના ભંગ કરે છે એ તો સ્પષ્ટજ છે, પરંતુ તેની સાથે વ્યભિચારી પુરૂષ પાતાની સ્ત્રીના અને વ્યભિચારી સ્ત્રી પાતાના પતિના પણ એક રીતે ઘાત કરે છે એમ કહીએ તા પણ ખાડું નથી.

શિષ્ય — ખરૂં છે. દંપતીમાંથી એક જણ જ્યારે દુરા-ચારને માર્ગ વળે છે ત્યારે તે જો સ્ત્રી હોય તો તેના પતિને અને જો પતિ હોય તો તેની પત્નીને સ્વાભાવીક રીતેજ એવા આઘાત કરે છે કે જે આઘાતની અસહ્ય વેદના તેઓ જીંદગીભર ભૂલી શકતાં નથી અને કેટલીકવાર તો એ વેદનાજ મનુષ્યનું જીગર અંદરથી ફાેલી ખાય છે અને તેને રીબાવીન્ રીબાવીને પ્રાણ રહિત કરી નાંખે છે.

સૂરિ—પતિ–પત્નીમાંથી એક જણ દુરાચારી બનતાં. સ્વર્ગ જેવા ગણાતા ગૃહસ સારમાં નર્કના સંતાપ ઉતરે છે. ક્ષણિક સુખની લાલચે કલ્પવૃક્ષ સમા શીતળ તર્વરના મૂળમાં સહા દાખલ કરવા એ બુદ્ધિમાન મનુષ્યાને ઉચિત નથી. પ્રકટ વ્યભિચારને લીધે અધાર ત્રાસ અને દુ:ખનું વાદળ ઘેરાય એમાં તો કંઇ નવાઇજ નથી; પરંતુ પતિને પાતાની સ્ત્રી વ્યભિચારિણી હોવાની અને પત્નીને પાતાના પતિ વ્યભિચારી હોવાની આશંકા આવતાં સુધામય સંસાર વિષમય બની જાય છે. કહેવાની મતલબ એ છે કે લગ્નના પવિત્ર કાલના ભંગ ન થાય તેની સ્ત્રી—પુરૂષે બહુ સખ્ત સાવચેતી રાખવી જોઇએ. એટલું જ બસ નથી, પણ તે સંબંધી શંકા લાવવાનું કારણ સુદ્ધાં ન મળે તેવા પ્રકારના નિર્દોષ વ્યવહાર રાખવા જોઇએ.

શિષ્ય-આપણામાં ખ્રદ્ધાચર્યની જે નવવાડા કહેવામાં આવી છે તેને જો યથાચિત માત્રામાં વળગી રહેવામાં આવે તેા એવી આશંકાને સ્થાન ન મળે.

સૃરિ—આજકાલના સાહસિક યુવકા એવી આજ્ઞાઓને હસી કહાઉ છે. તેનું પરિણામ પણુ તેઓ હાથાહાથ મેળવે છે. દીનપ્રતિદીન વધતી જતી સ્વચ્છ દતાને લીધે પતિ-પત્નીઓ પરસ્પરમાં જેવા જોઇએ તેવા વિશ્વાસ ધરાવતા નથી. સા કાઈ પાતના મન:કલ્પિત ધારણ પ્રમાણે અન્યને નીહાળે છે. જેવી દ્રષ્ટિ તેવી સૃષ્ટિ એ ન્યાય કંઇ છેક ખાટા નથી. તમારા મનમાં જો વ્હેમ અને આશંકા હાય તા તમે અન્યના વર્તનમાં પણુ એ વસ્તુઓ જોયા વિના રહા નહીં. ઘણીવાર મૂળ ત્યાધિની છેક ગેરહ જરીમાં ત્યાધિની આશંકા જ ત્યાધી કરતાં સહસ્રગણું દુ:ખદાયક ફૂળ ઉપજાવે છે.

**શિષ્ય—વ્ય**ભિચારી સ્ત્રી–પુરૂષ પાતાનું પુન્ય ગુમાવી દર્છ માંહામાંહ એક–બીજાના ઘાતક નીવડે છે, એ વાત બરાબર મારા

### વિવેક વિલાસ.

મગજમાં ઉતરી ગઇ છે. વ્યલિચારી મનુષ્યાે પાતાના ક્ષણિક સુખની ખાતર મનુષ્યના પ્રાણને કેટલી હાનિ કરે છે તેના આપે અહુ સારા ખ્યાલ આપ્યાે.

સૂરિ—હુજ તેમાં બીજ પણ એક વાત વિચારવા જેવી છે. વ્યભિચારી સ્ત્રી પાતાના પતિને અને વ્યભિચારી સુર્ધ પાતાની સ્ત્રીને મમે લેંદ્રક આઘાત કરે છે એટલું જ નહીં પણ એક સ્ત્રી પરપુર્ધની જોડે વ્યભિચાર કરે ત્યારે તે પરપુર્ધની પરણેલી સ્ત્રીની ઘાત કરનારી થાય છે અને એક પુર્ધ પરસ્ત્રીની જોડે વ્યભિચાર કરે ત્યારે પરસ્ત્રીના પતિના ઘાત કરનાર થાય છે. આવી રીતે એક દુરાચાર કેટલા નિર્દીષ મનુષ્યાના માર્ગમાં કાંટા બીછાવે છે તેના તમે સહેલાઇથી ખ્યાલ કરી શકશો.

(શબ્ય—તદુપરાંત વ્યભિચારી મનુષ્યા પાતાના પ્રાશ્– ખળની હાનિ કરે તે તો જાદુંજ ?

સ્ત્રેર—ઇંદ્રિયની તૃાં મ પાછળ દાંડી મરી પ્રીટનારા મનુ-ચોને એવા ખ્યાલ આવતા નથી એજ આ સંસારની એક મ્હા-ટામાં મ્હાટી વિચિત્રતા છે. પ્રત્યક્ષ પરિણામ નિહાળવા છતાં તે તરફ ઉપેક્ષા કે વૈરાગ્ય ઉદ્દલવતા નથી એ ખરેખર દુર્ભાગ્યની વાર્તા છે. એક ઇંદ્રયની તૃપ્તિ અર્થે જયારે મીન–મત્સ્ય આદિ પ્રાણી-આ પાતાના ત્રિય પ્રાણા ગુમાવી દે છે તા પછી પાંચ ઇંદ્રિયાની જાળમાં ચાતરફથી ઘેરાએલા મનુષ્યની હાનીનું તા પૂછવું જશું?

સિષ્ય—સ્ત્રીની માનસિક પ્રસન્નતા તેને કુમાર્ગે જતાં અટકાવે છે, એમ મેં સાંભળ્યું છે. તે શુ સત્ય છે ? સૂરિ—િલર્તારની અન્પમ પ્રીતિ એજ સ્ત્રીને ખેટે માર્ગ જ-તાં અટકાવનાર અસરકારક ઉપાય છે. એજ સ્ત્રીની માનસીક પ્ર-સન્નતાનું મૂળ છે. એના જેવું સરળ અને ઉપયોગી સત્ય બીજું એક પણ નથી. સ્ત્રી—પુરૂષમાં જે અનન્ય પ્રેમલાવ હોય તો તેમનાં મનમાં વિશ્વાસઘાત કેપાપકર્મની શંકા સરખી પણ ન સ્કુરે. પુરૂષો જયારે પોતાની સ્ત્રીની અને સ્ત્રીએ જયારે પોતાના પુરૂષો-ની ક્યાંદ કરે ત્યારે ઘણું ખરૂં તેમાં ઉલયનો થાંડા -ઘણા દેષ રહેલા જ હોય એવું અનુમાન કહાડવામાં આવ્યું છે. અનેન્ય પ્રેમ ભાવ હોય ત્યાં વિકલ્પ કે વિતર્કને સ્થાન નથી મળી શકતું. પ્રેમ એ અમૃતના ઝરા છે. અમૃતના ઝરા જ્યાં સુધી વહેતા હોય ત્યાં સુધી ગટરના મલીન ઝરાનું જળપાન કરવું, કાને ગમે? સંસારમાં સ્ત્રી—પુરૂષા હાથે કરીને શંકા અને અવિશ્વાસને લીધે એ પ્રેમસુધાના પ્રવાહને ખાળી દે છે. પરીણામે તેમને જવન-પર્યંત રીબાવું પડે છે.

**રાિષ્ય**—સ્ત્રીની આસપાસ તેના ર**ક્ષણને અર્થે** દાસીએા વિગેરે રાખવાથી કંઇ લાભ ખરાે ?

સૂરિ— દાસ-દાસીઓ મ્હોટે લાગે એવાં કૃત્સિત ચરિત્ર--વાળાં અને હલકો જોતીનાં હાય છે કે તેમનાં સહવાસમાં કુલીન કુળ વધુઓ પણ પોતાના વંશાનુગત ટેક-નેકને સાચવી શકતી નથી. ઘણુખરે દાસ-દાસીઓ જ અનીતિના માર્ગ ખુદ્યો કરી આપે છે. કારણકે તેમાં તેઓ પોતાની સંપૂર્ણ સ્વાર્થસિદ્ધિ સમજતાં હોય છે. વળી દાસ-દાસીઓની બહુલતાને લીધે સ્ત્રી-જાતિની સ્વાભાવિક

# ૧૫૧ વિવેક વિલાસ.

પરિશ્રમશીલતા ખીલવા પામતી નથી. અવકાશમાં અને આરામમાં ટેવાયેલું મન અનેક જાતનાં તકે-વિતર્ક કરી પાતાના સ્વાસ્થ્યની બરબાદી કરે છે. જોઇએ તે કરતાં અધિક દાસ-દાસીઓ રાખવાં એ પાતાની મેળે આધી-વ્યાધી–ઉપાધીને આમંત્રણ આપવા જેવું છે. દરેક મનુષ્યે–પછી તે પુરૂષ હોય કે સ્ત્રી તેણે પાતાની જરૂરીયાતા અનતાં સુધી પાતાની મેળે જ પુરી પાડવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. જે પ્રજામાંથી પરિશ્રમ કરવાની ટેવ ચાલી જાય છે તે પ્રજા એવી સુખશીલ અને વૈલવી બની જાય છે કે તેની સ્થિતિ એક વૃદ્ધ અને અશક્ત રાગી મનુષ્ય કરતાં કોઇ રોતે ચડીયાતી રહેતી નથી.

શિષ્ય-સ્ત્રી પ્રસન્નતા પામે એવા કાઇ રાજમાર્ગ હશે ?

સુરિ-સ્ત્રી જાતીના વયના ભેદને અનુલક્ષ્મી મુખ્યત્વે ચાર-ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે (૧) ખાળા (૨) તરૂથ્યુી (૩) પ્રાહા અને (૪) વૃદ્ધા.

શિષ્ય–તે ભેંદા કેવી રીતે સમજવા ?

સ્તૃ(ર — સ્ત્રિ સાળ વર્ષની થાય ત્યાં સુધી બાળા કહેવાય, ત્રીસ વર્ષની થાય ત્યાં સુધી તર્ફ્યુ કહેવાય, પચાસ વર્ષની થાય ત્યાં સુધી મધ્ય વયની પ્રાહા કહેવાય અને તે પછી વૃદ્ધા કહે-વાય છે.

શિષ્ય—ત્યારે તેમની પ્રસન્નતા-પ્રાપ્તિના માર્ગ પ**ણ** ભિન્નભિન્ન હશે ?

સૂરિ–ખાળા, યાગ્ય અવસરે આપેલાં રમકડાં, સારાં ક્ળ-કુલ તથા સુખડી આદિથી પ્રસન્ન થાય છે. તર્**ણ** અવસ્થામાં



ववति मधुरवाणीं दीर्घनेत्रोऽति भीर-श्रपलमतिसुदेह: शीव्रवेगो मृगोयम्। \* \* \* \* दान देत अभ्यागत हि परितय रितसों अति डरत, मोहन मृगसे पुरुषकी जमा प्रशंसा को करत.

लक्ष्मी आर्ट, भायखळा, मुंबईPrivate And Personal

(मोहन कवि.)

વિવેકવિલાસ.

ચિત્રિણી.



इयामा पद्ममुखी कुरङ्गनयना क्षामाद्री वस्सला, संगीतागमवेदिनी वरतनुस्तुङ्गस्तनी शिल्पिनी। बाह्यालापरता मतङ्गजगति: सत्कुंकुमाईस्तनी, मत्तेयं कवि माधवेन कथिता चित्रोपमा चित्रिणी॥ આવેલી સ્ત્રી સારાં વર્લા તથા આબૂષણાથી પ્રસન્ન થાય છે. મધ્યમ વયની પ્રાહ સ્ત્રી રતિક્રિડા વિત્રયક કુશળતાથી પ્રસન્ન થાય છે. અને વૃદ્ધ સ્ત્રી મીઠાં વચના તથા આદર સત્કારથી પ્રસન્ન થાય છે.

**શિષ્ય**–બાહ્ય રૂપ રંગ અને ગંધ ઉપરથી સ્ત્રી–જાતિના ચાહ્કસ ભેંદા પાડવામાં આવ્યા છે, એ શું સત્ય છે ?

સૂરિ—પદ્મિની, ચિત્રિણી, શંખિની, અને હસ્તિની એમ ચાર પ્રકારની સ્ત્રીએા શાસ્ત્રમાં કહેલી છે. વિચક્ષણ પુરૂષો હષ્ટ ઉપાયા અને વિધાનાથી તેમની પ્રસન્નતા મેળવે છે.

શિષ્ય—પદ્મિની વિગેરેનાં લક્ષણા કેવાં હાય ?

સૂરિ—પિલનીના અંગમાંથી કમળ સરખી સુગંધ નીકળે છે, હસ્તિની સ્ત્રીના ગંધ મદ્ય જેવા હાય છે, ચિત્રિણીના ઉત્ર અને શંખિનીના ખારા હાય છે. હસ્તિની સ્ત્રીની સાથળ, ચિત્રિણીની કેડ, શંખિનીના પગ, અને પદ્મિનીનું મુખ સુંદર હોય છે. વાળ ઉપરથી પણ એ લેદા કળી શકાય છે. હસ્તિની સ્ત્રીના કેશ ઝીણા, ચિત્રિણીના વાંકા, શંખિનીના લાંબા અને પદ્મિનીના નિબિડ—ભરગચ્ચ હોય છે.

શિષ્ય — વિલાસી પુરૂષા કામિનીઓને તત્કાળમાં વશી-ભૂત કરી શકે છે, તેનું શું કારણ હશે ?

સૂરિ—તેઓ જે દિશાની પાતાની નાસિકા વહેતી હોય તે તરફ કામિનીને આસન ઉપર અથવા શચ્યા પર બેસાઉ છે. આમ કરવાથી તે ઉન્મત્ત કામિનીઓ તત્કાળમાંજ વશીભૂત શ્રઇ જાય છે.

િશિષ્ય—એનું રહસ્ય શું હશે ?

## વિવેક વિલાસ.

સૃરિ—કામ એ સ્પરે દ્રિયના વિષય છે એ તો તમે લાલતા હશા. સ્પરો દ્રિયની વાસના જવને કંઇ આજ-કાલની નથી. જિવ જ્યારે એકે દ્રયમાં હતો ત્યારે પણ સ્પરો દ્રિયની લાલસા તો રહેલીજ હતી—મતલબ કે અનાદિ કાળથી સ્પરો દ્રિયની લાલસા પ્રાણી માત્રને અનુકુળ—પ્રતિકુળ એવી પીડા આપતી રહી છે. શાસના સ્પર્શ એ પણ એક ભાતિક સ્પર્શ છે. વાયુને જો કે આપણે જોઈ શકતા નથી, પરંતુ તેના સ્પર્શનો અનુલવ કરી શકીએ છીએ. પુરુષની નાસિકામાંથી નીકળતા ઉષ્ણ શાસ કામિની—ઉપર કામળ—પ્રચ્છન્ન સ્પર્શનું કામ કરે છે. વળી સુખાસન અને શય્યા એ પણ કામાત્તેજક સામગ્રી છે. આવા સંયોગામાં સંયમ વિનાની કામાન્મત્ત કામિની વિલાસી પુરુના કરાક્ષને લાગ થઈ પડે એમાં કાંઇ આશ્ચર્ય નથી.

શિષ્ય—સીઓ જે અણુઘટતી ઝૂટ મેળવી સ્વચ્છં દી પુરૂષોના પરિચયમાં આવે તો તેમની પવિત્રતા કેટલી જેખ-મમાં આવી પડે તેના ખ્યાલ આપે કહેલી વિગત ઉપરથી આવી શકે છે. અનતાં સુધી પરપુરૂષની સાથે વધારે પડતી છૂટ નહીં લેવાનું જે ફરમાવવામાં આવ્યું છે તે પ્રાય: આવા કાર-શાનેજ આભારી હશે એમ હું હવે સ્પષ્ટપણે જોઇ શકું છું. આપે જે અનુકુળ પીડા અને પ્રતિકુળ પીડાના શબ્દ પ્રયાગ કર્યો તેના આશય અરાબર ન સમજાયા.

સૂરિ— આપણે જેને સાંસારિક સુખા કહીએ છીએ તે વસ્તુત: એક પ્રકારની પીડા રૂપજ હોય છે. ભ્રમથી આપણે

તેને સુખ માની બેસીએ છીએ. દાખલા તરીકે કાેઈ પણ એક પ્રકારની વિષય વાસના જયારે આપણા ઉપર કાબુ મેળવે છે ત્યારે તે વિષયની તૃપ્તિ અર્થે આપણે પ્રયત્ન કરીએ છીએ અને વિષય–વાસનાના વેગને ઉપશાંત કરવામાં સુખનું આરોપ્ય કરીએ છીએ. પૃથ્ કરીએ છીએ. √યથાર્થ દ્રષ્ટિએ જોઇએ તા વિષય–વાસના એક પ્રકારની પીડા હતી, પરંતુ તે આપણા મનને અનુકુળ એટલે આપણે તેમાં સુખનું આરોપણ કર્યું. મતલબકે તે સુખ બ્રાંતિજન્ય હતું. યથાર્થમાં તાે તે પીડા જ છે.)

**િરાખ્ય**—વિષય ઉપર સંચમ રાખવાની કાેઇ ચુક્તિ દર્શાવશા ?

સૂરિ—મનને ખુદ્ધિમાન પુરૂષોએ મર્ક ટની ઉપમા આપી છે. મન જો સંયમમાં આવી જાય તો પછી વિષય રૂપી રાક્ષસોનું બહુ જોર ચાલતું નથી મર્ક ટ જેવી રીતે વૃક્ષની એક ડાળી ઉપરથી બીજી ડાળી ઉપર નિરંતર કૃદતું રહે છે તેવી રીતે મન એક વિષયને ત્યજી બીજા વિષય ઉપર કૃદા કૃદ કર્યા કરે છે. મ- કેટને જો યાગ્ય બંધનથી બાંધી લેવામાં આવે તો તેના વેગ ઘણા ન્યૂન થઈ જાય. મિનને પણુ એવી જ રીતે જ્ઞાન વિચાર અથવા સત્સમાગમ રૂપી રસીથી બાંધી લેવું જોઈએ.

**રાિંપ્ય**—મનને વશ કરવાથી કામવિકાર ઉપર <mark>અસ</mark>ર થાય ખરી ?

સૂરિ-સિન એજ કામ વિકારમાં મુખ્ય ભાગ ભજવે છે. તમે જોઇ શકશા કે ઉદ્યોગ અને તપશ્ચર્યામાં રાકાએલું મન ઉદ્યોપ

### વિવેકવિવાસ.

કામવિકારની પરવા કરતું નથી. અવકાશ, પ્રમાદ અને વિલાસમય વાતાવરણ જ મનને કામવિકાર ભણી ખેંચી જાય છે. મનુષ્ય જો પોતાના મનને પ્રમાદ થસ્ત અનવા ન દે તો પછી કામ વિકારના ભય અદૃશ્ય થઇ જાય એમ કહેવાની જરૂર નથી. કામનું બીજું નામ મનસિજ છે—બીજા શબ્દોમાં કહું તો मનો यत्र स्मरस्तत्र—અર્થાત મનની સાથે કામદેવ રહેલાજ છે. મનમાંથી જ કામના જન્મ થાય છે. વિષય ઉપર સંચમ મેળવવાની જો તમે અંત: કરણ પૂર્વક અભિલાષા રાખતા હા તા મનને વેગ રહિત અનાવી દેવું—બીજા પવિત્ર—ધર્મ કાર્યામાં સંલય કરી રાખવું. એ સિવાય બીજી એક પણ કીંમતી યુક્તિ નથી. યોગી અને ધ્યાની પુરૂષા એજ યુક્તિ અજમાવી કૃતાર્થ થાય છે. સંસારી જનોએ પણ એ યુક્તિના યથાશક્તિ ઉપયોગ કરવા જોઇએ.

શિષ્ય—આપે કહ્યું હતું કે લગ્નવિધિમાં પગલે પગલે અંકુશ મુકવામાં આવ્યો છે, તે કેવીરીતે ?

સૃરિ—પ્રથમ અંકુશ તો એજ કે જ્યાં સુધી પુરૂષ એા-છામાં એછો પચીસ વર્ષની ઉમરના ન થાય અને કન્યો ૧૬ વર્ષની ન થાય ત્યાં સુધી તેમને લગ્ન કરવાના અધિકાર મળી શકતો નથી. આજકાલ એ અંકુશની છેક અવગદ્યના કરવામાં આવે છે. તેથી પ્રજા પછ્ય કેવી કંગાળ—નિ:સત્વ અને ગુલામ બને છે તે આપ-છે આજે પ્રત્યક્ષ નીઢાળીએ છીએ. સ્ત્રી-પુરૂષ જો યાગ્ય ઉમર-ના થયા પછી લગ્ન શંથીથી જોડાય તા તેમની સંતતી પછ્ય વીર્ય- વાન — બુદ્ધિમાન અને સમર્થ અને. આપણા પ્રાચીન ઇતિહાસ-માં એવા સેંકડા દ્રષ્ટાંતા મળી આવે છે. જ્યાં સુધી આપણે એ દ્રષ્ટાંતાને નહીં અનુસરીએ ત્યાં સુધી આપણા પ્રજાકીય ઉદ્ધાર કદી પણ થવાના નથી એ વાત નાંધી રાખવા જેવી છે.

શિષ્ય—એવા અંકુશના ઉદ્દેશ શું હશે ?

સ્તૃરિ—કારણ કે એ ઉમરે સી-પુરૂષ ઉભય પરિપકવ વી-ર્યના હોય છે. તેથી પુત્ર પણ એવા ઉત્પન્ન થાય છે કે જે આ-યુષ્ય, ખળ અને અંગ રચનામાં કાઇથી ઉતરતા નથી. આંધી-વર્ત્તમાં પ્રથમ આળકાને ૨૫ વર્ષની વય થતાં સુધી ગુરૂ આશ્ર-મમાં રહી વિદ્યાભ્યાસની સાથે મન સંચમ કરવા પડતા હતા. ગુરૂકૂળમાંથી પાછા કર્યા પછી જ તેઓ લગ્નને યાગ્ય ગણાતા. આપણે ઇતિહાસમાં પૂર્વજોની કીર્ત્તિના અને વીરતાનાં જે યશાગાના સાંભળીએ છીએ તે સર્વથા એ મન:સંચમ અને અભ્યાસનેજ આભારી હતા. આજે લગ્નના ન મે જે ઢીંગલા– ઢીંગલીના વિવાહ કરવામાં આવે છે તેને કેવળ પ્રહસન સિવાય ખીજાં શું કહી શકાય ?

શિષ્ય—એ અંકુશની અવગણના કરવાથી શી હાની શાય તે સ્ક્રેટપણે જણાવશા ?

સ્પૂરે—શબ્દો દ્વારા તેનું વર્જીન કરવા કરતાં આજનાં અસ્થી–ચર્મસાર બાળક બાળિકાએને અવલાકવાીજ લગ્નના પ્રથમ–મૂળભૂત નિયમની અવગણના કરવાથી શી હાની થાય છે તે નજરા–નજર એઇ શકશા. હાથક કેશુને આરસીની જરૂર

### વિવેક વિલાસ.

રહેતી નથી. જે પૂર્વ જે એકવાર પાતાના ચરાષ્ટ્રથી ધર-હીને પણ ધમધમાવતા હતા, જેમની હાકથી મેઘના ગર્ભ પણ ગળી જતા હતા અને જેમના બ્રુ ક્ષેપ માત્રથી દેવદેવીઓ પ્રકં-પાયમાન થતા હતા તે પૂર્વ જેના સંતાનાની આજે આવી કંગાળ દશા થવામાં જો કાઇ કાર્ણ હાય તો તે અયાગ્ય વયમાં થતા લગ્નો સિવાય બીજી કંઇ નથી. ડુંકમાં કહું તો આળલગ્નને લીધે સંતતી અલ્પ આયુષ્યવાળી, નિર્જળ, દારેદ્રી અને કુષ્ટ પ્રમુખ રાગવાળી કિવા અપંગ અને છે.

શિષ્ય — ઘણી ઓએા ગર્ભાશયના દર્દોથી પીડાવી જોવામાં આવે છે તેનું પણ એજ કારણ હશે !

સૂરિ—એ વિષય જો કે વૈદ્યકને લગતો છે, તો પણ એટલું તો સામન્ય બુદ્ધિની મદદથી પણ સમજ શકાય છે કે આળલગ્રથી જે ગર્ભ રહે છે. તે પ્રાય: ગર્ભાવસ્થામાં જ નાશ પામે છે અને તેથી કરીને ગર્ભ ધારણ કરનારા અને તેને સહાય કરનારા અવયવા પણ વિવિધ રાગાનાં ભાગ થઇ પડે છે.

શિષ્ય—સંબળ માત-પિતા પાતાની મરજ માફકના બાળકા પેદા કરી શકે છે, એ વાત શું સત્ય છે ?

સૂરિ—એ વાત અક્ષરશ: સત્ય છે. ભાવનાબળ એક એવું અસાધારણ અને દૈવીબળ છે કે તેની સહાયથી મનુષ્ય પોતાની ઇચ્છાનુકુલ ક્ળ અનાયાસે મેળવી શકે છે. ભાવનાનું બળ એક પ્રકારનું યાગબળજ છે એમ કહું તો પણ અતિશયોકિત નથી. એ—પુરૂષ એ પ્રસન્ન ચિત્તવાળા અને પવિત્ર ભાવનાવાળા હોય તો તેમની સંતતી પણ પ્રસન્નતા અને પવિત્રતાથી પરિપૂર્ણ થાય એમાં લેશ માત્ર શંકા નથી.)

# સૂરિ શિષ્ય સંવાદ.

૧૫૯

શિષ્ય—એ રહસ્ય જરા વિસ્તારથી સમજાવશેા.

સૃરि—જેવી રીતે માત—પિતાના બળ—વીર્યની અસર ગર્લ ઉપર થાય છે તેવીજ રીતે માત—પિતાની ભાવના પણ ગર્લ ઉપર ઘણી અફલત અસર કરે છે. મનુષ્ય પાંચ ભૂતનું બનેલું પુતળું માત્રજ નથી. તેનામાં વિચારનું કિંવા ભાવનાનું એક એવું સ્વર્ગીય અને અપ્રતિહત બળ રહેલું છે કે તે બળના પ્રતાપે યાગીઓ અસંભવિત ઘટનાઓ ઘટાવી શકે છે. આવા અલાકિક ભાવનાબળની અસર ગર્લ ઉપર થાય એમાં કંઇ નવાઇ નથી. એટલા માટે શાસ્ત્રમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે પુરૃષે પ્રસન્નચિત્તથી એકાંતમાં સ્ત્રી સેવવી. કારણું કે તે સમયે પિતાનું જેવું મન હાય તેવી સંત્રી થાય છે.

શિષ્ય – અર્થાત્ પુરૂષ અથવા સ્ત્રી ઇચ્છાનુસાર કામભાગ કરી શકે એના નિષેધ થઈ જ ગયા. કારણ કે માત્ર કામ – વાસનાથી પ્રેરાયેલા મનુષ્ય પાતાના તન-મનને પવિત્ર – નિર્મળ કે પ્રસન્ન રાખી શકતા નથી. તેથી તેને સારી સંતતી ઉત્પન્ન કરવાની યાગ્યતા પ્રાપ્ત થઈ શકતી નથી.

સ્ રે—આ સ્થળે લગ્નના બીજો નિયમ પણ યાદ રાખ-વા જોઇએ ?

(શબ્ય – તેજ આ ઃણે ચાલુ વિષય હતો. હવે તેજ આ-ખત ઉપરજ પ્રકાશ નાખા.

સૂરિ—**પુત્રાર્થ મેવ સંમાા**: અર્થાત્ પુત્રને અર્થેજ સંસાગ કરવાના દંપતીને અધિકાર છે. તે સિવાય પાશવ-

### વિવેક વિલાસ.

વાસનાથી પ્રેરાઈ વિષય સેવન કરવું એ પાતાની મેળે પશુત્વને બ્હારી લેવા જેવું છે. પુત્રને અર્થ જ લગ્ન કરવામાં આવે છે એવા વિવાહ વખતે સી—પુરૂષ પરસ્પરને કેલ આપે છે. જેઓ એ પ્રતિજ્ઞાનું વિસ્મરણ કરે તેઓ પ્રતિજ્ઞા ભંગનું પણ પાપ બ્હારે છે એમ કેમ ન કહેવાય ? પુત્રને અર્થ જ સંભાગના અધિકાર છે, એમ કહેવાની મતલખ એવી નથી કે ગમે તેવાં રાગી અને ભીરૂ પુત્રો ઉપ્તન્ન કરવાં માટે સંભાગ વિહિતકર્મ છે. પ્રિત્રના અર્થ અહીં સખળ, આયુષ્ય માન અને વીર્યવાન એવા લેવાના છે બાકી અપંગ, લૂલા—લંગડા, કાણાં—ખ્હેરાં બાળકો તા ભીખા-રીઓ અને નર પશુઓ પણ પેદા કરી શકે છે. પરંતુ તેથી તે- એ અધિકારના સદ્વપયાગ કરે છે એમ ન ગણી શકાય ?

શિષ્ય—પુત્રાત્પત્તિ માટેજ વિષય સેવન છે એ વાત મારા લક્ષમાં આવી, તે સંબંધી બીજા ઉપ-નિયમા પણ હશે!

સૃશિ—સી જ્યારે પુષ્પવતી અર્થાત ઋતુવંતી થાય અને ચાથે દીવસે એકાંતમાં સ્નાન કરી, પર પુરૂષનું મુખ જોયા વિના પવિત્રપણે રહે ત્યારેજ ઉત્તમ પુરૂષો તેને સેવવા યાગ્ય માને છે. ઉત્તમ લક્ષ વિનાના કામવિકાર હલકા—વ્યસની અને વ્યભિ- ચારી મનુષ્યાનેજ હોય છે. એવા વિકાર ધર્મ તથા ધન ઉભયના નાશ કરે છે. એટલા માટે ધર્મ તથા ધનના નાશ ન થાય એવી રીતે સી—સેવન કરવું એજ સુજ્ઞ ગૃહસ્થાને ઉચિત છે.

રાષ્ય—વિલક્ષ કામ વિકારથી ધર્મના તા નાશ થાય ૪, કારણ કે જ્યાં અધર્મ કિવા પ્રતિજ્ઞાભંગનું પાપ હાેય ત્યાં



दीर्घा सुदीर्घनयना वरसुंदरी या, कामोपभोगरसिका गुणशीलयुक्ता। रेखात्रयेण च विभूषितकंठदेशा, संभोगकेलिरसिका किल शांखिनी सा॥

(रितमंजरी.)

लक्ष्मी आर्ट, भायखळा, मुंबई. For Private And Personal



बहुगुणबहुबन्धः शीघ्रकामो नतांगः। सकलरुचिरदेहः सत्यवादी वृषो नाः॥

वृष्ट १६१.

(रतिमंजरी.)

ધર્મ રહીજ ન શકે, પરંતુ ધનના નાશ કેવી રીતે થાય તે સમજવું જોઇએ ?

સૃરિ—કામવિકારના પંજામાં સપડાયેલા મનુષ્યા ધન અને અધીકારને ગુમાવી રસ્તાના ભીખારી ખની કેવી અધમ દશામાં પાતાનું જીવન પુરૂં કરે છે તેના એક—એ નહીં પણ સેંકડા દાખલાઓ આ સસારમાં મળી રહેશે. ભલભલા બિહનમાન અને ધનવાન મનુષ્યા પણ આ વ્યસનની જાળમાં સપડાયા પછી પાતાની બુદ્ધિ અને સંપત્તિ ગુમાવી દયાપાત્ર સ્થિતિમાં આવી પડે છે. પરસ્તી ઉપર સહેજ કુદ્રષ્ટિ કરવાથી રાવણ જેવા માન્ધાતાઓની સંપદ્ પણ ધૂળમાં મળી ગઇ; એ વાત કેણ નથી જાણતું? તો પછી પામર મનુષ્યાનું તો કહેવું જ શું?

**શિષ્ય**—આપ તેને વ્યસન કહેા છેા ?

સૂરિ— ત્યારને એટલે બંધન-જાળ. કામ વિકાર જ્યારે વ્યાસન રૂપે પરિણમે ત્યારે પછી કામી પુરૂષને પાતાની અવનતિ કે બરબાદીનું લેશ પણ લક્ષ રહેતું નથી. જેવી રીતે જુગાર અને મદ્ય—માંસના વ્યસનીએ પ્રાણુજતાં સુધી તેના પંજામાંથી છટકી શકતા નથી, તેવીજ રીતે કામવિકારના પ્રબળ ફાંસામાં સપડાયા પછી છુદ્ધિમાન ગણાતા મનુષ્યા પણ છતી આંખે આંધળા બની જાય છે. ખરેખર કામાંધ મનુષ્યાની દશા બહુ દયાજનક હાય છે! એ વિકાર વ્યસનરૂપે ન પરિણમે એટલા ૧૧

### વિવેકવિલાસ.

માટે કિર્ણાવાન આચાર્યોએ કેટલાબધા અંકુશા મૂકયા છે! પ્રથમતા એજ કે ચાક્કસ વય ન થાય ત્યાં સુધી લગ્ન ન થઇ શકે, બીજું સ્ત્રી ઋતુમંતી થઇ સ્નાનાદિથી પવિત્ર ન ખને ત્યાં સુધી તે સેવવા યાગ્ય ન ગણી શકાય, ત્રીજું એ કે પુત્રને અર્થજ સ્ત્રી–સંભાગની મર્યાદા સાચવવી જોઇએ. તે ઉપરાંત બીજા એવા ઘણા નિયમાં છે.

શિષ્ય—હું તેજ નિયમાે જાણવા માગું છું.

સૂરિ—જે સ્ત્રી જવરવાળી હોય, નૃત્ય કરવાથી જેના અંગોપાંગા શ્રમિત થઇ ગયા હાય, ચાલવાથી થાકી ગયેલી હાય છ માસના ગર્ભ ઉદરમાં હાય, પ્રસૂતિ થયાને એકજ માસ થયા હોય, એવી સ્ત્રી ભાગવવા યાગ્ય નથી રહેતી. તે ઉપરાંત કેટલાક આચાર્યોના એવા પણ મત છે કે જ્યાં સુધી બાળક સ્તનપાન કરતું હાય ત્યાં સુધી તે સ્ત્રી કામભાગને યાગ્ય ગણાતી નથી.

શિષ્ય—સ્ત્રીને માટે નિયમાે કહ્યા તેમ પુરૂષાને માટે પણુ હશે જ!

સૂરિ—પુરૂષે પુત્રાત્પત્તિ માટેજ વિષયસેવન કરવાનું છે એ વાત ખાસ કરીને લક્ષમાં રાખવાની છે. તે ઉપરાંત પુરૂષે જે દિવસે ભારે ભાજન ન કર્યું હાય, તૃષા–ક્ષુધાદિની વેદના અંગમાં લવલેશ પણ ન હાય, સ્નાનાદિથી પરવારી અંગે ચંદન કેસર આદિનું વિલેપન કર્યું હાય અને હૃદયમાં પ્રીતિ તથા સ્નેહની ઉમીઓ ઉછળતી હાય તો જ તે સ્ત્રીને ભાગવી શકે છે.

**રિાપ્ય**—સ્ત્રી-સમાગમ પૂર્વે વિલાસના દ્રવ્યોની કાેઇ કાેઇ ગ્રાંથમાં અત્યાવશ્યકતા દર્શાવવામાં આવી છે તેનાે **શુ**ં હેતુ હશે ?

સ્તૂરિ—વિલાસનાં દ્રવ્યો કામાત્તેજક હોવાથી તેની આવ-સ્તૂરિ—વિલાસનાં દ્રવ્યો કામાત્તેજક હોવાથી તેની આવ-સ્યકતા ખતાવવામાં આવે એમાં કઈ નવીનતા નથી. વિલાસનાં વચના વાસનાને ઉત્તેજવામાં સાથી અગત્યના ભાગ ભજવે છે. શૃંગારી પુર્વે દક્ષિણ નાસિકા વહેતી હાય ત્યારે વિલાસના વચના પૂર્વેક સ્ત્રીને કામ વિકાર ઉપજાવી સ્ત્રી–ઇંદ્રિયના કમળા-કાર મૂળ પ્રદેશમાં વીર્ય સમકાળે મિશ્ર થાય તેવી રીતે પુત્રને અર્થે સંભાગ કરે છે. પુત્રીની ઇચ્છાવાળા પુર્વે ડાંબી નાસિકા વહેતી હાય ત્યારે ઉપર કહ્યું તે પ્રમાણે કરે છે.

શિષ્ય—તે તો ઠીક. પણ વિલાસનાં દ્રવ્યાે અને વચ-નાની જરૂર શી ? કામવિકાર તાે કુદરતી રીતે જ પ્રાણીમાત્રમાં રહેલાે હાય છે!

સ્તૃરિ—તમારા એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં એક બહુજ અગ-ત્યની વાત પ્રકટ કયા વિના ચાલતું નથી. કામવિકાર પ્રાણીમા-ત્રમાં પ્રત્યેક ક્ષણે વર્ત્ત માન હોવોજ જોઈએ એમ માનવું એ હૃદ ઉપરાંતની અજ્ઞાનતા છે. જેઓ વિવેકી અને સંચમવાળા હૈાય છે તેઓ લોકોત્તર ચિંતન અને અધ્યયનમાં દત્તચિત્ત રહેતા હોવાથી એ વિકારનું બળ ઘણે અંશે ન્યુન થઇ જાય છે, તેમને તે વિકાર એક વ્યસનની પેઠે પીડા આપતા નથી. વ્યસની પુરૂષોની દશા તો તેથી છેક ભિન્ન પ્રકારની હોય છે. તેમના મનમાં તો ખાતા-પીતા સૂતા-બેસતા અને વેપાર— ઉદ્યોગ

## વિવેક વિલાસ.

કરતા એ કામાગ્ની ધું ધવાતા જ રહેતા હોય છે. એવા કામવિ-કાર ધર્મના અને ધનના નાશ કરે છે; એમ હું અગાઉ જણાવી ગયા છું. હવે સંયમી પુરૂષાની વાત કરીએ. તેઓના હૃદય-મનમાં પ્રાય: જનહિત અને આત્મહિતના દૈવી વિચારા નિરં-તર દ્યાળાયાં કરતા હોય છે—અલબત્ત, તેઓ યથાર્થયાગી કે મુનિની દશા કરતાં ઘણી નીચેની પંક્તિએ હોય છે; તાેપણ તેમનું સંસારી ધાેરણ પામર મનુષ્યાે કરતાં ઉચ્ચ કાેટીનું હોય છે. અર્થાત તેઓ ષડ્રિયુએા ઉપર સંયમ મેળવવામાં પ્રયત્ન-શીલ હોય છે. સ્થિતિ આવી છતાં પુત્રોત્પત્તિની ફરજ કિંવા વંશરક્ષાની પ્રસ્તિત તેમને કામવિકારને શરણે જવાની પ્રેરણા કુરે છે. અંતરથી તેઓ સંયમી હાય તાે પણ તેમને તે શરણ લેવું પ**ે** છે. આવા સચોગામાં તેઓ વિલાસી દ્રવ્યાે અને વચ-નાની સહાય લે એ કેવળ સ્વાભાવિક છે. કારણકે જો તેઓ આવી ઉત્તેજક સામગ્રીની મદદ નલે તેા ઉપશાંત થયેલા વિકારા સ્કરાયમાન થાય નહીં. કહેવાની મતલબ એવી છે કે વિવેકી અને સંયમારાધના કરવા તત્પર એવાં સ્ત્રી-પુરૂષોને વિલાસની સામગ્રી સેવ્યા વિના ચાલે નહીં. બાકી કામપીડિત સ્ત્રી–પુરૂષોને માટે તેા તેની કશી જરૂર નથી. તેમને માટે એવી સામગ્રી ઉલડ અળતામાં ઘી હામવા અરાખર થાય છે.

**ું (શુષ્ય**—વિકારનું સેવન કરવું અને વળી સંયમ સેવવેષ એ કેમ અને ?

સૂરિ—સંસારી જનાએ આ વાત ખાસ કરીને સમજ લેવી જોઇએ. સંસારના મ્હાટા ભાગ એમજ માની બેઠા હાય છે કે વિષય સેવન અને સંયમને પરસ્પરમાં કંઇજ સંબંધ નથી હાતો. ખરૂં કહીએ તાે સંયમી નર–નારીએા વિષયને જેટલું સાૈં-દર્ય આરાપી શકે છે તેમાંનું લેશમાત્ર પણ વિષયી નર–નારીઓ આરાપી શકતા નથી. એક ઉદાહરણ લેવાથી આ વાત વધારે સ્પષ્ટ થશે. ધારા કે એક ખરેખર ક્ષત્રીયની નજરા-નજર કાેઈ એક નરાધમ નિર્ભળ પ્રાણી ઉપર જુલમ શુજારી રહ્યો છે! સ્વાભાવિક રીતેજ આવા પ્રસંગે **ક્ષત્રી**-યતું લાેહી ઉકળી આવ્યા વિના ન રહે! સામાે નરાધમ પણ જે પ્રઅળ શકિતવંત હાેય તાે **યુદ્ધ અનિવાર્થ થઇ પ**ેડ! <mark>યુદ્ધમાં</mark> જો પેલા ક્ષત્રીય પુરૂષ એકમાત્ર ક્રોધના વિકારથીજ પ્રેરાયેલા હાેય તાે તે પેલા અબળ પ્રાણીને બહુ ઉપયાગી ન થાય; પરંતુ તેની યુદ્ધ પ્રવૃત્તિમાં અબળ રક્ષણ અને કર્ત્તવ્ય પ્રેમ પણ નવું દૈવીબળ પ્રેરી રહ્યા હાય છે. ક્રોધ તા ત્યાં ગાણપણેજ વર્તા તો હાય છે. તેવીજ રીતે કામવિકારના સંબંધમાં પણ સમજ લેવું.

શિષ્ય—હુજ એ વાત વિશેષ સ્પષ્ટ કરા એમ ઇચ્છ છું. સૂર—વિષયી મનુષ્યાનાં અંત:કરણા જ નિરંતર કામાગ્રિથી સળગતા રહે છે. તેઓ એ અદશ્ય અગ્નિમાં પાતાના તન–મન–ધનની આહૂતી આપે છે એટલું જ નહીં પણ તેની સાથે ધર્મ, નીતિ અને મનુષ્યત્વને પણ ભસ્મીભૂત કરી દે છે. મયાંદાશીલ મનુષ્યાની સ્થિતિ તેથી છેક ભિન્ન પ્રકારની હોય છે. આપણે વિલાસના દ્રત્યો અને વચના વિષે વાર્તાલાપ કરતા હતા અને એજ આપણા ચાલુ વિષય છે

### વિવેક વિલાસ.

એ વાત તમે ભૂલી નહીં ગયા હો. હવે, જેઓ ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહેવા છતાં લાકિક અને પારલાકિક કત્તિત્ય કર્મમાં દિન–રાત મશગૃલ રહ્યા કરતા હાય, જેમની ચિત્તવૃત્તિ પાતાની એહિક ઉ- ન્નતી સાથે ધર્મ અને રાષ્ટ્રના હિતસાધનમાં પણ પ્રવર્તા કરતી હાય તેમના મનમાં અકસ્માત્ વિકારની જાગૃતી કેવી રીતે થઇ શકે ? વિલાસના દ્રવ્યા અને શૃંગાર યુક્ત વચનાની તે સ્થળે આવશ્યક્તા પ્રતીત થાય છે.

શિષ્ય—આ બધી કલ્પનાએ આપે ઉપજાવી કહાડી હોય તેમ જણાય છે. સિંસોરમાં રહેવું અને વળી અવિકારી ર-હેવું એ તે બનેજ કેમ)?

સૂરિ— ખરેખરે કાળ ધર્મની પણ ખલિહારી છે! આજે જે વાત તમને કાલ્પનિક અને અસંભવિત જેવી જણાય છે તેજ વાત આ પવિત્ર આયાંવર્તમાં એક કાળે સર્વ સ્થળે પ્રચલિત અને સ્વાભાવિક હતી, આજ પુરાતન ધર્મભૂમિમાં એક કાળે ગહસ્થા પણ સંયમીના જેટલું જ ત્યાગ—સંયમ બળ દર્શાવતા હતા. અને એનાજ પરિણામે મહાન મહારથીઓ અને કર્મવીરાના પરાક્રમાં જોઇ દેવા પણ ચકિત થઇ જતા હતા ભારત વર્ષના પ્રાચીન ઇતિહાસ સફમતાથી અવલાકશા તા તમને ખાત્રી થશે કે સંયમી માત-પિતાના સંતાના વડે આ ભૂમિ એક કાળે ઉભરતી હતી, જગત્ની સર્વ સંપત્તિ તેના ચરણામાં આળાટતી હતી; પરન્તુ એ કાળ જ્યારે પસાર થઇ ગયા છે ત્યારે તેનું અધિક માહાત્મ્ય ગાવામાં કંઇ લાભ નથી. કાલધર્મ પલટા ખાશે અને ધર્મના યથાર્થ તત્વા સમાજના સમજવામાં આવશે ખાશે અને ધર્મના યથાર્થ તત્વા સમાજના સમજવામાં આવશે

એટલે અસંભવિત અને અસ્વાભાવિક ગણાતી વાતો પણ સંભ-વિત અને સ્વાભાવિક લેખાર્ક જશે. તે વિષે બહુ વણવિસ્તાર કરવાની જરૂર નથી.

શિષ્ય –હવે આપણે પ્રસ્તુત વિષય ઉપર આવીએ. ઋતુ-એાની સાથે સ્ત્રી-સંભાગને કંઇ સંબંધ હશે ?

સૂરિ-શરીરશાસ્ત્રના પંડિતા કહે છે કે પુરૂષ જો બ્રીષ્મ ઋતુમાં પખવાડીયે, હેમ ત રૂતુમાં પ્રતિ દિવસે અને બીજી ઋતુ-એામાં ત્રણ દિવસે સ્ત્રી–સંભાગ કરે તાે તેના બળના ક્ષય થાય નહીં.

શિષ્ય–ઋતુઓના સમય અને તે વિષયની ચર્ચા જરા સ્પષ્ટતા પૂર્વક જાણવા માશું છું.

સૃરિ-એ સંખંધી સ્પષ્ટીકરણ આપણે બીજે પ્રસંગે કરી-શું. હાલ તુરત ચાલતા વિષય માટે એટલું બસ થશે કે ચિંત્ર-વૈશા-ખને વસંતઋતુ, જ્યેષ્ઠ-આષાઢને બ્રીષ્મઋતુ, શ્રાવણ-ભાદ્રપદને વર્ષાઋતુ, આશ્વિન-કાર્ત્તિક માસને શરદઋતુ, માગશર-પોષને હેમત ઋતુ, અને માઘ-ફાલ્શનને શિશિર ઋતુના નામથી એળખવામાં આવે છે હવે આ છએ ઋતુઓમાં સ્ત્રી સંભાગના નિયમ પણ જીદા જીદા છે. એક સ્થળે એમ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે અળવાન પુર્ષે વયત તથા શરદ એ બે ઋતુમાં ઋણ દિવસે વર્ષા અને બ્રીષ્મ એ બે ઋતુમાં પખવાડીયે તથા હે-મંત અને શિશિર એ બે ઋતુમાં ઇચ્છા માફક સ્ત્રી સંભાગ કરવા

શિષ્ય—દંપતીમાં પરસ્પર પ્રેમભાવ હોવો જોઇએ; પણ ઘણીવાર તેવા ભાવ નથી રહેતા તેનું શું કારણ ?

### વિવેક વિલાસ.

સ્યૂરિ—સ્ત્રી જ્યારે છીંક, બગાસું, પાન, ભાજન, લઘુ-નીતિ એમાંનું કંઇ કરતી હાય, નહારા વેષ પહેરેલા હાય, કાઇ પુરૂષ સાથે વાર્તાલાપ કરતી હાય, તે વખતે તે સ્ત્રીના સામું પુરૂષે જોવું નહીં. કારણ કે તેમ કરવાથી પુરૂષનું મન સ્ત્રી ઉપરથી ઉતરી જાય છે.

શિષ્ય—સ્ત્રીનું મન પુરૂષ ઉપરથી ઉતરી જવામાં શું કારણુ હશે ?

સૂરિ—વારે ઘડીએ સ્ત્રી પ્રતિ જેયા કરવાથી, અથવા તો ખીલકુલ ન જેવાથી, ઘણું ખાલવાથી અથવા તો ખીલકુલ ન ખાલવાથી, પરદેશ જવાથી અથવા તો અત્યંત પરિચયથી અને ઘણા અહુંકારથી સ્ત્રીના પુરૂષ પ્રત્યેના પ્રેમ ત્રુડી જાય છે.

શિષ્ય—અને એટલાજ માટે એમ કહ્યું હશે કે— "કામી પુરૂષે કામવતી સ્ત્રીઓને વિષે પણ ઘણી ઇર્ષા, ઘણો પ્રસંગ, ઘણું દાન અને ઘણું જવું-આવવું એ ચાર વાનાના પરિત્યાગ કરવાં જોઇએ."

સૂરિ—તેના હેતુઓ પણ સ્પષ્ટ રીતે સમજ શકાય છે. જો પુરૂષ સ્ત્રીને વિષે ઘણી ઇર્ષા રાખે તો તે ક્રોધ પામે એ કુદ- રતી છે, તેવીજ રીતે ઘણા પ્રસંગ કરે તો ઉદ્વેગ પામે, દ્રવ્યા- દિક ઘણું આપે તો સ્ત્રીના લેાભ વધતા જાય અને હ મેશા અતિશય આવ—જા કર્યા કરે તો સ્ત્રી નિર્લજ્જ થાય એ વાત પણ દેખીતી જ છે.

**્રિશ્ય— જે સ્ત્રીના રાગ પુરૂષ ઉપરથી ઉતરી ગયા** હાય તા તે કેવી રીતે **જાણી શકાય** ? સૃરિ—જે સ્ત્રીના રાગ પુરૂષ ઉપરથી ઉતરી ગયા હાય તે સ્ત્રી પ્રેમસહિત વચન ન બાલે, સારી રીતે સામું ન જીવે, ભાલાવવાથી સામા ક્રોધ કરે, મનમાં દ્રેષ રાખી પુરૂષના મિત્ર જે છે કરે, ભર્ત્તારના વિચાગ થવાથી ઉલડી પ્રસન્નતા પામે, ખાટાં પહાનાં કહાડી અદેખાઇ કર્યા કરે, ભર્ત્તારના સંચાગથી ખેદ પામે, મુખ મરડે, બીછાના ઉપર પડી તુરતજ ઉઘી જાય, ભર્ત્તારના સ્પર્શ માત્રથી પણ ઉદ્દેગ પામે, એટલું જ નહીં; પણ ભર્ત્તારના કાઇ પણ કામને તે વખાણે નહીં. આવાં આવાં લસ્ટ્રોણે ઉપરથી સ્ત્રીની રાગરહિતતા કળી શકાય છે.

**રિાપ્ય**—કામાન્મત્ત થયેલી સ્ત્રીના લક્ષ**ણે**ા પણ સાથે સાથે જ કહી દોો.

સૂરિ—કામવિકાર ખમવા અશક્ત થયેલી અને સંભાે ગને અર્થે ઉન્મત્ત થયેલી સ્ત્રી શરીર કંપાવે છે, નાચે છે, હસે છે, આંસુ ગાળે છે અને ઉચે સ્વરે બાેલે છે, કિંવા તેને મળતાં ચિન્હા દ્વશ્રીવે છે.

**િરોષ્ય**—પુરૂષાેનાં એવાં ક્યાં વર્ત્તાના છે કે જેથી સ્ત્રીના ચિત્તને આઘાત થાય ?

સૃરિ—સીના પ્રેમવચન અથવા તેણીએ કીધેલા ઠપકા, તેણીના કટાક્ષા કિવા તેની સાથેની રતિક્રિડા એ સર્વ બાબતા જો બીજી સ્ત્રી પાસે પ્રકટ કરવામાં આવે તેા સ્ત્રીનું મન બહુ ખેદ પામે છે અને પુરૂષ પ્રત્યે વિરાગભાવ રાખે છે.

**શિષ્ય**—તે ઉપરાંત સ્ત્રીની અપ્રસન્નતાનાં બી**જા**ં પણ કારણા હશે ?

### વિવેક વિલાસ.

સૂરિ—ડાહ્યા માણુસાએ સ્ત્રીનાં દેખતાં નાકમાંથી સળે-ખમ કાઢવા જેવાં કાર્યો કે જેથી જોનારના મનમાં દુગંચ્છા ઉપજે તેમ ન કરવું. કારણ કે તેથી પણ સ્ત્રીનું મન પુરૂષ ઉપ-રથી ઉતરી જાય છે અને જો સ્ત્રી—પુરૂષ વચ્ચે એકદિલી ન હોય તો તેમના સંસાર કડવા ઝેર જેવા થઇ પડે એ વાત સ્પષ્ટ જ છે. ક્લેશ અને વૈમનસ્થનાં મૂળ સા પ્રથમ નજીવી આખતાથી જ રાપાય છે. પછી વખત જતાં તેમાંથી અંકુરા કુટે છે અને અંતે સર્વ નાશ થઇ જાય છે.

શિષ્ય—સતી સ્ત્રીના પ્રેમ તો ગમે તેવા સંયોગામાં પણ પર્વતની જેમ અડગ અને અચળ રહે છે, એમ સાંભળ્યું છે.

સૂરિ—મારૂં ઉક્ત કથન સામાન્ય સ્ત્રીઓને જ લાગુ પડે છે. કુળ–લક્ષ્મી અને સતી-સાધ્વીઓ તો તેમાં અપવાદરૂપ છે. જે કન્યા ઉચ્ચ કુળમાં, ઉચ્ચ પ્રકારના સંસ્કારા વચ્ચે ઉછ-રેલી હાય છે તે તા પાતાના ગમે તેવા ગુણરહિત પતિને પણ દેવતુલ્ય માની તેની સેવા–સુક્રુષામાં જ પરમાનંદ માને છે. તેને તા દૈવી ઉપદ્રવા, શારીરિક વ્યાધીઓ, કે દુગ ચ્છાઓ પણ શુદ્ધ પ્રેમથી ચલિત કરી શકતાં નથી.

**િશષ્ય**—લક્ષ્મી જેવી સ્ત્રીનાં લક્ષ<mark>ણે</mark>ા ટુંકમાં કહી સંભલાવશા ?

સૂરિ—આપણા વાર્ત્તાલાયમાં ઘણીવાર એ વિષે હું આલી ચુકયા છું. છતાં ટુંકામાં પુન: કહું છું કે જે સ્ત્રી, ડાહી, સંતાષી, મધુર વચન બાલનારી, પતિનું ચિત્ત રાજી રહે તેમ વર્ત્તાનારી, સમય જોઇને ખર્ચ કરનારી, ભર્તારના સૂઇ રહ્યા પછી સુનારી અને તેના જાગ્યા પહેલાં જાગૃત થનારી, પતિને તેમજ વડીલાને જમાડી જમનારી, પોતાના પતિ, સાસુ તથા સસરા વિગેરે પરિવારના દોષને ઢાંકનારી અને પરપુરૂષ સાથે વિનય-વિવેક અને મર્યાદાપૂર્વક ચાલનારી હાય તેને લક્ષ્મી સ્વરૂપ કિંવા શ્રેષ્ટ સ્થી માનવામાં આવે છે. વળી આવી સ્ત્રીએમ મેળામાં, બજારમાં, તમાસાઓમાં કે નાટકાદિસાં બહુ પ્રવૃત્તિ રાખતી નથી. તેથી તેમની કીત્તિમાં કદિ પણ કલંક લાગવાના ભય પણ રહેતા નથી.

શિષ્ય—આવી સન્નારીએા પાતાના પતિ પ્રત્યે તેમજ સાસુ-નણું દાદિ પ્રત્યે કેવા વ્યવહાર રાખે છે ?

સૂરિ—સુશીલ સન્નારી પાતાના પતિને દ્રશ્યી આવતા જોઇ પ્રસન્ન ચિતો ઉતાવળથી ઉભી થાય છે અને નજીક આવતાં પતિના ચરણ—કમળમાં દૃષ્ટિ સ્થાપી તેમને આસન આપી બેસારે છે. ભર્ત્તારની સાથે વાતચીત કરતાં વદન ઉપર પ્રસન્નતા અને લજ્જાયુક્ત નમૃતા છવાઇ રહે છે. તેના મનમાં કપટ કે અવિવેકના ઓળો પણ કદી પડવા પામતો નથી. સાસુ પ્રમુખ વડી-લેાની સેવા—સુશુષા કરવામાં એવી સન્નારીઓ કદી આળસ્ય કરતી નથી. નણ દાની સાથેના તેમના વ્યવહાર છેક નમૃત્ર તથા સહદયતાવાળા હોય છે. ભર્ત્તારના આંધવા ઉપર પણ અકૃત્રીમ પ્રીતિ દાખવે છે. પાતાની શાકયા પ્રત્યે પણ તે એવા અમા- ચિક વ્યવહાર રાખે છે કે જાણે સગી ખહેના હોય એવા જ

### વિવેક વિલાસ.

194

ભાસ થાય! દાસ–દાસીઓ પ્રત્યે પણ કુલીન સ્ત્રીઓ ક્રોધ કે ભર્ત્સના કરતી નથી. ભર્ત્તારના મિત્ર મંડળ સાથે પણ નમ્રતા-પૂર્વક ખાલે–ચાલે છે. મતલખ કે સન્નારીઓના પ્રત્યેક વ્યવ-હારમાં લજ્જા–નમ્રતા અને પ્રીતિનું નિદર્શન સ્વાભાવિક રીતે જ થયા કરે છે.

શિષ્ય—કુલ-લહ્મીએાને કલંકરૂપ લેખાય એવી જાતનાં વર્ત્તાના આ જમાનામાં ખાસ કરીને આપણામાં ઘુસી ગયા છે. એ વાત શું સત્ય છે ?

સૂરે—પાશ્ચાત્ય પ્રજાના સંસર્ગથી એવા ઘણા દોષા આપણા આર્ય સંસારમાં દાખલ થઇ ગયા છે અને તે ખરેખર આર્ય સન્નારીઓને કલંકરૂપ થઇ પડ્યાં છે. આજકાલ આર્ય કુળવધુઓ વિના સંકોચે ઘરના આરણામાં નિલંજુપણે બેસી હાસ્ય વિનાદ કરે છે તે અનુચિત છે. લજુંા અને વિનય એ સ્ત્રીજન્તિનું પરમ ભૂષણ ગણાય છે. આ ઉપરથી હું સ્ત્રીજાતિને છેક અધમ અને પામર અવસ્થામાંજ રાખવા માગું છું એમ માની લેવાનું નથી, સ્વતંત્રતાની પણ સીમા હોવી જોઇએ. જે સ્વચ્છં-દતા સ્ત્રીઓના સ્વાભાવિક ગુણાને હરી લે તે સ્વચ્છંદતા સ્વતંત્ર તાના નામે પોષણ પામે એ શું વાજળી ગણી શકાય ? વળી મ્હાડી રાત સુધી નાટક—નાચ વિગેરના મેળાવડાઓમાં કરવું અને પરપુરૂષની દૃષ્ટિએ ચ્હડવું એ પણ આર્ય કુળની લલનાઓને માટે શાભાયુક્ત ન ગણાય! આવા ઘણા દૃષ્ણે સતી સીતા અને સાવિત્રીના વંશમાં ઉત્પન્ન થયેલી આર્ય અમળા-

એામાં અજાણતા દાખલ થઇ ગયાં છે અને વળી તે વિના રાેક– ટાેક પુષ્ટ્ર થતાં જાય છે એ ખરેખર શાેચનીય છે.

**રાષ્યિ**—એ સિવાય ખીજા કયા દાેષા છે ?

સરિ—સીએાને માટે જે પેાષાક નિર્માણંકરવામાં આવ્યા છે તે તેમના માન-મરતબાને બંધ બેસતા થઇ શકે તેવા છે. છતાં પાશ્ચાત્ય રૂઢીએાની દેખાદેખીથી કેટલીક સ્ત્રીએા એવા વિચિત્ર પહેરવેશ રાખે છે કે તેથી તટસ્થ દ્રષ્ટાને ખરેખર શરમાવું પડે. વસ્ત્રથી ઢાંકવા યાેગ્ય અંગાેપાંગા બરાબર ઢંકાઇ રહે એવાંજ પરિધાના પસંદ કરવા જોઇએ. આજકાલના સકમ અને તકલાદી વસ્ત્રો એ ઉદ્દેશ સાચવી શકતા નથી અને તેથી છતે વસ્ત્રે અર્ધન મવસ્થા વ્હારી લેવામાં આવે છે. આ ખાખ-તમાં તાે આપણા પ્રાચીન પહેરવેશ બહુજ વખાણવા યાેગ્ય છે. તે ઉપરાંત પારકાર્ટ્યું પુરૂષા સાથે બાલવું, ક્રીડાકાતુક કરવું તથા ઉતાવળી ચાલથી ચાલવું એટલાંવાનાં કુલીન સ્ત્રીઓને માટે ઉચિત નથી. પુરૂષાેની પાસે પાેતાને ન્હવરાવવાનું, તેલ ચાપડા-વવાનું, તથા પીઠ વિગેરે ચાળાવવાનું એટલાં કાર્યો આર્યુઅઅ ળાઓએ કદાપિ ન કરાવવા. સાેેેબત પણ એવી હાેવી જોઇએ કે જેથી કીર્ત્તિ અને કુળને કહિ કલંક ન લાગે. હાખલા તરીકે <mark>જ</mark>ોગણ, વેશ્યા, દાસી, <u>કુલ</u>ટા અને ચિતારી–રંગારી આદિ સ્ત્રીએોના અતિ સહવાસથી કુળકામિનીએાએ સદા દ્વર રહેવું એજ હિતાવહ છે.

શિષ્ય—પતિ પરદેશ ગયા હાય તેવા વખતમાં કુલીન સ્ત્રીઓએ કેવું વર્તાન રાખવું જોઇએ ?

### વિવેક વિલાસ.

સ્ર રિ—ખાલ્યાવસ્થામાં જેવી રીતે પિતા પાતાની પુત્રીનું પાલન-પાષણ કરે છે, તેવી રીતે યુવાવસ્થામાં ભર્તારે પાતાની સીનું પાલન-પાષણ કરવું જોઇએ. પાલન-પાષણનાં ચાગ્ય સા-ધના પ્રાપ્ત કરવા ભત્તારને પરદેશ જવું પડે તો તેવે વખતે સ્ત્રીએ પારકે ઘેર રહેવાનું, ક્રોધ કરવાનું, નીચ સ્ત્રી–પુરૂષોની સાેેેબત કરવાનું, ખગીચા જેવા વિલાસ ક્ષેત્રામાં હરવા કરવાનુ છેક માંડી વાળવું જોઇએ. કારણકે એટલાંવાનાં કુલીન સ્ત્રીને દેાષ લગાડનારાં છે, એમાં કાઇ પણ પ્રકારના શક નથી. વળી પતિ પરદેશ હાય તે વખતે નેત્ર આંજવાનું, આભુષણા પહેરી અંગકાંન્તિ વધારવાનું, ગાવાનું-નાચવાનું, હાસ્ય વિનાદ તેમ-જ ક્રિડા-કાતુહલ કરવાનું, તાંબુલ તથા મિષ્ટાન્ન ખાવાનું અંધ કરવું જોઇએ. ડૂંકામાં જે પ્રકારના ખાન–પાન અને અલંકારા વડે ચિત્તની વૃત્તિ ચંચળતા પામે એવા સર્વ વ્યવહારા ત્યછ દેવા જોઇએ. આ વાત એટલી સાદી–સીધી છે કે તે વિષે વધારે ચુક્તિએા આપવાની **જ**રૂર નથી.

શિષ્ય-આપની સાથેના અત્યાર સુધીના વાર્ત્તાલાપથી મને ઘણું ઘણું નવું જાણવાનું મન્સું છે. આજે આપણે આટ- લેથી જ આ વિષય ખંધ કરીએ. હવે પછી હું ઋતુવંતિના ધર્મો, અને સંતાનાત્પત્તિના સઅંધમાં કેટલું ક જાણી લેવાના પ્રયત્ન કરીશ.

સૂરિ—આપણી આટલા દિવસની વાતચીત ઉપરથી તમા કેટલું સમજ શક્યા છા તે મને ડુંકમાં જણાવા. ત્યાર-આદ આપણે વિશેષ વિવેચનમાં ઉતરીશું.

#### સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

૧૭૫

સાબ્ય—બ્યક્તિ તથા વિશ્વના સુખ અને કલ્યાણની સાથે સી-જાતિ કેવા સંખંધ ધરાવે છે તથા પરસ્પરની એક બીજા પ્રત્યે શી શી કરતો છે, તે આપના પ્રતાપે હું ઘણી સારી રીતે સમજ શકયા છું. આપણી આર્યમહિલાઓએ કેવું ચારિત્ર પાળવું જોઇએ, પાતાના જવનને પુર્ષે કેવા ક્રમ-નિયમમાં રાખ્યું જોઇએ, શરીર અને મનની સુંદરતા સાચવી રાખવા માટે કેવી કેવી જાતની મયાદાઓ ઉભયે રાખવી જોઇએ, તે બધું આપે સ્પષ્ટપણે પ્રતિપાદન કર્યું છે. હું તે ઉપરથી એટલું ખાત્રીપૂર્વક જાણી શકયા છું કે વ્યક્તિ, સમાજ, રાષ્ટ્ર, કિવા દેશની ઉત્તત એકલા પુર્ષ વર્ગ ઉપર જ નહીં પણ સ્ત્રી વર્ગ ઉપર પણ રહેલી છે. સ્ત્રી અને પુર્ષ મળીને જ એક અંગ ઘડાય છે. એકના પાપ-પુષ્યના ભાગીદાર અન્યને થયા વિના ચાલતું નથી.

સૂરિ—બરાબર છે. એક ચક્રવાળા રથ ઉપયાગી થતા નથી, તેવી જ રીતે દેશ કે સમાજની પ્રગતિ પુરુષરૂપી એક ચક્ર વડે થઇ શકતી નથી. મૂર્ખ, અજ્ઞાન અને વ્હેમી સ્ત્રીએા કોઇ કાળે ઉત્તમ ગુણાવાળી સંતતી પ્રકટાવી શકતી નથી. લીં- ખડામાંથી જેમ લીંબડા જ પાકે તેમ અજ્ઞાન અને અભણ સ્ત્રીઓના ગર્ભમાં પુત્રા પણ એવા જ પાકે એ નિ:સંદેહ છે. પિવિત્ર, સુશીલ અને ઉચ્ચ મનાભાવવાળી માતાઓના ચા- રિત્યની બાળકા ઉપર જે અસર થાય છે તેના પ્રભાવ આખા જવનપર્ય ત વ્યાપેલા રહે છે. તે વરસાના વરસા સુધીના આ- ચાર્યા-ઉપાધ્યાયાના શિક્ષણથી પણ મળી શકતો નથી.

# વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય—હું તે વિષય જ આજે ચર્ચાવા માગું છું. પ્ર-જોત્પત્તિના મુખ્ય આધાર શેના ઉપર છે અને સખળ પ્રજા કેમ પેદા કરી શકાય એ વિષયની અવતારણા આજે બહુ ઉપ-યાગી થઇ પડેશે એમ હું માનું છું.

સૂરિ—સંખળ પ્રજાની ઉત્પત્તિ માટે બાળલગ્ન તથા વૃદ્ધ-લગ્ન આદિ કુરૂઢીઓને સર્વ પ્રથમ તિલાંજલી આપી દેવી જોઇએ એમ હું અત્યાર આગમચ કહી ચુકયા છું. બાળલગ્નની કુર્-ઢીથી અપકવ ગર્ભાશયને પ્રજાતપત્તિના અસહ્ય બાજો ઉઠાવવા પહે છે અને તેનું પરિણામ એ આવે છે કે જે પ્રજા ઉત્પન્ન થાય છે તે કાં તા ડુંકા કદની, નબળા બાંધાની કે બિક્શુ કે અલ્પાયુષવાળી થઇ મૃત્યુ પામે છે. એવી પ્રજાથી નથી પા-તાનું હિત સંધાતું કે નથી દેશનું કંઇ કલ્યાણ થતું.

**શિષ્ય**—સીનું ગર્ભાશય પ્રજેત્પત્તિ માટે કયારે યાેગ્ય થયું ગણાય ?

સ્ત્રિ—અનુભવીઓનું કથન છે કે છત્રીસ વખત રજો-દર્શન થયા પછી ઉત્તમ પ્રજા પેદા થવા લાયક ગર્ભાશય અને છે. તે પછી દરેક મહિને સ્ત્રી ઝતુવંતી થાય તે દિવસથી સાળ દિવસ સુધી સંસાર–વ્યવહાર કરવાની મર્યાદા સ્વ્યવવામાં આવી છે. એ સાળ દિવસની મર્યાદાને ઝતુકાળ કહે છે. જો કૃષિકાર પાતાની વાડીમાં કુલ કે ઝાડ રાપતાં પહેલાં માસમ અને નક્ષ-ત્રના વિચાર ન કરે તા તેના શ્રમ સાથે કથતા નથી, તેવી જ રીતે યાગ્ય ઝતુકાળના વિવેક કર્યા વિના ઝતુદાનના ઉપયોગ કરવામાં આવે તો ઉત્તમ સંતતી પ્રાપ્ત થઈ શકતી નથી. આ-શ્ર્યા જેવું તો એજ છે કે મનુષ્યા અનાજ અને ફળ-કુલને માટે યાગ્ય સમય અને ક્ષેત્રના બહુ જ ખારીક વિચાર કરી બીજનિક્ષેપ કરે છે; પરંતુ જેના ઉપર કૂળ અને દેશની મહ-ત્તાના ગંભીર આધાર રહેલા છે એવાં સંતાનાના બીજનિક્ષેપ માટે લેશ પણ વિવેક વાપરવામાં આવતા નથી.

(**શબ્ય**—એને માટે આપ કઇ આવશ્યક સુચનાએહ કરા છા ?

સૂરિ—સીનું ગુદ્ધ સ્થાન સંતાન પેદા કરવાનું ક્ષેત્ર છે અને પુરુષનું વીર્ય બીજ સ્વરૂપ છે. ઋતુધર્મના પહેલા ચાર દિવસામાં ગુદ્ધાંગની શુદ્ધિ થવા સુધી સુઘડ સ્ત્રીઓએ આટલા નિયમા તો અવશ્યમેવ પાળવા જોઇએ કે જેથી પ્રજા એબ રહિત અને ખાડ—ખાંપણ વગરની થાય:—રજસ્વલા સ્ત્રીએ હંમેશા તથા વિશેષે કરીને રાત્રીએ કોઇ વસ્તુને અડકવું નહીં, સંધ્યા સમયે બ્હાર કરવું નહીં, નક્ષત્રા જોવા નહીં, ધાતુના પાત્રમાં સાજન કરવું નહીં, કુલાની માળા પહેરવી નહીં, આંખા આંજવી નહીં, દિવસે નિદ્રા લેવી નહીં, ચંદનાદિ સુગંધી દ્રવ્યોનું વિલેપન કરવું નહીં; સ્નાન વિગેરે કરવું નહીં, પૃષ્ટી આપે એવું અન્ન ખાવું નહીં, અરીસામાં પાતાનું મુખ નીહાળવું નહીં. પાતાની ઋતુ દેવસ્થાન આગળ, ગાયાના વાડા આગળ, જડ સરવાના સ્થળ આગળ નાંખવી નહીં.

શિષ્ય એ નિષેધાના હેતુ પણ સમજવા જેવા જ હશે ?

# વિવેક વિક્ષાસ.

સૂરિ-રજસ્વળા સી એ દિવસે વિશેષ સુએ તાતે ઋતુકા-ળથી પ્રાપ્ત થયેલી પ્રજા ઉંઘણુસી થાય, એ તે કાજળ આંજે તો તેનાં સંતાના આંધળા થાય, એ તે રદન કર્યા કરે તો સંતતીની દ્રષ્ટી શક્તિ વિકાર વાળી થાય, એ તે સ્નાન કરે તો પ્રજા દુર્ભળ પાંકે, તેલ મદ્દન કરે તો સંતતી કોઢ-રાગ વાળી થાય, નખ ઉતારે તો ખરાખ નખ વાળી પ્રજા થાય, હસે તો છાંકરાના હાંઠ-દાંત-તાળવું-જીભ વિગેરે અવયવા કાળાં થાય, ખહુ ખાલ ખાલ કરે તો સંતતી પણ ખહુ ખાલી અને લખાડ થાય' ઘાંટા કહાડીને ખાલે તો છાંકરાં ખહેરાં થાય, એવાં એવાં અનેક હેતુઓ આર્ય ચંથામાં આપવામાં આવ્યા છે. સારાં સંતાનાની ઇચ્છા રાખતી હાય તેવી સ્ત્રીઓએ ઋતુવાળા દિવસામાં ખહુ જ શાંતિ અને મર્યાદાથી વર્ત્ત હું એઈએ.

શિષ્ય-ઋતુ સ્નાનના વિધિ પણ પ્રસંગાપાત જણાવશા ? સ્1્રિ-રજસ્વળા સ્ત્રી ચાથે દિવસે સ્નાન કરે તે ઋતુ સ્નાનના નામથી ઓળખાય છે. ઋતુ દાનના સમય પણ એજ છે. પતિ પરાયણા સ્ત્રીએ એકાંતમાં સ્નાન કરી, સુંદર વસ્ત્રો પહેરી, અલંકારા ધારણ કરી, કપાળમાં તિલક કરી, પરપુરૂષનું મુખ નહીં એતાં પાતાના પતિનું મુખ આનંદ-ઉલ્લાસ પૂર્વક નીહા-ળવું એકએ.

શિષ્ય-એનું શું કારણું ?

સૂરિ-ઋતું સ્નાન કર્યા પછી જેવા પુરૂષનું મેંકાં જોવામાં આવે તેવાં જ સંતાન પેદા થાય એવા નિયમ છે. હવે જો પતિ ગેરહાજર હાય તા શું કરતું એ પ્રશ્ન ઉદ્ભવે છે. એવે વખતે સ્ત્રીએ પોતાના વ્હાલા દીકરાનું અથવા તા પોતાના કાઇ સદ્યુણી સંગંધીનું મુખ દર્શન કરવું. એવા પણ સુચાગ ન હાય તા દર્પણની અંદર પોતાનું પ્રતિબિમ્બ નિહાળ તે પણ ગનીમત ગણાય. ઘરમાં મહાન પુરૂષાના ચિત્રા ટાંગવામાં આવ્યા હાય અને તેનાં દર્શન કરવામાં આવે તા પણ બહુ સુંદર અસર ઉપબવનારાં થઇ પડે. ઋતુવંતી નારી બે પવિત્ર આચાર—વિચાર વાળી હાય અને તેના મનમાં પવિત્રતાના જ વિચારા રમ્યા કરતા હાય તા કુદરતી રીતે જ તે પવિત્ર પુરૂષાના દર્શન કરવાને પ્રેરાય. પતિદેવનું મુખ દર્શન આર્ય સન્નારીઓને માટે પરમ પવિત્ર અને હિતકારક મનાય છે.

શિષ્ય–આપે કહ્યું કે ઋતુદાનના સમય પણ એજ છે. તેમાં કંઇ વિશેષ વિધાન છે ખરૂં ?

સૃરિ-સોળ રાત્રી સુધી સીએાની ઋતુ હોય છે. તે સોળ-માં પહેલી ત્રણ રાત્રી સંભાગના સંબંધમાં વર્જવી એવા સર્વ આચાર્યીના એક મત છે-પણ કેટલાક ચાથી રાત્રીને પણ વર્જ-વાતું કરમાવે છે. કારણ કે ચાથી રાત્રીએ જે ગર્ભ રહે તો તે અ-દપ આયુષવાળા, ગુણુરહિત, વિદ્યા તથા આચારથી બ્રષ્ટ, દરિદ્રી અને કલેશ ભાગવનારા થાય છે. ઋતુ સ્નાન પછી જે પર્વ તિ-શ્રિઓ-પૂર્ણી મા- અમાવાસ્યા, અથવા આઠમ આવતી હાય તે તે તિશ્ચિમમાં બ્રહ્મચર્ય વ્રત પાળવું હિતાવહ છે. આ તિશ્ચિમ-માં નક્ષત્રની માનવદેહ ઉપર જે અસર થાય છે તેના વિચાર કરવાથી જણાશે કે પવિત્ર તિશ્ચિમમાં બ્રહ્મચર્ય પાળવાના જે

#### વિવેક વિલાસ.

ઉપદેશ કરવામાં આવ્યા છે તે સ્ત્રી–પુરૂષ ઉભયને જેવા કલ્યાણ કર્ત્તા છે તેવાજ સંતતી ને પણ ઉપકારક થઇ પડે છે. પ્રાત:સંધ્યા અને સાયંસંધ્યા સમયે પણ સંભાગના નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે. તે ઉપરાંત સંક્રાતિકાળ, ગાયા છૂટવાની વેળા, અધીં રાત અને બપારપણ ઉક્ત કાર્યને માટે નિષિધ્ધ માનવામાં આવ્યા છે.

શિષ્ય – સમય – અસમયના ખ્યાલ કર્યા વિના જે પ્રજા ઉ-ત્પન્ન કરવામાં આવે તે અલ્પ આયુષવાળી અને નિર્જળ જ અને. એ ઘટના આ જમાનામાં પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવે છે. હવે પુત્ર-પુત્રી ની ઉત્પત્તિમાં કયા કયા નિયમા લાગુ પડે છે તે જાશુવું જોઇએ.

સૂરિ-પરંતુ તે પહેલાં એટલું યાદ રાખા કે ઉપરના નિ-યમાના પાલન પૂર્વ કરાત્રીના દસ વાગ્યા પછી દં પતિના સંમેલ-નથી જે પ્રજા થાય છે તે ખરેખર ઉત્તમ નીવડે છે. વિના ઇચ્છા-એ સ્ત્રી-સમાગમ કરનાર વિવિધ રાગને આમંત્રણ આપે છે, એટલું જ નહીં પણ સંતાન પણ રાગી, દુર્ખળ અને અલ્પાયુષી પેદા થાય છે. આપણુ સ્ત્રી-પુરૂષની રૂગી-પ્રીતિના વિષય અગા-ઉ ચર્ચી ગયા છીએ. સંતાનાત્પત્તિમાં .રૂગી કિવા પ્રીતિ પણ અગત્યના ભાગ ભજવે છે. જે સ્ત્રીની રૂગી પુરૂષ ઉપર ન હાય કિવા પુરૂષની રૂગી સ્ત્રી પ્રત્યે ન હાય તો પુત્રોત્પત્તિ કરવા યાગ્ય કામવૃત્તિ જાગતી નથી અને તેથી ગર્ભ બધાતા નથી, કિવા ખધાય તો તે સર્વાંગ સંપૂર્ણ હોતા નથી. સ્ત્રી-પુરૂષ ઉભય જે પરસ્પરમાં આસક્તિવાળા અને પ્રીતિ પૂર્ણ હોય તો તેમનાથી જે સંતાન થાય તે ઉત્તમ જ નીવડે.

િશિષ્થ–મારા પ્રશ્નનાે ઉત્તર તાે હજી બાકી છે.

સૃરિ-હું તેજ વિષય ઉપર આવું છું. ન્હાવશુ આવ્યું તે દિવસથી ગણતાં નવમી ને પંદરમી રાત્રિયે આનંદ પૂર્વક દંપ- તીના સમાગમ થાય તા સુંદર કન્યાની પ્રાપ્તિ થાય. તેમાં પણું જો પંદરમી રાત્રીયે ગર્ભ રહે તા મહા ભાગ્યશાળી, રાજતંત્ર ચલાવનારી, રાજય સુખમાં વિલસનારી, વિશેષ પુષ્ય ઉપાર્જન કરનારી, પતિવતા તથા અહાદ્દર—રૂપ ગુણુવંત પુત્રી પેદા થાય છે. પાંચમી રાત્રીયે ગર્ભ રહે તા પણુ પુત્રને જન્મ આપનારી પુત્રી થાય છે. સાતમી રાત્રી ગર્ભને માટે અનિષ્ટ છે એટલે કે તે રાત્રીએ જે ગર્ભ રહે છે તેથી વાંઝણી કન્યા પેદા થાય છે. નવમી રાત્રીયે સુંદર, સાભાગ્યવંતી વિદ્યાવંતી વીરભાળા થાય છે, અગીયારમી રાત્રીયે અધર્મી કન્યા શાય છે, તેરમી રાત્રીયે વર્ણ-શંકર પ્રજા ઉત્પન્ન કરનારી કન્યા ઉદ્દભવે છે. આ ઉપરથી જોઈ શકયા હશા કે સદ્દશુણવતી અને વિદ્યાવતી પુત્રીને માટે તા નવમી અને પંદરમી રાત્રી જ સર્વોત્તમ છે.

શિષ્ય—પુત્રાત્પત્તિના સંબંધમાં એવી કંઈ વિધિ છે? સૃરિ-પુત્ર પેદા કરવાની જીજ્ઞાસા હાય તા છઠ્ઠી, આઠ-મી, દશમી, બારમી, ચાદમી અને સાળમી રાત્રીયે દંપતીના સમાગમ ઉપર કહ્યા નિયમ મુજબ થાય તા ભાગ્યવાન, ગુણવાન તેમજ રૂપવાન પુત્ર પેદા થાય એવું કથન છે. તેમાં પણું જો આઠમી રાત્રીયે ગર્ભ રહે તા પુત્ર બળવાન—ખુદ્ધિમાન થાય, દશમી રાત્રીયે ગર્ભ રહે તા પુત્ર બળવાન—ખુદ્ધિમાન થાય, દશમી રાત્રીયે સત્પુરૂષ

#### વિવેક વિલાસ.

થાય, ચાદમીએ રાજ સમાન વૈભવ ભાગવનારા કિવા રાજ્યના લોકતા એવા પુત્ર થાય, અને સાળમીએ વિદ્વાન, વિનયી, સત્યવાની, ઇંદ્રિયાનું દમન કરનારા તથા સમસ્ત જીવને આશ્રય આપનારા પુત્ર પેદા થાય. સ્વરશાસનું પણ વિધાન જાણવા જેવું છે, સ્વરશાસના નિયમ પ્રમાણે પુત્રીની ઇચ્છાવાળા પુરૂષોએ પાતાની ડાબી નાસિકા ચાલતી હાય તે વેળા અને પુત્રની ઇચ્છા વાળાઓએ પાતાની જમણી નાસિકા વહેતી હાય તે વેળા બીજ નિદ્યાપ કરવો જોઇએ.

શિષ્ય-બીજા શખ્દામાં કહું તા ચાથી-છઠી ઇત્યાદિ એકી સંખ્યામાં આવતી રાત્રીયે ગર્ભ રહે તા પુત્ર થાય અને પાંચ-મી-સાતમી ઇત્યાદિ એકી સંખ્યામાં આવતી રાત્રીયે ગર્ભ રહે તા પુત્રી થાય, એવા આપના કથનના આશય હાય એમ હું સ-મજું છું. ગર્ભાધાન સંખંધી નક્ષત્રાની અસર પણ સારી-માઠી થતી જ હશે ?

સ્તિ-એ વખતે મધા, રેવતી, મૂળ એ નક્ષત્રોના ત્યાગ કરવા જોઇએ. કારણ કે એ નક્ષત્રામાં રહેલા ગર્ભના જન્મ મૂળ અશ્લેષા નક્ષત્રમાં થાય છે અને તે નક્ષત્રમાં થયેલા જન્મ દુ:ખ-દાતા ગણાય છે. માટે તે ત્યજવા યાયજ છે. ગર્ભાધાન નક્ષત્રથી દશસું જન્મનક્ષત્ર, જન્મ નક્ષત્રથી દશસું કર્મનક્ષત્ર, અને કર્મ નક્ષત્રથી પાંચસું મૃત્યુનક્ષત્ર હાય છે, માટે તેઓના ત્યાગ કરવા એજ હિતાવહ છે. સમાગમ સમયે પાપગ્રહા-જેવા કે રવિ, શની, મંગળ, રાહુ, કેતુ જો ત્રીજે, છઠ્ઠે અથવા અગીયારમે સ્થાને

હાય, સાૈમ્યગ્રહ જેવા કે છુધ, ગુરૂ, **શુક્ર ને ચંદ્ર** પહેલે, **ચાયે,** સાતમે, દશમે, પાંચમે અથવા નવમે સ્થાને હાેય અને ચંદ્રમા શુભ ગ્રહુના યાેગમાં હાેય તાે પુત્ર જન્મ થાય છે.

શિષ્ય-ઋતુકાળ પછી જ સમાગમ સેવવાના વિધિ શા માટે પ્રબાધાયા હશે ?

સૃરિ-ઋતુકાળે પુરાશુ લાહી નાશ પામે છે અને નવું લાહી તેનું સ્થાન લે છે. આ વખતે જો પુરૂષના વીર્યનું સંમિશ્ર- શુ થાય તા સ્ત્રીના ગર્ભાશયમાં પાતાના કર્મના વશથી જીવ અવત્તરે એ નિ:સંશય છે. આમાં કર્મના વશથી એ પ્રયાગ ખાસ યાદ રાખવાના છે. કર્મના વશથી જ પ્રાણી માત્રનું ભાવી ઘડાય છે. નસીબમાં જો સંતાન સુખ હાય તા તે મિથ્યા થતું નથી અને જો તેવું સુખ ન હાય તા કર્મ ઉપર કાઇના અધિકાર ચાલતા નથી. હું ધારૂં છું કે આ વાત તમને વધારે વિવેચન દ્વારા સમ-જાવવાની કશી જરૂર નથી.

શિષ્ય–ખરૂં. કર્મ, ભાવી અથવા અદૃષ્ટ તાે સર્વમાં પ્રધાન પણે જ છે. સ્ત્રીના રકત અને પુરૂષના વીર્યમાં ન્યૂનાધિકતા હાેય તાે તેનું શું પરિણામ આવે?

સૂરિ-સંભાગને સમયે જો સ્ત્રીનું લાહી અધિક હાય તા કન્યા થાય અને પુરૂષનું વીર્ય અધિક હાય તા પુત્ર થાય. જો સ્ત્રીનું લાહી અને પુરૂષનું વીર્ય સરખું હાય તા તથી જે સંત-તી થાય તે નપુંસક થાય એવા કેટલાકાના મત છે. એટલા માટે પુરૂષાએ વીર્ય વૃદ્ધીને માટે વીર્યનું રક્ષણ કરવું જોઇએ.

# વિવેક વિલાસ.

**શિષ્ય–**એવી કઇ વસ્તુએ**ા છે કે જેના ખાન–પાનથી વીર્ય** વૃદ્ધી થાય ?

સૂરિ-જે કાઇ વસ્તુ મધુર-ચીકણી, પુષ્ટી કરનારી, બળને વધારનારી અને મનને હર્ષ ઉપજાવનારી હોય, તે સર્વ વસ્તુઓ વૃષ્ય કિંવા વીર્યની વૃદ્ધિ કરનારી લેખાય છે. દાખલા તરીકે દ્રધ, અડદ, કેાંચબીજ વિગેરે.

**શિષ્ય**∸ગર્ભ રહ્યો છે કે નહીં તેની ખાત્રી કેવી રીતે કરી શકાય ?

સૂરિ-જ્યારે સ્ત્રીને ગર્લ રહે છે ત્યારે સુઘડ સ્ત્રી તત્કાળ જ તે જાણી શકે છે. છતાં નીચેના લક્ષણો ઉપરથી પણ ગર્લ રહ્યાનું જાણી શકાય છે— (૧) ગર્લ રહ્યા પછી રજસ્વલા બંધ્યાય છે— જો કે અપવાદ તરીકે કાઇ કાઇ વાર ગર્લ કાળ પુરા થતાં સુધી અટકાવ આવે છે; પરંતુ તેના રંગમાં લાલાશ એાઇ! હોય છે. (૨) સ્તનના કદમાં વધારા થાય છે. તેના કાળા વ્યાસ મહાટા થઇ તે પર ઝીણા ઝીણા દાણા ઉપડી આવે છે. તેમાં દુ:ખાવા તથા ગાંઠા ગાંઠા જણાય છે. (૩) સવારમાં ઉઠતાં મહામાં માળ આવે છે, ખેચેની અને અરૂચી જેવું જણાયા કરે છે. (૪) ચાર માસ પછી આળકનું ક્રકવું અનુભવાય છે. (૫) પેટનું કદ વધતું જાય છે– જો કે ખીજા રાગોથી પણ પેટ વધે છે; પણ સગર્ભાવસ્થામાં ક્રમશ: પેટ વધે છે, તેમજ તે સખ્ત પણ હાતું નથી. (૬) ડુંટી બહાર નીકળી આવે છે અને તે પેટની ચામ-ડીની અરાબર થાય છે. (૭) શરીર કાંતો તેજસ્વી અથવાનબળું

# સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

१८५

દેખાય છે. (૮) ઉનવા થઈ આવતાં સગભો હેરાન થાય છે. (૯) ઉંઘ વધી પડે છે અથવા ઓછી થઇ જાય છે. (૧૦) કાળજમાં બળતરા થાય છે. (૧૧) મ્હાંમાંથી લાળ પડવાથી કંટાળા આવે છે. (૧૨) દાંતમાં દુખાવા થાય છે અને તે અસહ્ય વેદના ઉપજાવે છે. (૧૩) ભૂખમાં ફેરફાર થાય છે, મતલખ કે તે વધી જાય અથવા એાછી પણ થઇ જાય. (૧૪) દોહંદ કિંવા જેને ભાવા—અભાવા કહેવામાં આવે છે તે ઉદ્દભવે છે અને તે મનને વાળવા છતાં ઇચ્છા પૂર્ણ કરવા ફાંફાં માર્યા કરે છે.

શિષ્ય-ભાવા–અભાવા ઉપરથી ગર્ભની પ્રકૃતી **જાણી** શકાય એ વાત સત્ય છે ?

સૂરિ-એમ કહેવામાં આવે છે કે જેવા ગર્લ હાય છે તે-વા જ દાહળા ઉત્પન્ન થાય છે. અર્થાત જો ગર્લ અકમી હાય તા દાહળા પણ એવા જ થાય છે; એટલે કે ગર્લવતીને જીવ હિંસા અને દુષ્કૃત્યા કરવાના ભાવ થાય છે. રાખ-ઠીંકરા-પૂળ -માટી ખાવાના હડકવા હાલે છે. જો સકમી હાય તા સુંદર કળ-મેવા-મીઠાઇ તીર્થવંદન-દેવદર્શન-પૂજા-પ્રભાવના, દયા અને સત્કૃત્ય કરવાના ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. વળી એવું પણ અનુમાન બાધવામાં આવ્યું છે કે પુત્રની માતાને પુરૂષ જાતીના પદાથોના અને પુત્રીની માતાને સ્ત્રી જાતીના પદાર્થોના દાહલા-મનારથ થાય છે. જે દાહલા થાય તે અવશ્ય પુરા પાડવા જોઇએ, નહિં-તર ગર્ભના નાશ અથવા કદરૂપા થાય.

શિષ્ય–ગર્ભકાળ કેટલી સુદતના ગણાય અને તે ગર્ભમાં પુત્ર છે કે પુત્રી તે કેમ જણાય ?

#### વિવેક વિલાસ.

સૂરિ–ગર્ભકાળ ૪૦ અઠવાડીયાના એટલે ૨૮૦ દિવસના સામાન્યત: ગણાય છે; તા પણ વખતે થાડા દિવસની વધ–ઘટ થઈ જાય છે. હવે જો પુત્ર હાય તા તે ગર્ભિણી સ્ત્રીનું જમણું પાસું વિશેષ પ્રમાણમાં રાકે છે. અને પુત્રી હોય તો ડાબું પાસું રાકે છે. જોડલું હાય તા અન્ને બાજીએા ભરાવદાર જણાય અને નપુંસક હાય તા કુખના મધ્ય ભાગમાં સ્થાન લે એવા સાધારણ નિયમ છે. કેટલીક વાર સારી દાયણા પણ આ ગુંચવાડા ભર્યા નિયમ વહે ચાક્કસ નિશ્વય કરી શકતી નથી.

**રિષ્ય**–ગર્ભિ**ણીએ** ખાસ કરીને કયા કયા નિયમાનું પાલન કરવું જોઇએ ?

સૃરિ—સગર્ભાવસ્થામાં સ્ત્રીએ ગર્ભના સંરક્ષણ માટે અને પવિત્રતા માટે નીચેના નિયમા યથાશકિત પાળવા એવા આશ્રહ કરવામાં આવ્યા છે:—(૧) હમેશાં શરીર તથા વસ્ત્ર પવિત્ર રાખવાં, (૨) સુખાસન ન હાય એવાં વાહના ઉપર બેસવું નહીં, (૩) પુરૂષ-સંગ સર્વથા બંધ કરવા (૪) જઠરાગ્નિ અગડે નહીં એવા પ્રકારનું હલકું તથા રચીકર ભાજન કરવું (૫) માટે સાદે—ઘાંટા પાડીને બાલવું નહીં, અતિશય ક્રોધ, શાક કે ઇર્ષા વિગેરે કરવા નહીં (૧) તેલ વિગેરે પદાર્થી નું મર્દન કરાવવું નહીં, થાક લાગે તેવું કામ કરવું નહીં, લાંકા વળી ભાર ઉપાડવા નહીં, ભુખ તરસ વેઠવા નહીં, તેમજ અડા—પીસાબના વેગને રાકી રાખવા નહીં (૭) પવિત્ર પુરૂષા અને સતી સન્નારીઓના ચરિત્ર વાંચવા વિચારવામાં તથા

ધર્મના પવિત્ર કાર્યો કરવામાં સમયના સદુપયાગ કરવા (૮) ગર્ભિણીએ પાતાના દેહ મનને પવિત્ર રાખવા ઉપરાંત આસપાસ પણ સર્વત્ર પવિત્રતા અને શુચિતા પ્રવર્ત્તાવવી (૯) ચેપી રાગવાળાઓના સંસર્ગથી તદન દુર રહેવું (૧૦) સ્વદેશ તથા સ્વધર્મની ખાતર જે સ્ત્રી—પુરૂષોએ પાતાના પ્રાણ સમર્પ્યા હોય તેમના ચરિત્રનું મનન કરી તેવા સંસ્કાર ગર્ભસ્થ પુત્ર પુત્રીમાં દાખલ થાય એવી ભાવના ભાવવી.

**શિષ્ય**—એ ભાવનાની શું ખરેખર ગર્ભ ઉપર અસર થતી હશે ?

સૂરિ—એ ભાવનાની અસર એવી તો વિશ્વવિખ્યાત છે કે તેનાં એક-એ જ નહીં પણ સંખ્યાબંધ દ્રષ્ટાંતા ઇતિહાસમાં મળી આવે છે. કૃષ્ણ મહારાજ જયારે ગર્ભમાં હતા ત્યારે વસુદેવ-જીએ અને દેવકી જોએ સંકલ્પ કરી સંસ્કાર આપ્યા હતો કે—" કંસે મારાં છ ખાળકાને માર્યા છે પણ આ ખાળક ખચી જઇ કંસના મદ ઉતારે એવા થાઓ " આ ભાવનાનું પરિણામ શું આવ્યું તે કૃષ્ણના જીવનમાં ચમકતા અક્ષરે ઝળકી રહ્યું એ. અકખરની માતાએ અકખર ગર્ભમાં હતા તે વખતે પાતાની લંઘ—સાથળ ઉપર એક યુક્તિવહે સુંદર કુલ કાતરી લીધું હતું. ખાદશાહ હુમાયુએ જયારે એ વિધે એગમને પ્રશ્ન કર્યા ત્યારે તેણીએ જણાવ્યું કે " મેં મારા પગ ઉપર આ સુંદર કુલ એટલા માટે કાતર્યું છે કે મારે જે પુત્ર થશે તેને પણ ખરા- ખર આજ સ્થાને એવું જ કુલ થશે. " અને વસ્તુત: તેમજ થયું. શિવાજીના પિતા શાહુરાજા તરૂણાવસ્થાના પ્રારંભથીજ

#### વિવેક વિલાસ.

મહાટી મ્હાટી લડાઇઓમાં જોડાયા હતા. તે વખતે તેમની સ્રી પણ સાથેજ રહી તેમાં યથાશક્તિ ભાગ લેતી હતી. શિવાજી મહારાજ જયારે ગર્ભમાં હતા તે પ્રસંગે પણ રાણી વીરતા—ધીરતા અને સહન શીળતા સાથે ગર્ભનું પાલન કરતા લડાઇની અંદર કેદ પકડાયા હતા. કેદમાં પુરાવા છતાં તે વીરમાતા હંમેશાં એવીજ પ્રાર્થના કરતા કે—" મારા પુત્ર શૂર-વીર, સંગ્રામમાં વીજયી અને સ્વદેશ તથા સ્વધર્મનું રક્ષણ કરવામાં एकमेवादितीય અને, એજ એક માત્ર મારી અભિલાષા છે. " થાડા વખત પછી શિવાજીના જન્મ થયા અને મ્હાટા થતાં તે સંકલ્પઅળના પ્રભાવથી મહાન વીર કેસરી, સ્વદેશ ભક્ત, અને સ્વધર્મોધ્ધારક અની હિંદના ઇતિહાસમાં અજરામરતા પ્રાપ્ત કરી. આવા અનેક ઉદાહરણા સંસારના ઇતિહાસમાં પગલે પગલે મળી આવે છે.

શિષ્ય—આપના કથિતાશય હું જો ખરાખર સમજી શક્યો હાઉ તો તે ડુંકામાં એટલોજ કે ગર્ભ રહેવા વખતે તથા ગર્ભકાળ વખતે માતા સ્વદેશાભિમાની કિંવા પ્રભાવિક ધર્મ-વીરાનાં-ભકતાના કે તત્વજ્ઞાનીઓના વૃત્તાંતો ધ્યાનપૂર્વક સાંભળી મનન કરે તો તે વૃત્તાન્તોને અનુરૂપ સંતતી પેદા થાય છે. તેમજ જે હુન્નર—કળામાં સગર્ભા શાખ રાખે અથવા પાતાના ક્રજંદને જે કળામાં નિપૃષ્ણ ખનાવવું હાય તે તે કળા ઉપર શાખ રાખે તો અવશ્ય તેજ કળામાં નિપૃષ્ણ નિવડનાર ક્રજંદ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી ઉલદું જે સગર્ભા સ્ત્રી ટંટા-પ્રીસાદ

ચાડી–નિસા વિગેરેમાં લગની રાખે અને દુરાચારમાં મગ્ન રહેતા બેશક તેણીના સંતાના પણ તેવાજ પાકે! આંબામાંથી આમ્ર-કૂળ અને લીંબડામાંથી લીંબાળીઓ જ પાકે એ અબાધિત નિયમમાં પરિવર્ત્તન થઈ શકતું નથી.

સૃરિ—તમે કહ્યો તેજ મારા આશય છે. એ આશય સિદ્ધ કરવાને માટે સ્ત્રી કેળવણીની અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે; એટલું તો તમે વિના સંકાએ સ્વીકારી શકશા. માતાએ સચ્ચ-રિગ. ઉદાર અને કર્તવ્ય તત્પર અને એટલા માટે તેમને શીક્ષણ પણ એવું જ મળવું જોઇએ કે જેથી તેમની યુગાની પરતંત્ર તાની એડીએ દ્વર થાય! પોતાનું, પોતાના કુટું ખનું, ધર્મનું અને દેશનું ગારવ શેમાં રહેલું છે તે અરાબર સમજ શકે! જ્યાં સુધી સીઓ ન સુધરે ત્યાં સુધી સમાજ—ઉન્નતી કે દેશની ઉન્નતીનું એક ઉપયોગી અંગ હમેશાં પક્ષાઘાતવાળું જ રહેવાનું. હું ધારૂં છું કે સ્ત્રી કેળવણીની આવશ્યકતા ઉપર જાદા જાદા પ્રસંગે મેં જે કહ્યું છે તે તમારા લક્ષ બહાર નહીં ગયું હાય.

શિષ્ય—ગર્ભની ક્રમે ક્રમે કેવી રીતે ઉન્નતિ થાય છે, તે હુજી આપે નથી કહ્યું. માટે તે વિષય ચર્ચાય તો ઠીક એવી મ્હારી ઇચ્છા છે.

સૂરિ—પિતાનું વીર્ય તથા માતાનું લોહી એકત્ર થયા પછી એક પ્રકારનું કલલ અર્થાત્ સ્વરૂપ ઘડાય છે, પછી સાત દિવસે તે કલલમાંથી અર્બુદ કહેતાં પરપાટા જેવા આકાર બંધાય છે, તે પછી સાત દિવસે અર્બુદની પેશી એટલે કે કોથ-

# વિવેકવિલાસ.

૧૯૦

ળી જેવા આકાર તે ધારણુ કરે છે અને તે પછી સાત દીવસે અંદરથી નક્કર ભાગ રચાવા લાગે છે.

શિષ્ય—માસિક ક્રમાન્નતિ કેવી રીતે થતી હશે ?

સૃરિ—ગર્ભ પહેલે મહિને દોઢસા ચણાડી જેટલા તાલમાં હાય છે. બીજે મહીને તે કરતાં સહેજ વધે છે અને ત્રીજે મહિને તે ગર્ભ માતાના દીલમાં દાહળા ઉત્પન્ન કરવાને શક્તિમાન થાય છે.

શિષ્ય—ગર્ભના શુભાશુભ પ્રમાણે માતાને સુરૂચી તથા કુરૂચી ઉત્પન્ન થાય છે એટલું જ નહીં પણ જે જાતિના દાહળા થાય તેજ જાતિના પુત્ર કે પુત્રી થાય એમ પણ આપે એકવાર અગાઉ જણાવ્યું હતું તે મને ખરાખર યાદ છે.

સૃરિ—દોહળા પ્રમાણે સ્વપ્નનું પશુ એવુંજ સાર્-નરસું ફળ મળે છે. જે માતાના દોહળા પૂર્ણ ન થાય તો ગર્ભને નુકશાન પહેાંચે છે, એ વાત મેં અગાઉ જણાવી હતી; પરંતુ તેમ થવામાં મુખ્ય કારણ શું છે, તે આ પ્રસંગે મારે જ-શાવી દેવું જોઇએ. દોહળા પૂર્ણ ન થવાથી ગર્ભિણીના શરીરની અંદર રહેલા વાયુ પ્રકાપ પામે છે અને તે કાપ પામેલા વાયુ ગર્ભના કવચિત્ નાશ કરે છે કિંવા તેને કદરૂપ બનાવી દે છે.

**શિષ્ય**—ત્ર**ણ મા**સ વીતતાં ગર્ભનું સ્વરૂપ કેવી રીતે સ્પ**ષ્ટ થતું જા**ય છે ?

સૂરિ—ચારા મહિને ગર્ભ માતાના શરીરને ખ્**બ પુષ્ટ** અનાવે છે અને પાંચમે મહિને તે ગર્ભમાંથી **હા**થના છે, પત્રના

# સૃરિ શિષ્ય સંવાદ.

૧૯૧

છે, અને માથાના એક એમ પાંચ અંકુરા સ્પષ્ટપણે અહાર આવે છે. છઠ્ઠે મહિને તે ગર્ભ પાતાના પિત્તને તથા લાહીને વધારે છે અને સાતમે મહિને, મેં જે પેશીઓ સંબંધે આગળ વિવેચન કર્યું તેના તાલથી પાંચસા ગણી વધી જાય છે. વળી તે ગર્ભ નાભીથી નીકળતી સાતસા નાડીઓ અને નવ ધમનીઓ પણ ઉત્પન્ન કરે છે.

શિષ્ય-વચમાં એક પ્રશ્ન પૂછવાની રજા માર્ગુ છું. સી, પુરુષ અને નપુંસકની શરીર રચનામાં અગત્યના ભેદ શા હશે ?

સૂરિ–સ્ત્રીના શરીરમાં છસા એ શી નાડીઓ હાય છે અને નપુંસકના શરીરમાં છસા સીત્તેર હાય છે. એટ<u>લે કે પુરૂષ કરતાં સ્ત્રીના શરીરમાં ત્રીસ નાડીઓ સ્ત્રીના શરીરમાં ત્રીસ નાડીઓ સ્ત્રીના શરીરમાં ત્રીસ નાડીઓ ઓછી હાય છે. વળી પુરૂષાકાર શરીરમાં નવ દ્વાર હાય છે અને સ્ત્રી શરીરમાં અગીયાર સ્ત્રોત–દ્વાર હાય છે. દાંત ખત્રીસ હાવાનું સામાન્યત. ગણાય છે; પરંતુ કાઈ ભાગ્યશાળીને જ એટલા દાંત હોય છે.</u>

**શિષ્ય**–હુવે **અ**ાપણે ગર્ભ–અંધારણના મૂળ વિષય ઉપર આવીએ.

સૂરિ—ગર્ભમાં રહેલા જીવ પાતે, અંદર રહેલા સ્તારની પેઠે શરીરની ખાર પાંસળીના કરંડક તથા છ પાંસળીઓ ખનાવે છે. પીઠના અસ્થિના અઠાર સાંધાઓ તથા પાંચ વામ જેટલું લાંછુ જાડું આંતરડું પણ તે જ રચે છે. ગર્ભ આઠમે મહિને ઘણાખરા પરિપૃષ્ટું થઇ જાય છે. તે પહેલાં નવાણું લાખ રામકુપ તથા દાઢીના, મૂછના અને માથાનાં સર્વ મળી સાડા ત્રણ કરાડ રામ ઉત્પન્ન કરે છે.

# વિવેક વિલાસ.

આઠમે મહિને તે એાજ તથા આહાર ગ્રહણ કરવા લાગે છે. એ-વી રીતે ગર્સાવાસમાં રહેલા જીવ ૨૭૭ા ( અસા સાડી સીત્તા-તેર ) દીવસ વ્યતીત કરે છે.

**શિષ્ય**–ગર્ભાવસ્થામાં તેની અવસ્થિતિ કેવા પ્રકારે હાય ? સ્ રિ–ગર્ભમાં રહેલા જીવ માતાની પીઠ તરફ નીચે મુખ કરી, બે હાથ માથે જોડી ઘણા દુ:ખમાં દિવસો નિર્ગમન કરતા હાય છે. ગર્ભાવાસના દુ:ખા–દર્દીના અહેવાલ ઘણા ખરા આ-ચાર્યોએ વિસ્તારથી વર્ણવ્યો છે. તે વાંચતાં એવું ગર્ભાવાસનું ક્રષ્ટ પુન: અાત્માને ન સહન કરવું પડે એવી પ્રાર્થના કરવી જે-ઇએ. જન્મ અને મરણનાં દુ:ખા ખરેખર ઘણાં ત્રાસ દાયક હાેય છે. તેના વાંચન અને શ્રવણથી વૈરાગ્ય ભાવ સહેજે ઉત્પન્ન થાય છે. પણ તે વાત જવા દર્ધએ. ગર્ભાવાસમાં રહેલા જીવ માતા-ના જઠરાગ્નિથી જ પરિપકવ થાય છે. માતાના આરામ અને શ્રમની અસર તે ગર્ભ સંપૂર્ણ પણે અનુભવે છે. માતા જાગતી હાય તે વખતે ગર્ભ પણ જાગતા હાય છે અને માતા સુતી હાય તે વખતે ગર્ભ પણ અરામ કરતાે હાય છે. માતાના સુખેસુખી અને માતાના દુ:ખે દુ:ખી થવાનું તે ગર્ભના ભાગ્યમાં નિર્માણ થઈ ુક્સ હાય છે.\

**િરાષ્ટ્રા–આ**ળકના જન્મ વખતે રહેલાં ગઢ–નક્ષત્રાે ઉપરથી કંઈ સૂચના મળતી હશે ?

સૂરિ ભાગ્યશાળી મનુષ્યના જન્મને સમયે ગંડાન્ત, મળ નક્ષત્ર, અ<sup>શ્</sup>લેષા નક્ષત્ર, અવળે સ્થાને પહેલાં ગ્રહ તથા *ખ*રાખ

# સુરિ શિષ્ય સ'વાદ.

૧૯૩

દિવસ એટલાં વાનાં ન હાય તેમજ તેવા સફસાગી આળકના પ્રસવ વખતે માતાને બહુ કષ્ટ પણ અનુભવવું ન પડે.

શિષ્ય-પણ ધારો કે તે જ નક્ષત્રા હાય, તા પછી તેનું પરિષ્ણામ કેવું સંભવે ?

સૃરિ-પહેલા આટલી વૃત લક્ષમાં રાખા કે ચંદ્રને એક નક્ષત્ર ભાગવતાં આશરે સ ઠ ઘડી લાગે છે. નક્ષત્રના ભાગ કાળના ચાથા ભાગને પાયા કહે છે. આ રીતે જોતાં આસરે પંદર ઘડીના એક પાયા લેખાય. હવે, મૂળ નક્ષત્રના પહેલા, બીજે તથા ત્રીજો પાયા અનુક્રમે પિતાના, માતાના તથા ધનના નાશ કરે છે. ચાથા પાયા શુભ ગણાય છે. આશ્લેષા નક્ષત્રના પહેલા પાયા શુભ ગણાય છે, જ્યારે બીજો, ત્રીજો તથા ચાથા પાયા અનુક્રમે પિતાના, માતાના તથા ધનના નાશ કરે છે. મૂલ નક્ષત્રનાં ત્રીસ મુહૂર્ત્તમાં પહેલા, બીજો, છઠા, આઠમા, નવમા ત્રેવીસમા, તથા અઠાવીસમા મુહૂર્ત્ત જન્મને સમયે હાય તા તે દુ:ખદાયી જાણવા. ( બે ઘડીના એક મુહૂર્ત્ત ગણાય. )

શિષ્ય–કેટલાક જ્યાતિષીએા, વ્યભિચારથી ઉત્પન્ન થયે<mark>તી</mark> સંતતીનું અનુમાન બાંધે છે તે કઈ રીતે બાંધતા હશે ?

સૂરિ-જો જન્મ સમયે રવિ, મંત્રળ, શનિ એમાંથી એક વાર, અપૃર્ણ નક્ષત્ર અને ભદ્રા તિથિ-બીજ, સાતમ કે બારસ એ ત્રણેના યાગ થાય તા ઉત્પન્ન થયેલી સંતતી ઘણું ખરૂં ત્ય-ભિચારથી થયેલી મનાય છે. તે ઉપરાંત જો લગ્ને રવિ તથા ચંદ્રમા હાય, લગ્નના સ્વામી તથા શુરૂ લગ્નને જીવે નહીં અને ચતુર્થ

# વિવેક વિલાસ.

૧૯૪

સ્થાને પાપ ગ્રહની સાથે ચંદ્રમા તથા રવી હોય તો સંતતી પર-પુરૂષથી પેદા થયેલી હોવી જોઇએ એમ જયોતિષિદો માનેછે.

્રશિષ્ય-બાળકને દાંત કયારે આવે અને તેનું ફળાફળ

કે**વી** રીતે જણાય ?

સ્તૂરે - જન્મ દિવસથી માંડી છે વર્ષ પુરાં થાય તેટલી મુદતમાં ભાળકને પુરાં દાંત આવે છે. સાતમા વર્ષથી માંડી દસ વર્ષની અંદર સવે દાંત એકવાર પડી જઇ પુન: ઉગવા લાગે છે. સાત મહીનાની અંદર જે બાળકને દાંત આવવા લાગે કિવા જન્મથી જ જે બાળક દાંત સહિત હોય તો તે નિશ્ચયથી કૂળનો નાશ કરનાર મનાય છે. તે અપલક્ષણની શાંતિ માટે ધર્મ કૃત્ય કરવાં.

ખત્રીસ દાંત જેને સંપૂર્ણ હાય તો તે રાજ થાય, એક ત્રીસ હાય તે ભાગી થાય, ત્રીસ હાય તે થાડા પૈસાવાળા થાય, ઓગણત્રીસ હોય તે દરિદ્રી થાય અને અફાવીસ હોય તે સુખી થાય એવો નિયમ છે. અફાવીસ કરતાં ઓછા દાંતવાળા મનુષ્ય ઉત્તમ પાત્ર લેખાતા નથી. વળી કું દન-ડાલરનાં કુલ જેવા જેનાં દાંત સરખા, ઝીહ્યા, સુંવાળા, સ્વચ્છ, લાલ પેઢાવાળા, તીક્ષ્ણ દાઢવાળા અને નક્કર હોય તે મનુષ્ય આ લાકમાં ધન-ધા યની સમૃદ્રી પ્રાપ્ત કરી સુખ ભાગવે. ગધેડાના જેવા તથા વાઘના જેવા દાંત હાય તો તે પહ્યુ શ્રેષ્ઠ ગહ્યાય છે. પરંતુ બે હારથી ઉગેલાં, છૂટા છૂટા, કાળા, વિકરાળ, અને ખડબચડા અથવા ન્હાના મ્હારા દાંત હાય તે સારાં ગણાતાં નથી. તે પાપકારી અને દુ:ખદાયી ગણાય છે.

# સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

૧૯૫

શિષ્ય—હું ધારૂં છું કે એ સંબંધે બહુ કહેવાઇ ચૂક્યું છે. હવે કંઇ ખાસ સૂચના કરવા જેવું હોય તેા જણાવશા.

સ્તૃર—કલ્યાણના ઇચ્છનાર પુરૂષે સ્ત્રી સંભાગ કર્યા પછી મળ-મૂત્રની શંકા હાય તો તે ટાળવી અને શંકા ન હાય તો મળ-મૂત્રના ત્યાગ કરવાનું સ્થાનક કર્યા છે તે નોઇ રાખવું. સર્વ આહારના પરિત્યાગ કરવા. પાસે જળ રાખવું. બારણાં બંધ કરવા. પવિત્ર થઇ ઇષ્ટ દેવને નમસ્કાર કરી અપમૃત્યુની બીક ટાળવી; પછી પાતે પવિત્ર થઇ રક્ષામંત્રથી પવિત્ર કરેલી પહાળી શય્યા ઉપર સારી રીતે એાઢી ડાંબે પડેખે સૂઇ રહેવું.

**રિષ્ય**—સી સંભાગ પછી ઘંટાના નાદ ન થતા હાય તા પણ સાંભળવામાં આવે તા ?

સૂરિ—એ એક બહુજ ખરાબ અપશુકન ગણાય છે. <u>ઘંટા</u> ન વાગતા હાય છતાં તેના નાદના આભાસ કર્ણું ગાચર થાય તા તેવા આભાસ પામનાર મનુષ્ય પાંચ માસમા મૃત્યુ આપે એવું શુકન શાસનું વચન છે.

**શિષ્ય**— ભલા, નિદ્રા રાત્રે જ ખાસ કરીને આવતી હશે. તેનું શું કારણ ?

સૂરિ—નિદ્રા એ વસ્તુત: તમાગુણી છે. તમ:ગુણને અંધ-કારની ઉપમા આપવામાં આવી છે. જીવના અનાદિ∕કાળના તમા-ગુણ રૂપી આવરણે જ્યાં સુધી દ્વર ન થાય, ત્યાં સુધી તેને નિદ્ર≀ વિના ચાલતું નથી. હવે રાત્રેજ નિદ્રા કેમ આવે છે તેના ખુલાસે≀ તમે સમજી શકશા. નિદ્રા પાતે તમાગુણવાળી હાવાથી અંધ-કારની બહુલતાવાળા રાત્રિના સમયે જ પ્રગટ થાય છે.

# વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય—નિદ્રા વખતે નાડીયા તથા ઇંદ્રિયા શું કામ કરતી હશે ?

સૂરિ—તે વખતે સંજ્ઞાવાહક સ્ત્રોત—નાડીઓ કફથી ભરાઇ જાય છે અને ઇદ્રિયો દિવસના શ્રમને લીધે એટલી બધી થાકી ગયેલી હોય છે કે તે પાતાનું કામ બધ કરે છે; છતાં મન તો તે વખતે પણુ પાતાનું કામ કર્યા જ કરતું હોય છે. આપણુને જે સ્વપ્ન આવે છે તે કેટલીકવાર આ તરંગી મનના જ પ્રતાપે હોય છે. મન જે ઘાડા ગંઠતું હોય છે તેના આભાસ આપણુ સ્વપ્નાવસ્થામાં જોઈ શકીએ છીએ.

શિષ્ય—નિદ્રા કેવા પ્રકારની હોય તો તે શ્રેષ્ઠ ગણવી? સ્ફ્રિર—જે નિદ્રામાં કાઇ પણ જાતના વ્યાદ્યાત ન થાય, જે નિદ્રા કેફસા જેવા ઉપયોગી અવયવાને આરામથી કામ કરવા દઇ શરીરના થાકને દ્વર કરે તે નિદ્રા ઉત્તમ જાણવી. અંમૃતના સીંચનથી જેમ લતા–વૃક્ષ હંમેશા લીલાં અને હરાભરાં રહે છે, તેવીજ રીતે ઉત્તમ પ્રકારની નિદ્રાથી મનુષ્યનાં તન–મન પણ પ્રકુલિત અને આરાગ્ય રહે છે સારી નિદ્રા લેનારા મનુષ્યો લાંખુ આયુષ્ય અને આરાગ્ય લોગવે છે તેથી ઉલદું અતિ વ્યાકુળતાનાળી તથા સમય વગરની નિદ્રા કાળ રાત્રિની ગરજ સારે છે. નિદ્રા નહીં આવવાથી મનુષ્ય બેચેની અને ગમગીનીમાં રાગી પસાર કરે છે અને તેથી તેના આયુષ્યનો તથા આરાગ્યના પણ ક્ષય થાય છે. કેટલાક લોકો રાત્રે ઉજાગરાઓ કરો તન–મનની પાયમાલીને આમંત્રણ કરે છે તે ઇચ્છવા યોગ્ય નથી. રાગીનો

સમય નિદ્રા અને ધર્મધ્યાન માટે જ નિર્માણ થયેલા છે. તેના જેઓ પુરતા લાભ નહીં લેતાં વ્યસનમાં કે વ્યભિચારમાં બ્યતીત કરે છે તેઓ આ ભવમાં રાગ—શાકને વ્હારી લે છે, એટલું જ નહીં પણ પરભવમાં યે તે પાપાનું અતિ દિગ્ર પ્રાયશ્ચિત્ત તેમને કરવું પડે છે. રાગીના સમય જો શાંતિમાં અને ધર્માનંદમાં પસાર થાય તા બીજા દિવસના પ્રકાશ મનને માહલાદ આપનારા થઈ પડે છે. વૈદ્યકશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે રાગીના ઉત્તગરા તે રક્ષ–લુખ્ખા અને દિવસની નિદ્રા તે સ્નિગ્ધ –રીકણી, ગણાય છે. દિવસે ખેસી રહેવું અને રાગીએ ઉદ્યમ કરવા તે રક્ષ–સ્નિગ્ધ ગણાય છે.

શિષ્ય—શું ત્યારે દિવસે કદિ પણ નજ સૂઇ રહેવું એમ આપ કહેવા માગા છા ?

સ્ રે—કોધ, ભપ, શોક, મદાપાન, સી સંભાગ, ભાર વહન તેમજ વાહનમાં ખેતી રહેવાયી અને અતિ શાક લાગ- વાચી દિવસે સુઇ રહેવામાં હરકત નથી. અતિસાર, શ્વાસ, તથા હેડકી આદિ રાગોથી પીડાતા, ઘરડા, ખાળક, દુર્ખલ, માંદગી ભાગવવાથી ક્ષીણ થયેલાઓને તેમજ કુધા, તૃત્રા, શૂળ વિગેરે રાગોથી પીડાયેલા અને અજીર્ણાદ રાગોથી ઉપદ્રવ પામેલા મતુષ્યાને દિવસના કેલ્ઇ પણ ભાગમાં સૂઇ રહેવાને હરકત નથી. કારણ કે નિદ્રા લેવાથી ઉપર જે રાગીઓ કહ્યા તેમના શરીરમાંના વિષમ ખનેલા ધાતુ સમ ખને છે અને તેથી ક્ષરીરને પુષ્ટ મળે છે. નિદ્રાથી રસ, ધાતુ સ્નિગ્ધ ખને છે અને

વિવેક વિલાસ.

શુદ્ધ કફ ધન થાય છે એમ વૈદ્યો કહે છે તે માનવા ચાગ્ય છે. મેદવાળા મનુષ્યાને માટે દિવસે સૂવું હિતકર નથી.

**(શબ્ય—ભૂ**ખ્યા પેટે સૂઇ રહેવાય તા ?

સૂરિ—મનુષ્ય જો કાંઇ પણ ખાધા વગર દિવસે સૂઇ રહે તો હોજરીને કામ કરવાના પુષ્કળ સમય મળે છે અને તેથી તેની પાચન શક્તિ ઉપર બહુ સારી અસર થાય છે. કેટલાકા તા એટલે સુધી કહે છે કે ભૂખ્યા પેટે સૂઇ રહેવામાં આવે તા પેટમાં કદાપિ પાષાણ હાય તા તે પણ પચી જાય છે. સિંત્રીએ ઉજાગરા કર્યો હાય અથવા કરવાના હાય તા જમ્યા પછી થાઉા વખત સૂઇ રહેલું એ યાગ્ય છે

શિષ્ય—શ્રિષ્મ રૂતુમાં ઘણા મનુષ્યા દિવસે ખૂબ નિદ્રા લે છે તેનું કેમ ?

સુરિ— બ્રિષ્મ રૃતુમાં દિવાનિદ્રા નુકશાન નથી કરતી. કારણ કે તે વખતે શરીરમાં વાયુના સંચય થયેલા હાય છે, હવા રક્ષ ખનેલી હાય છે અને રાત્રી ડુંકી થઇ હાય છે; તેથી બ્રિષ્મમાં દિવસે સુધ રહેવું નિષિદ્ધ નથી. બ્રિષ્મ ઋતુમાં પહેલી ટેવ બીજ ઋતુ બેસતા તુરતજ ફર કરી દેવી જોઇએ. નહીંતર એ ટેવ વખત જતાં મનુષ્યાને હેરાન કરે છે. √ દિવસની નિદ્રા બ્રિષ્મ સિવાયની બીજ ઋતુમાં કફ પિત્તના વિકાર ઉત્પન્ન કરે છે.

શિષ્ય—આપે રાત્રી સંખંધી, સંતાનાત્પત્તિ સંખંધી તથા ડુંકામાં ઐહિક અને પારલાૈકિક કલ્યાલ સંખંધી જે ઉપ-દેશ મને આપ્યા છે, તે મારા હુદયમાં ખરાબર કાતરાઇ રહ્યો

# સ્ર્વિ શિષ્ય સંવાદ.

266

છે. હું ખનતાં સુધી તે ઉપદેશનું મારા છવનમાં અક્ષરશ: પાલન કરીશ.

સૂરિ—તથાસ્તુ! શુદ્ધ મનવાળા મનુષ્યા જો આ શા-સ્ત્રીય આચાર-વિચારને દ્રહપણે વળગી રહે તો ધર્મ, અર્થ અને કામની-ત્રણે પુરૂષાર્થની સિદ્ધિ થાય, એટલું જ નહીં પણ તે ત્રણે પુરૂષાર્થ મિત્ર જેવા ખની રહે એ નિસંશય છે. ધર્મ એ સઘળા પુરૂષાર્થીમાં મુખ્ય ભાગ ભજવે છે, તેના વિના ખાકીના ત્રણ પુરૂષાર્થી વસ્તુત: પુરૂષાર્થના અભિધાનને જ ચાગ્ય નથી રહેતા. જીવનને ધર્મમય ખનાવવાના યથાશક્તિ પ્રયત્ન કરજો, હું તમારી સાથે જે દીસ ખાલીને વાત કરૂં છું તેના દુરૂપયાગ કે ખાટા અર્થ ઉઠાવશા નહીં, આપણી વાતામાં કેટલીક વાતા એવી પણ હાય છે કે જે અજ્ઞાન અને અનધિકારી મનુષ્યાને માટે શસ્ત્ર જેવી થઇ પઢ, તેના ઉપયાગ ખહુજ વિવેકથી અને યુદ્ધિમત્તાથી કરવાના છે એ લક્ષમાં રાખજો.

શિષ્ય-કર્ધ કઇ ઋતુમાં મનુષ્યે ખાસ કરીને કેવી રીતે વર્ત્ત લું જોઇએ એ વિષે વિવેચન કરવાનું અગાઉ આપે કબ્લ્યું હતું.

સૂરિ-મને તે સ્મરશુમાં જ છે. શરીર અને મનના સુખ-શ્રેય અર્થ કાળના ખળાને સમજ લેવા એ અત્યાવશ્યક છે. સર્વ ઠેકાશું કાળનું માહાત્મ્ય પાતાનું જખરૂં ખળ ધરાવે છે. એટલા માટે ઋતુને ઉચિત થાય તેવી રીતે આહાર વિહાર કર-વાથી રેશગાદિ કલેશા હેરાન કરતા નથી.

શિષ્ય-આપણે વસન્ત ઋતુથી જ પ્રાસંભ કરીએ. સૂરિ-વસન્તને ઋતુરાજ કહેવામાં આવે છે. આ ઋતુમાં

#### વિવેક વિલાસ

દક્ષિણ દિશાના પવન, આંખાની મંજરીઓ, માગરાની પુષ્પ-માળાઓ અને બ્રમર તથા કાંકીલાના રસમય શુંજના રસિક દ્રદયમાં આમાદની ઉમીંઓ ઉછળવા શક્તિમાન થાય છે. આ ઝાતુની વિશેષતા ઢુંકામાં કહું તા તે એટલી જ છે કે કફના પ્ર-કાપ અતિશય માગમાં દેખાવ દે છે, જઠરાશિ મંદ પડે છે. કફના પ્રકાપની શાંતિને માટે વ્યાયામ કરવામાં તથા આવાદિનાં સેવનમાં આળસ્ય કરવામાં આવે તા શરીરને તેનું પરિણામ સહન કરવું પડે છે. દિવસે નિદ્રા કરવી આ ઝાતુમાં ઇષ્ટ નથી. કેટલાક વૈદ્યો કફની શાંતિને અર્થે વમન આદિના પ્રયાગા સૂચ-વે છે તે અનુકૃળતા પ્રમાણે અમલમાં મુકવા.

શિષ્ય–ખાન–પાન સંબંધી સાવચેતી પશુ સખવી એઇએ ને ?

સુંર-કક્ષ્ને ઉત્તેજન ન મળે એવાં જ ખાન-પાના લેવાં એમ દું કહી ્રુકરો છું. ઘણું સ્નિગ્ધ નહીં, તથ જેની અંદર કડવા તથા દીખા રસ પ્રધાન હાય એવાં દ્રત્યો, શાલી-ચાખા વિગેરે ઉત્તહાં ભે જેના વાપરવા હિતકર છે. ઘણું ટાહું, પચતાં વાર લાગે એવું, ઘી જેવા સ્નિગ્ધ રસાથી પરિપૂર્ણ—ચીક્ષ્ણ, કાચું તથા પાતળું અન્ન આ ઋતુમાં ન વાપરવું. સરખત વિગેરે પણુ એવા દાવાં જોઇએ કે જેથી કક્ષ્ના પ્રકાપને ઉત્તેજન ન મળે. તેના ઉપયોગ પણુ માફકસર કરવા. કેટલાક શ્રીમંતા શરીરે મલયા અરના, કેસરના તથા ચંદનના લેપ કરે છે. તેમ કરવાથી તેમના દેહને શાંતિ તથા આરામ મળે છે. જેમને સગવઠ તથા અવકાશ હાય તેમને એવાં વિલેપ આ ઋતુમાં ઉપયોગી થઇ પડે છે.

શિષ્ય—બ્રીષ્મ ઋતુમાં કેવી રીતે વર્ત્તલું ? સ.રે—આ ઝતમાં સૂર્ય, ભૂમિના સર્વ રસાને ખેંચી <mark>લેવા પ્રયત્નશીલ રહ્યા કરે છે. શરીરમાંથી અળ એાર્છ્સ થત</mark>ું **હો**ય એવો ભાસ થયા કરે છે. ત્રિષ્મમાં મધુર, <u>શીત</u>ળ, સ્નિગ્ધ, પાતળું તથા જલદી પચી જાય એવું ભાજન ઉપાદેય ગણાય છે. ભેંસનું દૂધ, ઉત્તમ ચાખા તથા ઘી જેવાં દ્રવ્યો ખાવાથી શરીરનું ખળ સચવાઇ રહે છે. દહીં અથવા છાસ ઉપર જે પાણી દેખાય છે તેમાં કેટલાકાે સાકર મેળવી તેવું પતન કરે છે. શીખંડ જેવા <mark>ભાજનાથી તથા</mark> ઠંડા શરઅતાથી ગ્રીષ્મની ગરમી કેટલેક અંશે એાછ! કરી શકાય છે. વિલાસી સ્ત્રી–પુરૂષે થ્રીષ્મની ચાંદનીમાં કરવાનું, ઉદ્યાનામાં વિહારવાનું અને સુગં-ધીવાળા ખાન–પાન લેવાનું ખાસ કરીને પસંદ કરે છે. ધર**તી** જ્યારે સૂર્યના તાપથી તપી રહી હાય તે વખતે લતા–મંડળમાં પડ્યા રહેવાનું <mark>અથવા</mark> કુવારા પાસે જઇ પાતાની પ્રિય સ્ત્રીના અંગરૂપ વેલડીના સ્પર્શથી શાંતિ પ્રાપ્ત કરવાનું કરી**ા** ગૃહસ્**થ** ન કચ્છિ ? જળથી ભીંજાવેલા વીંઝણાના પવન કિંવા ઉદ્યાનની કંડી લહરી આ ઋતુમાં મનને અતિશય આમાદ ઉપજાવનારી થા પડે છે. પવનથી આનંદ ઉપજાવતી તથા અંદ્રમાના કિર-**થ**થી શાભતી અગાશીમાં શરીરે સુગંધી પદાર્થી ચાળી ગૃહસ્થા અને ગૃહિણીએા રાગી નિર્ગમન કરે છે. બુદ્ધિશાળી મનુષ્યાએ <del>આ ઝાતુ</del>માં અતિ ખાટા, કડવા, અને ખારા એ ગણ રસ તથા ગરમાગરમ લોજન ન કરવાં. વ્યાયામ તથા ઉદ્યમમાં અઢ

# વિવેક વિલાસ.

२०२

આળસ્ય ન સેવવું. ચીષ્મમાં દ્રાક્ષના મનાહર સરખતા, સફેદ તથા મુલાયમ વસ્ત્રો, સુગંધી વિલેપના અને જળાશયા વિગેર વસ્તુઓ મુનિઓના મનને પણ વિહ્નળ કરી દે છે.

્રિષ્ય—વર્ષ ઋતુમાં રાેગના પ્રકાય અકસ્માત્ વધી પડે છે તે શાથી ?

સૂરિ—કારણ કે એ ઋતુમાં વાદળાના પવનથી, ભૂમિની અંદરથી નિકળતી બાક્થી અને જળબિંદુના ચાગથી મનુષ્યના વાતાદિ દોષા પ્રકાપ પામે છે. એક તો બિષ્મના અસહ્ય તાપથી મનુષ્યના દેહ દુર્જળ થઈ ગયેલા હાય અને તેમાં આવા પ્રકાપ થાય એટલે ઘેર ઘેર માંદગીના બીછાના પડે એમાં કંઇ નવાઇ નથી; પરંતુ જે બરાબર આજ વખતે વાત, પીત્ત, કફ તથા રસરકત પ્રમુખ ધાતુઓને સામ્ય સ્થિતિમાં રાખવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવે તા પ્રકુતીમાં ગંભીર ફેરફાર ન થાય. ઋતુચર્યાના નિયમા લોકો લક્ષમાં રાખે તા મને ખાત્રી છે કે કેટલાક વહેમા અને ઉપદ્રવા તત્કાળમાં જ દ્વર થઇ શકે.

શિષ્ય—ત્યારે વર્ષાઋતુમાં ખાસ કરીને કઈ જાતની સાવચેતી રાખવી એઇએ ?

સૃરિ—આ ઋતુમાં કુવાનું તથા પુનર્વસા નક્ષત્ર છેઠા પછી જ વરસાદનું પાણી પીવું. તળાવનું તથા નદીનું પાણી પીવું આ ઋતુમાં હિતકારક નથી. ત્રિષ્મમાં જળિકડા કરવાની જે ટેવ પડી ગઇ હાય તે વર્ષાના પ્રારંભથીજ દ્વર કરી દેવી. અતિ ઉગ્ર તડકામાં હરવા ફરવાનું, વાદળીયા તડકામાં મુસાફરી કરવાનું માંડી વાળવું જોઇએ, અથવા તા એ તાપથી અચતા રહેવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. જ્યારે સર્વત્ર શરહી પ્રસરી ર-હેલી હાય ત્યારે ગૃહસ્થાએ અંગે કેસરનું વિલેપન કરી, પવન અથવા જળના ઉપદ્રવ ન હાય તેવે સ્થળે ધગધગતા અંગારા-વાળી સગડી પાસે બેસી, આસાએશ મેળવવી. આથી શિતના હૂમલા દ્રર કરી શકાય છે. વર્ષાત્રતુના સંબંધમાં કામ વિલાસી પુર્ધાનું એવું કથન છે કે જે પુરૂષ આ ત્રતુમાં કેશાવલીને સુગંધી તેલ લગાડી સાફ કરી રાખે, રાતા તથા ચંદન–લાખા-નના ધૂપથી સગંધિત ખનેલાં વસ્ત્રોનું પરિધાન કરે તેમજ પરિ-મિત ભાજન કરે તેને સ્ત્રીઓ પાતાના અંતરના ઉમળકાથી ચાહ્યા વિના રહી શકતી નથી.

રિષ્ય—શરદ્દઋતુને વૈદ્યોની માતાની ઉપમા આપવ માં આવી છે તે યથાથ જ છે. કારણ કે એ ઋતુમાં વૈદ્યલાકાને ખહુ મહાેટી કમાણી થાય છે.

સૃરિ—શરફઋતુમાં આકરા સૂર્યના કિરણાના તાપથી તપેલા મનુષ્યોનું પિત્ત પ્રાય: કૃપિત થાય છે અને તેથી સવેત્ર પિત્તજન્ય વિકારા ફાટી નીકળે છે. આવા વખતની અંદર ડાહ્યા મનુષ્યોએ ક્ષુધા લાગે તોજ મધુર, હલકું, શિતળ, થાડું કડવું તથા તીખું પથ્ય ભાજન લેવું. જેઓ મનને કાખુમાં રાખી શકે તેવા હાય છે તેઓ આ કાળમાં પૂર્વ દિશાના પવન, દહીં, અતિ વ્યાયામ, તડકા, ખારી વસ્તુ તથા તેલાદિ સ્નિગ્ધ પદા- ર્થના યત્ન પૂર્વક પરિત્યાગ કરે છે. આમળાં, દુધ તથા શેલ- ડીની સાકર કે ગાળ જેવી વસ્તુઓ પરિમિત પ્રમાણમાં પુષ્ટિ આપનારી થઈ પડે છે. કેટલાક ચિકિત્સકા આ ઋતુમાં કસ

#### વિવેક વિલાસ.

२०४

ખાલ વાની, જીલાખ લેવાની, સફેદ ફુલાની માળા પહેરવાની, સફેદ ચંદનનું વિલેપન કરવાની, સરાવરનું નિર્મળ જળ પી-વાની તથા રાત્રીએ થાડીવાર ચાંદનીમાં હરવા–ફરવાની સલાહ આપે છે. એ સલાહ પ્રમાણે વિવેકપુર:સર વર્ત્તવામાં આવે તાે શરફ ઋતુમાં પિત્તના અસદા પ્રકાપ વધી પડવાની જે ફરીયાદ કરવામાં આવે છે તે અદૃશ્ય થઇ જાય એ નિ:સંદેહ છે.

શિષ્ય—હવે હું ધારૂં છું કે હેમન્ત અને શિશિર ઋતુ સંબંધી જ ચર્ચા કહેવાની બાદી રહી છે.

સૂરિ—હેમન્ત અને શિશિરની ઋતુ ચર્ચામાં બહુ મહ-ત્વનાે ભેદ નથી. હેમ તમાં ટાઢ ઘણી પટતી હાેવાથી તથા રાત્રી લાંખી થતી હાેવાથી જઠરાગ્રી પ્રદિપ્ત થાય છે. માટે આ વખતે પ્રાતઃકાળના ભાજનમાં બહુ વધારે પડતા વિલંબ ન કરવા જોઇએ. હવે કેવા પદાર્થા ભાજનમાં વાપરવા એ પ્રશ્ન ઉઠ્ઠમ**વે** છે. આ ઋતુમાં ખાઢું, મીઢું, ઉન્હું, રીક્ર્યું તથા ખારૂં અન્ન-પાન સેવવું એ સલાહભર્યું છે. સાવચેતી માત્ર એટલીજ રાખ-વ:ની કે કેાઇ પણ પદાર્થએવા તાે ન જ હાેવા જોઇએ કે જે હાજી∮ને પચાવવા ભારે થઇ પડે ! વળી આ ૠતુમાં અતિ સુપાંધી તેલથી શરીરને મર્જન કરવાની તથા કેશરનું ઉવટાસું **લ**ગાડવાની અને નવા વસ્ત્રો પહેરવાની પણ ભલામણ કરવામાં આવી છે. ઘર પણ એવું સ્વચ્છ અને ઉપદ્રવ રહિત હોવું જો-ઇએ કે જેથી પવનના ઝપાટાથી અને શીતથી રક્ષણ મેળવી શકાય. કર્પુર તથા કૃષ્ણાગર ચંદનના ધુપની સુગંધી ફેલાયેલી હાય તાે તે વધારે સારૂં ગણાય ! ધગધગતા અંગારાની સગડી

# સૂરિ શિષ્ય સંવાદ.

२०५.

પાસે હાય તા શીતાદિ પ્રકાપા દેહને પજવી શકતા નથી. કેટ-લાક શ્રુંગારપ્રિય વૈદ્યો અને કવીએા કહે છે કે આ ઋતુમાં શારીરે સુગંધી અંગરાગ લગાડેલી, પુષ્ટ અને ઉચા સ્તનથી ચિત્તને ખેંચનારી તર્ણી, તેમજ કામળ તથા ઉષ્ણ સ્પર્શવાળી શખ્યા એ ખન્ને વસ્ત્ઓ ટાઢને દ્વર કરવા શક્તિમાન થાય છે. શિશિર ઋતમાં ઉત્તર દિશાના પવનથી લુખી ટાઢ પડે છે એટલા માટે એ વખતે પણ હુેમન્ત ઋતુનાજ વિધાનાે ઉપયાગી થઇ શકે છે. આપણી ઋતુચર્ચા સંખંધી વાતચીત અહીં પુરો થાય છે. પણ તેજ સાથે મારે જણાવી દેવું જેઇએ કે આ નિયમાે મેં જે કહ્યા છે તે કેવળ શરીરને કિંવા ઇન્દ્રિયોને ઉન્મત્ત અનાવી **દેવાના હેતુથી નથી** કહ્યા; પરંતુ રાગાના સમુદાય કે જે હ**ંમેત્રા** આપણા ઉપર હુમલા લઇ આવવાને તૈયાર હાય છે એમ માન-વામાં આવે છે, એ રાગરૂપી શત્રુઓના પંજામાંથી કેની નીતે બચી શકાય અને પાેતાના તન–મન સાથે કુટુંબ પરિવારને નીરાેગી કેમ રાખી શકાય એ સૂચવવા માટે જ આ વિવેચન કર્યું છે.

શિષ્ય—આપના ક્થનના અથવા તા સૂચનના દુરૂ પયોત્ર નહીં થાય અથવા તા તેના ખાટા અર્થ નહીં કરવામાં આવે એ વિષે હું આપને ખાત્રી આપું છું. આપ પુન: પુન: એ વિષય ઉપર ભાર મુકી જે સન્માર્ગ ખતાવા છા તે માટે હું અંત: કરણ પૂર્વક આપના ઉપકાર માનું છું. હવે માત્ર એકજ વિષય સં-બંધી પ્રશ્ન બાકી રહ્યો છે અને તે એજ છે કે આખા વર્ષ દર-મીયાન કેવી રીતે વર્ત્તવું કે જેથી જીવન કૃતાર્થ થાય ?

સ્ર્રિ શિષ્ય સંવાદ.

સરિ—આ તમારા પ્રશ્ન ઘણા મહત્વના છે અને તેના ઉત્તર એક ધર્માચાર્ય તરીકે મારે બની શકે તેટલા અસરકારક આપવા જોઇએ. તમે જાણા છા કે આ મનુષ્યદેહ મળવા દેવ-તાઓને પણ દુર્લભ છે. મહા પુષ્યના અળથીજ તે પ્રાપ્ત થાય છે. જો એ વાત ઉપર સંપૂર્ણ વિશ્વાસ આવી ગયા હાય તા મ-નુષ્ય જન્મને સાર્થક ખનાવવા હંમેશાં-હરઘડી ઉદ્યમશીલ રહેવું જોઇએ. આ દુર્લભ નરભવમાં એક ઘડી પણ નિરર્થક ન જાય, એક પળ પણ આત્માન્નતીમાં વિલકર ન થાય એની સાવચેતી રાખવી જોઇએ. સર્જૂન પુરૂષા આખા દિવસ એવા નિર્દોષ ઉદ્યમમાં ગાળે છે કે તેથી તેઓને રાત્રીએ નિશ્ચિતતા પૂર્વક શાંત નિદ્રા આવ્યા વિના રહેતી નથી. દાખલા રૂપે પણ એમ કહેવામાં આવે છે કે જે મનુષ્યા સમસ્ત દિવસ નિરદામ-પણે પગ ઉપર પગ ચડાવી, લમણે હાથ દર્ધ બેસી રહે છે તેમની ઉપર નિદ્રાદેવી કૃપા દાખવી શકતી નથી. જેઓ સતત્ પરિ-શ્રુમ કર્યા કરે છે તેમને નિદ્રાની આરાધના માટે લેશ માત્ર પણ શ્રમ લેવા પડતા નથી. રાત્રે શાંત નિદ્રા આણવા માટે જેવી રીતે ્રશ્રમની જરૂર છે, તેવીજ રીતે જીવનના છેદ્ધા દિવસોમાં ધર્મ-ધ્યાન કરવાના અવકાશ અને અનુકુળતા મળી શકે એટલા માટે મતૃષ્યાએ યાવન દશામાં યથાશક્તિ પરિશ્રમ લઈ જીવનને કતકુલ્ય બનાવવું જોઇએ. યુવાન અવસ્થાને માજમજાહ તથા એશઆરામમાં ગુમાવી નાંખનાર મનુષ્યાે વૃદ્ધાવસ્થામાં ધર્મ-કત્ય તાે કરી શકતા જ નથી, પરંતુ દેહ અને મનને યથાયાેગ્ય

આરામ આપવામાં પણ નિષ્ફળ નીવહે છે. એટલા માટે જંદ-ગીની ઉજુવળ અને ઉછળતી અવસ્થા કે જે યાવનાવસ્થાના નામથી ઓળખાય છે તે અવસ્થાની અંદર પાતાની પ્રામાણિ-કતા, શુભ નિષ્ઠા અને સદાચારશીલતાને સુરક્ષિત રાખી એવા ઉદ્યમ કરવા કે જેથી જંદગીના છેલા દિવસા સુખ અને પરા-પકારમાં વ્યતીત થઇ શકે.

**શિષ્ય-અમા**રા સરખા પ્રવૃત્તીવાળા ગૃહસ્થાથી બારે માસ **ધર્મ કરણી કેમ બની શકે** ?

સ્તરિ–મારા કહેવાના આશય એવા છે કે રાત્રીએ આરા-મને માટે જેવી રીતે દિવસના પરિશ્રમની જરૂર છે, તેવી જ રાતે પ્રવત્તીવાળા ગહસ્થાએ એવી પ્રવૃત્તી સેવવી કે જેથી તેઓને ચાક્ક્રસ સમય નિવૃત્તી કિંવા ધર્મકરણીને માટે મળી શકે. ચા-માસાના ચાર માસમાં ગૃહસ્થાે અથવા ધંધાદારીએાની પ્ર<sub>વત્તી</sub> કંઇક શાંત હાય છે. જેએા આઠ માસ સખ્ત ચિંતા અને શ્રમમાં પસાર કરે છે તેઓ ચાતુર્માસના ચાર મહિના શાંતિ લેવાન પસંદ કરે છે. આ ચાર મહિના ધર્મ 'યાનને માટે ખાસ અન-કળ થઇ પડે એવી વ્યવસ્થા આપણા ઉપકારી આચાર્ય મહારા-જાઓએ કરી છે. હવે જે આઠ મહીના આળસ કિંવા પ્રમાદમાં ગાળ્યા હાય તાે ચાતુર્માસમાં પણ પુરતી શાંતિ કે ધર્મ કરણીને માટે અનુકૂળતા પ્રાપ્ત થાય નહીં. ચાતુર્માસની ઋતુ ધર્મ ધ્યા-નને માટે ખહુ જ અનુકૂળ હાય છે. તે વખતે કાઇ એક સ્થળે સુનિ મહારાજાઓની જોગવાઇ પણ મળી શકે છે. પૃથ્વીમાં સર્વત્ર મનાહરતા અને નવપલ્લવતા વ્યાપી રહી હાેય છે તેથી હૃદય

#### વિવેક વિલાસ.

અને મન ઉપર તેની ઘણી સુંદર અસર થાય છે. આ બધી અ-દ્રુદ્દળતાઓ સાર્થ ક થાય એટલા માટે ઉઘમશીલ ગૃહસ્થાએ આઠ મહીનાના ઉપયાગ નીતિમય—ન્યાયમય દ્રવ્યોપાર્જન અર્થે કરી લેવા.

શિષ્ય–ચાતુર્માસમાં પણ ધર્મ ધ્યાન ન બની શકે તો વૃદ્ધાવસ્થા ઉપર મુલતવી રાખ્યું હોય તો કમ ?

સ્ રે–વૃદ્ધાવસ્થા એ જો કે ધર્મ ધ્યાન કરવાની અવસ્થા ભાગાય છે, પરંતુ એ અવસ્થા પ્રાપ્ત થશે કે વચમાં જ કાળ આ-પછા શિરે ચડી બેસરો તેના નિષ્યુય કાલ કરી શકે ંમ છે જેન એા વૃદ્ધાવસ્થા ઉપર પાતાના આત્મકલ્યાણને મુલતવી રાખે છે તેઓ સંપૂર્ણ આત્મહિત સાધી શકતા નથી. વસ્તુત: તેને માટે કાઇ અવસ્થાની રાહ જોઇ બેસી રહેવું એ નિર્ળળતા છે. એવા ઘણા વૃદ્ધ પુરૂષાના અનુભવ છે કે તેઓ પાતાની યાવના-વસ્થાની ધારણા પ્રમાણે વૃદ્ધ વયમાં ધર્મ કાર્ય કરી શકતા નથી. **અને** છેલ્લી વયમાં તન–મનમાં જે શિથિલતા ત્યાપી જાય છે તેના ખ્યાલ કરતાં એ અનુભવ અક્ષરશ: સત્ય છે એમ કહી શકાય. વૃદ્ધ વય એ પશધીનતામય અવસ્થા છે. નથી તે વખતે પાતા-ના મન ઉપર સંપૂર્ણ કાણ રહી શકતો કે નથી યાત્રા કે ગુરૂ દર્શન માટે શારીરિક શ્રમ લઇ શકાતો. નરભવ પામવા છતાં જો ભવિષ્યનું જીવન ન સુધરે તા પછી અમૂલ્ય તરદેહ એળે ગયા એમ જ મતાય. મારા કહેવાના તાતપર્થ એટલા જ છે કે અની શકે તાે જીવન જ ધર્મ મય-ની-

તિમય ખનાવવું, તેમ નહીં તો ખાર માસમાં ચાતુર્માસના ચાર માસ ધર્માંદોગ અર્થે વીતાવવા અને એટલું પક્ષુ ન ખને તે વૃદ્ધવય થતા અવશ્ય આત્મહિત સાધી લેવું. હું આગળ જ કહી ગયા છું કે આ છેલી તક ભાગ્યયાગે જ પ્રાપ્ત શાય છે અને પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ તેના સહપયાગ કરી લેવાની તક તો કોઈ વિરલ નરને જ મળી શકે છે. આ બધી આખત એવી છે કે તેના નિણ્ય સા મનુષ્યે પાતપાતાની ઇચ્છા—અનુકૃળતા અને સંયોગા પ્રમાણે કરી લેવા જોઈ એ. એમાં અમારા ઉપદેશ લગ્ન બળ નિર્યક થઇ પડે એવા લય રહે છે.

શિષ્ય—વર્ષની આખરે ધર્મકૃત્ય કરવાની ખાસ સાવ-ચૈતી રાખીશ, પણ તેના ૨૫૭ નિર્દેશ થઇ જવા ઢોઇએ.

સૂર—એ સંબંધી વિસ્તૃત ચર્ચા આપણે અન્ય કાલ પ્રસંગે કરીશું. હાલ તુરત તો એટલું જ કહેવું અસ વશે કે કલા- વાન મનુષ્યે એ આ ભવમાં એવી કંઇ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી હેવી કે જેથી મરણ પામ્યા પછી પણ પત્રિ જન્મ નિશ્ચયથી મળી શકે. પોતાના સ્વધર્મી ભાઇએ ની તથા મુનિમહારા જાઓની એવી સેવા—સુષા અને ભક્તિ—પૂજા કરવી કે જેથી આપણે આતમા પશ્મ પ્રસન્નતા પામી શકે. વિવેકી પુર્વા પોતાના વૃદ્ધ માત-પિતાની સેવા—ચાકરી કરવાનું ભૂલતાં નથી તેમ તેમને તીર્થ લાત્રા વિવેરે કરાવી સપત તરીકેની કીર્ત્તિ મેળવવમાં પ્રમાક

#### વિવેક વિશાસ.

પણ કરતા નથી. આપણા કૂળમાં જે કાઇ વૃદ્ધ અથવા અશકત હાય તેમને તેમની ઇચ્છા પ્રમાણે લીર્જ યાત્રા વિગેરે કરાવવાં. પ્રતિવર્ષે શુરૂ પાસે જઇ પાતાના પાપાનું પ્રાયક્ષિત લેવું. કારણ કે તેમ કરવાથી આત્મા શુદ્ધ નિમેળ અને અરિસા જેવા ઉજુવળ ખની શકે છે. વર્ષના અંતે એવું પ્રાયક્ષિત દરેક સજુને અવશ્યમેવ કરવું બેઇએ. એથી પાપપુંજના નાશ થઇ જય છે અને આત્મા પાતાના સદ્યુણોવડે પ્રકાશી નીકળે છે. " જન્મેલા મનુષ્યને અવસ્ય મરવું છે જ" એમ સ્પ્યવયા અર્જે મેટા માણસાએ પાતાના પિતા–માતાના વિગરના સાવત્સરિક દિવસ પણ પૂબ પ્રયાવના તથા સ્વામીવાત્સલ્ય આદિ કાર્યો દ્વારા ઉજવવા આપી શકાય. આદી તો પાપ–પુષ્ય અને તેના ફળાફળને માટે તો એક આપી દિવસ ચર્ચા કરીશું, ત્યારેજ કિંચિત સ્પષ્ટતા થશે.

શિષ્ય—દરેક શ્રાવકે દેશ-કાળ પ્રમાણે વર્ત્તવું એવો ઉપદેશ ઠાત્ર ઠામ કરવામાં આવ્યા છે, પરંતુ કેવા દેશમાં શ્રાવકે રહેવું જોઈએ તેના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવી શકતા નથી.

સૂરિ—સારે આજે આપણે એજ વિષય સંબંધી વાર્તા-લાપની શરૂઆત કરીએ. જે દેશમાં નિરૂપદ્રવપણે પાતાના ધર્મ પામી શકાતા હોય, જે દેશની આસપાસ સંરક્ષણાર્થ સારા કીક્લા આવેલા હોય, જે દેશમાં વેપાર–ઉદ્યોગ સારી રીતે ચાલી શકતાં હોય, અને જે દેશમાં પાણી–અન્ન–ઝળતણ વિગેરેની મહસ્થાચિત જોગવાઇ મળી શકતી હાય તે દેશમાં મનુષ્યા વાસ કરે તો તેઓ એક દરે ખહુ સુખ લાગવી શકે, એ નિ:સંદેહ છે.

શિષ્ય—દેશમાં વસતાં શું માત્ર એટલી વાતોનો જ વિચાર કરવા !

સૂરે—નહીં. તે ઉપરાંત બીજી ઘણી બાબતો છે કે તેના વિયાર ડાદ્યા મનુષ્યા પોતાની મેળેજ કરી લે છે. દાખલા તરીકે જયાં ગુણી લોકો વસતા હોય, સત્યના અને ગુણના અદર થતો હોય, જયાં પવિત્રતા અને પ્રતિષ્ઠાને આંચ અ:વે એવા ભય ન હોય, જ્ઞાં પવિત્રતા અને પ્રતિષ્ઠાને આંચ અ:વે એવા ભય ન હોય, જ્ઞાંન કિંવા સાધુ-સમાગમના લાભ મળવાની સગવડ હોય એવ! સંયોગા બુદ્ધિમાન મનુષ્યાએ શોધી કહાડવ! એઇએ. કાઇ ચાક્કસ દેશમાં વસતા પહેલાં દેશની સીમા, દેશના રાજાની રીતભાત, પાતાની જ્ઞાતી અને સ્વધમી એાની સંખ્યા તેમજ મિત્ર અને શત્રુઓનું સ્વરૂપ અરાબર તપાસી લેવું. જયાં રાજા છેક બાળક અવસ્થામાં હોય, કિંવા મૂર્ખ હોય; જયાં એક કરતા અધિક રાજાએ!નું શાસન ચાલતું હોય અથવા તો સ્તિયારાજ્ય જેવું હોય તે દેશમાં વસતું નહીં.

શિષ્ય—પાતાના આવાસના–વસવાના સ્થાનકના અને સમગ્ર દેશના કલ્યાણને અર્થે નિમિત્ત જેવાં એમ મેં પૂર્વ સાંભળ્યું હતું. પ્રથમના સમયમાં એવા નિમિત્તીઓએા મળી આવતાં અને તેઓ જે વાત પ્રકટ કરતા તે પ્રાય: સાળે સાળ આના ખરી ઠરતી, એ નિમિત્ત શાસ્ત્રના શું છેક લાપ થઇ અયા હશે ?

### વિવેક વિલાસ.

સ્તૃરિ—નિમિત્તકમની કેટલીક ખાસ વાતો હુછ પણ પ્રશ્નિલ હોય એમ જોવામાં આવે છે. ખુદ્ધિશાળી કિંવા અનુભવી પુર્ષો ચોક્કસ ચિન્હોની ખારીક પરીક્ષા કરી દેશ કે ગામનું કલ્યાણ કિંવા અકલ્યાણ અગાઉશીજ ભાખી દે છે. પરંતુ એટલું યાદ રાખવું જોઇએ કે એવા નિર્ણય અંધવા એ ઊતાવળીયા કિંવા અલ્પદર્શી મનુષ્યાનું કામ નથી. તેમાં સફ્સ તકે અને વિવેચનાની તેમજ સંયત મનાભાવની ખું જ જરૂર પડેંછે. પ્રત્યેક ચિન્હનું યથાર્થ સ્વર્પ લક્ષમાં આવી જાય તા તે ચિન્હ ઉપરથી પરિષ્ણામ શું આવશે તે સહેલાઇથી કહી શકાય.

શિષ્ય—રાષ્ટ્રને શિરે કાેઇપણ પ્રકારનાે ઉપદ્રવ આવી પડવાના હાેય અથવા તાે શહેરમાં કંઇ ઉત્પાત થવાના હાેય તાે તે કેવા ચિન્હાે ઉપરથી પારખી શકાય ?

સૂરિ—પરંતુ તે પહેલાં ઉત્પાત કાને કહેવાય તે સ્પષ્ટ કરવું એઇએ. જે વસ્તુ હંમેશા પોતાના સ્વર્પમાં રહેતી હાય તેમાં અકસ્માત ફેર થઈ જાય તેને ઉત્પાત કહેવામાં આવે છે. અ!વા ઉત્પાતો એક નહીં પણ અનેક પ્રકારના હોય છે. ઉત્પાતના પરિશામે દર્ભિક્ષ, રાજ્યનાશ, પ્રજાનાશ તથા દેશની ખર-બાદી થાય.

શિષ્ય—હવે રાષ્ટ્રને વિષે ઉપદ્રવ થવાના હેાય, નગરના નાશ થવાના હાય, મહા સંગામ થવાના હાય અથવા દેશ ભાગ

ચવાના હાય તા તે કેવા નિમિત્તો ઉપરથી જણાય તે અનુક્રમે જણાવવાની કૃપા કરશા.

સૂર-જ્યાં ચિત્રામણની અથવા મંદિરમાંની પ્રતિમા-એાના સ્વરૂપમાં કંઇ ફેરફાર થઈ જાય, અથવા તાે એ સ્વરૂપમાં કંઇ વિચિત્રતા દાખલ થઇ જાય તથા મંદીરની ધ્વજ ઉપર ચક્ર-તી દેખાય તા ત્યાં રાષ્ટ્ર વિગેન્ને કાઇ ચાક્કસ પ્રકારના ઉપદ્રવ સહન કરવા પડે. બો જું જયાં જળ ચર જીવા ભૂમિ ઉપર અને ભૂચર જીવા જળમાં ચાલતા જોવામાં આવી નગરના જીવા જંગલમાં સ્વ ભાવિક રીતે હરતા-કરતા દેષ્ટિગા તર થાય. શિયાળીયાં અને કાગડાએ!ના કાેલાહુલથી દિશાએા શગ્દાયત્ર માન ાઇ રકે, એવી જાતના વિલયાય-વિચિત્ર ક્રમ થાય તે નગન રના નજીકના ભવિષ્યમાં નાશ થાય એવું નિમિત્ત શાસનું કથન છે. વળી છત્ર, કેાટ, સેના વિગેરેમાંથી કાેઇને અસિ**નો**ા ઉપદ્રવ થાય તા રાજાને શિરે કાઇ અ:કત આવી પડે. હથીયારા અગતા દેખાય અથવા હથોયારા પછ્યા પછ્યા મ્યાનમાંથી અડાર નીકળી જાય તા સમજવું કે થાડા જ વખતમાં યુધ્ધ સંગ્રામ ચવા જોઇએ. દેશમાં ગતું લક્ષણ તા ખડ્જ સ્પષ્ટ છે. અર્થોત્ મનુષ્યામાં જ્યારે અન્યાય, દુરાચાર, પરપીડન અને પાખ ડીપછ અતિશય માત્રામાં વૃદ્ધિ પામે ત્યારે એ દેશમાં મહા અનર્થ કારી ઉત્પાત થાય એમાં કંઇ શક નથી. ધર્મ–સદાચાર અને ÷યાય–અહિંસા ઉપરજ પ્રજાની સ્થિતિના પાયા નંખા

## વિવેક વિલાસ.

થેલા છે. એ પાયામાં સડા દાખલ થતાં પ્રજાધીમે ધીમે વિનાશ તરફ પગલાં ભરે એવા સર્વ ડાહ્યા પુરૂષોના એક મત છે.

**રાષ્ય્ર—વ**ર્યાકાળમાં જે ઇન્દ્ર ધનુષ્ય દેખાય છે તે પરથી **કુઇ અનુ**માન નીકળી શકે ખરૂં?

સૂરિ—એ એ ઇન્દ્રધનુષ્ય દિવસે સૂર્યની સન્મુખ દેખાય તો તેમાં કંઇ દોષ નથી. કારણું તેમ બનવું એ સ્વાભાવિક છે. પરંતુ એજ પ્રકારની સ્થિતિ એ રાત્રીએ દેખાય તો તે અશુભ સમજવું. એમાં પણ બ્રાહ્મજુ, ક્ષત્રીય, વૈશ્ય તથા શુદ્ધને માટે ભિત્રભિત્ર રંગાનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. અર્થાત્ રાત્રીના સાગમાં એ ઇન્દ્રધનુષ્ય એ સફેદ દેખાય તો બ્રાહ્મજુને, રાતું દેખાય તો ક્ષત્રીયને, પીળું દેખાય તો વૈશ્યને તથા કાળું દેખાય તા શુદ્ધને નાશકારક થઇ પડે.

શિષ્ય —જેમ ઇન્દ્રધનુષ્યના સંગંધમાં તેમ વનસ્પ-વીના વિષયમાં પણ કંઈ વૈચિત્ર્ય જેવામાં આવે તેા ?

સૂરે—જો વૃક્ષાને અંકાળ કુલ તથા કળ અ.વે તો રાજક તિના સમય નજીક અલી પહેંચેલા રમજવા. અહીં એક સામાન્ય નિયમ લક્ષમાં રાખવાના છે ઉક્ત દુષ્ટ નિ.મત્તો જો અદ્ય પ્રમાણમાં હોય તો ઉપદ્રવ અદ્ય પ્રમાણમાં જ સંભવે, અને જો પ્રચુર પ્રમાણમાં હોય તો ઉપદ્રવ પણ પ્રચુર માત્રામાં દેખાવ દે ધનુષ્યના રાતા પીળા રંગા ઉપરથી વિવિધ કામાનાં ઉપદ્રવા કળી શકાય છે, તેવીજ રીતે વનસ્પતીના વિચિત્રતાવાળા કૃળ, કુલા ઉપરથી પણ વિવિધ વર્ણના કશો કળી શકાય છે. દાખલા

તરીકે જો પીંપળા અકાળ કુલ-કૂળ પામે તો તે પ્રાક્ષણને માટે ભયકારક બહ્યાય, ઉબરાના વિષયમાં જો તેમ બને તો તે ક્ષત્રીયાને માટે અનિષ્ટ ગણાય, વડલાના સંબંધમાં જો એમ શાય તો તે વૈશ્યને માટે કષ્ટદાયક ગણાય અને જો પીંપર-પ્લક્ષ્ય માં એવી વિલક્ષણતા દેખાય તો શુદ્રને માટે ભયંકર ગણાય.

શિષ્ય—દેશ<u>માં દુકાળ પડવાના હોય</u> તો તેનું અત્ર સ્**ચન** કેવી રીતે થાય ?

સ.રે—એવુ સૂચન અનેક નિમિત્તો દ્વારા મળી શકે છે. નક્ષત્ર માંડળની ત્રતિ–વિધિ પણ તેમાં અગત્યના ભાગ ભજવે છે. નક્ષત્ર સંબંધી સ્પષ્ટીકરણ કરતી વેળા હું એ વાત વિસ્તારથી જણાવીશ. પશુ–પક્ષી અને વાસ્પતીના આશ્વર્યજનક ફેરફારા ઉપરથી પણ એવી આગાહી મળી શકે છે ઉદાહરણાર્થે જે પૃક્ષ ઉપર બીજું વૃક્ષ ઉગે, એક પત્ર ઉપર બીજું પત્ર પા<mark>ેષણ</mark> પામતું જેવામાં આવે, ફૂળ ઉપર ફૂળ અને કુલ ઉપર કુલ ઉગેલું દેખા-ય તા જગતમાં મ્હાટા ભયંકર દુષ્કાળ પડે એમ મનાય છે તિ જ પ્રમાણે જે સમયે ગધેડું ભુંકતું હાય તે સમયે ગધેડાની સાથે જ જો કાઇ બીજો નખવાળા જીવ ભુકવા લાગી જાય તા તે દુષ્કાળની ભવિષ્યવાણી ભાખે છે એમ સમજવી એક નાતિ-ના જવા અન્ય જાતિના જવા સાથે ભાષણ કે મૈશુન કરતાં નથી; છતાં જો તેવા પ્રસંગ પ્રત્યક્ષ દેખાય તા તેને અનિષ્ટ ભાવીની સાષ્ટ્રીલી માની લેવી જોઇએ. અન્ય જાતિના જીવાથી **ભિ**ન્ન જાન તિના જીવાને વિષે સંતતી થાય અને ગયેડી વીંઆતી દ્વેખાય

# વિવેકવિલાસ.

તે પણ મહા ભયં કર ગણાય છે. વળી બીલાડાં, સર્પ અને માછલી એ ત્રણ જવો સિવાયના શેષ જવો પોતાની જાતીના જવોનું માંસ ભક્ષણ કરતા નથી. છતાં જે ઉક્ત ત્રણ સિવાયના બીજા જવા પોતાની જાતિના જવોનું માંસ ભક્ષણ કરતા દેખાય કિવા કાગડા જેવા જવો પોતાનું ભક્ષ્ય સંતાડતા દ્રષ્ટિગાયર થાય તા તેથી ધાન્યના નાશ થાય એમ સમજ લેવું.

શિષ્ય—દેશને શીરે કેાઈ પ્રકારનાે મહાભય આવી પડ-વાનાે હાેય ત્યારે પશુ–પક્ષીએા અને અન્ય વસ્તુએામાં કેવાે ફેરફાર થાય ?

સૂરિ-જો રાત્રિયે સર્વ જગાએ ગાયના શખ્દ સંભળાય, જ્યાં ત્યાં કલ કથાય, દેડકાને શીખા ઉત્પન્ન થએ કી દેખાય, સફેદ કાગડા, શ્વાન, અને ગીધાદિ પ્રાણીઓ અમ તેમ ભમ્યા કરે તો દેશના નાશ થાય. જો પૂજવા ચેલ્ગ્ય પુષા પૂજા ન પામતાં હલકા પુર્ષા પૂજા પામવા લાગે, હાથણીના ગંડસ્થળમાંથી મદ ઝરવા લાગે, શિયાળીયું દિવસે શખ્દ કરતું લાગે અને રાત્રીને વિષે લીતર પક્ષી ભાલવા લાગે તા જગતમાં કાઇ પશુ એક પ્રકારના મહા ભય આવવાના છે એમ ધારી લેવું.

**શિષ્ય**—ઉત્પાતનું ફળ કયારે અને મુખ્યત્વે કોને સહન કરવું પડે !

સૂરિ—ઉત્પાતનું ફળ સામાન્યત: રાજના અંત:પુરમાં, નગરની સેનામાં, ભંડાર ખાનામાં, અધ્યશાળા કે હસ્તિશાળામાં, રાજના ગુરૂએામાં, રાજમાં, રાજપુગમાં તેમજ પ્રધાન આદિ મુખ્ય સ્થાનામાં ઉત્પન્ન થય છે. ઉત્પાતનું ફળ ક્યારે મળે એ પ્રશ્નના સંબંધમાં જણાવવાનું કે કાંતા એક-એ માસમાં, એક વર્ષમાં કિંવા પ્રસંગે છ મહિનામાં કે પખવાડી આમાં પણ ક-ળના આભાસ પ્રકટ થાય. જો તેમ ન ખને તા એ ઉત્પાત વ્યર્થ મેચા જાણાં અને અનિષ્ઠ ખરૂં પડે તા તેની શાંતિ માટે પૂજા પ્રભાવના જેવા ધર્મ કૃત્યા કરી તેની શાંતિ કરાવતી એ જ ઉચિત છે.

રિશેપ્ય—શુક્રન શાસ, જેપોતિષ શાસ તથા અન્ય અન્ય શાસોના કથન વિદ્ભ દેશમાં ઉપદ્રવ થતો જેવામાં આવે છે તેનું શું કારણ ?

સૂરે—એ દેશની માઠી અવસ્થા જ સ્પાવે છે. ભાવી ઉપર કાઇના અધિકાર ચાલતા નથી એ વાત તો તમે ઘણીવાર સાંભળી હશે. મનુષ્યનાં ભાગ્યજ બે ખુરાં હાય તો શુકનશાસ —િનિમત્તશાસની અનુકૂળતા પણ કંઇ કામ અ.વતી નથી. તેવીજ રીતે એ દેશના ભાગ્ય પરવાર્યા હાય તો નિમિત્ત, શુકન, દેવી-દેવતા કે જ્યાતિય, મંત્ર વિગેરે ખુ કંઇ ફળ આપતા નથી. આમ થય છે ત્યારેજ ભ વી કેટલું પ્રમળ હાય છે, તેના ખ્યાલ આળજીવા કરી શકે છે; તે છતાં એટલું તો ચાહકમ જેવું જ લાગે છે કે દેશના નાશ થવાના હાય તે પહેલાં ઘણા ઉપદ્રવા અને અશુલા વિવધ રૂપે દેખાવ દે છે. દુષ્ટીનું જોર દેશમાં વધી પડે છે. અનીતિ અને અનાચારનું રાજ્ય દેલાતું જાય છે. એક દેવતા અન્ય દેવતાનું સ્થાન પડાવી લે છે. આવા અણીના સન્ય

### વિવેક વિલાસ.

મયે મતુષ્યે પાતાના શીલ અને ધર્મને વળગી રહેવું જોઇએ. એ સિવાય બીજાું કંઇ કહેવું પ્રાય: નિરર્થક થઇ પડશે.

શિષ્ય—આપે અગાઉ નક્ષત્ર સંબંધી વિચાર ચલા-વવાનું કશું હતું તે સ્મરણુમાં હશે!

સ્તૂરે—હવે આપણે એ જ વિષય ઉપર આવીએ છીએ. નક્ષત્ર મંડળના ચાર ભાગ પાડવામાં આવ્યા છે. (૧) વિશાખા, (૨) ભરણી, (૩) પુષ્ય, (૪) પૂર્વા ારગુની, (૫) પૂર્વા ભાદ્રપદા (૨) મઘા અને (૭) કૃત્તિકા, આ સાત નક્ષત્રા અપ્તિ મંડળના નામથી એ:ળખાય છે. (૧) ચિગા, (૨) હસ્ત, (૩) અશ્વિની, (૪) સ્વાતિ, (૫) મૃગશી છે, (૧) પુનવેસુ અને (૭) ઉત્તરા ક્ષાલ્યુનીએ સાત નક્ષત્રા વાયુમંડળના નામથી એાળખાય છે. (૧) પૂર્વાયાહા (૨) ઉત્તરા ભાદ્રપદા ( ) અશ્વેયા (૪) આદ્રો, (૫) મૃળ, (૧) રેવલી (૭) અને શત તારકા એ સાત નક્ષત્ર વ શ્રુપ્ત, (૧) રેવલી (૭) અને શત તારકા એ સાત નક્ષત્ર વ શ્રુપ્ત, (૧) રેવલી (૭) અને શત તારકા એ સાત નક્ષત્ર વ શ્રુપ્ત, (૧) રેવલી (૭) અને શત તારકા એ સાત નક્ષત્ર વ શ્રુપ્ત, (૧) રેવલી (૭) અને શત તારકા એ સાત નક્ષત્ર વ શ્રુપ્ત, (૧) સ્ત્રાયાહા, (૧) અનુરાધા, (૨) અભિજન (૩) જોઇ, (૪) ઉત્તરાયાહા, (૧) ધનિકા, (૧) રાહિણી અને (૭) શ્રવણ એ સાત નક્ષત્ર મેકે દ્રમંડળ એવાનામથી પરિચિત છે.

શિષ્ય—ઉત્પાતની સાથે એ મંડળાને શું સંગંધ ?

સૂર—ઉત્પાતની વ્યાખ્યા હું ધારૂં છું કે તમને એક-વાર કહી ચુકયા છું. ધરતીકંપ, ધૂળની વૃષ્ટિ, દિશાઓમાં દાહ, અકાળે વરસાદ એ અધા અભુચિતવ્યા અનાવાને ઉત્પાતના નામથી સંબાધવામાં આવે છે. હવે જો ઉત્પાત વિવિધ મંડળામાં હોય તો તેનું કૂળ પણ વિવિધ પ્રકારે અનુભવાય છે. જેમકે ઉત્પાત અગ્નિમંડળમાં હોય તા અગ્નિના ઉપદ્રવ થાય અને વાયુ મંડળમાં હોય તા વાયુના ઉપદ્રવ થાય, વૃષ્ણુ અથવા મહેદ્રમે-ઢળના ઉત્પાત શુભકારી લેખાય છે. માટે તેવા ઉત્પાત થયા દોય તા તે સર્વનું ફળ શુભ જ આવે. વળી મંડળના આધારે કર્ધ દિશા ખાસ કરીને ઉત્પાતની પીડા પામશે, તેના પણુ નિરધાર થઇ શકે છે. અગ્નિમંડળમાં ઉત્પાત થાય તા દક્ષીણુ દિશા પી-ઢાય. વાયુ મંડળમાં થાય તા ઉત્તર દિશા પીડાય, વૃષ્ણુ મંડ-બમાં થાય તા પશ્ચિમ દિશા પીડાય, અને મહેદ્રમંડળમાં થાય તા પૂર્વ દિશા પીડાય, એવા કમ છે. નમૂત્ર મંડળની સાથેના ઉત્પાતના સંબંધ હવે કિંચિત અંશે સ્પષ્ટ થયા હશે.

शिष्य - ઉत्पात ते। धष्या प्रशरना ढीय छे.

સ્તૃરિ—અતિવૃષ્ટિ જેમ ઉત્પાતમાં ગણાય તેવીજ રીતે અનાવૃષ્ટિ એટલે વરસાદની છેક ગેરહાજરી એ પણ ઉપદ્રવમાં જ ગણાય. તીડ-ઉંદરના ઉપદ્રવ એ પણ ઉપદ્રવમાં જ ગણાય. દેશ ઉપર અન્ય રાજાનું સૈન્ય ચડી આવે અથવા તા રાજ્યના પાતાના સૈન્યમાં જ આંતરકલહ જાગે એ સર્વ ઉત્પાત જ ગ- ણાય. આ સઘળા ઉત્પાતાની ગણતરી કરવા જઈએ તા વખત અર નીકળી જાય અને આ ણી ચર્વ અપૃશ્રુ રહી જાય એટલા માટે ડુંકમાં ઉત્પાતના અયલ આપી દેવા મેં આવશ્યક માન્યા.

શિષ્ય—વિષેશ સ્પષ્ટીકરશુ અથે જ મારા એ પ્રશ્ન દ્વતો. આપે મંડળ સંબંધી જે ઉપદ્રવા જણાવ્યા તેનું ફળ ક્યારે મળે ?

## વિવક વિલાસ.

સ્િ—અગ્નિમંડળનું ફળ આઠ મહીને, વર્ષ્યુ માંડ ળના ઉત્પાતનું ફળ એક મહીને, મહેંદ્ર મંડળના ઉત્પાતનું ફળ સાત રાગ્રીએ અને વસુ મંડળનું ફળ બે માસે પ્રાય: પ્રક્રટ થાય.

શિપ્ય—દેશમાં મેહિવારી–સેહિવારી કે અતિવૃષ્ટિ–અના-વૃષ્ટિ કે સુડાળ–દુ:કાળ પડવાના હોય તે કેવી રીતે જાણી શકાય?

સું —પુનેમના દિવસે જે ઠરાવેલું નક્ષત્ર આવે છે તે મહિનાનું નગ્નગ ગણાય છે એ વાત તા તમે બાગુતાજ હશા. દાખલા તરોકે ચૈત્રી પુનમને દિવસે ચિત્રા નક્ષત્રજ આવે છે. હવે તો માસના નક્ષત્રથી પૂર્ણિમા એોછી દ્વાય તા વસ્ત-એ.ના ભાવ ઘટે, સરખી હોય તેા ભાવ પણ સરખા રહે અને અધિક હોય તાે હાવ પણ ઉછાળાે મારે એવાે સામાન્ય નિયમ છે. એક મહિનામાં પાંચ <u>રવિવાર આવે</u> તે પણ અ<u>શ</u>ભ ગણાય છે. અમાવાસ્યાના દિવસે જો રવિવાર હોય તો માંઘવારી થાય એમ સમજવું. વળી કર્ક સંક્રાન્તિ—( દક્ષિણાયન ) અને મકરસંક્રાન્તિ—( ઉત્તરાયણ ) રવિવારે, શનિવારે અથવા મંગળવારે થાય તો મેાંઘવારી, અતિવૃષ્ટિ, દુકાળ તથા સુદ્ધ પણ અનિવાર્ય જેવાજ થઇ પડે. તુલા, વૃશ્ચિક, ધન, મુકર, કુલા, અને મીન એ છ સંક્રાન્તિયા પાતપાતાની તિથિથી ચલિત થાય તા દકાલ આદિથી સર્વ જગતને પીડા થાય એવું **⊶**યાતિવિ<sup>દ</sup>દા વિશારદાતું માનવું છે.

# સૂં.ર શિષ્ય સંવાદ.

સરફ

**રાષ્ય—અ**તિવૃષ્ટિ અને અનાવૃષ્ટિના સંખંધમાં શું નિયમ છે ?

સૃરિ—કુંભ અને મીન સંક્રાન્તિની વચ્ચે રોહિણી નક્ષત્ર આવે છે. તે જો આઠમને દિવસે આવે તો અક, નવમ દિવસે આવે તો મધ્યમ અને દશમને દિવસે અવે તો અધિક વૃષ્ટિ થાય એ યાદ રાખવું. કેટલાક લોકા શકને ત્રણપણા કરી તેમાં છે ઉમેરી જે સંખ્યા અવે તેને ચારથી ભાંગી નાંખે છે. આમ ભાગ પાડતા જો છેલ્લે સમ સંખ્યા ખાકી રહે તો અલ્પ વૃષ્ટિ થાય અને વિષમ સંખ્યા ખાકી રહે તો ઘણી વૃષ્ટિ થાય એમ કહે છે.

અત્રાહવિદ દશમને દિવસે રાહિણીનશ્વત્ર હાય તા મુકાળ થાય, અગીયારસના દિવસે હાય તા મધ્યમ વૃષ્ટિ થાય અને બારસને દિવસે હાય તો દ્રકાળ પડ. સૂર્ય જે રાશીએ હાય તે રાશીયી આગળ મગળ હોય તો તે વૃષ્ટિને હરકત કરનારા ગણાય છે. મંમળ વિગેરે શ્રહ સૂર્યની રાશીના દક્ષિણ ભાગે અને ચંદ્ર કે ઉત્તર ભાગે હોય તો તેથી વૃષ્ટિના નાશ થાય છે. રેવલી, રે.િણી, પુષ્ય, મઘા, ઉત્તરા અને પુત્રવેશુ એ નક્ષત્રોને વિષે મંગળ હોય તો જગતમાં અલ્ય વૃષ્ટિ થાય. જે માસમાં ચિત્રા, સ્વાલી અને વિશાખા એ નક્ષત્રેમ વૃષ્ટિ થાય તો ગઈ મુનિના કથનાનુસાર તે માસનાં વાદળાએ!ને પાણી વિનાના જ સમજ લેવા. વાડવ મુનિના અભિપ્રાય પ્રમાણે સૂર્યની કઈ રાશીએ સંકાન્તિ

**જાણી શકાય** ?

#### વિવેક વિલાસ.

२२२

થાય, તે દિવસે અ<sup>8</sup>લેષા નક્ષત્ર હોય તે મૂળ વૃષ્ટિ થાય. વળી એમ પણ કહેવામાં આવે છે કે આષાઢ શુદિ પ્રતિપદાને દિવસે પુ-નર્વ સુ નક્ષત્રના જેટલા ભાગ હોય તેટલીજ ચામાસામાં વૃષ્ટિ થાય. શિષ્ય–દેશમાં કાઇપણ પ્રકારની મહામારી, દુ:ખ, વ્યાધિ કે દુકાળ આદિ પડવ:નાં હોય તો તે નક્ષત્રા ઉપરથી કેવી રીતે

સૂરિ-મકર, કર્ક, મેષ, વૃત્રભ અને મીન એ પાંચે સ શીમાં સૂર્ય રાત્રાએ ડાંબે પગે અને બાકીની સાત રાશીએામાં જમણે પગે ચાલે છે હવે જોરાત્રોએ અને દિવસે કહેલા સંક્રા-ન્તિ કાળ પાતપાતાની રાશીમાં હોય તેા તે સ્વાસ્થ્ય કરનારા ગણાય અને તેથી વિપરીત હોય તો તેનું કળ રાગ-શાકમાં જ આવે એમ કહી શકાય. આર્ડા નક્ષત્રના છેલ્લા પાયામાં અથવા સ્વાતિ નક્ષ**્રમાં રાહુ છતાં જો ચંદ્રમા રાહિણી શકટનાે બે**ન્કકરે ( આકાશમાં ગાડા સરખા આકારના તારાઓ ફાગ્<mark>ણ માસમાં</mark> સૂર્યાસ્ત સમે પશ્ચિમ દિશામાં દેખાય છે તેને દાહિણી શક્ટ કહે છે) તો તેથી દુર્ભિલ-દુકાળ પડે. જો મંગળ નીપે ચુરૂ અને ગુરૂ નીચે શની હોય તેા મુસલ નામે યેાગ થાય છે. તે જગતમાં મહા અનર્થ કર ગણાય છે. વળી જ્યાંસુધી શની મીન રાશીમાં હોય, ગુરૂ કર્ક રાશીમાં હોય અને મંગલ તુલા રાશીમાં હોય ત્યાં સુધી જગતમાં ઉપરા ઉપરી કષ્ટ પડયા કરે એમ સાધારણ રીતે મનાય છે. જે શનિ, રાહુ, મ**ં**ગળ અને સૂપ<sup>ે</sup> એ ચાર બ્રહ પાં-ચમે અને બીજે સ્થાને પાતે આવે અથવા તેમની દ્રષ્ટિ એ સ્થાના પર આવે તેા ઉપર કહેલા ચાર બ્રહોમાં એકેક બ્રહ્મ પણ દેશમાં

રહોટા ખળભળાટ મચાવી દે. વળી શુક્ર, શની, મંગળ અને ગુરૂ એમાં કાઇ પણ ગ્રહ જો ચંદ્રમાના મંડળને ભેદે તા કરાં ા સુભટા –લડવૈયાઓ સંગ્ર મમાં દેહ આપે અને તેથી સગ્રામભૂમિ ક-રાેડા ભુત–પ્રેતાને માનવબળિદાન સમપી સંતુષ્ટ કરે.

શિષ્ય— બીજા કંઇ એવા સામાન્ય નિયમા છે ખરા ? સૂરે—દીવાળીના દિવસે જે વાર આવે તે ઉપર પણ કેટલાક મદાર ખાંધવામાં અવે છે. દાખલા તરીકે તે દિવસે મંગળવાર હોય તા અબ્નિના ઉપદ્રવ થાય એમ મનાય છે અને સંક્રાન્તિ સમીપમાં આવેલી હોય તા શુભ કાર્ય કરવાનું લોકો મુલતવી રાખે છે. જયેષ્ઠ વદિ અમાવાસ્થાના દિવસે કેટલાકા સૂર્યના આયમવાનું સ્થાનક ચિન્હ વડે નિશ્ચિત્ત કરી રાખે છે અને તે પછી શુદિ બીજને દિવસે ચંદ્રમાની અસ્તકિયાની પરીક્ષા કરે છે. એમાં એવા નિયમ છે કે જો બીજના ચંદ્રમા સૂર્યથી ઉત્તરમાં આથમે તા તેનું કૃળ શુભ આવે. અયાઢ શુદિ પ્રતિપદાને દિવસે પુનર્વસુ નક્ષ્યાના જેટલા ભાગ હોય તેટલી સામાસામાં વૃષ્ટિ થાય એવી માન્યતા છે.

શિષ્ય—ગહરથાને ગૃહ વિના ચાલતું નથી, એક ગૃહ-સ્થ પોતે ગમે તેવા નિયમપરાયણ અને સાત્વિક વૃત્તિવાળો હાય તા પણ જો તેનું ગૃહ અનિષ્ટ સંયાગાવાળું અથવા દાષવાળું હાય તા તે સંપૂર્ણ સુખ–સ્વાસ્થ્ય કે શાંતિ મેળવી શકતા નથી. મતલખ કે ગૃહસ્થનાં સુખ–દુ:ખ અને શાક–રાગના આધાર જેવી રીતે તેના પાતાના આચાર–વિચાર ઉપર રહેલા છે તેવીજ

#### વિવેક વિલાસ.

રીતે ઘરની બાંધણી અને પસંદગી ઉપર પણ રહેલાે છે. વસ્તુ સ્થિતિ આ પ્રકારની હાવાથી હું આપની પાસેથી આજે ગૃહિનદા સંખંધી કેટલાક સુત્રા જાણવા માગું છું.

સ્તૂરે—તમારી માગણીને માન આપી અજે ગૃહ સંખંધીજ વર્ત્તાલાય કરીશું. આપણા પ્રાહિન સાહિત્ય ભંડારમાં એ વિષયના પુષ્કળ લંશા મળી આવે છે. એક કાળે આપણા દેશમાં એ વિદ્યાને અથવા એ વિદ્યાના જાણનાર પુ ધાને અસાધારણ માન મળતું હતું. મહાન રાજાઓ અને શ્રીપંતા એ વિદ્યાને ઉત્તેજન આપી અપ્રતિમ મંદિરા, દેવાલયા અને ધર્મશાળાએ! ૈયાર કરાવતા હતા, તેના કેટલાક નમુનાએ! આજે પણ આપણે જોઇ શકીએ છીએ. વર્તામાન કાળના પરમ પારંગત ગણતા કારોગરા પણ એવાં સ્થાનો નીહાળા અશ્વા મુખ્ય થઈ જાય છે. આ રીતે ભૂતકાળના નાહાતમ્યની સ્તૃતિ કરી હવે આપણે વિષય પ્રવેશ કરીએ.

ારાપ્ય—પહેલા સવાલ તા અમને ગૃહસ્થાને એ ઉદ્ ભવે છે કે નહું ઘર બંધાવહું હાય તા કયા મહિના પસંદ કરવાે!

સૂર—વૈશાક, શ્રાવણ, માગશર અને ફાંગણું એ ચાર માસમાં નવું ઘર બંધાવવું, બીજા મહિનાએમાં તેમ કરવું હિતાવક નથી, જો કે વરાહમિહિરના મત પ્રમાણે તો ૈાય માન્ સમાં પણ નવું ઘર કરાવી શકાય. પૂર્વાચાર્યોએ ચાક્કસ મહિ-નાના ફળાફળા પણ બતાવ્યા છે, જેમ કે ૈત્ર માસમ તવું ઘર ગાંધે તો શાક થાય, દેશાકમાં બાધે તો ધાન્યવૃદ્ધિ શહ, જેઠમાં

# સ્રિ શિષ્ય સંવાદ.

२२५

બાંધે તો મરાશુ થાય, અધાઢમાં બાંધે તો પશુઓનો નાશ થાય, શ્રાવણમાં બાંધે તો ધનની વૃદ્ધિ થાય, ભાદરવ માં બાંધે તો વિનાશ થાય, આસોમાં બાંધે તો કલેશ-ક કાસ થાય, કાર્ત્તિ કમાં બાંધે તો સેવકોનો નાશ થાય, માગશરમાં બાંધે તો ધનની વૃદ્ધિ થાય, પાષમાં બાંધે તો સીની પ્રાપ્તિ થાય, માહમાં બાંધે તો અગ્નિનો ભય નડે, અને ફાગણમાં બાંધે તો લક્ષ્મીની વૃદ્ધિ થાય, એવી રીતે વાસ્તુ શાસ્ત્રના અનુભવી આચાર્યોએ માર્ગ ક્રમ દાખબ્યો છે, તે ગૃહ્કશોએ લક્ષમાં રાખવો જોઇએ.

શિષ્ય-ઘરતું મુખ કઇ દિશામાં હાેવું જોઇએ ?

સૂરિ-કર્ક, સિંહ, મકર અને કુંલ એ ચારે રાશીમાંની ગમે તે એક રાશીને વિષે સૂર્ય હોય ત્યારે પૂર્વ અથવા પશ્ચિમ દિશા સંમુખ ઘર કરવું, મેષ, વૃષભ, તુલા અને વૃશ્ચિક એ ચારમાંની કાઇપણ રાશીને વિષે સૂર્ય હોય ત્યારે ઉત્તર અથવા દક્ષિણ દિશા સંમુખ ઘર કરવું, મિથુન, કન્યા, ધન અને મીન એ ચારમાંની કાઇપણ રાશીને વિષે સૂર્ય હોય ત્યારે નવું ઘર ન કરાવવું એવો કેટલાક શ્રંથકારોને અભિપ્રાય છે.

**શિષ્ય**–ઘરની પહેલી આંકણી કયા નક્ષત્રમાં થઇ જવી જોઇએ ?

સ્ત્રુરિ–પુષ્પ, હસ્ત, સ્વાતિ, વિશાખા, જયેષ્ઠા, શતતારકા, રાેહિણી, ઉત્તરા, ઉત્તરાઘાઢા, ઉત્તરા ભાદ્રપદા, મૃગ, ચિત્રા, અ-નુરાધા, રેવતી એટલા નક્ષત્રામાંનું કાેઇપણ નક્ષત્ર હાેય ત્યારે ૧૫

### સુરિ શિષ્ય સ'વાદ.

ઘરનું પ્રથમ સૂત્ર અથવા પહેલી આંકણી કરાવી લેવી એવા વિ-દ્વાનાના મત છે.

**રાિબ્ય**–એકંદરે કર્યું ગૃહ શુભ ગણાય ?

સૃ (રે-જ્યાં યાગ, નક્ષત્ર તથા તારા એ ત્રણે સારાં, લગ્નાં સિશર અને વ્યય કરતાં આય અધિક હાય તથા દિર્દ્ધાદશ— ખીઆખારૂં, ત્રિ ત્રિકાેણ ત્રણ-પાંચ અથવા ત્રણ નવ અને ષદ્ર કાષ્ટક (છ-આઠ) એ ત્રણ માઠા યાગ ન હાય તે ઘર શુભ જ-ણવું. વળી આય જેટલા અથવા આયથી અધિક વ્યયને અને પાતાના ધણીને મળતા નામને ધારણ કરનારૂં, યમના અંશમાં આવેલું, દુષ્ટ માસ, દુષ્ટ નક્ષત્ર તથા દુષ્ટ વાર ઉપર ખંધાવેલું એવાં ઘરના પ્રયત્નથી ત્યાગ કરવા.

શિષ્ય–આય અને વ્યય કાેને કહેવાય અને તે કેટલા પ્ર-કારના હાેય તેમજ કયે કચે સ્થળે કેવા આય આપવા તે સમ-જવું હજી બાકી છે.

સૂરિ—લંખાઈ અને 'પહેાળાઇના ગુણાકાર કરવાથી જે સંખ્યા આવે તેને આઠે ભાગતાં જે શેષ આવે તે આય કહેવાય. તે આયના આઠ પ્રકાર હોય છે. લંખાઇ અને પહેાળાઇના ગુ-ણાકારને આઠથી ભાગતા શેષ જો એક રહે તો તે ધ્વજ આય કહેવાય, બે રહે તો ધૂમ, ત્રણ રહે તો સિંહ, ચાર રહે તો ધાન, પાંચ રહે તો વૃષભ, છ રહે તો ગઈભ, સાત રહે તો ગજ અને સમ આવે તો કાક, એ પ્રકારે આયના આઠ પ્રકાર પાડવામાં આવ્યા છે. શિલ્પ શાસ્ત્રીઓએ તે બરાબર જાણી લેવા જોઈએ.

આઠે આયની અનુક્રમે પૂર્વ દિશાથી માંડી આઠ દિશાએોને વિષે સ્થિતિ મનાય છે. હવે કયો આય કયે ઠેકાણે આપવા તે જ-ણવું જોઇએ. ધ્વજ, ગજ અને સિંહ એ ત્રણ આય પાત પાતાના સ્થાનકે શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. ધ્વજ સર્વ ઠેકાણે દેવા પણ વૃષભ અન્ય ઠેકાણે ન દેવા. વૃષભ, સિંહ, અને ગજ એ ત્રણ આય ખેટ–ગામડું, ખર્વટ–ડુંગરની તળાટીમાં આવેલું ગામડું, તથા કાટ એ ત્રણને વિષે આપવાં. ગજ નામક આય વાપી-વાવ, કુપ–કુવા અને તળાવને વિષે અપાય છે. આસન અને હથીયારશાળા એ બેને વિષે સિંહ આય, શયનને વિષે ગજ આય, ભાજન પાત્રને વિષે વૃષભ આય અને છત આદિકને વિષે ધ્વજ આય દેવો. ધુમ આય પાક સ્થાનમાં તથા અગ્નિ **ઉપર આજીવિકા ચલાવનારા લુહાર વિગેરેના** ઘરમાં અપાય છે તેમજ મ્લેચ્છ આદિ જાતિને ધાન આય આપવામાં આવે છે. વેશ્યાને ધરે ગર્દભ આય, બાકી રહેલી સર્વ કુટી–ઝું**પડા**ને વિષે કાક આય, તથા પ્રાસાદ–દેવમંદિર કિંવા રાજ મહેલ અને નગરસ્થ ગૃહને વિષે વૃષ, સિંહ તથા ગજ આય આપવે એ યાેગ્ય છે.

શિષ્ય—ઘરની મૂળ રાશી કઇ કહેવાય,ઘરનું નક્ષત્ર કહ્યું ગણીય તથા વ્યય શી રીતે જાણી શકાય એ બધું સમજાવવાની કૂપા કરશા.

સૂરિ—ધીમે ધીમે હું એજ વાત કહેવા ચાહતા હતા. લંખાઇ અને પહાળાઇના ગુણાકાર કરવાથી જે સંખ્યા આવે

## વિવેક વિલાસ.

તેને જયોતિષીઓ ઘરની મૂળ રાશિ કહે છે અને મૂળ રાશીને આઠથી ગુણી સત્તાવીશે ભાગ દેતાં જે શેષ રહે તે ઘરનું નક્ષત્ર ગણાય છે. હવે નક્ષત્રની સંખ્યાને આઠે ભાગતાં જે શેષ રહે તેને ઘર વિષયક વ્યય એવું નામ આપવામાં આવ્યું છે. જેવી રીતે આયના પ્રકારા આગળ વર્ણવ્યા તેજ રીતે વ્યયના પણ ત્રણ ભેંદ પડે છે. વ્યય જો આયના જેટલા જ આવે તા તે પૈશાચ, આય કરતાં વ્યય અધિક આવે તા તે રાક્ષસ અને એાછા આવે તા તે યક્ષ વ્યય ગણાય છે. આ ત્રણ વ્યયમાં યક્ષ વ્યયને ઉત્તમ ગણવામાં આવ્યા છે. આયની માફક વ્યયના પણ આઠ વિભાગ કરી શકાય છે. નક્ષત્રની સંખ્યાને આઠે ભાગતાં શેષ એક ખાકી રહે તો શાંત, બે ખાકી રહે તો પાર, ત્રણ બાકી રહે તો ઉદ્યોત, ચાર શેષ રહે તો પ્રેયાનં દુ, પાંચ શેષ રહે તો મનો-હર, છ રહે તો શ્રીવત્સ, સાત રહે તો વિભવ અને સમભાગ આવે તો ચિંત્ય વ્યય ગણાય છે.

મૂળ રાશીમાં વ્યયની અને ઘરના નામાક્ષરની સંખ્યા ઉમેરવી તેને ત્રણે ભાગતાં જે શેષ રહે તે અંશ જાણવા. અંશના ત્રણ ભેદ છે. એક શેષ રહે તા ઇંદ્રના, બે શેષ રહે તા યમના અને સમ ભાગ ઝુટે તા રાજાના અંશ સમજવા.

રિષ્ય — આય, વ્યય તથા નક્ષત્ર સંબંધી વાત શઇ ગઇ. હવે તારા કાેને કહેવાય અને તેના કેટલા ભેંદાે છે તે ડુંકમાં જણાવશા.

સ્રિ—ઘરના નક્ષત્રની અને ધર ધણીના નક્ષત્રની સંખ્યા

એકત્ર કરી તેને નવે ભાગતાં જે શેષ રહે તે તારા કહેવાય છે. તારાના નવ ભેંદ પાડવામાં આવ્યા છે. નવના ભાગ દેતાં તો એક શેષ રહે તો જન્મ તારા, બે રહે તો સ પત્ત, ત્રણ રહે તો વિપત્ત, ચાર રહે તો ક્ષેમ, પાંચ રહે તો પ્રત્યરિ, છ રહે તો સાધની, સાત રહે તો નૈધની, આઠ રહે તો મૈત્રિકા અને નવ રહે તો પરમ મૈત્રિકા તારા ગણાય છે. આ નવ તારાઓમાં ચાથી, છઠ્ઠી અને નવમી તારા શ્રેષ્ઠ, ત્રીજી, પાંચમી અને સાતમી તારા અધમ, બાકીની મધ્યમ જાણવી. આ ઉપરાંત રાક્ષસ, દેવતા, મનુષ્ય નામના ગણ તથા નક્ષત્રા વિષે જ્યાતિષ શાસ્ત્રમાં બહુ લંબાણ વર્ણન કર્યું છે. એ સર્વ વાત અહીં કરવા બેસું તો તમને કદાચ કંટાળા આવે. એટલા માટે સ્ત્રુચના માત્ર આપીને આગળ વધવાનું યોગ્ય ધારૂં છું

**શિષ્ય**—ધરના સામાન્યત: કેટલા ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે ?

સૂરિ—સાધારણ રીતે ઘરના સોળ ભેંદ છે. તેના નામ તથા અર્થ આ પ્રમાણે:— (૧) ધ્રુવ-સ્થિરતા રાખનારૂં, (૨) ધન્ય-યશ આપનારૂં, (૩) જય-કૃતેહ આપનારૂં, (૪) નન્દ-આનંદ અર્પનારૂં, (૫) ખર-કૃતેહમાં ભંગ પડાવનારૂં, (૧) કાન્ત -સુંદરતા ઉપજાવનારૂં, (૭) મનારમ-મનને પ્રીતિ ઉપજાવનારૂં, (૮) સુમુખ-સારા મુખવાળું, (૯) દુમુખ-ખરાબ મહોંવાળું, (૧૦) કુર-ભય ઉપજાવનારૂં, (૧૧) સુપક્ષ-પરિવારને વધારનારૂં, (૧૨) ધનદ-ધન આપનારૂં, (૧૩) ક્ષય-નાશ કરનારૂં,

## વિવેક વિલાસ.

(૧૪) આક્રાંદ–રોાક ઉપજાવનારૂં, (૧૫) વિપુલ–વૃદ્ધિ કરનારૂં, (૧૬) વિજય–અતિ જય અર્પનારૂં એવી રીતે ઘરના સાેળ પ્રકાર છે. ઘરના તથા નામનાં ફળમાં ભેંદ ગણાતાે નથી એ યાદ રાખલું.

શિષ્ય—આ સાળ ભેંદા શા ઉપરથી પડ્યા હશે ?

સૂરિ—પિંગળ શાસ્ત્રમાં ચાર ગુરૂ વર્જીના જે સાળ પ્રકા-રનાે છ દ જોવામાં આવે છે, તેનેજ અનુસરીને આ ભેંદા પડ્યા હાય એમ લાગે છે. દરવાજા આગળના ચાક અથવા જેને અલિંદક કહેવામાં આવે છે, તે ઉપર ભેટોના ઘણા ખરા આધાર રહે છે. પિંગળશાસ્ત્રનાે પ્રસ્તાર તમને આનંદ આપશે એમ ધારી જરા વિષયાંતર કરવા ચાગ્ય ધારૂં છું. છંદમાં જેમ હુસ્વ–દીર્ધ હાય તેમ અહીં પણ સમજ લેવું. દાખલા તરીકે ચાર ગુરૂ તે ધ્વ, એક હસ્વ અને ત્રણ શુરૂને ધાન્ય, એક ગુરૂ એક હસ્વ અને બે ગુરૂ તે જય, બે હ્રસ્વ અને બે ગુરૂ તે નન્દ, બે ગુરૂ એક હસ્વ અને એક ગુરૂ તે ખર, એક હસ્વ એક ગુરૂ–એક હસ્વ અને એક શુરૂ તે કાંત, એક ગુરૂ બે હસ્વ અને એક ગુરૂ તે મનારમ, ત્રણ હ્રસ્વ એક શુરૂ તે સુવક્ત, ત્રણ શુરૂ એક હ્રસ્વ તે દુર્મુખ, છેલ્લા પહેલા હ્રસ્વ અને વચલા બે ગુરૂ તે ક્ર્ર, એક ગુરૂ, એક હસ્વ એક ગુરૂ એક હસ્વ તે વિપક્ષ, બે હસ્વ એક ગુરૂ અને એક હ્રસ્વ તે ધનદ, બે ગુરૂ બે હ્રસ્વ તે ક્ષય, એક હ્રસ્વ એક શુરૂ અને બે હ્રસ્વ તે આકંદ, એક શુરૂ અને ત્રણ હસ્વ તે વૈપુલ એને ચાર હસ્વ તે વિજય ઘરા કહેવાયે.

**શિષ્ય**—આ <mark>બધા ભે</mark>દેાપભેદેાના શું આજકાલ વિચાર કરવામાં આવતા હશે ? સૂરિ—એ શિલ્પ વિદ્યા ઘણા કાળથી લાપ પામી ગઇ છે. પરંતુ તેના ઉદ્ધાર કરવા ખહુજ જરૂરના છે. કાવ્ય અને સંગીતમાં જેમ છંદ અને તાલના ખંધના હાય છે અને એ ખંધનાથી જ કાવ્ય અને સંગીતની ખૂખી ખીલી નીકળે છે તેજ પ્રકારે શીલ્પ વિદ્યાના નિયમા સંબંધે પણ સમજ લેવું. તે નિયમાના પાલનથી શિલ્પકળા પ્રકાશી નીકળે છે.

**શિષ્ય**—ઘરમાં પાણીયારૂં વિગેરે કરે સ્થળે રાખવું જોઇએ ?

સૂરિ—ઘરના દક્ષિણ ભાગમાં પાકશાળા–રસોડું, પાણી-યારૂં, છાણા તથા દીપકનું સ્થાન ગોઠવાવવું. ડાબી બાજુએ —પશ્ચિમ દિશાએ ભાજનાલય, ધન–ધાન્યાગાર તથા દેવ સ્થાન નક હોવું જોઇએ. અહીંઆ સુર્યોદય થાય તેજ પૂર્વ દિશા ગણા-ય એવા નિયમ નથી. જેમ છિંકમાં જે દિશાએ મુખ હાય તે પૂર્વ દિશા ગણાય છે તેમ ઘરની બાબતમાં પણ જે દિશાએ ઘ-રનું દ્વાર હાય તેજ પૂર્વ દિશા તથા તેની અપેક્ષાએ બીજી દિશાઓ જાણી લેવી. ઘરના માપના સંખંધમાં પણ એવા નિ-યમ છે કે જ્યારે ઘર માપવું હાય ત્યારે હાથની સંખ્યા મધ્ય ખુણાથી જ કરાય છે. ઘરના થાંભલા તથા પાઠીયાં સમસંખ્યામા તેમજ ઘરના ખાંઉા વિષમ સંખ્યામાં હાવા જોઇએ.

શિષ્ય—આપે જે આય-વ્યય આદિનું શિક્ષણ આપ્યું તેમાં કંઇ ફેરફાર થઇ જાય તા ?

સૂરિ—તો તેનું ફળ સારૂં આવતુંનથી. શિલ્પ શાસ્ત્રમાં

### વિવેક વિલાસ.

એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે જો ઘરને વિષે આય જેવા જોઇએ તેવા ન હાય તાે સુખ ન થાય, છ–આઠ હાયતાે મરણ નીપજે, ખીઆબારું હાેય તાે ધનનાે ક્ષય થાય અને ત્ર**ણ**–પાંચ તથા ત્રણ-નવ હાય તા પુત્રનાશ થાય. ઘરને વિષે યમના અંશ હાય તો ઘરધણીનું મરણ થાય, સાતમી-નૈધની તારા હાય તા પણ મરણ થાય, પાંચમી પ્રત્યરી તારા હાય તા ઘરધણી નિસ્તેજ થઇ જાય, અને ત્રીજી વિપદ્તારા હાય તા આપદા આવી પડે. આ બધી વાતોના વિચાર કરતાં તમને શું એમ નથી લાગતું કે પ્રાચીન શિલ્પ વિદ્યાના અનુભવીએાની સલાહ લીધા વિના મંદીર-પ્રાસાદ તથા મહેલાદિ અનાવવાં ઉચિત નથી ? સઘળું કામ જો વિધિ અને નિયમ પુર.સર થાય તાજ તે બળ-કીર્ત્તિ –સુખ–આરાગ્ય અને સંપત્તિ અર્પે. બાકી સ્વચ્છંદતા અને તરં-ગાેથી કાેઇનુ<sup>\*</sup> કલ્યાણ થયું નથી અને થાય એવી આશા રાખવી એ પણ નિરર્થક છે. મારે ક્રીક્રીથી કહેવાનું છે તે એજ છે કે આ-પણા પ્રાચીન શાસ્ત્રો અને વિધિ–વિધાનાના ઉદ્ધારથવા જોઇએ.

**શિષ્ય**—ઘરમાં વેધદેાષ કહેવાય છે તે કઇ રીતે ?

સૂરિ— દ્વારમાં વૃક્ષના, બીજાના ઘરના ખુણાના, ઘાણી તથા પાણીના અરટના અને શેલડી પીલવાના કાલ વગેરે બ્રમાના વેધ આવવા ન જોઇએ તેવીજ રીતે બીજાના ઘરના થાંભલાના, દ્વાર સામે કુવા હાય તેના અને જાહેર રસ્તાના દાષ હાય તે પણ વેધદાષમાં આવી જાય છે માટે તેના ત્યાગ કરવા જોઇએ. ઘરના ઉપરના અથવા નીચનાં પાટીયાં જો ઓછાં અથવા અધિક હોય તો તે તુલાવેધ કહેવાય છે. એક ખંડમાં જે પાટીયાં ઉંચા -નીચા હાય તો તે તાલુવેધ કહેવાય, ઘરની જમીન ઉંગી-નીગી હાય તો તે તલવેધ કહેવાય. એકજ ઘાંડા જે સંમુખમાં હાય તા દ્વારવેધ કહેવાય; પણ જે છે હાય તો તેને દ્વારવેધ ન કહી શકાય.

શિષ્ય—થાંભલાથી પણ દ્વારવેધ થતા હશે ?

સૂરિ—વાસ્તુની છાતી, મસ્તક, નાભી અને એ સ્તન એ પાંચ ઘરનાં મર્મસ્થાન કહેવાય છે. એ પાંચ મર્મસ્થાનોમાં ચાંભલા ન આવવા જોઇએ. દ્વારવેધની વાત હું હમણાજ કહી ગયો છું. દ્વારની વચ્ચે થાંભલો યાગ્ય ન ગણાય. ઘરની ભૂમિથી અમણી ભૂમિ છેાડીને ઉપર કહેલી વસ્તુઓ હાય તો તેને દ્વાર-વેધ ન કહી શકાય.

**શિષ્ય**—ઘર ઉપર વૃક્ષ તથા ધ્વજાની છાયા પડતી હાય તા ?

સૂરિ—પિંહેલા તથા છેલ્લા પહાર છાડી બીજા તથા ત્રીજા પહારની વૃક્ષની અથવા ધ્વજાની છાયા ઘર ઉપર પડતી હાય તા તે સદાએ દુ:ખ આપનારી જાણવી. વળી ઘરના દ્વાર આગળ અરિહ તની પુંઠ, ચંડીની, મહાદેવની તથા સૂર્યની દ્રષ્ટિ, વાસુદેવના ડાંબા ભાગ અને ખ્રદ્યાના જમણા ભાગ હાય તા તે વર્જવા, એ યાદ રાખવું.

શિષ્ય— દુંકામાં હવે કયું ઘર ગૃહસ્થને ઉચિત, લક્ષ્મી-ના નિવાસ રૂપ અને રાેગ–શાેક રહિત ગણાય તે કહી દાે.

### વિવેક વિલાસ.

२३४

સૂરિ—જે ઘરમાં વેધાદિના દોષા ખીલકુલ ન હાય, જ્યાં ઘરનું આખું દળ નવું હાય, જ્યાં પેસવાનાં અને નીકળવાના ઘણાં બારી–ખારણાં ન હાય, જ્યાં ધાન્યના સંગ્રહ રહ્યા કરતા હાય, જ્યાં દેવતાઓની પ્રસન્ન મને પૂજા થતી હાય, જે ગૃહમાં અતિથી અને પરાણાઓનું અતિ ઘણું આદર–સન્માન થતું હાય, જ્યાં પડદાઓ રાતા રંગના હાય, સ્વચ્છતાનું સામ્રાજ્ય સર્વત્ર પ્રવત્તી રહ્યું હાય, જ્યાં ન્હાના–મ્હાટાની થથાયાગ્ય મર્યાદા સચવાતી હાય, જ્યાં સૂર્યના કીરણા છાપરામાંથી નીચે આવી શકતા ન હાય, જ્યાં દીપકના પ્રકાશ સારી રીતે ઝગમગી રહેતા હાય, રાગી લોકોનાં રાગા ધીમે ધીમે ક્ષીણ થતા હાય અને જે ઘરમાં બૂખ્યાને અન્ન, તરસ્યાને પાણી, શ્રમિતને આરામ અને સર્વને આદરમાન મળતાં હાય તે ઘરમાં લક્ષ્મીદેવી હમેશાં નિવાસ કરીને રહે એમાં કાઇ પણ પ્રકારની શંકા નથી.

શિષ્ય—અતિથિ સેવાના સંબંધમાં આપે અગાઉ જે કહ્યું છે તે બરાબર મારા સ્મરણમાં છે. અતિથિઓની સેવાને હું ગૃહસ્થલાેકાનું પરમ ભૂષણ માનું છું. હવે પાડાેશીઓ કેવા જોઇએ તે વાત આપના શ્રીમુખથી જાણવા ઇંતેજાર છું.

સૂરિ—જ્યાં મૂર્ખ, અધર્મી, પાખંડી, મહા પાતકથી ભ્રષ્ટ થયેલાએ, ચાર લોકો, ચેપી રાગવાળાએ, ક્રોધી, ચંડાળ, અહંકારી, વ્યભિચારી વિશ્વાસઘાતી, લાભી, ખુની, લુંટારાએ જેવા માણુસા વસતા હાય ત્યાં આપણુને ગમે તેટલા લાભ મળતા હાય તા પણ તેમની નજીકમાં વસવું અથવા તા તેમની સાથે ળીએ કાઇ પણ પ્રકારના વહેવાર રાખવા એ એકંદરે

આપણનેજ પાતાને ભારે થઈ પડે છે. પાડાશમાં એવા લોકો હોવા જોઇએ કે જેઓ પ્રસંગાેપાત આપણા સુખ–દુ:ખમાં ભાગ લઇ શકે, આપણને સારી સલાહ આપી એનીતિના રસ્તે જતાં રાેકી શકે, આપણા આત્મીય માફક આપણા કલ્યાણમાં યાતાનું કલ્યાણ માની શકે, સગાએા કરતાં પણ પાડાેશીએા અધિક ઉપયોગી થઇ શકે છે. સારા અને ખાનદાન કુટુંબના માણસા ખરાબ સહવાસમાં પડ્યા પછી ખુવાર થઇ જાય છે. એટલા માટે પાડાશ એવા હાવા જોઇએ કે જે આપણા સંતાન અને સ્ત્રી-પરિવાર ઉપર પણ ઉંચી-નૈતિક છાપ બેસારી શકે. અતુકરણ પ્રિયતા એ મનુષ્યના એક સ્વભાવ છે અર્થાત્ ખીજાને અમુક કામ કરતા જોઇ તે પ્રમાણે વર્ત્તવાની આપણને કુદરતી રીતેજ ઇ<sup>2</sup>છા ઉદ્ભવે છે; તેમાં પણ બાળક અને સ્ત્રીઓમાં તો આવા સ્વભાવ અધિક માત્રામાં હાેય છે. હવે પાડાશીઓ જો હલકી વૃત્તિ વાળા-અધર્મી અને ભક્ષ્યાભક્ષ્યમાં અવિવેકી હોય તો આપણા કુટુંબીએા ઉપર તેની કેવી અસરથાય તેના ખ્યાલ તમે સહેલાઈથી કરી શકશા. પાડાશીઓ સારા હાવા નેઇએ એ ક<mark>થન ઉપર આપણા જીવન–સ</mark>ુખનાે કેટલાે આધાર રહેલાે છે તે સમજ શકશા. પાડાશીએા સારા હાવાએ જવનની એક મ્હાેટી લ્હાણ મનાય છે. તમારે પણ દરેક રીતે સારા પાડાેશી અનવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ.

શિષ્ય-ઘરમાં શાભન-સામગ્રી કેવી હોવી જોઇએ ? સૂરિ—આ વિષયમાં આર્ય ભાવના અને આર્ય સામગ્રી

## વિવેક વિલાસ.

પ્રત્યેના મારા પક્ષપાત તમને સ્પષ્ટપણે જણાઇ આવશે. હું મ્હાેન્ ટાં ખુરસી–ટેબલા, ક્રીમતી ઝુમરા અને રંગ–બેરંગી પડદાઓને એટલા બધા ઉપયોગી તેમજ આવશ્યક માનતા નથી. તેને બ-દલે અતિથિઓને સહેલાઇથી આપી શકાય એવા આસનાે, ત્રાં-બા, પીતળના કે સુવર્ણ<sup>∟</sup>-રજતના વાસણે**ા અને** ચામર−પંખા વિગેરેને બહુ સાદા તેમજ **ઉપયાગી માનું છું. ઘરની શાેેેલન**– સામગ્રી કે જેને લાેકાે આજકાલ કરનીચર કહે છે, તેની પાછળ હજારા શ્રીમ તા પાતાની શ્રીમ તાઇ ખતાવવાના અયાગ્ય આવે-શમાં લાખાે રૂપીયા દર વધે<sup>ર</sup> બરબાદ કરે છે. આ બાહ્યાડંબર અથવા પાશ્ચાત્ય અનુકરણુને હું પસંદ કરતાે નથી. આર્યજીવન તદ્દન સાદામાં સાદું અને નિરાડંખર હાેવું જોઇએ. સમાજના ંશ્રીમંતાે કદાચ અપત્થય કરે તાે તેથી બીજાને શું ? એવા પ્રક્ષ ઘણીવાર આપણી સામે લાવવામાં આવે છે, પરંતુ એવાે પ્રશ્ન કરનારાએા આપણા આર્થ સંસારની કુટુ**ંગજા**ળ સમજતા નથી અને તેથી જ તેઓ એવા વિચિત્ર પ્ર<sup>શ્</sup>ના કરે છે. આપણા સમા-જનાે એક શ્રીમંત જ્યારે ઘરશુંગાર માટે અનર્થક વ્યય કરે છે ત્યારે તેનું જોઇને તેના બીજા ગરીખ અન્ધુ-આંધવાને પણ તેમ કર્યા વિના ચાલતું નથી. આનું પરિણામ એ આવે છે કે એક પુરૂષની અવિચારિતા એક ચેપી રાગની માક્ક આખા સ-માજમાં ફેલાઇ જાય છે અને તે એક દરે હાનીકારક થઈ પડે છે. આપણા પૂર્વના હવા-પાણી જ એવા છે કે તેને પશ્ચિમના દેશા-તું અતુકર**ણ** કરવા**ની** કશી જ જરૂર નથી. એક આર્ય બાળક

જજમ ઉપર ટેકાર બેસી જેવું અધ્યયન કરી શકશે તેવું ખુરસી-ટેબલ ઉપર બેસીને નહીં કરી શકે. છતાં શ્રીમંતાને ત્યાં શાલન —સામગ્રી તરીકે ખુરસી-ટેબલ આદિની જે બહુલતા જેવામાં આ-વે છે તેના આશ્રય લીધા વિના બાળકાને ચાલતું નથી અને તેથી બાળકાને બાળવયથી જ પાશ્ચાત્ય સામગ્રી અતિશય આવશ્યક હાય એમ લાગે છે. વસ્તુત: એ છાપજ બાળકના ભવિષ્ય ઉપર બહુ ખરાબ અસર નીપજાવે છે.

શિષ્ય—સમજયા. પાશ્ચાત્ય અનુકરણા ઇચ્છવા યાગ્ય નથી એ તાે ખુલ્લુંજ છે; પણ એક શુદ્ધ આર્ય ગૃહસ્થને ત્યાં કેવી જાતની સામગ્રી જોઇએ તે મારે જાણુવું જોઇએ.

સૂરિ—ચંદન, દર્પણ, ખળદ, વ્યજન-પંખા, આસન, અધ, શંખ, કૃત, દહીં તથા તાંબાનાં વાસણા એટલી વસ્તુઓ ઘરની શોભા વૃદ્ધિ માટે ગૃહસ્થાએ અવશ્ય રાખવી જોઇએ. આજે ગૃહસ્થને ત્યાં નહીં જેવું જ પશુ—પાલન થાય છે. ખરૂં જેતાં પ્રત્યેક ગૃહસ્થને ત્યાં દહિં-દૂધ-ઘી જેવાં શુદ્ધ—સાત્વિક પદાર્થી અનાયાસે મળી શકે એટલા માટે ગાય-ભેંસ જેવા પશુઓ અવશ્ય હોવાં જોઇએ. ગામડાના લોકો હજી કેટલેક અંશે આ પૃથા સાચવી રહ્યા છે, પરંતુ શહેરના માહ પ્રતિદીન એટલા બધા વૃદ્ધી પામતા જાય છે કે ગામડાઓ ભાંગી શહેરા વસ્તીથી ઉભરાવા લાગ્યા છે અને તેનું ફળ એ આવ્યું છે કે શુદ્ધ ગૃહસ્થધર્મ પણ ધીમે ધીમે લાપ પામતા જાય છે! પશુ—પાલન કરવું એ જાણે લારવાડ અને રબારી લોકોનું જ કામ

-436

## વિવેક વિલાસ.

હાય એમ મનાઈ ગયું છે. આથી કરીને આપણને ઘી-દુધ-છાસ જેવા સાત્વિક પદાયો સંપૂર્ણ શુદ્ધ મળી શકતા નથી અને જો તમને પોતાને જ તે ન મળે તો પછી તમારા અતિ-થિએા કિંવા ધર્મ ગુરૂઓને તો તમે આપીજ કેવી રીતે શકા ! આહારની શુદ્ધિ ઉપર વિચાર અને આચારની શુદ્ધિનો ઘણા ખરા આધાર રહેલા છે એ તો તમે જાણતાજ હશા. ગાય-ભેંસ આદિ પશુઓનું જો તમારા સરખા ગૃહસ્થાથી ખરાખર પાલન-પાષણ થતું હાય તા તમારા આચાર-વિચાર પણ શુદ્ધ અને સાત્વિક રહે. આ જમાનામાં એ સત્ય ભૂલાઇ ગયું છે એટલા માટે મારે એ બાબત વિષે વિસ્તારથી બાલવું પડયું છે.

શિષ્ય—આપનું કહેવું બરાબર છે. ગૃહસ્થેધમ પાળ-વામાં કઈ કઈ સામગ્રી અત્યાવશ્યક છે તે પણ સમજાયું; પરંતુ અતિથિસેવા સંબંધી એક વાત બરાબર મારા સમજવામાં નથી આવતી. અતિથિ તરીકે આવનાર મનુષ્ય જે અમારા વૈરી હોય તો પણ શું અમારે તેના આદર–સત્કાર કરવા ?

સૂરિ—વૈરના બદલામાં પ્રેમ આપવા એ આપણી સના-તન આર્યનીતિ છે. અગ્નિનું શમન જળથી જ થઈ શકે એ વાત જેટલી સાદી-સીધી અને સનાતન છે; તેટલીજ વૈરીને પણ પ્રેમ થી વશ કરવા એ વાત સાદી-સીધી અને સનાતન છે. અગ્નિને ઓલવવા માટે જે કાઇ માણસ તેમાં લાકડા કે ઘાસ નાખે તો તેને આપણે મુર્ખ સિવાય બીજું શું કહીએ ? તેવીજ રીતે વૈરીને વશ કરવા જે વૈર કે ક્રોધના અશ્રય શાધે તો તેને અન્નન કૈ પામર સિવાય બીજું શું નામ ઘટે ? વૈરાગ્નિ ક્રોધથી કે બદલાે લેવાથી નહીં પણ ક્ષમા શાંતિ કે પ્રીતિ રૂપી અમૃત સીંચવાથી જ શાંત થાય છે. વળી એક બીજી વાત પણ સમજી કરોા. તમારા વૈરી તમારા પ્રત્યે વૈર રાખી કર્મના બાજે ભારે કરતા જાય, તેની સાથે તમે પણ તમારા અંત:કરણમાં વૈરના બીજ વાવી પાેષણ કરતા જાઓ તાે તેથી તમને પાેતાને કે જગત્ને શું વિશેષ લાભ થવાના હતા ' વૈરનું પ્રમાણ જગતમાં વધે તે સિવાય **બીજું શું થાય ? એટલા માટે જ મેં** તમને કહ્યું છે કે આપણે ઘેર આપણા વૈરી આવે તો પણ તેને શાંત *દ્રષ્ટિ*થી જોવે<mark>ા</mark>. મીડી વાણીથી બાલાવવા, તેના સતકાર કરવા તેની રહામે જવુ, તેને આસન આપી બેસવાની વિતંતી કરવી અને યથાશક્તિ છેા-જન–પાન તથા તાંબુલ વિગેરે આપી તેનાે શ્રમ દૂર કરવાે. આમ કરવાથી તમારા એક વખતના કટ્ટો શત્રુ પણ તમારા મિત્ર ખની જશે. જગત્માં મૈત્રી ભાવના પ્રચાર કરવાને તેમજ વૈર–ક્રોધ એક કરવાને એજ એક રાજમાર્ગ છે.

સૂરિ-પણ તે પહેલાં ઘર કયા કયા ત્યાનાથી દૂર હોાલું જોઇએ તે જાણવું ઉચિત છે. ઘર જો દેવ મંદિરની પાસે હોય

# વિવેક વિલાસ.

તો દુ:ખ થાય, ચૌટામાં હોય તેા હાની થાય, ધુતારાની તથા મંત્રીની સમિપમાં હાય તાે પુત્ર અને ધતના નાશ થાય, હવે વૃક્ષાના વિષયમાં એવી માન્યતા ચાલે છે કે ખજાૂરી, દાડમી, કેળ, બારડી અને બીજોરૂં જેવાં વૃક્ષા જ્યાં ઉગી નીકળે તે ઘર-ના સમૂળા નાશ થાય. પીપરતું વૃક્ષ હાય તે પણ સારું નહીં, વળી પી પળા હાવા તે પણ ભય કર ગણાય છે. વડ હાય તા રાજાનાે ઉપદ્રવ કાેઈ વખતે આવી નડે અને ઉંબર હાેય તાે નેત્ર વ્યાપ્રી અનિવાર્ય થઇ પડે એમ કહેવાય છે. જેમાંથી દ્રુધ નીક-ળે એવાં ઝાડ અથવા વેલા હાય તાે તે લક્ષ્મીના નાશ કરે, કાં-ટાવાળા વૃક્ષા શત્રુના ભય ઉપજાવે, ક્લવાળું વૃક્ષ સંતતીના નાશ કરે. કુલવાળા વૃક્ષનું લાકડું પણ વાપરવું નહીં જોઇએ. કાેઇ કાેઇના એવા અભિપ્રાય પણ છે કે ઘરના આગળના દક્ષિણ ભાગમાં ઉંબર, પશ્ચિમ ભાગમાં પીંપળાેઅને ઉત્તર ભાગ-માં પીંપર હાય તા તે સારાં ગણી શકાય.

શિષ્ય–ગૃહની બાંધણી અને સામગ્રી વિષેજેવી રીતે સ્પ-ષ્ટ સમજણ આપી, તેવી રીતે મંદિરની ભૂમિ રચના અને પ્રતિ-મા વિષે પણ કંઇ જાણવા ચાેગ્ય હકીકત કહેશાે તાે કૃપા - થશે.

સૃરિ-હું એ વિષે અગાઉ સંક્ષિપ્તમાં કહી ચૂકયા છું; પ-રન્તુ એટલાથી તમારા મનતું સમાધાન થયું હાય એમ જણાતું નથી. એટલા માટે એ વિષે કરીથી વિગતવાર હકીકત રજી કર-વાની મારી ક્રજ સમજું છું.—પ્રથમ પ્રતિમાધિકાર લઇએ. ભગવાનની બેઠી અથવા ઉભી ખંને પ્રકારની પ્રતિમાએ! ૈાવન

અવસ્થામાં જ હાવી જોઇએ. તેમાં પહેલી એટલે કે બેઠી પ્રતિ-મા પર્ય કાસન વાળી હાેવી જોઇએ. પર્ય કાસન કાેને કહેવાય ? એવા આ સ્થળે પ્રશ્ન થશે. પ્રથમ જમણી જાંઘ અને જમણા સા-થળ ઉપર ડાંબા પગ અને ડાંબા હાથ સ્થાપન કરવા, પછી ડાંબી જાંઘ અને ડાળા સાથળ ઉપર જમણા પગ અને જમણા હાથ મુકવા. એમ કરવાથી પર્ય કાસન વાળી પ્રતિમા તૈયાર થાય છે. હવે જો ભગવાનની પ્રતિમા ઉભી હાય તા તેના બે ભુજ હીંચણ સુધી લાંબા જોઇએ. જો કે ચિન્હ તો ખન્ને પ્રતિમાંઓને એક સરખા જ હાય–દાખલા તરીકે શ્રી વત્સ, ઉષ્ણીષ, ત્રણ છત્ર ઇત્યાદિ પરિવારમાં કંઇ ફેરફાર સંભવતાે નથી.∕<mark>છત્રની સ્ચના</mark>-માં જે એક પૂળી સમાએલી છે તે તમારે જાણવી જોઇએ. જો નાસિકાના અગ્ર ભાગ ઉપર ત્રણ છત્રના અગ્ર ભાગની સમ રે-ખા આવે તો તે ત્રણે છત્ર સર્વીત્તમ ગણાય. તેજ પ્રમાણે ના-સીકા અને કપાળ એના મધ્ય ભાગમાં આડી રેખાથી કર્પાલના વધ થવા જોઇએ.

શિષ્ય–પ્રતિમામાં પાષાણની પસંદગીનું ધાેરણ શા પ્ર-માણે હશે ?

સૂરિ–પ્રતિમાના પરિવારમાં પત્થરનું વર્ણુશાંકરત્વ અથવા વર્જુ વૈચિત્ર્ય ન આવે તેનું લક્ષ રાખવું જોઈએ. તેની સાથે પ્રતિમાનું પ્રમાણ પણ બે, ચાર, છ, આઠ ઇત્યાદિ સમ સંખ્યામાં હોય તેો તે પણ ઇષ્ટ ન જાણવું.

# વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય—સમચતુરસ પ્રતિમા કઇ રીતે જાણી શકાય ?

સૂરિ—એક ઢીંચણથી બીજા ઢીંચણ સુધી આડું એક
સૂત્ર, જમણા ઢીંચણથી ડાબા ખંધ સુધી બીજાં સૂત્ર, ડાબા
ઢીંચણથી જમણા ખંધ સુધી ત્રજું સૂત્ર અને નીચેથી મસ્તક
સુધી ચાયું સૂત્ર, એ ચારે સૂત્રનું પ્રમાણ સરખું આવે તો તે
પ્રતિમા સમચતુરસ્ત્ર કહેવાય. બ ઢીંચણની વચ્ચે આડું સૂત્ર
દેવું અને સૂત્રથી નાભિ સુધી એક કંબિકા રાખવી. એ રીતે
કરતાં નાભિશી સૂત્ર સુધી અઢાર આંગળનું પ્રમાણ જોઇએ.

**રિષ્ય**—પ્રતિમાની ઉચાઇનું પ્રમાણ કેવી રીતનું હોલું જોઇએ ?

સ્તૃરિ—પ્રતિમાની ઉંચાઇનું પ્રમાણ નવ તાલ જાણવું. આર આંગળના એક તાલ થાય છે. અહીં આંગળાં કંખાના ન લેતાં પ્રતિમાનાં લેવાં. ઉભી પ્રતિમાનું પ્રમાણ એકસા આઠ અંશનું અને બેઠી પ્રતિમાનું છેપ્પન અંશનું જાણવું. ઉભી પ્રતિમાના અગીયાર સ્થાનક પણ તમારે જાણવા જોઈએ. (૧) કપાળ, (૨) નાસિકા, (૩) હડપચી, (૪) ગળું, (૫) હૃદય. (૬) નાભી, (૭) ગુદ્ય, (૮) સાથળ, (૯) હીંચણ, (૧૦) જાંઘ અને (૧૧) પગ એ અંશના અગીયાર સ્થાનકા ગણાય છે. તેમાં કપાળે ચાર, નાસિકાએ પાંચ, હડપચીએ ચાર, કાંટેત્રણ, હૃદયે અર, નાભીએ બાર, ગુદ્યાને વિષે ચાર, સાથળે ચાવીશ, હીંચણે ચાર, જાંઘને વિષે ચાવીશ, અને પગને વિષે ચાર અંશ સમ-જવા. આ પ્રમાણે હીસાબ કરતાં પ્રતિમાની ઉંચાઇના એકસો આઠ અંશ બરાબર મળી રહેશે. હવે બેઠી મૂર્ત્તિના આક સ્થાનક અને છ<sup>્ર</sup>પન અંશ ધ્યાનમાં રાખીલેા. કપાળે ચાર, નાસિકાએ પાંચ, હડપચીએ ચાર, કેાટે ત્રણ, હૃદયે બાર, નાભીએ બાર, અને ઠીંચને ચાર એ હીસાબે મેળ મળી રહે છે.

શિષ્ય—કઇ પ્રતિમા પૃજય ગણાય અને કર્ક કર્ક પ્રતિ-માએા સમરાવી શકાય ?

સુરિ—જેની પ્રતિષ્ઠા સાે વર્ષ પહેલાં થઇ હાેય, અથવા જે કાઇ ઉત્તમ આચાર્ય સ્થાપિત કરેલી હાય તે જન-પ્રતિમા વ્યંગ હાય તા પણ પૂજા કરવા યાગ્યજ જાણવી. શાસ્ત્રમાં " જીન પ્રતિમાને જીન સમ " ગણવાના જે ઉપદેશ કરવામાં આવ્યો છે તે તમારા ધ્યાન બહાર તાે નહીંજ હાેય. પ્રતિમા–પૂજ-નમાં જેઓ શ્રદ્ધા ધરાવતા નથી તેઓ આ સંસારના એક અલા-કિક લ્હાવા ગુમાવી બેસે છે, એમ કહ્યા વિના ચાલતું નથી. પ્રતિમા દ્વારા પ્રભુની પૂજાના લ્હાવા ભાગ્યશાળી સ્ત્રી-પુરૂષોજ લઈ શકે છે. જીન–પ્રતિમાની સુસંબદ્ધ આકૃતીના દ્વરથી દર્શન કરવા માત્રથીજ શાંતરસના સાગર હુદયમાં ઉદ્યાસ પામવા લાગે છે. જગતની તમામ આધી-વ્યાધી-ઉપાધીઓ તે ક્ષણને માટે છેક વિસરી જવાય છે. જેઓને હૃદય છે, જેઓ સહૃદયતાની કીંમત આંકી શકે છે તેએા નિત્ય પ્રતિમાનું અર્ચ ન-પૂજન કરવાનું ચુકતા નથી. એ વાત તાે કેવળ હુદયથીજ સમજી શકાય એવી છે. તેમાં દલીલાે કે યુક્તિએા આપવા એ બહુલતા છે. હૃદયના આનંદ . અને ભાવ સમજાવામાં શબ્દો લગભગ નિર્જળ ખની જાય છે. SXX

# વિવેક વિલાસ.

પરંતુ એ વાતને અત્યારે જવા દઇશું. કર્ક પ્રતિમા સમરાવી શકાય એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જણાવવાનું કે ધાતુની, લેપની અથવા બીજી એવી પ્રતિમા કદાચિત ખંડિન થાય તેા તે પાછી સમરાવી શકાય; પરંતુ કાષ્ટની અથવા પાષાણની પ્રતિમા હાય તાે તે સમરાવવા લાયક ગણાતી નથી.

**ારાષ્ય—પ્ર**તિમાના ખંડિતપણા ઉપરથી કંઇ યેાગા-ચાેગ જાણી શકાય ખરા <sup>૧</sup>

મૃશિ— જે પ્રતિમાનાં નખ ખંડિત થાય તો શત્રુ તર-ક્થી ભય આવી પહે, આંગળી ખંડિત થાય તો દેશભંગના ઉપ-દ્રવ નજીકમાં સહવા પહે, બાહુ ખંડિત થાય તા કાઈ પણ પ્રકારનું અંધન નડે, નાસિકા ખંડિત થાય તા કૃળ ક્ષય અને પગ ખંડિત થાય તા ધન હાની સહવા પડે એવી માન્યતા છે. તે ઉપરાંત પ્રતિમાનું સિંહાસન ખંડિત થાય તા સ્થાનના નાશ થાય, બેસવાનું વાહન ખંડિત થાય, જેવી રીતે કે હાથી, ઘાડા વિગેરે, તા વાહનના નાશ થાય અને પ્રતિ-માના પરિવાર ખંડિત થાય તા ચાકરના નાશ થાય એવા ઉદલેખ છે.

શિષ્ય—કઇ પ્રતિમા ઘરમાં રાખવી અને કઇ પ્રતિમા દેરાસરજમાં રાખવી એ વિષે કંઇ નિર્ણય થઇ શકે ખરા ?

સૂરિ—જે પ્રતિમા એક આંગળથી અગ્યાર આંગળ સુધી ઉંચી હાય તો તે ઘરમાં પૂજવા યાગ્ય માની શકાય. પણ તે કરતાં મ્હારી હાય તો તો મેદિરમાં રાખીનેજ પૂજવી જોઇએ. તે સિવાય કાષ્ટની, લેપની, પત્થરની, દાંતની, ચિત્રામણની લાહા**ની** તેમજ પરિવાર રહિત પ્રતિમાજી પણ ઘરમાં પૂજાય નહીં.

શિષ્ય—જીન પ્રતિમાના બાહ્ય સ્વરૂપ કિંવા વધ–ઘટ ઉપરથી લાભ–હાનીના સંભવ ખરા ?

સરિ-જન પ્રતિમાં જે ઉચ સ્વરૂપવાળા ભાસે તા તે પાતાના કરાવનારનાે નાશ કરે છે, અધિક અંગવાળા હાેય તાે કારીગરના ન**ંશ કરે છે, કૃશ હાય** તો દ્રવ્યના નાશ થાયછે, સસ-લાના જેવું ઉદર હાય તા દુર્ભિક્ષને ઉત્પન્ન કરે છે,નાક વાંકુ હાય તો ઘર્ણ દુ:ખઉપજાવે છે, ડુંકા અવયવના હાેય તાે ક્ષય કરનાર ચાય છે, ચક્ષુ વિનાના હાય તો ચક્ષના નાશ કરે છે, સાંકડા મુખના હાય તો ભાગ સામગ્રીથી દ્વર રાખે છે, નાની કેડના કે કેડ વિનાના હાય તાે આચાર્યના નાશ કરે છે, નાના જાંધના અથવા જ ઘારહિત હાય તો ભાઇ, પુત્ર અને મિત્ર એમના નાશ કરે છે, ડુંકા હાથ–પગના અથવા હાથ–પગ વિનાના હાેય તેા ધનના ક્ષય કરે છે. પૂજા વગર ઘણા કાળ એમની એમ પડેલી પ્રતિમા જ્યાં–ત્યાંથી ગહુણ કરવી નહીં એ પણ ધ્યાનમાં રાખવું. પ્રતિમા ચત્તા હાય તો દ્રવ્યના નાશ કરનારી થાય છે. નીચા મુખની હાેય તાે ચિંતા ઉત્પન્ન કરાવનારી જાણવી, વાંકી હાેચ તે**ા** મનમાં દુ:ખાદિ ઉપજાવનારી અને નીચી–ઉચી હાય તાે પર-દ્રેશ માેકલનારી સમજવી.

> શિષ્ય—પ્રતિમાજ કેાણુ અને શેમાંથી બનાવી શકે ? સૂરિ—પ્રતિમાજ બનાવરાવવાના અધિકાર સર્વ કાેઇને

## વિવેક વિલાસ.

એક સરખા મળી શકતા નથી. ન્યાયથી ઉપાર્જેલું દ્રત્યજ તે પાછળ ખરચવું જોઇએ. એક માણસ અનીતિ અને અસત્યથી ધન ઉપાર્જે અને પછી પ્રતિમાજી બનાવરાવી ધર્મ કરવાની અભિલાષા રાખે એ દેખીતી રીતે જ બેહું દુ લાગે છે. મતલબ એ છે કે અન્યાયથી ઉપાર્જેલા દ્રવ્યમાંથી પ્રતિમા બનાવનાર અને પ્રતિષ્ઠા કરનાર પાતાની ઇષ્ટ સિદ્ધિ કરવાને બદલે ઉલટી અધાગતિ કરે છે. પ્રતિમાજી ક્યા પાષાણમાંથી બનાવી શકાય એ પ્રશ્ન પણ મહત્વના છે. એમાં ધ્યાન રાખવાનું છે તે એજ છે કે એવા પત્થર મેં આગળ કહ્યું તેમ ખાસ પસંદગીવાળા અને શાસ્ત્રોક્ત પદ્ધત્તિસરના હાવા જોઈએ. કાઇએ ઘરકામ સારૂ અમુક પાષાણ આણ્યો હાય તેમાંથી જો પ્રતિમાજી બનાવવામાં આવે તો તે પણ પૃજાદિકથી થનારી ઉન્નતીમાં ફળ-પ્રદાવવામાં આવે તો તે પણ પૃજાદિકથી થનારી ઉન્નતીમાં ફળ-પ્રદાવવામાં અલે લિટી વિદ્યકર થઇ પડે.

શિષ્ય—પ્રતિમાની રચના અને પ્રાસાદના બંધારણ વચ્ચે કંઇ સંબંધ હશે ખરા ?

સૃરિ—પ્રાસાદના ચાથા ભાગ જેટલી પ્રતિમા પસંદ કરવા યાગ્ય છે. પણ ઉત્તમ લાભ પ્રાપ્તિને અર્થ તે ચાથા ભાગમાં એક આંગુળ ઓછી–વત્તી પણ કરી શકાય છે. ડાહ્યા કારીગરા પ્રાસાદના ચાથા ભાગનાં દશ ભાગ કરી, તે દશમાં એક ભાગ પ્રાસાદના ચાથા ભાગમાં ઓછા કરી અથવા તેમાં એક દશમા ભાગ ઉમેરી તેટલા પ્રમાણની પ્રતિમા તૈયાર કરે છે. સર્વે ધાતુ ઓની, રતનની, સ્ફાટિકની અથવા પ્રવાલની પ્રતિમાને આ નિયમ

લાંગુ પડતા નથી. એવે પ્રસંગે પ્રતિમાના પ્રમાણ ઉપર પ્રાસાદ-નું પ્રમાણ લેવાનું નથી, પણ ઇચ્છાનુસારજ પ્રમાણ રખાય છે.

**્રિા∘ય**—પ્રાસાદના કયા ભાગમાં કેાની કેાની પ્રતિષ્ઠા કરી હાેય તો ઠીક ?

સૂરિ—ગભારાના અર્ધ ભાગના પાંચ ભાગ ભિત્તિથી કરવાં, તેમાં પ્રથમ ભાગમાં યક્ષાદિકની સ્થાપના કરવી. બીજા ભાગમાં સવે દેવીઓની સ્થાપના કરવી. ત્રીજા ભાગમાં જીન, સૂર્ય, કાર્ત્તિ કેય તથા કૃષ્ણ એમની પ્રતિમા સ્થાપન કરવી, ચોથા ભાગમાં પ્રદ્યાની પ્રતિમા અને પાંચમા ભાગમાં શિવ- લિંગની પ્રતિમા રાખવી.

**શિષ્ય—**પ્રતિસાની દ્રષ્ટિ ઉંચી–નીચી હાેય તેા ?

સૂરિ—જો પ્રતિમાજીની દ્રષ્ટિ ઉંચી હોય તો તે દ્રવ્યના નાશ કરે, તિરછી હોય તો ભાગના નાશ કરે, સ્તબ્ધ દ્રષ્ટિ હોય તો દુ:ખ આપે અને નીચી હોય તો કુળના નાશ કરે. આ બધી વાત હું એટલા માટે કહું છું કે શિલ્પકળાના અને પ્રતિમા રચનાના મુખ્ય–મૂળ સુત્રાના બરાબર અમલ થવા જોઇએ. એવી મહત્વની બાબતમાં સ્વચ્છંદપણે–ઇચ્છાનુસાર વર્ત્તવું એ કાઇ રીતે હિતકર નથી.

**શિષ્ય**—ત્યારે પ્રતિમાજની દ્રષ્ટિનું ધારણ કચે પ્રકા**રે** રાખવું જોઇએ ?

સૂરિ—સામા દ્વારની શાખાના નીચેથી આઠ ભાગ કરવા, તેમાં જે આઠમા ભાગ બધાં કરતાં ઉપર આવેલાે હાય તે મૂકી

વિવેક વિલાસ.

દેવા અને તેની નીચેના જે સાતમાં ભાગ રહે તેના પાછા નીચેથી સાત ભાગ .કરવા. આ સાતમાના છ ભાગ મુકી દેવા અને ઉપરના જે સાતમા ભાગ રહ્યો તેમાં ગજાંશ–અષ્ટમાંશ સંભવે છે, તે ગજાંશને વિષેકારીગરાએ પ્રાસાદની અંદર રહેલી પ્રતિમાની દ્રષ્ટિ રાખવી.

શિષ્ય—પ્રાસાદની ભૂમિ પરીક્ષા કેવી રીતે કરવી ?

સ્પૂરિ—જે ઠેંકાણું મંદિર માંધવું હોય તે ભૂમિ ગાળ ખાકારની તથા દિશાના ભ્રમ ઉત્પન્ન કરે તેવી નહીં હોવી જોઇએ. તે ચતુષ્કાણું—ચાખંડી, સારા આકારવાળી, વાવેલા ધાન્યને ત્રણ દિવસમાં ઉગાડનારી અને પૂર્વ, ઉત્તર અથવા ઇશાન દિશા તરફ ઉતરતી હોય તે ભૂમિ શ્રેષ્ઠ જાણું તા રાફડાવાળી ભૂમિ પ્રાસાદને માટે પસંદ કરવા યાગ્ય નથી. કારણ કે તેવી ભૂમિ બ્યાધી ઉત્પન્ન કરે છે, પાલાણું વાળી હોય તો તે દારદ્રપણું ઉપ- જાવે છે, ફાટેલી હોય છે તો તે મરણ નીપજાવે છે અને શલ્ય વાળી હોય તો તે દુ:ખદ થઇ પડે છે.

**રાષ્ય**—પણ તે શલ્ય શી રીતે જાણી શકાય ?

સૂરિ—બૂમિ ઉપર એક ચતુષ્કાેણુ—ચાેખંડુ યંત્ર લખવૃં, તેમાં નવ કાેઠા કરવા. ચતુષ્કાેણુની બાજી ઉપર પૂર્વથી માંડી ઇશાન સુધી આઠે દિશાઓ લખવી, અને વચલા નવ કાેઠામાં અતુક્રમે બ, ક, વ, ત, એ, હ, સ, પ, અને ય એમનવ અબ્રશે લખવાં યથા:—

# રુરિ શિષ્ય સંવાદ.

286



હવે પ્રશ્નમાં જો "ખ" આવેતા જાણવું કે પૂર્વ કિશામાં ભૂમિની અંદર દાેઢ હાથ નીચે મનુષ્ય-શસ્ય અર્થાત માણસનાં હાડકાં વિગેરે હાવાં જોઇએ અને તેથી મનુષ્યનું મરણ નીપજે. જે " ક " <mark>આ</mark>વે તેા અગ્નિકાણમાં ભૂમિની અંદર એ હાથ નીચે ગઈલ–શસ્ય અર્થાત્ ગધેડાનાં હાડકાં વિગેરે હાવાં જોઇએ અને તે શલ્યથી રાજદંડ થાય કિંવા હંમેશા ભયભીત સ્થિતિમાં રહેવું પડે. જો " વ " આવે તાે દક્ષિણ દિશામાં ભૂમિની અંદર કેડ જેટલું ઉંડું મનુષ્ય-શક્ય હોય એમ સમ-જવું અને તેથી ગૃહસ્વામીનું મરણ થાય. જો " ત " આવે ેતાે નૈર્ઋત્ય દિશામાં ભૂમિની અંદર દાેઢ હાથ નીચે <sup>શ્</sup>વ–શલ્ય અર્થાત્ કુતરાનાં હાડકાં વિગેરે છે એમ જાણવું. તે શક્ય બાળ-કોતું મરણ નીપજાવે. જો " એ " આવે તેા પશ્ચિમ દિશામાં અમિની અંદર દાેઢ હાથ નીચે બાળ–શલ્ય અર્થાત બાળકનાં હાડકાં વિગેરે છે એમ સમજવું અને તેથી ગૃહસ્વામી–ઘરધણીને પરદેશ વેઠવા પડે. જો "હ" આવે તા વાયવ્ય દિશામાં ભૂમિની અંદર ચાર હાથ નીચે માણસના અંગારા છે એમ જાણવું અને તેના

¿Yo

# વિવેક વિલાસ.

પરિ**ણામે સ્વ<sup>ુ</sup>ન જોવામાં આવે** તો મિત્રનો નાશ થાય. જો "સ" આવે તો ઉતર દિશામાં ભૂમિની અંદર કેડ જેટલું ઉંડું વિપ્ર–શલ્ય અર્થાત્ બ્રાહ્મણનાં હાડકાં છે એમ સમજવું અને તેથી ગૃહસ્વામી કદાચ ધનવાન હાેય તાે પણ નિર્ધન અવસ્થામાં આવી પડે. જો "પ" આવે તેા ઇશાન દિશામાં બૂમિની અંદર દોડ હાથ નીચે-ગા–શલ્ય અથાત્ ગાયનાં હાડકાં વિગેરે છે એમ જાણવું અને તેથી ગૃહસ્વામીના ગાેધનના–ગાવ જેવા ઉપયાેગી પશુઓના નાશ થાય. વચલા કાેઠામાં જે "ય" છે તે જો પ્રશ્નમાં આવે તાે ભૂમિના મધ્ય ભાગમાં છાતી જેટલા ઉડાણમાં માણસના વાળ, ખાપરી, ભસ્મ તથા લાહ છે એમ જાણવું અને તેથી મરણ નીપજે. દીપક તથા માપક રજજી વડે પણ એવા શુકના જોઇ શકાય છે. ખાણની કાચી માટીનું કાડીયું કરી તેમાં ચાર દ્વીવા કર**વા**. જે દિશાના દીવા ઘણીવાર સુધી પ્રકાશિત રહે તે બુમિ તે વર્શને માટે સારી જાગ્ર્વી. બુમિ માપતાં જો સૂત્ર ત્રુટી જાય તો ગૃહસ્વામી મરી જાય, ખીલા ઠાકતાં જો વાંકા વળી જાય તા રાેગ થાય, ઘડા પડી જાય અથવાભાંગી જાયતાે સ્મૃતીના નાશ થાય.

શિષ્ય—ત્યારે ભૂમિની અંદરથી કેવી વસ્તુઓ નીકળે તો જીન પ્રાસાદને માટે તે ભૂમિ ઉત્તમ ગણાય ?

સૂરિ—ઘરની ખાડ પુરતાં જ્યાં પાણી, પત્થર અને કાંકરા નીકળે તે ભૂમિ ઉત્તમ ગણાય. ત્યાં આગળ સાનાની વાસ્તુ, દેવ-તાની મૂર્ત્તિ વિધિથી સ્થાપન કરવી. **રાિળ્ય—**પ્રાસાદની ઉચાઇ–પહેાળાઇ–લંભાઇ અને <sup>દ</sup>વજા સંખંધી કંઇ વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ **થ**ઇ શકશે ?

સૃરિ—પ્રાસાદની ઉંચાઇ, પાતાની ઉંચાઇ કરતાં ત્રણુ ગણી વધારે હોવી જોઇએ એમ પણ કહેવામાં આવ્યું છે. પ્રા- સાદની જેટલી ઉંચાઇ હોય તેટલીજ વિસ્તારવાળી જગતી કહેતાં કાટ કરાવવા એ શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. ચાખ કા જે મૂળ કોઠા તેની અહાર જે સ્થિર કુંભી હાય છે તેના બે ખુણાથી પ્રાસાદના હસ્તની સંખ્યા જાણવી. મૂળ રેખાના ખૂણામાં જેટલી પહાળાઇ હોય તેને અનુસરી કળશને વિષે પહાળાઇ લેવી અને પહાળાઇ હોય તેને અનુસરી કળશને વિષે પહાળાઇ લેવી અને પહાળાઇ હોય તેને અનુસરી કળશને વિષે પહાળાઇ લેવી અને પહાળાઇ ધ્યા લેખાઇ પોણા બે ગણી જાણવી. ધ્વજાના સંખંધમાં જણાવવાનું કે પ્રાસાદ ઉપર ધ્વજા ચઢાવેલી ન હોય તે ત્યાં કરેલી પ્રા—જપ વિગેરે સર્વ નિષ્ફળ થાય છે, માટે ધ્વજા તો અવશ્યમેવ ચઢાવવી. છન—પ્રાસાદ એક દિવસ પણ ધ્વજા રહિત ન રહેવો જોઇએ.

શિષ્ય—શ્વજાનું પ્રમાણ તથા ઘંટનું સ્થાનક કઇ રીતે નિર્ધારવું ?

સૂરિ—પ્રકાશિત પ્રાસાદ ઉપર ધ્વજાના દંડ પ્રાસાદની હસ્ત સંખ્યાને અનુસારે કરવા, અને અંધકારવાળા પ્રાસાદ ઉપર મધ્ય પ્રાસાદના પ્રમાણથી ધ્વજાના દંડ નિર્માણ કરવા. ઘંટ ગભારામાં, રંગ–મંડપમાં તથા વલાનકમાં હોવા યાગ્ય છે અને તેનું પ્રમાણ શુકનાસા સમાન જાણવું.

શિષ્ય—જર્ણો દ્વાર પછી નવું વાસ્તુ કરાવવું જ જોઇએ! એવા કંઇ નિયમ છે ?

#### વિવક વિલાસ.

સૃરિ—છર્જુ થયેલા ઘરના અથવા દેવ-મંદિરના ઉદ્ધાર કરતાં જો તેનું દ્વાર તથા પ્રમાણ પહેલાની માફકજ રહેવા દીધું હાય તા નવું વાસ્તુ કરવાની જરૂર નથી; પરંતુ જો ફેરફાર કર્યો હાય તા નૃતન વાસ્તુની જરૂર રહે ખરી.

**શિષ્ય**—સ્તંભ તથા પાટીયા વિગેરેનું પ્રમાણુ કેવી રીતે સમજવું ?

સૂરિ—સ્તંભ તથા પાટીયા વિગેરેનું જે પ્રમાણ વાસ્તુ-શાસમાં કહેવામાં આવ્યું છે તેજ મંદિરના કામમાં પણ સમજ લેવું. એ વિષે મારી ભલામણ માત્ર એટલીજ છે કે હુશીયાર કારીગરાની સલાહ લીધા પછી જ એવાં કાર્યીના પ્રારંભ કરવા અથવા તો કાેઈ વિદ્રાન સાધુ–મુનિરાજ પાસેથી તે સંબંધી સંપૂર્ણ ખુલાસાઓ મેળવી લેવા.

શિષ્ય—પ્રતિમાજીમાં પ્રકટ ભામ ંડળ દીપી નીકળે, એ માટે શાે ઉપાય કરવાે ?

સૂરિ—નિર્મલ આંછણમાં પીસેલી બિલીની છાલના લાકડા ઉપર અથવા પાષણ ઉપર લેપ કરવાથી પ્રકટ ભામંડળ ખીલી નીકળે છે. જેમાંથી પ્રતિમાજી અનાવવા હોય તે કાષ્ટ્ર યા તો પાષાણપર ઉક્ત વિધિ અનુસાર લેપ કરવા. તે લેપથી જો મધ જેવું મંડળ પડે તો અંદર ખદ્યોત, રાખ સરખું પડે તો રેતી, ગાળ સરખું પડે તો રાતો દેડકા, આકાશ સરખા રંગનું પડે તા પાણી, કપાત સરખા રંગનું પડે તા ગિરાળી, મજીઠ સરખા રંગનું પડે તા દેડકા, રાતું પડે તા કાચે ઉા, પીણું પડેતા ગાંધાખુ, કપિલ વર્ણનું પડે તો ઉંદર, કૃષ્ણવર્ણ પડે તો સપે અને ચિત્ર વર્ણ પડે તો વીંછી આદિ જીવ–જંતુએ તેની અંદર છે એમ જાણવું. આ રીતે પરીક્ષા કરવામાં ન આવે અને જીવ–જંતુઓ રહી જાય તો તેથી સંતતી, સંપદા, પ્રાથ્યુ અને રાજ્યના પણ નાશ થાય.

શિષ્ય—પ્રતિમાજી અનાવવાના કાષ્ટમાં કેવા કેવા દોષા હોઇ શકે કે જેથી તે નિવારવાની સાવધતા રાખી શકાય ?

સૂરિ—પ્રતિમાના કાઇમાં તેમજ પાષાણમાં પણ જે ખીલા, છિદ્ર, પાલાણ જીવનાં જળાં, સાંધા, મંડલાકાર રેખાએ તથા ગાર હાય તો તે મહા દાષમય ગણાય છે. પ્રતિમાજ નિમિત્તના પાષાણ તથા કાઇમાં કવચિત લીસાટાઓ અથવા રેષાએ પડેલી જેવામાં આવે છે, પણ જે તે મૂળ વસ્તુના રંગને મળતી હાય તો તેમાં કંઇ દોષ નથી, પણ જે મૂળ વસ્તુના વર્ણથી લિસ વર્ણવાળી હાય તો તે દોષયુક્ત ગણાય છે. એવા દોષા નિવારવાની સાવચેતી રાખવી એ જીન પ્રતિમાના લક્તોનું પરમ કર્તન્ય છે.

શિષ્ય-આજે શિલ્પકળા, પ્રતિમા રચના અને પ્રાસાદ નિર્માણ જેવા બહુ: ઉપયોગી વિષયોની લંબાણ ચર્ચા કરી આપને જે શ્રમ આપ્યો છે તે બદલ અંત: કરણ પૂર્વક ક્ષમા ચાહું છું. આજે આટલેથીજ વિરમીએ એવી મારી પ્રાર્થના છે.

સૂરિ—તથાસ્તુ !

## ્રપ૪

# વિવેક વિલાસ.

# (७)

શિષ્ય—" દીકરા તો દેવતાને ,પણ પ્રિય હોય છે" એવા ભાવાર્થવાળી કહેવત આપે સાંભળી હશે. મનુષ્યામાં તો શું પરન્તુ પશુઓમાં પણ જે સંતાનપ્રેમ જોવામાં આવે છે તે ઉપરથી જણાય છે કે એવા પ્રેમ પ્રાણી–જગતમાં સ્વભાવિક જ છે. એ પ્રેમ ગૃહસ્થા શી રીતે સાર્થક કરી શકે એ પ્રશ્ન વહેા મહત્વનો છે.

સૂરિ—પોતાના સંતાના ઉપર પ્રેમ હાવા એ સ્વાલા-વિક છે. પશુઓમાં પણ તેવા પ્રેમ જેવામાં આવે છે એ વાત તમે હમણાજ કહી ગયા. હવે પશુઓ અને મનુષ્યામાં જે એક મહાટા લેદ રહેલા છે તે એ છે કે પશુઓ પાતાના સંતાનપ્રેમ મારફત જેવું જોઇએ તેવું સંતાનાનું કલ્યાણ કરી શકતા નથી. અલખત્ત, તેઓ અમુક અંશે સંતાનાને સુખી કરી શકે છે; પરંતુ પિતૃધર્મ કે માતૃધર્મની પરિસમાપ્તિ તેટલેથી જ નથી થઇ જતી. મનુષ્યાને શિરે તે વિષયમાં ગંભીર જવાબદારી રહેલી છે. જે પ્રેમ પાતાના સંતાનાનું કલ્યાણ કરી શકે નહીં, જે પ્રેમ પાતાના સંતાનાને ઉચ્ચ શીક્ષણ આપી પુરુષાર્થ—સિદ્ધિને યાગ્ય ખનાવી શકે નહીં, તે પ્રેમની હું પ્રશંસા કરી શકતો નથી. સંસ્કૃત્તમાં એક સ્થળે કહ્યું છે કે જે માતપિતાઓ પાતાના બાળકાને યાગ્ય શિક્ષણ આપતા નથી તેઓ બાળકના પ્રેમીઓ—વાલીઓ કે રક્ષકો નથી પણ ઉલટું તે તેમના કદા શત્રુઓ જ છે.

શિષ્ય—માતાપિતા તે વળી શત્ર હાઈ શકે ?

# સૂરિ શિધ્ય સંવાદ.

રપપ

સ્ રિ-જરા વિચાર કરવાથી મારા કહેવાના આશય તમે સમજી શકશો. વિરાધી શત્રુ જ્યારે આપણું અહિત કર-વાને કમ્મર કસે છે, ત્યારે આપણે તેની સામે બરાબર રક્ષણ કરવાને તૈયાર થઇ શકીએ છીએ. કારણ કે તે વખતે આપણે એટલું તો સ્પષ્ટ રીતેજ સમજતા હોઇએ છીએ કે અમુક આ-પહોા શત્રુ છે અને તેથી તેની દારા આપણું શુભ કદિ પહ્ય થઇ શકે નહીં; પરંતુ જેઓ પ્રીતિ કે સ્નેહના રૂપમાં શત્રુત્વને ધ્રુપાવી રાખે છે તેઓની શત્રુતા આપણે કળી શકતા નથી અ**ને** તેથી તેની સામે આપણે આપણું રક્ષણ કરવાને તૈયાર **થ**ઇ શકતા નથી. જે માતા–પિતા પાતાના સંતાનને અણઘટતા લાડ લડાવી સ્વછંદી બનાવી મુકે છે, જે માતપિતા પાતાના વ્હાલા અચ્ચાઓને પુરતું જ્ઞાન કે શિક્ષણ આપ્યા વિના વિલાસ–માજ-શાખ અને વૈભવમાં ડુખાડી દે છે, તેઓ માતપિતા રૂપે પણ શત્રુની જ ગરજ સારે છે. એમ કેમ ન કહી શકાય ? હું પ્રથમ જ કહી ચકચા કે સ્નેહભાવ દર્શાવવા, પ્રેમાંધતા પ્રકટ કરવી એ તા પશુઓથી પણ ખની શકે છે. પરંતુ મનુષ્ય ઉત્તમાત્તરા કાટીનું પ્રાણી હાવાથી તેની કરજુંતેટલેથી જ અટકતી નથી, તેને પા-તાના સંતાનના કલ્યાણની ખાતર અનેક વ્યવસ્થાએ કરવાની હાય છે-અનેક પ્રકારની ચિંતાએા વેઠવાની હાય છે. પિતૃધર્મનું પાલન કરવું એ રમત વાત નથી. પિતા થવાથી જ એ ધર્મન પાલન નથી થઈ શકતું, પિતાની જવાબદારી ઘણી મેંહાેટી છે.

શિષ્ય---(યારે આપણે આજે એજ વિષયની અવતારણા

નિશાળે મુકવા જોઇએ ?

रप्र

## વિવેક વિલાસ.

કરીએ. પ્રથમ પ્રક્ષ એ ઉદ્ભવે છે કે બાળકને કેટલા વર્ષની વર્ષે

સૂરિ—માતિપતાએ પોતાના બાળકને પાંચમું વર્ષ બેઠા પછી, ઉત્સવ કરી એવા કળાચાર્યના હાથમાં સુપ્રત કરવો કે જે આચાર્ય શાંતસ્વભાવના હાય, શાસ્ત્રોના મર્મને ખૂબી પૂર્વક સમજ શક્તો હાય, આળસ અને વ્યસનાદિ દોષોથી રહિત હાય, યશનામકર્મી હાય, યુક્તિ પૂર્વક મીઠી વાણી બાહી શકતો હાય તેમજ શિષ્યના મનાભાવો અને કુદરતી શક્તિઓ વિષે સંપૂર્ણ અનુભવ ધરાવતો હાય.

શિષ્ય-એવા કળાચાર્યો કયાં મળી શકે ?

સૂરિ—ખરૂં છે કે એવા કળાચાર્યા આજકાલ સહેજમાં મળી શકતા નથી, પરંતુ આર્યાવર્તમાં એક કાળે એવા આ-ચાર્યોના આશ્રમાં હતા અને ત્યાં વિદ્યાર્થીએા રાજ કે રંકનાે લેદભાવ રાખ્યા વિના પાતાની શકિતઓને કેળવી શકતા હતા. આજે એવા આશ્રમાના લગભગ લાપ થઇ ગયા છે, એ ખરેખર ખહુ શાચનીય છે. પરંતુ હવે તેના ઉદ્ધાર થવા જોઇએ, એમ મને લાગે છે.

**રિાપ્ય**—પ્રથમના આશ્રમા અને અત્યારની શાળાએામાં શું ભેદ હશે ?

સૂરિ—જમીન–આસમાન જેટલાે લેંદ છે. આજની શાળાઓ વિદ્યાર્થીઓને ચાક્કસ વિષયાની ઉપલક માહીતીઓ આપી શકે છે; પરંતુ જેને યથાર્થ ભાવમાં કેળવણી કહેવામાં આવે છે અને જં વડે વિદ્યાર્થીની શારીરિક—માનસિક—હાર્દિક અને આધ્યાત્મક શક્તિઓ સંપૂર્ણ કેળવાવી એઇએ તેવી કેળ-વણીને નામે તો પ્રાય: મીંડું જ મૂકાયું છે એમ કહીએ તો ચાલી શકે. પૂર્વના કળાચાર્યી પોતાના શિષ્યોને અમુક પુસ્તક સંખંધી છુડું—છવાયું જ્ઞાન આપવામાં જ પોતાના કર્ત્ત વ્યની ઇતિ માની લેતા નહીં. તેઓ વિદ્યાર્થીની શારીરિક, ધાર્મિક અને માનસિક શક્તિઓ કેળવવા તરફ હંમેશા લક્ષ રાખતા, આથી તેમના હાથ નીચે શીક્ષણ પામેલા વિદ્યાર્થીઓ શરીરબળમાં, મનાબળમાં, જ્ઞાનબળમાં અને ધર્મબળમાં દીપી નીકળતા. શિષ્યો પણ આશ્રમમાં રહે તેટલા વખત પાતાના માતપિતાના સ્નેહને ભૂલી જતા અને ગુરૂમાંજ પાતાનું સર્વસ્વ માની લેતા.

શિષ્ય—ખરેખર એ યુગ બહુ પવિત્ર હશે, પણ હવે જ્યારે એ બધા વિષય ભૂતકાળના બની ગયા છે તા પછી આપણે વર્ત્તમાન કાળનેજ સુધારી લેવા મથવું જોઇએ. એમજને?

સ્ફ્રિ--બ્રતકાળના ઐતિહાસિક પ્રકાશ તમારા માર્ગમાં ઉપયોગી થઈ શકે એવા હેતુથીજ મેં તે વિષે વિવેચન કર્યું છે. શાસ્ત્રમાં તો એટલે સુધી કહેવામાં આવ્યું છે કે પાતાના વ્હાલા પુત્ર મુર્ખ રહી જાય તો ભલે, પણ તેને નાસ્તિક અને દ્રષ્ટ ચરિત્ર વાળા ગુરૂ પાસે વિદ્યા પ્રાપ્તિ અર્થે નહીં માકલવા જોઇએ. વિચાર કરા કે જે વિદ્યામાં અથવા વિદ્યા ગુરૂમાં નાસ્તિકપણ કુટીકુટીને ભરેલું હાય તે વડે શિષ્યનું કેવી રીતે કલ્યાણ થઇ શકે ? જે

## વિવેક વિલાસ.

સુવર્ણ, મુખમંડળને શાેભાવવાને અદલે ઉલટું કાનને ચીરી નાખે તેવું સુવર્ણમય કુંડલ શા કામનું ?

શિષ્ય—ગુરૂએ શિષ્ય પ્રતિ કેવું વલણ રાખવું ત્રેઇએ ? સ્ફિરિ—તેના ટું કા ઉત્તર આપું તા તે માત્ર એટલા જ કે સંપૂર્ણ પ્રેમમય. પ્રેમ વિનાનું શિક્ષણ શિષ્યના હૃદય ઉપર કરીી સારી અસર કરી શકતું નથી. પ્રેમના પરિણામે ગુરૂના મુખમાંથી એવા મધુરતાવાળા શબ્દો નીકળે છે કે તેનું પુન: પુનઃ પાન કરવા છતાં શિષ્પાે સંતુષ્ઠ થતા નથી, ગુરૂના મુખની વાણી સાંભળવાની તેમની જજ્ઞાસા કમશ: વધલી જ જાય છે. **શુરતું સૈઃ પ્રથમ કર્ત વ્ય એજ છે કે તે**ણે પોતાના શિષ્ય**તું** માનસિક બંધારણ સમજી લેવું. વિદ્યાર્થી એાને ભારભૂત નથાય કે અપ્રિય ન થાય એવા પ્રકારનું ગુરૂનું શિષ્ય પ્રતિ વલણ હોલું **જોઇએ. કેટલાક શિક્ષકા શિષ્યાને નિરંતર ધમકીએ**। આપી કે માર મારી એવા નિલ્જુ કે કઠોર બનાવી દે છે કે એ શિષ્યામાં અને જાતવરમાં મહત્વના કંઇ લેદજ નથી રહેવા પામતા. નેતર કરતાં નેત્રની શક્તિ ઘણી અધિક હેાય છે. વિદ્યાર્થી<sup>દ</sup>ેઓને સજા કરવી એ જંગલી પણું છે. જયાં ગુર્–શિષ્ય વચ્ચે પ્રેમમય સંખંધ હાય ત્યાં એ રાક્ષ્સી રહીને ઉત્તેજન મળી શકતું નથી.

શિષ્ય—ગુરૂ કદાચ ઉત્તમ લક્ષણા અને વિચારવાળા હાય; પણ શિષ્ય એને અનુરૂપ ન હાય તા પછી શાસન-સન્ન કર્યા વિના કેમ ચાલે ?

સૂર-પ્રેમ એ એક અપૂર્વ પ્રકારનું સ્પર્શ મણી છે,

તેના સ્પર્શથી ગમે તેવું લાેખંડ પણ સુવર્ણ અની શકેછે. જેઓ "સજ કર્યા વિના ન જ ચાલે "એમ કહે છે તેઓ પ્રેમનું મહાત્મ્ય સમજતા નથી. ગુરૂની તિલ્ર દૃષ્ટિમાં જગત્ની તમામ સજાઓ સમાઇ જાય છે. એટલું છતાં જે લાેકા સજા કર્યા વિના ન રહી શકતા હાય તેમણે ભૂલેચૂકે પણ શિષ્યના મસ્તકમાં કે હુદયમાં આઘાત ન કરવા. ન છુટકે સજા કરવી પહે તાે ગુરૂ-એાએ શિષ્યના શરીરના નીચલા ભાગમાં થાેડી શિક્ષા કરવી.

શિષ્ય—કથા વિદ્યાર્થી એા પાતાના ગુરૂને આત્મપ્રિય થઇ પડે ?

સૂરે—જેઓ પાતાના ઉપરકરેલા ઉપકારા જાણી શકતા હોય, પવિત્ર ચિત્ત વહે સર્વની સાથે હળીમળી શકતા હોય, ખંત અને ઉત્સાહ રાખી પાતાના નિત્યના પાઠા તૈયાર કરી શકતા હોય, તેમજ જેમનામાં કૃડ–કપટ કે માયા–પ્રપંચના છાંટા સરખા પણ ન હાય એવા ખુદ્ધિશાળી વિદ્યાર્થીઓ તેમના ગુરૂઓને આત્મવત્ પ્રિય થઇ પહે છે. એવા વિદ્યાર્થીઓને કેળવવા ગુરૂઓ પાતાના સર્વસ્વના ભાગ આપવાને પણ તૈયાર થઇ જાય છે. જે વિદ્યાર્થીઓ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા છતાં ગુરૂને વિષે અ-વિનય રાખે છે, ધર્મ ઉપર દ્વેષ ભાવ ધરાવે છે, પાતાના ગુણુ અને ખુદ્ધિમત્તા વિષે ભારે અહંકાર રાખે છે, અને ગુણી જના પ્રત્યે દ્વેષ કિંવા તિરસ્કારથી વર્તે છે તેઓનું જ્ઞાન તેમને પાતાને કે સંસારને ઉપયાગી થવાને ખદલે, દ્વધમાં કાળકૂટના છાંટા પડવાથી જેવી રીતે તે પ્રાણનાશક થઇ જાય તેવી રીતે ઉલ્દું

## વિવેક વિલાસ.

શ્રાપ રૂપ થર્ક પડે છે. વિદ્યા તો વિવેક અને વિનયથી જ શોલે છે. પોતાના કળાચાર્યનું જે વિદ્યાર્થીઓ નિરંતર હિત ચિંતવે છે, યથાશક્તિ સેવા–સુશ્રુષા કરી તેમને સંતોષ આપે છે અને જેઓ પોતાની પ્રિયમાં પ્રિય વસ્તુ પણ ગુરૂને ચરણે ધરવા સદા ઉત્સુક રહે છે તેવા વિદ્યાર્થીઓ ગુરૂની અસાધારણ કૃપા સંપાદન કરી પોતાનું અલાકિક કલ્યાણ સાધવા ભાગ્યશાળી થઇ શકે છે. ગુરૂના ઉપકારના વિષયમાં એટલે સુધી કહેવામાં આવ્યું છે કે શિષ્ય કદાચ પાતાના ગુરૂને ગ્રામ-નગર સહિત પૃથ્વી આપી દે તો પણ તે ગુરૂના ઋણમાંથી મુક્ત થઇ શકે નહીં. આવેલ અનવધિ ઉપકાર કરનાર ગુરૂવર્યનું શિષ્યોએ કેટલું અહુમાન કરવું એઇએ તેના ખ્યાલ તમે પાતેજ કરી લ્યા. આજે એવી ગુરૂ ભક્તિના છાંટા પણ શું કોઇ વિદ્યાર્થીમાં મળી શકશે ?

શિષ્ય—હશે, એવા વિદ્યાર્થી પણ કેાઇહશે. "બહુરત્ના વસુંધરા" એમ જે કહેવાય છે તે કંઇ સાવ ખાેટું નહીં હાય !

સૂરિ—એવા વિદ્યાર્થીને હું સંપૃર્ણ ભાગ્યશાળી જ કહું. જે વિદ્યાર્થીઓ ગુરૂ અને શાસ્ત્ર ઉપર ભક્તિ—પ્રીતિ રાખી શકે છે, જેઓ પાતાના શરીર પ્રત્યે બેદરકારી નહીં રાખતાં નિત્ય નીરાગ રહી શકે છે. જેઓ વિનય પરિશ્રમ અને બુદ્ધિમતા દા-ખવવામાં સંપૃર્ણ ઉલટ ધરાવે છે તેમને ખરેખરા ભાગ્યશાળી વિદ્યાર્થીઓ જ લેખવા જોઇએ. તેઓ પાતે ધન્ય છે એટલું જ નહીં પણ તેમના માત પિતાને પણ ધન્ય છે. તેઓ આત્મહિત સાથે જગત્ કલ્યાણ કરવાને પણ સમર્થ થઇ શકે છે.

**શિષ્ય**—વિદ્યાર્થી અવસ્થામાં શિષ્યે કેવી રીતના નિય**મા** પાળવા જોઇએ ?

સૃરિ—ગુરૂ પાસે ભણનાર શિષ્યે હંમેશા સાદો અને સ્વાસ્થ્યકર આહાર લેવો. પ્રહ્મચર્યનું કાય–મના વાકયથી રક્ષણ કરવું, દયા–દાન આદિ અંતરના ભાવોને કેળવવા હંમેશા લક્ષ રાખવું, કાતુક–કૃત્હળ કે નાચ–રંગ જોવાનું સર્વથા માંડી વાળવું, કોડી–પાના આદિથી જે વિવિધ રમતા રમાય છે તે તરફ નિત્ય ઉદાસીન રહેવું, કાઇની મશ્કરી કરવી નહીં, પાતાના ગુરૂના હંમેશા વિનય રાખવા. વિદ્યાર્થીમાં એટલા વાનાં અવ-શ્યમેવ હોવાં જોઈએ.

શિષ્ય—શિષ્ય અવસ્થામાં કેવા પાષાક રાખવા જોઇએ ?

સ્પૂરિ—સુચાગ્ય શિષ્યાએ પાતાની અવસ્થાને બંધ એસતા થાય તેવાજ પાષાક ધારણ કરવા જોઇએ. ગુરૂના આ શ્રમમાં રેક કે ધનવાન પણાના ભેદ રહેતા નથી. તેથી તે સર્વને એકજ પ્રકારના પહેરવેશ રાખવા પડે છે. આ પહેરવેશ તદ્દન આડંબર રહિત, સ્વચ્છ અને સહજ પ્રાપ્ય હાવા જોઇએ.

શિષ્ય—વિદ્યાર્થીએ પાતાના ગુરૂજને કેવી રીતે સંબાે ધવા ?

સૂરિ—પાતાના પૃજ્ય ગુરૂજને " પૂજ્ય " એવું પદ સુકીને મૂળ નામથી જ બાલાવવા. અર્થાત્ પૂજ્ય પદ વિના મૂળ નામથી ગુરૂને સંબાધવા એ અવિનય ખતાવે છે. એક નીતિકારે કહ્યું છે કે પુરૂષે પાતાનું, પાતાના ગુરૂનું, પાતાની સ્ત્રીનું તથા

## વિવેક વિલાસ.

કુપણનું એકલું મૂળ નામ નલેવું; કારણ કે તેમ કરવાથી ધનના અને આસુષ્યના ક્ષય થાય છે.

**શિષ્ય—વિદ્યાર્થીએ** શાળામાં કેવી રીતે પઠન-પાઠન કરવું ?

સૂરિ—વિદ્યાર્થીએ ખહુજ ઘાંટા પાડીને તેમજ ખહુજ ધ્રીમેથી બાલવું ન જોઇએ. મન બીજે સ્થળે ભટકતું રાખીને પદના સંખંધ તૃટી જાય તેમજ સામાને સમજણ જ ન પટે એવી રીતે પણ ન ભણવું જોઇએ. આ અવસ્થામાં જો ઉતાવળ કરવાની અથવા તો ધીમાંશથી બાલવાની ટેવ પડી જાય છે તો તે પછી કેમે કરતાં દ્વર થઇ શકતી નથી. ઘણા વિદ્યાર્થીઓ શાળામાં હોય છે ત્યારથી પાતાની જીભને એવી વિકૃત કરી દે છે કે પછી તેમનાથી સ્પષ્ટ ઉચ્ચાર થઇ શકતો નથી અને લોકોને તેમની વાણીમાં જેવા જોઇએ તેવા રસ પડતા નથી. સારાંશએ છે કે ખહુજ સ્પષ્ટતા પૂર્વક, સામાન્ય ભાર સાથે વાણી વદવાની ટેવ પાડવી જોઇએ.

(શબ્ય--વિદા પ્રાપ્તિમાં મુખ્ય કારણા કયા હશે ?

સૂરે—સુખ્ય કારણા દસ છે. તેમાંના પહેલાં પાંચ જેવાં કે વિદ્યાનુરાગ, નિરાગતા, વિનય, ઉદ્યમ, અને બુદ્ધિ એ વગેરે અંતરંગ કારણા ગણાય છે. કારણ કે તે કારણા ઉપર જ વિદ્યા– પ્રાપ્તિના ઘણાખરા આધાર રહેલા છે. આ પાંચ અંતરંગ કારણાને ખીલવવાના વિદ્યાર્થીઓએ પાતે તેમજ તેમના વાલીઓએ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. જેવી રીતે આ અંતરંગ કારણા

કહ્યાં તેવીજ રીતે બીજા પાંચ બાહ્ય કારણા પણ છે. જેમ કે સહાધ્યાયીઓના સહવાસ, ભોજન, વસ્ત્ર, ગુરૂ, તથા પુસ્તક આદિની જોગવાઇ વિગેરે. સહાધ્યાયીએ કિંવા સાથે ભણનારા-એાના સહવાસ ન હાય તા હરિકાઇ કે સ્પર્હા જામતી નથી અને તેથી પઠન–પાઠન કાર્યમાં ઉત્સાહ રહેતા નથી. મનુષ્ય –પ્રાણી ઉપર દેખાદેખીની ઘણી અસર પડે છે. વિદ્યાર્થીએા જ્યારે સાથે મળી અભ્યાસ કરે છે ત્યારે તેઓ એક બીજાથી આગળ વધી જવાના હાંસભેર પ્રયત્ન કરે છે અને તેથી એકં-દરે તેમને સર્વને સારા લાભ પ્રાપ્ત થાય છે. સહવાસથી નવું જાણવાનું મળે છે, આલસ્ય કે જે મનુષ્યજાતિના મહાન્ શત્રુ ગણાય છે તે અદ્દશ્ય થઇ જાય છે. કેટલાક માબાપા પાતાના બાળકાને શાળામાં નહીં માેકલતા છેક સ્વતંત્ર પણે શિક્ષણ આપવાની કાશીય કરતા જેવામાં આવે છે. અલબત, આવેા શ્રમ ખીલકુલ નિષ્ફળ જાય છે એમ હું કહેવા નથી માંગતા; પરંતુ સહાધ્યાયીએાના સહવાસના પરિણામે જે ખંત–ઉત્સાહ અને પ્રસન્નતા આવવાં જોઇએ તે સંપૂર્ણ પ્રમાણમાં આવી શક-તાં નથી. પુસ્તક, ગુરૂ તથા વસ્ત્ર વિગેરેની ઉપયોગિતા તો તમે **જા**ણા છેા જ એટલે એ વિષે વિસ્તાર કરવાની જરૂર નથી. જે વિદ્યાર્થીએા વસ્ત્ર તથા પુસ્તકની ચિંતાથી વેગળા રહી શકતા નથી, તેઓ પઠન-પાઠનમાં સંપૂર્ણ લક્ષ આપી શકતા નથી અને તેથી તેમના ઘણા કોંમતી સમય કેટલીકવાર બરબાદ જાય છે. ગૃહસ્થાનું એ કર્તાવ્ય છે કે જે વિદ્યાર્થીએ, પાસે પુરતાં

## વિવેક વિલાસ.

પુસ્તકાદિના સાધના ન હાેય તેમને તે પુરાં પાડવા અને એ રીતે જ્ઞાન-પ્રચારના કાર્યમાં યથાશકિત સહાયક થવું.

**શિષ્ય**—વિદ્યાના આરંભ કરતી વેળા વાર તહેવાર જોવાના કંઇ વિધિ હશે કે ?

ભૂરિ—વિદ્યાના આરંભ કરવાે હાેય તાે ગુરૂ, સામ અને ભુધ એ ત્રણ વાર શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. શુક્ર અને રવિની ગણના મધ્યમમાં થાય છે અને મંગળ તથા શનિ અનિષ્ઠ ગણાય છે. નક્ષત્રામાં પૂર્વા ફાલ્ગુની, પૂર્વાષાઢા, પૂર્વા ભાદ્રપદા, શ્રવણ, ધનિ-<mark>ષ્ઠા, મૂળ, અશ્વિની,</mark> હસ્ત, શત તારકા, સ્વાતિ, ચિત્રા, મૂગા, આર્દ્રા, યુનર્વસુ, પુષ્પ અને અ<sup>દ્ર</sup>લેષા એ શ્રેષ્ઠ જાણુવા. પ્રસં-ગાપાત અધ્યયન કયારે મુલતવી રાખવું એ પણ તમારે જાણી લેવું જોઇએ. ચતુર્દશીએ, અમાવાસ્યાએ, પૃર્ણિમાએ, અષ્ટ-મીએ, મરણસુતકમાં તથા ચંદ્ર-સૂર્યના ગ્રહણ્યોગ વખતે વિદ્યા ધ્યયન બાંધ રાખવું એવા વિધિ છે. તેવીજ રીતે જ્યારે ઉલ્કા-પાત થાય અર્થાત્ અગ્નિના જેવા ચળકતા તારા - આકાશમાંથી ખરવા લાગે ત્યારે, તાેકાની પવન વાવા લાગે ત્યારે, ભૂમિક પ થતાે હાેય ત્યારે, મેઘની ગજેના વખતે, પાતાના સગા–વ્હાલા અથવા સંબંધીનાં પ્રેતકર્મ ચાલતા હાય તે વેલા. અકાળે વિજ ળી થતી હાય ( આર્ડ્રો નક્ષત્રની પહેલાં અને હસ્ત નક્ષત્ર ઉતર્યા પછી વિજળી થાય તે અકાળ વિજળી કહેવાય ) તે સમે, આ-ચારભ્રષ્ટ અને મલીન લાેકાના સમાગમમાં, સ્મશાનમાં, દુર્ગ ધા વાળા સ્થાનમાં, અપવિત્ર શરીર હેાય તેવા સંજોગામાં, વિદ્યા-

ધ્યયન મુલતવી રાખવું જોઇએ. વિદા–મંદિર એ દેવમંદિર જેટલુંજ પવિત્ર છે. વિદાનું અધ્યયન પણ દેવપૂજા જેટલુંજ પવિત્ર છે. એટલા માટે તેમાં અપવિત્રતા કે અશુચિતાના બાધ આવે તાે તેટલીવાર અધ્યયન પણ બંધ રાખવું એવા આશય છે.

રિાળ્ય—અભ્યાસમાં સાૈ પહેલાં ભાષાએાના અભ્યાસ આવશ્યક છે. કારણ કે ભાષા ન આવડતી હાેય તાે બીજા વિષ-યાના અભ્યાસ ન થઇ શકે એ નિવિ'વાદ છે.

સૂરિ—ભાષાઓ પણ વિવિધ પ્રકારની છે અને સાૈ ભાષામાં યથાયાગ્ય સાહિત્ય પણ હોય છે. મુખ્યત્વે છ ભાષા-ઓના અભ્યાસ જજ્ઞાસુઓએ કરવા જોઇએ. આ છ ભાષા-ઓના નામ નીચે પ્રમાણે છે:—

(૧) સંસ્કૃત, (૨) પ્રાકૃત, (૩) શારસેની, (૪) માગધી, (૫) પૈશાચી, (६) અપભ્રંશ.

શિષ્ય—ભાષાજ્ઞાન થયા પછી કયા કયા વિષયો જાણવા જરૂરના છે ?

સ્તર—વિદાર્થી સાહિત્યશાસ્ત્રના અભ્યાસથી કવિતાની રચના કરી શકે છે, તર્ક શાસ્ત્રના અભ્યાસથી વક્તા થઇ શકે છે, નીતિશાસ્ત્રના અભ્યાસથી પરમ છુદ્ધિવાન અની શકે છે. એ- ટલા માટે એ વિષયોના અભ્યાસ વિદ્યાર્થીઓએ યથાયો અ પ્રમાણમાં કરવા જોઇએ. તે ઉપરાંત પાટી ગણિત, ગાળગણિત, ચક્ર ગણિત, શહુ ગણિત અને બીજ ગણિત ઇત્યાદિ ગણિત-શાસ્ત્રના અભ્યાસ પણ અત્યાવશ્યક છે. ગણિતના પુરતા અન્

## વિવેક વિલાસ.

ભ્યાસ વિના શાસ્ત્રીય વિષયા અરાબર સમજાતા નથા. જયાતિ-ષશાસમાં ગણિત, સંહિતા અને હારા એ ત્રણ ભાગા અગ-ત્યના ભાગ ભજવે છે. જેઓ જયાતિ:શાસમાં પારંગત થવા માંગતા હાય તેમણે ગણિતશાસના અંગાપાંગાના ખાસ આદ-ર પૂર્વક અભ્યાસ કરવા જોઇએ. સર્વ વિષયામાં ધર્મશાસના વિષય અશ્રસ્થાન ભાગવે છે. ધર્મશાસના અભ્યાસ વિના અન્ય વિષયા લગભગ નિરર્થક થઇ પડે છે એટલું જ નહીં પણ અ-યાગ્ય રસ્તે લઇ જાય છે. ધર્મશાસના જ્ઞાન વિના પરાપકાર અને નીતિના સારભૂત મર્મા સમજાતાં નથી અને જે વિદ્યા કિવા જ્ઞાન પરાપકાર અર્થ નથી વપરાતું તેની કીંમત એક કુટી બદામથી અધિક થઇ શકતી નથી. પરમાર્થ જાણવાને માટે ધર્મના અભ્યાસ અનિવાર્ય છે.

શિષ્ય—એ સિવાય બીજા વિત્રયા પણ હશે ખરા ?

સૂરિ—વૈદ્યકશાસ, ચિત્રવિદ્યા, લેખનકળા, પશુ પરીક્ષા વિગેરે એવા ઘણા વિષયો છે કે જે જીવનમાં ધન–માન અને દ્રેયની પ્રાપ્તિ અર્થે અતિ ઉપયોગી થઇ પડે છે. વિદ્રાન લેા-કાની સભામાં જેઓ પ્રવેશ કરવા માગતા હાય તેમણે ચિત્રકળા તેમજ લેખનકળા અવશ્ય જણવી જોઇએ. નહીંતર ગમે તેવા જ્ઞાની હાય તો પણ તેની કદર થતાં વિલંખ થાય છે. રાન્તની પાસે રહેનારાઓએ હાથી–ઘાડાના લક્ષણા ખાસ કરીને નાયુવા જોઇએ. કારણ કે રાજાને પાતાના રાજ્યરક્ષણને માટે લેમજ પ્રજાના સુખને માટે અશ્વ–હાથી વિગેરે રાખવા પડે છે,

એટલે તે વિષે સારી સલાહ આપનાર વિદ્વાના રાજાના અને રાજ્યના પણ માનવંતા થઈ પડે છે.

**િ શિષ્ય**—વૈદ્યક શાસ્ત્રમાં કઈ કઈ બાબતોના સ<mark>માવેશ</mark> થાય છે ?

સરિ—રાગીની પ્રકૃતી, એાસડ, વ્યાધી, સાત્મ્ય-રા-ગીને સદવારૂપ વસ્તુની અંદર રહેલા એક ગુણ, શરીરખળ, વય, કાળ, દેશ, જઠરાગ્ની, વૈભવ, અને પ્રતિચારક એટલે રાે-ગીની માવજત કરનાર કેાણ છે એ સઘળી બાબતા વૈદ્યકશા-સ્ત્રમાં પ્રવીણ એવા પુરૂષા પ્રથમ સમજ લે છે. વૈદ્યક શાસ્ત્રથી ધન કમાઇ શકાય છે એટલુંજ નહીં પણ ચશ અને ધર્મની પણ સહેજે પ્રાપ્તી થઇ શકે છે. જે પરાપકારી વૈદ્યો દરદીઓની અંત:કરણ પૂર્વક સેવા-સુશ્રુષા કરે છે તેઓ પરલાકમાં સારૂં કળ મેળવે છે એમાં કાેઇ જાતના શક નથી. દરેક ગૃહસ્થે ખની શકે તો થાડું –ઘણું વૈદ્યકશાસ્ત્ર અવશ્ય જાણવું જોઇએ. વૈદ્યકના પણ આઠ ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે:—(૧) કાયચિકિત્સા, (૨) **મા**ળચિકિત્સા, (૩) ભૂત ચિકિત્સા, (૪) ઉ<sup>દ</sup>ર્વાંગ ચિકિત્સા, (પ) શલ્ય ચિકિત્સા, (૬) વિષ ચિકિત્સા, (૭) રસાયન અને (૮) વાજીકરણ.

શિષ્ય—એવા લેદાે શા ઉપરથી પડ્યા હશે ?

સૂરિ—કાય એટલે જઠરાગ્નિ-તેના વિકારથી જે રાગા નીપજે તે મટાડવાના પ્રયત્ન કરવા તેને કાયચિકિત્સા કહેવામાં આવે છે. તેજ પ્રમાણે બાળકાને થતા રાગા મટાડવા તે બાળ-

## વિવેક વિલાસ.

२६८

ચિકિત્સા, ભૂત-પિશાચ વિગેરેના ઉપદ્રવ મટાડવા તે બૃત-ચિકિત્સા, હડપચી ઉપર આવેલા સુખ, નાસિકા, કર્ણુ, નેત્ર, મસ્તક આદિ અવયવાના રાગાના ઉપાયા કરવા તે ઉર્ધ્વાગ-ચિકિત્સા, શલ્ય એટલે બાણની અણી જેવા પદાર્થા શરીરમાં ઘાંચાયા હાય તેના ઉદ્ધાર કરવા તે શલ્યચિકિત્સા, સર્પાદિકના વિષના ઉપચાર કરવા તે વિષચિકિત્સા, વૃદ્ધાવસ્થાને અટકાવ-વાના તથા યુવાવસ્થાને વધારે વખત ટકાવી રાખવાના ઉપાય કરવામાં આવે તે રસાયન અને જેથી સ્ત્રીસંભાગ યથેચ્છ કરી શકાય એવી શક્તિ ઉશ્કેરવાના પ્રયત્ન કરવા તે વાજકરણ કહેવાય છે.

શિષ્ય—સામુદ્રિક શાસ્ત્રનું જ્ઞાન પણ આવશ્યક છે,એમ અગાઉ આપે અનેક વાર કહ્યું છે, એટલે ઇરાદા પૂર્વકજ તેના ઉદલેખ આપે નહીં કર્યા હોય!

સૂરિ—પાતાના યશની વાંછા રાખનાર જાણ પુરૂષા જે સાસુદ્રિક શાસ્ત્ર, રત્નપરીક્ષા શાસ્ત્ર, સ્વ<sup>પ</sup>ન શાસ્ત્ર, શકુન શાસ્ત્ર, વૃષ્ટિશાસ્ત્ર, અંગસ્કુરણ શાસ્ત્ર અને શારીરિક શાસ્ત્ર જેવા વિષયા જાણે તો તેમને ઘણા લાભ થાય એ તો ખુલ્લું જ છે. નિત્યના ગૃહસ્થાચિત વ્યવહારમાં ઉપર કહ્યા તે શાસ્ત્રો ઉપયોગી થઇ પડે છે. એટલા માટે ગુરૂગમથી અથવા તો આત્મશક્તિથી એ બાબતોના અભ્યાસ કરવા જોઇએ. અહીં આ એક વાત મારે ખાસ કરીને કહેવાની જરૂર છે. કામશાસ્ત્ર પણ એક ઉપયોગી વિષ-ય છે. તેનું જ્ઞાન મેળવવું, પણ તેના જ્યાં ત્યાં ફેલાવા ન

કરવા. ચાગ્ય પાત્ર પાસેજ એ વિષયની ચર્ચા થાય તા હાની નથી. નાટ્ય શાસ્ત્રનું જ્ઞાન પણ આવશ્યક છે; પરંતુ નાટકના ધંધા કરવા એ ઇષ્ટ નથી. આ ઉપરથી તમે જોઈ શકશા કે ચાક્કસ વિષયા એવા છે કે જે જાણવા એટલા બધા હાનિકારક નથી; પરંતુ તેના આંખા મીંચીને દુરૂપયાગ કરવા, એજ વસ્તુત: નુકશાન કારક છે.

**શિષ્ય**—મંત્ર શાસના સંબંધમાં પણ એમજ હશે? સ્રિ—િવવેકી પુરૂષાે મંત્રશાસ્ત્રનાે અભ્યાસ જેની–તેની પાસે કરતા નથી. તેમાં સા પહેલાં મંત્ર આપનાર ગુરૂનાે અતિ-શય વિચારવા જોઇએ. જો ગુરૂ પાતે પવિત્ર આચાર-વિચાર ધરાવ-નારા હાય, સંપૂર્ણ પ્રભાવિકતા વાળા હાય તાજ તેમની પાસ મંત્રનાે અભ્યાસ કરવાે. કૃત્સિત ગુરૂ પાેતાના અકલ્યાણની સાથે શિષ્યનું પણ સ્પકલ્યાણજ કરે છે. વળી મંત્રના જીજ્ઞાસુએ ષ્રહ્મચર્ય અને તપ-નિયમથી પાતાના તન-મનની બરાબર વિશુદ્ધિ સાચવવી જોઇએ. મંત્રામાં જારણ–મારણ જેવા કેટલાક એવા મંત્રાે છે કે જે લાેકાનું અહિત કરવામાંજ ઉપયાેગી શાય છે. એવા કુર મંત્રાનું નામ લેવું એ પણ પાપ છે; તાે પછી તેના અંગીકારતા કેમ થઈ શકે જ ? જે મંત્રા વર્કે પાતાનું અને વિશ્વતું શુભ ન થાય તે મંત્રોના ઉચ્ચાર સરખા પણ ડાહ્યા મતુષ્યોએ ન કરવા જેઇએ. જગતુમાં જો કાેઇ મહાન મંત્ર હાેય તો તે એક નવકાર મંત્ર છે. તેના સ્મરણ અને જાપથી સેંકડા પ્રકારના ઉપદ્રવાે દ્વર ચઇ શકે છે. એવા ગંગાજળ જેવા

# વિવેક વિલાસ.

२७०

પવિત્ર મંત્રને સુકી જે લાેકા ખાળકુંડીના પાણી જેવા મલિન મંત્રોના આશ્રય લે છે, તેેએા પાતાનું યથાર્થ કલ્યાણ સાધી શકતા નથી.

શિષ્ય—મેં એ નવકાર મંત્રનાે મહિમા આપના શ્રીમુ-ખથીજ ઘણીવાર સાંભળ્યો છે. મને તેમાં પૂર્ણ શ્રદ્ધા છે.

સૂ.રે---આજે એ મહા મંગલકારી પવિત્ર નવકારના સ્મરણ સાથેજ આપણા આજના વાર્ત્તાલાય પુરા કરીશું તો એકપંથ ને દા કાજની કહેવત ખરાખર સાથેક થશે.

શિષ્ય—જેવી આજ્ઞા.

# (2)

શિષ્યં—ગઇ કાલના વાર્ત્તાલાપમાં વિષ ચિકિત્સાના ઉલ્લેખ આપે કર્યો હતા. આજે હું એ વિષયમાં કંઇક અધિક જાણવાની ઇચ્છા રાખું છું.

સ્તૃરિ—પહેલી વાત તેા એજ છે કે જીવવાની કચ્છિ રાખનાર સ્ત્રી–પુરૂષોએ બની શકે ત્યાંસુધી વછનાગ, ઝેરકાેચલું, સાેમલ વિગેરે સ્થાવર વિષતું ભક્ષણ ન કરવું તથા જંગમવિષને ધારણ કરનારા સર્પા દેક જીવ–જતુઓના સ્પર્શન કરવાે.

શિષ્ય—સર્પો મનુષ્યને શા માટે કરડતા હશે ? તેમજ તે વિત્ર કેવીરીતે નિવૃત્ત થાય ?

સ્ત્રુરિ—સર્પો કાં તો કેાઇ દેવ વિશેષની આજ્ઞાથી, કાપથી, મદાન્મત્તપણાથી, ભૂખથી અથવા તેા પૂર્વ ભવના વૈરભાવથી પાતાની જતના ન કરનાર બીજા પ્રાણીયાને કરહે છે. સર્પાદિક પ્રાણીયોનું વિષ ઉતારનારા દેવ—દેવતાઓ, માંત્રિકા તથા વૈદ્યો જન સમાજના મ્હાેટા આશિર્વાદ મેળવે છે. તે સિવાય ઝેરથી પીડાતા મનુષ્યનું જાંગુલી, કુર્કુલ્લા, તાતલા તથા ગરૂડ એ ચાર જણ રક્ષણ કરી શકે છે. હવે ઝેર ઉતરાવવું હાય તા સા પ્રથમ ઝેરથી પીડાયલા માણસનું કાલ—લક્ષણ જેવું. અર્થાત્ જે વખતે ઝેર ચઢશું હાય તે વખત કેવા હતા તે તપામવું. પછી જીવવાનાં લક્ષણ જોવાં અને તે પછી માંત્રિક લાકોને બાલાવવા. વાર, તિથિ, રાશી, નક્ષત્ર, દિશા, ડંખ, દ્ભત—વૈદ્ય અથવા માંત્રિકને તેડવા જનાર માણસ, મર્મસ્થાન, ઝેરથી પીડાતા માણસ અને હંસપ્ર-ચાર પ્રમુખ કલાએ એટલાં વાનાં કાલનાં લક્ષણ કહેનારાં છે.

શિષ્ય—વાર-તિથિ-નક્ષત્ર તથા દિશા વિગેરે સંખંધી વધારે ખુલાસા થવા જાહેએ.

સૂરે—હું એજ વાત કહેવા માંગતો હતો. વારના સં-અંધમાં એવો નિયમ જાણવામાં આવ્યો છે કે મંગળવારે, રવી-વારે અને શનિવારે, પ્રભાતકાળે તથા સાયંકાળે અથવા સૂર્યની સંક્રાન્તિ વખતે જેને સર્પદંશ થાય તે મરણ પામી દેવાંગનાએ! સાથે કિડા કરે. તિથિના સંબંધમાં એવે ઉલ્લેખ જોવામાં આવે છે. કે પાંચમ, છઠ, આઠમ, નવમ અને ચાદશ કે અમાસ એમાં કાઇ પણ તિથિએ સર્પદંશ થાય તો તે માણસ અવશ્ય મરણ પામે. રાશિના સંબંધમાં એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે ચંદ્રમાના યાગથી દગ્ધ થયેલી તિથિને દિવસે જેને સર્પદંશ થાય તોનું જવન સંશયાત્મક સમજવું અથાત્ તે જવશે કે મરી જશે તે એક શંકાસ્પદ વિષય બની રહે છે. હવે દગ્ધ તિથિની

# વિવક વિલાસ.

બાબતમાં એવા નિયમ છે કે મીન અથવા ધન રાશીમાં ચંદ્ર હાય તો દ્વિતીયા (બીજ) કું ભ અથવા વૃષભ રાશીમાં હાય તો ચતુર્થી (ચાય) કર્ક અથવા મેષ રાશીમાં હાય તો ષપ્ઠી (છઠ) કન્યા અથવા મિથુન રાશીમાં હાય તો અપ્ટમી (આઠમ) સિંહ અથવા વૃદ્ધિક રાશીમાં હાય તો દશમી (દશસ) અને મકર અથવા તુલા રાશી હાય તો દ્વારમી (ખારસ) દએ થાય છે. નક્ષત્રના સંખંધમાં એવા નિયમ છે કે મૂળ અશ્લેષા, મઘા, પૂર્વા કૃલ્યુની, પૂર્વાષાઢા, પૂર્વાભાદ્રપદા,, ભરણી, અશ્વિની, કૃત્તિકા, આર્દ્રા, વિશાખા અને રાહીણી એમાં કાઇપણ નક્ષત્રને વિષે જેને સર્પદંશ શાય તેનું મરણ નીપજે. વળી એમ પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે નેઝાત્ય, આપ્નેય અને દક્ષિણ એ ત્રણ દિશા મુકીને બીજ કાઇપણ દિશાથી આવેલા સર્પાદિક જેને દંશ કરે તે માણસ જવે એમાં સંશય નથી.

**્રાપ્ય—સર્પ** દંશના આકાર—પ્રકાર ઉપરથી દરદીનું ભવિષ્ય સમજી શકાય ?

સૃષ્ર—જેમાંથી પાણી અને લાહી જાહું જાહું ઝરતું હાય એવા ચારદંશ ( ડંખ ) સાથે થયા હાય તા તે, એકજ દંશ જે સાંજાવાળા, જલના ભમરા સરખા અને ઝીણા, કાગડાનાં પગ સરખા આકાર વાળા, લાહીથી ઝરતા અને ખાડા વાળા હાય તા તે, ત્રણ રેખાવાળા કાળા અને સુકાયેલા હાય તા તે અવશ્ય પ્રાણ નાશ કરે. તેથી ઉલટું જે દંશ કીડીના ચટકા જેવા વિંધ્યા જેવા અને ખળતરા તથા ખરજ ઉપજાવનારા ન હાય તા તે ઝેર વિનાના સમજવા.

# સૂરિ શિષ્ય સંવાદ.

205

**રાષ્ય**—દંશ થયા પછી જે દ્વત માંત્રિકની પાસે જાય તે દ્વતના હાવભાવ અને અંગભંગી ઉપરથી કંઇ અનુમાન **નીકળે** ખરૂં.

સરિ—જે દ્રત માથે તેલ ચાળી, વાળ છુટા રાખી, ઉલાડે માથે અને હાથમાં શસ્ત્ર લઈ આવેલા હાય, લચડતાં વચના બાલતા હાય, બે હાથ ઉંચા કરી ઉભા રહેલા હાય. રાે**ગી** હોય કિંવા આકુલ–વ્યાકુળતા ધરાવતાે **હાે**ય, ગધેડું. પાડું. અથવા ઉંટ ઉપર બેસીને આવેલા હાય, ભયભીત જેવા જજાતા હાય. આંખામાં ચંચળતા પ્રકટી આવતી હાય. પહેરેલા વસ્ત્ર વિના બીજું એકે વસ્ત્ર ન ધરાવતા હાય, માહ હાંકીને કે જીર્જા વસ્ત્ર પહેરીને આવ્યા હાય, નકી ઉતર**વાથી હાૈ**ય-પાેથ થઇ ગયા હાય, રીંસાયેલા જેવા લાગતા હાય તેવા દ્વત વૈદ્ય અ**થ**વા માંત્રિકને **બાેલાવવા આવે તાે ઝેર**થી પીડાતાે રાગી મરણ પામે. એથી ઉલ્દું જે દૂત સ્થિર, મધુર વચન બાલનારા, હા-થમાં કુલ તથા અક્ષત લઇ આવેલા હાય, ખુણાની દિશાઓ મુકી દઇ પૂર્વ આદિક ચાર દિશાએામાંની એક દિશામાં ઉભાે રહેલા હાય, રાગીની જાતના અથવા ધર્મના હાય તેવા દ્વત વૈદ્ય અથવા માંત્રિકને ખાલાવવા આવે તેા ઝેરથી પીડાતા મનુષ્યનું ઝેર ઉતરી જવું જોઇએ એવું અનુમાન **થ**ઇ શકે.

**રાષ્ય**—દૂત એકી સાથે કેટલા માેકલવા જોઇએ ?

સૃરિ—દ્ભત વિષમ સંખ્યામાં એટલે કે એક, ત્રણુ, પાંચ, ઇત્યાદિ પરિમાણમાં માેકલવા શ્રેષ્ટ ગણાય છે. તેમજ સ્ત્રીને જો

#### ે**રહ**૪

# વિવેક વિલાસ.

ંદેશ થયા હાય તાે તેના તરફથી સી–દ્ભત અને પુર્વને દંશ થયાે - હાય તાે તેના તરફથી પુર્વ–દ્ભત જાય એ શ્રેષ્ટ ગણાય છે.

શિષ્ય—દ્ભત માંત્રિકની પાસે કે વૈદ્યની પાસેજઇને ઉભો રહ્યો હૈાય અને પાતાના આવવાના હેતુ કહી રહ્યો હાય તે વખતની દ્ભતની સ્થિતિ જોઇને કંઇ અટકળ થઇ શકે ખરી ?

સ્⁄ર—ઝેરથી પીડાતા માણસનું નામ પ્રથમ લઇ પાછ-ળથી જો દ્વત પેલા માંત્રિકનું નામ લે તો માંત્રિકે જાણવું કે **આ** દ્રત " ઝેરથી પીડાતા માણસને યમનું આમંત્રણ આપી પકરોા છું માટે એને તમે સુકી દ્યો " એમજ કહે છે. અર્થાત કેરથી પીડાતો માણસ જવે નહીં એમ માંત્રિકે સમજ લેવું. માત્રિકના ઘરમાં પેસતાં જો દ્વતના જમણા પગ આગળ હાય તા જ્રેરથી પીડાતા પુરૂષ છે અને ડાંબા પગ આગળ હાય તા **ઝેરથી પીડાતી સ્ત્રી છે એમ નિશ્ચય પૂર્વક જાણી શકાય. પછી** આગળ આવીને ફત ઉભા રહે અને પાતાના શરીરના જે ભાગને સ્પર્શ કરે તે ભાગને વિષે સર્પાદિકના દંશ થયા છે એવી માત્રિક કલ્પના કરે તો તેમાં કંઇ ખાટું નથી. હવે આગળ ઉભા રહેલા દૂતની જો ડાળી નાસિકા ગ્હેતી લાગે તા " ઝેરથી પી-ડાતા માણસની વ્યથા મટશે" એવી આશ્વાસનમયી વાણી રૂપી સુખડી દ્વતને આ પવામાં હરકત નથી. કારણ કે ડાબી નાસિકામાંના સ્વર જે દૂતના ચાલતા હાય તે દ્વત આ બાબતમાં અહ શ્રેષ્ઠ લેખાય છે. કેટલાક માંત્રિકાે દ્વતના મુખ<mark>માંથી નીક</mark>ળે<mark>લા</mark> અક્ષરાને બમણા કરી જે સંખ્યા આવે તેને ત્રણે ભાગી નાખે છે અને એમ કરતાં જો બાકી એક રહે તો તે દંશ સારા થવાની આશા રાખે છે. એવા બીજા પણ ઘણા નિયમાં છે, જેમ કે દ્વત જો કોઈ વિદિશા—્ણામાં ઉભા ન રહેતાં સ્પષ્ટ દિશામાં ઉભા રહે, તેમજ નાસિકા દ્વારા અંદર ધાસ લેતાં પ્રશ્ન ન કરે પણ ધાસને વ્હાર કાઢતાં ધીમેથી પ્રશ્ન રજી કરે તો રાગી જવી જાય. પ્રશ્ન કરી રહ્યા પછી દ્વત જો પોતાનું મુખ બંધ રાખે તો હેખેલા માણસના તુરતમાં જ આદર કરવા; કારણ કે તે રાગી યશ અપાવે છે અને દ્વત જો પ્રશ્ન પછી પોતાનું મુખ ઉઘાડું રાખે તો તે દરદી મરણ પામ્યા હોવો જોઇએ, એમ માની શકાય. ધારા કે દ્વત રાત્રીના સમયે મંત્રિકના નિવાસસ્થાને પહોંચે અને અંધકારને લીધે દ્વતનું સુખ બરાબર ન જોઇ શકાય તો માંત્રિક પુરૃષ પોતાના મુખના બંધ થવા પ્રમુખ ચિન્હા ઉપરથી નિર્ણય કરી લે.

શિષ્ય—શરીરની અંદર એવા કયા મર્મસ્થાના છે કે જ્યાં વિષમય દંશ થાય તા તે પ્રાણ્યાતક જ થઇ પડે ?

સૂરિ—આપણા શરીરમાં એવા ૧૯ મર્મસ્થાન છે. તેમાં (૧) કંઠ, (૨) છાતી, (૩) લીંગ, (૪) મસ્તક, (૫) દાઢી, (६) ગુઢા, (૭) નાક, (૮) બે ભમરના મધ્યભાગ (૯) નાભી, (૧૦) હોઠ, (૧૧) બે સ્તન. (૧૨) હાથ તથા પગનાં તળીયાં, (૧૩) આંખના કાન પાસેના ભાગ, (૧૪) ખભા, (૧૫) કાન, (૧૬) કપાળ, (૧૭) ખન્ને આંખા, (૧૮) કપાળના માથાના વાળ પાસેના ભાગ અને (૧૯) કાખ. એટલા સ્થાનકે જે માણુસને ડંખ થાય તે પ્રાય: મૃત્યુ પામે.

રહદ

# વિવેક વિલાસ.

રાષ્ય—જે માલુસ પ્રાથુધાતક ઝેરથી પીડા પામી રહ્યો હાય તે કેવા લક્ષણા પ્રકટ કરે ?

સૂરિ—કેરથી પીડાતા જે માણુસના વાળ ત્રદે, આંખમાં સફેદ ખિંદુ દેખાય, ગળું રૂંધાય, શરીર ઠંડુ પડવા લાગે, હેડકી આવે, ગાલ કરમાવા લાગે, ફેર આવે, બેભાન અને, શરીર મુકાતું જાય, સૂર્ય અને ચંદ્ર પ્રત્યક્ષ છતાં નજરે ન જોઇ શકાય, શરીર કુજે–ત્રુટવા લાગે, આંખાે રાતી થાય, ઘેન ચઉ, મ્હાંમાંથી લાળ ઝરે, નાસિકા સુકાય, શરીર પ્રીકું દેખાય, મ્હામાંથી જે શાબ્દ્રા નીકળે તે અનુનાસિકવાળા લાગે, એક વસ્તુમાં બીજી વસ્તુના ભાસ થાય, બગાસાં આવે, ઉલડી થાય, સ્વર વિકૃત થઇ જાય. શરીરને છેદવા છતાં તેમાંથી લાહી ન નીકળે, લાકડીના આઘાત કરવા છતાં તેનું ચિન્હ અંગ ઉપર ન થાય, છે સ્તનાની નીચે અને ગળામાં ધખકારા સંભળાતા બંધ પડે, કાનની પા-છળ દાંતના આકાર પ્રગટ પણે દેખાય, નિ:શ્વાસ ઠંડા જણાય. દાક ડરે નહીં, રાગીનું લાહી પાણીમાં નાંખવાથી તેલની માકક પસરી જાય, ખન્ને હાેઠા અળથી ઉઘાડવા છતાં પાતાની મેળે ખીડ ઇ જાય, રાગી પાતાની જીભને અથવા નાસિકાના અગ્ર ભાગને ન જોઈ શકે, પાંચે ઇંદ્રિયા પાત પાતાના વિષયા ન જાણી શકે. નાસિકામાંથી જે ધાસ નીકળવા એઇએ તે મુખમાંથી નીકળવા લાગે, આંખા અને મુખ ખુલાં રહે, ચંદ્રમાને અદલે સર્ય દેખાય અને સૂર્યને બદલે ચંદ્રમાં દેખાવા લાગે, કાખમાં. જીભમાં તથા બે કાનમાં કાગડાના પગ સરખું નીલવર્ણ ચિન્હ દુખાય, અરીસામાં તથા જળમાં પાતાના મુખનું પ્રતિબિંબ

# सूरि शिष्य संवाह.

200

નીહાળી ન શકાય, આગળ બેઠેલાંઓને રાગીના આંખની કી-કીઓ ન દેખાય, પેટ ઉપર સાંભ ચડી આવ્યા હાય, નખા એકદમ કાળાં પડવા લાગ્યા હાય, પરસેવા તથા શૂળ આવતું હાય, ગળેથી કાેઈ ખાવાની વસ્તુ નીચે ઉતરી ન શકતી હાય, પેટમાં આંકડી આવતી હાય, રામાંચ ખડા થતાં હાય, દાંત અને હાેઠ એક બીજા સાથે ઘસાતા હાય, મુખમાંથી ચીતકાર શબ્દ નીકળ્યા કરતા હાેય, વારંવાર મૂર્છા આવતી હાેય, આંખા દિ-વસના ભાગમાં સફેદ, સંધ્યા સમયે રાતી અને રાત્રીના વખતે કાળી પડી જતી હાેય તાે તે ઝેરથી પીડાતા માણુસ અવશ્ય મરણુ પામે. આ જે લક્ષણા કહ્યાં તે બધા એક રાગીમાં હાવા નેઇએ એમ સમજવાનું નથી. કેટલાક લક્ષણા હાય અને બીજા ન પણ હાેય એ બનવા જોગ છે.

શિષ્ય—કેવા લક્ષણા વાળા દરદી ખચી જાય ?

સૃરિ—ઝેરથી પીડાતા માણુસને શરીરે ઠંડા પાણીની ધાર કરવાથી જે તે રામાંચ ઉભા કરે અથવા હીલચાલ કરે તે! મંત્ર તેમજ ઔષધાદિના ઉપચાર ક્તેહમંદ નીવડે-અર્થાત એવી સંજ્ઞાવાળા દરદી સાંજો થાય. હાથના નખા વડે પાણીના ખિંદુઓ જ્યારે દરદીની આંખમાં છાંટવામાં આવે તે જ વખતે જો ઝેરથી પીડાતા દરદી પાતાની આંખા મીંચવા મંડી જાય તા સમજવું કે એવા દરદી વિષથી મરણ ન પામે. દરદીના હાથના નખના માંસને નખ વતી દાખવાથી જો દરદીને વેદના થાય તા સમજવું કે હજી વિષની અસર પુરા પ્રમાણમાં થઇ નથી અને તેથી દરદી જવી જાય.

#### વિવેક વિલાસ.

શિષ્ય-—સર્પદ શની સાથે સ્થાનના કંઇ સંબંધ હશે ? સૂરિ–ઇંટામાં, ચિતામાં, રાફડામાં, પર્વતમાં, ઝાડના તળે, કુવા કાંઠે અથવા નદીનાકીનારે, વેલડીએા તથા ઝાડથી ઢંકાયેલા પ્રદેશમાં, સ્મશાનમાં, જીર્ણુ ઘરમાં, પત્થરના ઢગલામાં, દેવ સ્થાન આદિકમાં જેને સર્પદ શ થાય તે અવશ્ય મરણુ પામે. એવા સ્થાનપ્રભાવ શાસ્ત્ર પ્રસિદ્ધ છે.

શિષ્ય—હવે સર્પનું વિષ કેવી રીતે ઉતારી શકાય ? સૂરિ—પણ તે પહેલાં ઝેરના પ્રકાર જાણવા જેઇએ અને એ પ્રકાર બરાબર સમજી શકાય એટલા માટે નાગને વિષનો ઉદય કર્યે સમયે થાય છે તે જાણવું જોઇએ. ઝેરના પ્રકાર જાણ્યા વિના ઝેરના ઉપાય જોઇએ તેવા કાર્યસાઇક થતા નથી.

શિષ્ય—ત્યારે સર્પના વિષનું અને સર્પનું સ્વર્પજ વર્ણુવા, સાથે તેના વિષના ઉદયકાળ પણ ડુંકામાં આવી જાય તો ઠીક

સૂરિ—વાયુપય વિષને ધારણ કરનારા અને જાતે પ્રાક્ષણ એવા અન ત નામના નાગ રાવવારે પાણાચાર ઘડી સુધી એરના ઉદય ધારણ કરે છે. તેને મસ્તકે કમલ હાય છે તથા શરીરે સફેદ વર્ણના હાય છે. બીજો અગ્રિમય વિષને ધારણ કરનારા વાસુકી નામે ક્ષત્રીય જાતિના નાગ સામ-વારે પાણાચાર ઘડી સુધી એરના ઉદય ધારણ કરે છે. તેનું શરીર સુંદર હાય છે, તેના માથા ઉપર નીલ કમળ હાય છે. જગતનું રક્ષણ કરનાર અને પૃથ્વીમય વિષને ધારણ કરનાર તક્ષક નામે વૈશ્ય જાતિના નાગ મંગળવારે પાણાચાર ઘડી

## સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

२७६

સુધી એરના ઉદય ધારણ કરે છે. તેનું શરીર રાતું હાય છે, તેને મસ્તકે સાથીઆનું ચિન્હ હાય છે. જળમય વિષને ધારણ કરનારા કર્રોટક નામે શુદ્ર જાતિના નાગ **બુધવારે** પાણાચાર ઘડી સુધી ઝેરનાે ઉદય ધારણ કરે છે. તેના શરીરનાે રંગ અંજન સરખાે હાય છે, તેના શરીર ઉપર ત્રણ રેખાઓ હાય છે. માહે દ્ર વિત્રને ધારણ કરનારા પદ્મ નામે શદ્ર જાતિના નાગ ગુરૂલારે પેાણાચાર ઘડી સુધી છેડને. ઉદય ધારણ કરે છે. તેના શરીરનાે રંગ સુવર્શ સરખાે હાેય છે, તેના શરીર ઉપર ચંદ્રમા સરળા પાંચ સફેદ બિંદુએા હાય છે. જળમય વિષ ધારણ કરનારા મહાપદ્મા નામે શુદ્ર જારીતા નાગ શુકુવારે પોણા-ચાર ઘડી સુધી ઝેરનાે ઉદય ધારણ કરે છે. તેના શારોરનાે રાંબ મેઘ સરખા હાય છે, તેના મરતક ત્રીકૃળ હાય છે. **તેજો સ્**ય વિષ ધારણ કરતા **શ ખ** નામે ક્ષત્રીય જાતિના નાગ શ**ની**ા**રે** પાણા ાર ઘડી સુધી એરનાે ઉદય ધારણ કરે છે, તેના શરીરનાે રંગ અ:ણ સરખો રાતો હોય છે, તેને ગળે સફેદ રેખાઓા હોય છે. વાયુમય વિત્ર ધારણ કરનારા રાહુ સરખા કુલિ**ક** નામે બ્રાહ્મણ જાતીના નાગ સર્વાવા તે વિષે ચાઘડીયાના સધી કાળમાં એરનો ઉદય ધારણ કરે છે, તેના શરીરના રંગ સફિદ હાેય છે.

શિષ્ય—આપે જે વિષની પ્રણુના કરાવી તેમાં સુસાધ્ય અને દુ:સાધ્ય ક્યા ક્યા હશે ?

સ્િ—સામાન્ય રીતે દિવસ તથા રાત્રીનાે સર્વ સમય વિષમય ગણાય છે, પણ તેમાં ત્રણ ભાગ પડે છે. પ્રથમ અગ્નિ-

## વિવેક વિલાસ.

મય વિષ, મધ્યમાં માહેંદ્ર વિષ અને પાછદી ભાગે જળમય વિષ હવે પહેલું અપ્રિમય વિષ મહા દુ:સાધ્ય અને દુ:ખદાયક ગણાય છે, બીજું માહેંદ્રવિષ કષ્ટસાધ્ય, એટલે કે મહેનતથી પણ ઉતરી શકે એવું મનાય છે અને ત્રીજું જળમય વિષ સુસાધ્ય સુખેશી ઉતારી શકાય એવું હોય છે.

**્રાધ્ય—સુ**સાધ્ય હેાવા છતાં પણ જે તે વિષ દ્વર ન શ્રાય તાે?

સુરિ—તા ત્યાં અપરાન્તયાગ જાણવા.

શિષ્ય---અપરાંત યાગની સ્થિતિનું પ્રમાણું કેવી રીતે અંકાય છે?

સૂરિ—રવિવાર, રાહિણી નક્ષત્ર તથા અમાવાસ્યા હાય તો છે પહાર સુધી અને સામવાર, અશ્લેષા નક્ષત્ર તથા અષ્ટમી તિથિ હાય તા ચાર પહાર સુધી વિષની મર્યાદા રહે છે. નવ-મીને દિવસે મંગળવાર તથા ઉત્તરા કાલ્ગુની નક્ષત્ર હાય તો એક સરખી છ પહાર સુધી અને ચતુર્થીને દિવસે બુધવાર તથા અતુરાધા નક્ષત્ર હાય તો આઠ પહાર સુધી વિષની મર્યાદા રહે છે. પ્રતિપદાને દિવસે ગુરૂવાર તથા અયેષ્ઠા નક્ષત્ર હાય તો સાળ પ-હાર સુધી અને તૃતીયાના દિવસે શુક્રવાર તથા મઘા નક્ષત્ર હાય તો ખત્રીસ પહાર સુધી વિષની મર્યાદા હોય છે. ચતુર્દશીને દિવસે શનીવાર તથા આર્ડ્રા નક્ષત્ર હાય તો છ દિવસ સુધી વિષની મર્યાદા હોય છે. એવી રીતે કેટલાક લોકાએ યાગ, તિથિ, વાર અને નક્ષત્રના યાગથી અપરાંત યાગ માન્યો છે.

શિષ્ય—એજ વાત જરા પ્રકાશન્તરે અને સ્પષ્ટતાથી સમજાવશા ?

સૂરિ—બલે, પહારના પહેલા અને છેલ્લા અર્ધભાગ દિવસ સંબંધી વારના દિવસે તથા રાત્રીએ પશુ જાણવા. દિવસે તે તેના છઠ્ઠાના શેષ અને રાત્રીએ પાંચમાના શેષ હાય છે. સૂર્યાદિકને વિષે છઠ્ઠે વિવર્ત્તે દિવસમાં રવિ, શુક્ર, બુધ, ચંદ્ર, શનિ, શુરૂ, અને મંગળ જાણવા તથા રાત્રિએ પાંચમે વિવર્ત્તે રવિ, શુરૂ, ચંદ્ર, શુક્ર, મંગળ, શનિ અને બુધ જાણવા. એ પ્રમાણે નાગના અર્ધ પ્રહર થયા. એમાં શનીને વિષે કાળ, અપરાન્ત અને જીવ એવી રીતે એ ત્રણ વસ્તુઓ સમજવી.

રિવવારને દિવસે કાળ સર્પના દંશ થાય તા પણુ માણુસ અઠાવીશ ઘડી સુધી છવે. તેટલા સમય વ્યતીત થઇ જવા છતાં મરણ ન થાય તા કાળનુ મર્મ ત્રૂટી ગયું એમ સમજવું. રિવ-વારે વીસ ઘડી સુધી અપરાન્ત હાય છે. તે તેટલી સુદત સુધી ઝેરથી પીડાતા માણુસને સ્વસ્થ રાખે છે. પછી અઠાર ઘડી સુધી નિશ્ચય પૂર્વક બેભાન ખનાવી દે છે.

સામવાર વિગેરે દિવસાને વિષે પણ એ રીતેજ કાળની અને અપરાન્તની ઘડીએા સમજ લેવી. તેમાં પહેલાં કાળની અને ત્યારબાદ અપરાન્તની ઘડીએા અનુક્રમે આવે છે. અર્થાત્ સામવારને દિવસે કાળની ચાવીસ, રાગીને સ્વસ્થ રાખનારી અપરાંતની સાળ, અને તે પછીની બેબાનપણાની અઢાર ઘડી સ્પષ્ટરીતે જણાઈ આવે છે. મંગળવારને દિવસે પહેલાં કાળ-

2/2

## વિવક વિલાસ.

ની વીસ, રાગીને સ્વસ્થ રાખનારી અપરાન્તની બાર, તે પછી બેલાન રાખનારી માહની છત્રીસ ઘડી હાય છે બુધવારને દિવસે પહેલાં કાળની સાળ ઘડી, પછી સ્વસ્થ રાખનારી અપરાન્તની આઠ ઘડી અને તે પછી દોઢ દિવસ સુધી માહ–મૂચ્છો સખનારી મર્યાઢા હાય છે. ગુરૂવારે કાળની બાર, અપરાન્તની ચાર, તથા માહની બે દિવસ અને છ ઘડી સુધીની મર્યાઢા હાય છે. શુક્રવારે કાળની આઠ ઘડી, અપરાન્તની અઠાવીસ ઘડી અને ત પછી માહના ચાર દિવસની મર્યાઢા હાય છે. શનિવારે દિવસે કાળની ચાર ઘડી, અપરાન્તની ચાવીસ ઘડી અને માહના સાડા છ દિવસ સમજવા શનીવારે છેલ્લા અર્ધભાગ કાળના ગુરૂવારે છેલ્લી ઘડી અપરાન્તની હાય છે તથા સર્વ પહેારને છેડે નિરંતર કાળ હાય એ અનિવિવાઢ છે.

ાં કાષ્ય—રાગીના દેહ ઉપસ્થી અપરાન્તની કંઇ માહિતી મળે ?

સ્ત્રૂર-એસ્થી પીડાતા રાગીના નાભિપ્રદેશના નીચલા ભાગ-માં જો બળેલા જેવે ફાડકા પ્રગટ રીતે હૃષ્ટિગાચર થઇ શકે તો તે લક્ષણ ઉપરથી જાણી શકાય કે અપરાન્ત યાગ વર્ત માન છે.

ારાષ્ય—આપે જે નાગના પ્રકાર વર્જીત્યા તેમની ગતિ અને ક્રિયામાં કંઇ વિભિન્નતા હશે ?

સૂરિ—અનંત નામના નાગ જમણી બાજીથી જીવે છે, વાસુકી નામના નાગ ડાબી બાજીથી જીએ છે, તક્ષક નાગ કાનને સ્પર્શ કરે છે અને કર્કીટક નાગ નાકને સ્પર્શ કરે છે. પદ્મ નાગ કંઠેના સ્પર્શ કરે છે, મહાપદ્મ ઘણા શ્વાસ સુકે છે, શંખ નામક નાગ ભૂમિ તરફ જોઇ હસે છે અને કુલીક નામના નાગ ડાળી બાજુથી વીંટળાતા જાય છે.

રાિષ્ય—ડંખનું ઝેર ડંખમાં કેટલાે વખત રહે અને ત્યારપછી તે કેવી રીતે પ્રસરતું જાય ?

સૂરિ—હીંચણને હાથે પ્રદક્ષિણા દર્ધ એક ચપટી વગા-ડતાં જેટલા વખત લાગે તેને એક માત્રાના કાળ કહેવામાં આવે છે. ડંખમાં ઝેર બાવન માત્રા સુધી રહે છે પછી કપાળ, આંખ, મુખ, નાડીઓ અને સાતે ધાતુઓમાં પ્રસરી જાય છે.

શિષ્ય—પણ ઝેર શરીરના કયા ભાગ સુધી પહેાચ્યું છે તે શી રીતે જાણી શકાય ?

સ્તૂરે—ઝેર જો રસ ધાતુ સુધી પહેંચ્યું હાય તો ખરજ ઉત્ત કરે, લે.હીમાં મન્યું હાય તો શકારના બહા ભાગ ઉત્તર તાવ ઉપજાવે, માંસમાં મન્યું હાય તો ઉલ્લી ઉત્પન્ન કરે અને મેઠ ધાતુમાં પહેંચ્યું હાય તો બન્ને આંખને નુકશાન કરે, હાડમાં હોય તો મર્મસ્થાનકે પંડા કરે, મહુમાં હાય તો શસેરનો અંદર બળતરા ઉત્પન્ન કરે અને શુક્ર ધાતુમાં હોય તો સ્ત્યુ પ્રમાંડે. એ રીતે ધાતુના અનુક્રમથી સર્પના વિશ્ની અસર જાણી શકાય છે.

િશ્ય—ઝેર કયા ભાગ સુધી પહેંચ્યું હાય ત્યાં સુધી સુસાધ્ય ગણાય ?

સૂરિ—રસ, લાેહી, માંસ અને મેઠના સ્થાનક સુધી વિષ પહેાંચે તેટલામાં <mark>જો તેની ચિકિત્સા કરવામાં</mark> આવે તાે તે દ્વર

## વિવેક વિલાસ.

કરી શકાય છે. બા<mark>ંકીના સ્થાનકામાં તે કષ્ટસાધ્ય, અ</mark>તિ-શય કષ્ટસાધ્ય અને અસાધ્ય થતું <mark>જાય છે.</mark>

શિષ્ય — જૂકી જૂકી જાતના વિષની અસર પણ જૂદી જૂકી થતી હશે?

સૂરિ—અગ્નિમય વિષ હાય તો તેથી ઘણા તાપ લાગે, વર્ષ્યુનું વિષ હાય તા તેથી જડતા-મૂર્છાવસ્થા ઘણા લાંબા વખત ચાલે અને જો વાયુનું વિષ હાય તા રાગીના પ્રલાપ –ખકખકાટ ચાલ્યા કરે. એ રીતે જેરના ત્રણ લક્ષણ સામાન્ય રીતે પ્રચલિત છે.

શિષ્ય—દરદીનું વિષ દ્વર થશે કે નહીં તે તત્કાળમાં કેવી રીતે જાણી શકાય*?* 

સૂરિ—જેને સર્પદંશ થયા હાય તેની બન્ને આંખામાં મ-રીતું બારીક પૂછું આંજવું, જે એ અંજનથી દરદીની આંખમાંથી આંસુ વહેવા લાગે તા સમજવું કે હજી દરદીને માટે જીવવાની આશા છે ખરી, જો એવું પાણી ન નીકળે તા જીવનની આશા મુદ્રી દેવી.

શિષ્ય—વિષમય સર્પદંશ થવા છતાં કેટલાક મનુષ્યા અણીશુદ્ધ ખરી જાય છે તેનું શું કારણ !

સ્ત્ર્િર—એ કારણ જાણવું હોય તો તમારે મનુષ્યની અમૃતકળા ક્યારે ક્યા સ્થાને હોય તે સમજવું જોઇએ. તમારા હિતાર્થે એ બાબત જરા વિસ્તારથી કહીશ. શુકલ પક્ષના પડ-વાથી માંડી પુનમસુધી અનુક્રમે (૧) પગને અંગુઠે, (૨) પગને

## સુરિ શિષ્ય સંવાદ

364

કાંડે, (3) ઘું ટેણે (૪) ઢીંચણે, (૫) લીંગ ઉપર, (૬) નાભિમાં, (૭) હુદયમાં, (૮) સ્તનમાં, (૯) કંઠમાં, (૧૦) નાકમાં, (૧૧) આંખમાં,(૧૨) કાનમાં, (૧૩) બે બ્રમરમાં,(૧૪) લમણામાં કિવા મસ્તકમાં અમૃતની કળા રહે છે. કૃષ્ણ પક્ષમાં—અધારીયામાં પડવાથી માંડી અમાસ સુધી ઉપર કહ્યું તેથી અરાબર ઉલટા ક્રમમાં એટલે પડવાને દિવસે મસ્તકમાં. બીજને દિવસે લમ-ણામાં એ રીતે અમૃતની કળા રહે છે. પુરૂષ અને સીના અમૃ-તકળા–સ્થાનકમાં ફેર હાય છે. પુરુષની જમણી બાજુએ અને સ્ત્રીની ડાખી ખાન્યુએ અમૃતની કળા હાય છે. કાલ અને જીવ પણ એ અમૃત કળાની સાથે સાથેજ હોય છે. હવે તમારે ખાસ કરીને જે જાણવાની જરૂર છે, તે એજ કે અમૃતના સ્થાનકથી વિષતું સ્થાનક સાતમું હોય છે. અમૃતના સ્થાનકને મસળવાથી અમૃતની વૃદ્ધિ થાય છે. અને વિષના સ્થાનકને મસળવાથી વિષની વૃદ્ધિ થાય છે. અમૃતની કળા જ્યાં વસતી હાય ત્યાં કાળસર્પના દંશ થાય તાપણ તેવઉ મૃત્યુ નીપજતું નથી. વિષના સ્થાનકમાં નજીવા દંશ પણ તત્કાળમાં પ્રાણનાશક થઇ પડે છે. કામશાસ્ત્રના ગ્રંથામાં ઉક્ત અમૃતકળા સંબંધી કેટલાેક વિસ્તાર જેવામાં આવે છે, ત્યાં એવા આશયનું કથન કરવામાં આવ્યું છે કે અમૃતનું સ્થાનક મસળવાથી સ્ત્રીયા પણ અવશ્ય વશ થાય છે. વિશેષે કરીને ગુદ્ધ સ્થાને અમૃત કળા આવી હાય ત્યારે તેને મસળવાથી સ્ત્રીએા તત્કાળ વશીભત થઇ જાય છે. તે ગમે તેમ હા. જે માણસને સર્પદંશ થયા હાય તે જો અમૃતક-

.२८६

## વિવેક વિલાસ.

ળાને વિષે રહેલા પ્રાણતું પેતિપાતાના આત્માને વિષે ચિંતન કરે તો તેથી વિષના નાશ થાય, એટલું જ નહીં, પણ સતત્ એવો પ્રયત્ન કરનારની તર્ણ અવસ્થા દીર્ઘકાળ પર્યંત ટકી રહે છે, તેનું શરીર કાંતિમય બને છે અને વૃદ્ધાવસ્થાના કઠોર પંજા-માથી ખરી જાય છે.

રિષ્ઠય—વિત્ર ઉતારવાના વહેવારૂ પ્રયોગા વિષે આપે હુજી કંઈ કહ્યું નથી.

સૂરિ—પહેલા ઉપાય કે જે ખહુ સાદા અને સહેજે અજ-માવી શકાય એવા છે તે જ કહું, જીલ તાળવે લગાડવાથી જે અમૃત રસ ઝરે છે, તેના ડંખ ઉપર લેપ કરવામાં આવે તો વિત્રના ક્ષણ માત્રમાં નાશ થાય છે. ડંખાયેલા માણુસને લી પાવાથી, સીમડાં વિગેરે લક્ષણ કરાવવાથી અને ડંખ ઉપર કાનના મેલ અથવા કળીચુના લગાડવાથી પણ આરામ થઇ જાય છે. ધાળી સાટાડીના મુળીયાં પાણીમાં વાટીને પાવાથી ઝેરની પીડા દ્વર થાય છે, સુદર્શનના કંદ અથવા તુળસીના મુળીયાં પાણીમાં ઘસીને દરદીને પાયા હાય તાપણ સારા ફાયદા કરે છે. અબથીયાના પાન પાણીમાં વાટી નાકમાં તેનાં ટીપાં નાંખ્યા હાય તા રાક્ષસાદિક દોષ તથા વિત્રની પીડા પણ દ્વર થાય છે. એવા ખીજા પણ કેટલાક પ્રયોગો છે.

શિષ્ય—આપે જે સરલ અને સહેજ પ્રાપ્ય પ્રયોગો કહ્યા તેજ બસ છે. આજે કેવળ વિષની ચર્ચામાંજ આપણા ઘણા ખરા સમય નીકળી ગયા. એવી વાતા ગુરૂગમથી જાણી હોય તા વધુ ઉપયોગી થાય એમ ધારી મેં આજે આપના આટલા કી મતી સમય લીધા છે. આચાર્ય મહારાજને જે જ્ઞાન ાગરનું વિશેષણ લગાડવામાં આવે છે, તે ખરેખર સાર્થક છે. આપની પાસે એવા કાઇ વિષય નથી કે જેમાં આપ ઉડા ન ઉતરી શકતા હો. આજે આટલેથોજ વાર્તાલાય બંધ રાખીશું. હવે પછી હું દર્શનશાસ્ત્ર સંબંધી કિચિત્ માહીતી મેળવવાની જજ્ઞાસા રાખું છું.

( )

શિષ્ય—આજે ષ દર્શનની સુખ્ય મુખ્ય વાતો આપની પાસેથી જાણવા ઇચ્છુછું. જૈન, મીમાંસક, બાહ, સાંખ્ય, રીવ અને નાસ્તિક એમ છ દર્શના મારા સાંભળવામાં આવ્યા છે. પણ તેમાં પરસ્પર શા લેલ છે તેમજ તેમની તર્ક પરંપરા કેવા પ્રકારની છે તે વિષે પ્રાય: અજ્ઞાનજ છું એમ કહું તો ખાંદું નથી. સહમે સફદેવ અને સફ્યુરની પ્રાપ્તિ કરી શકે એટલા માટે મનુષ્યોએ દર્શન શાસના અભ્યાસ કરવા જોઇએ અને તેમાં જે નિર્દોષ-અખાધ અને સર્વજ્ઞ ભાષિત લાગે તેના સ્વીકાર કરી માનવજીવન સફળ કરવું જોઇએ. દર્શન શાસના અભ્યાસથી આત્માને શાંતિ મળે છે, છુદ્ધિ નિર્મળ થાય છે એવે યત્ કિચિત્ અનુભવ મને થયો છે, પરંતુ મારી પામર મિત્ર વિવિધ દર્શનાના યથાર્થ સ્વરૂપને પામી શકી નથી.

સૂરિ—આપણે જૈન દર્શનથી જ આજના વાર્ત્તાલાપ શરૂ કરીએ. સ્વધર્મની ખૂબીએા જાણી લેવી અને તેનું માહા-

તમ્ય વિચારવું એ પ્રત્યેક સ્વધર્મીની અનિવાર્ય કરજ છે. તેમાં પણ જૈન દર્શન જેવું પવિત્ર—નિર્મળ અને સર્વજ્ઞ ભાષિત દર્શન પ્રાપ્ત થવા છતાં જે કાઈ પ્રમાદી બેદરકાર રહે તેને તા હું હી આ બાગજ લે ખું. જૈન દર્શનમાં સદ્દેવ, સદ્ગુરૂ તથા સદ્ધર્મની જે સ્કુટ વર્ણના આપવામાં આવી છે તેવી અન્ય કાઇ પણ દર્શનમાં નથી, એમ હું શ્રદ્ધા પૂર્વક કહી શકું છું. શ્રી જીનદેવ એ જૈન દર્શનમાં સદ્દેવરૂપે સુપ્રસિદ્ધ છે. અષ્ટાદશ દોષો પૈકીના એક પણ દોષ જેમનામાં ન હાય તે સદ્દેવ જૈન ધર્મને સન્માનનીય છે.

**શિષ્ય**—તે અઢાર દેશ કયા ?

સૂરિ—(૧) વીર્યાંતરાય, (૨) ભાગાંતરાય, (૩) ઉપ-ભાગાંતરાય, (૪) દાનાંતરાય, (૫) લાભાંતરાય, (६) નિદ્રા, (૭) ભય, (૮) અજ્ઞાન, (૯) દુગંછા, (૧૦) હાસ્ય, (૧૧) રતી, (૧૨) અરતી, (૧૩) રાગ, (૧૪) દ્વેષ, (૧૫) અવિરતી, (૧૬) કામવિકાર, (૧૭) શાક અને (૧૮) મિથ્યાત્વ. જૈન દર્શનમાં સદ્ગુરૂ કાને કહેવાય તેના પણ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે. જે સમયગ્ જ્ઞાનના ઉપદેશ કરે તે સદ્ગુરૂ ગણાય. અને જ્ઞાન, દર્શન તથા ચારિત્ર એ ત્રણે મળીને માક્ષમાર્ગ કહેવાય છે. તેમજ જૈન-મતમાં "સ્યાદસ્તિ, સ્યાદ્ નાસ્તિ" ઇત્યાદિક ભાંગાવાળા સ્યાદાદ તથા પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ એ છે પ્રમાણા મનાય છે. સર્વ જગત્ દ્રવ્યથી નિત્ય અને પરાક્ષ એ છે પ્રમાણા મનાય છે. સર્વ જગત્

# સૂરિ શિપ્ય સંવાદ.

શિષ્ય—સ્યાદ્ અસ્તિ અને સ્યાદ્ નાસ્તિ તેમજ દ્રવ્યથી નિત્ય અને પર્યાયથી અનિત્ય એ કથનના ભાવ દાખલાથી સમજાવશા ?

સુરિ—સ્યાદ્ અસ્તિ એટલે અમુક અપેક્ષાએ છે અને સ્યાદ નાસ્તિ એટલે અમુક અપેક્ષાએ નથી. દાખલા તરીકે ઘડા એ ઘડાની અપેક્ષાએ વિઘમાન છે, પણ વસ્રની અપેક્ષાએ ઘડા એ વસ્ત્ર નથી. મતલબ કે એકજ વસ્તુમાં છે અને નથી એ ખન્ને વાદ ઘટી શકે. વધારે સ્પષ્ટ રીતે કહું તા તમારામાં તમારા પિતાની અપેક્ષાએ પુત્રત્વ છે, પ**થુ તમારા પુત્રની** અપેક્ષાએ તમા-રામાં પિતૃત્વ હાેઇ પુત્રત્વનથી. વધારે વિસ્તાર થવાથી તમને કં-ટાળા આવશે એમ જાણી એ ચર્ચા લંખાવતા નથી. હું ધારૂં છું કે તમે મારા કથિતાશય સમજી શક્યા હશા. હવે દ્રવ્ય અને પ-યોયની વાત કરૂં. માટીનાે ઘડાે નાશ પામવા છતાં તેના ઉપાદાન રૂપ જે માટી તેના નાશ કહ્યી થતાે નથી. એટલે ઘઢા નાશ પામ્યા એમ કહેવામાં આવે ત્યારે પર્યાય રૂપ ઘડા નાશ પામ્યા એમ ગણાય; પણ માટી રૂપ દ્રવ્ય તાે સદા વિદ્યમાનજ રહે છે. સુવર્ણના વિવિધ અલંકારા ખને છે તે તમે <mark>જા</mark>ણા છા. સુવર્ણ એ દ્રવ્ય છે જ્યારે અલંકાર એ પર્યાય રૂપ છે. એક અલંકા-રનાે નાશ કરી બીજું અલંકાર ઘડાવી શકાય છે. અર્થાત એક પર્યાયના નાશ થાય છે; પણ મૂળ દ્રવ્ય તાે જેમનું તેમજ રહે છે. પર્યાય અને દ્રત્યનું એ રહસ્ય જાણવાનેંગ છે.

#### વિવેક વિલાસ.

**રિષ્ય**—આપણામાં જે નવ તત્ત્વો સ્વીકારવામાં આવ્યા છે તે કયા કયા ?

સૂરિ—(૧) જવં, (૨) અજવં, (૩) પુષ્ય, (૪) પાપ, (૫) આશ્રવ, (૬) સંવર, (૭) ળધા, (૮) નિર્જરા અને (૯) મોક્ષ. કેટલાક આચાર્યો, પુષ્ય અને સંવર તથા પાપ અને આશ્રવને જાદા જાદા નહીં ગણતા એકમાં બીજાના સમાવેશ કરી દે છે; તેથી તેમનાં દૃષ્ટિબિ દૃથી સાત તત્વા ગણાય છે. વસ્તુત: તેમાં કંઈ મહત્ત્વના ભેદ નથી.

<u> શિષ્ય—જીવ–અજીવ વિગેરેની ત્યાખ્યા પણ હશે</u> ને ? સ્ફિ—આગમાદિક ચંચા અને સુત્રામાં તે વિષે જોઇએ તેટલા વિસ્તાર મળી આવે છે. તાે પણ ડુંકામાં તેની વ્યાખ્યા એવી રીતે આપી શકાય કે જેમાં ચેતના હાય તે જીવ, જેમાં તેવી ચેતના ન હાય તે અજીવ, કર્મના શુભ પુદ્દગલ તે પુષ્ય, કર્મના અશભ પુદ્દગલ તે પાપ, જીવના કર્મની સાથે સંબંધ થવા તે આશ્રવ, જીવને ખંધન કરનારાં કર્મીને રાેકવા તે સંવર, કર્મીના અંધ થવા તે અંધ, કર્મને ખપાવવા તે નિર્જરા અને આઠે કર્મોને ખપાવી સર્વ પ્રકારના કર્મોથી છૂટા થવું તે માેક્ષ. શ્રી છત લગવાને માક્ષતું જે સ્વરૂપ ભાખ્યું છે તે પણ જાણવા જેવું છે. જેમની જ્ઞાન, દર્શન, વીર્ય અને સ્થિતિ એ ચારે વસ્તુ અનંત–કાેઇ કાળે પણ નાશ ન પામે એવી છે, તથા આઠ કર્મના ક્ષયથી સિદ્ધશીલાએ રહેલા જવનું પાછું આ સંસારમાં આવવાપણું રહેતું નથી તે મુક્તિ કહેવાય.

## સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

**ર**હર

શિષ્ય-જૈન ગુરુનું સ્વરૂપ કેવું હાય ?

સૂરિ—ઓઘા ધારણ કરનારા, ગાંચરી ઉપર પાતાના નિર્વાહ કરનારા, કેશના લાચ કરનારા, કાઇ પણ ઠેકાણે મમતા કે આસક્તિ ન રાખનારા અને ક્ષમાશીલ એવા શ્વેતાંબર જૈનના સાધુઓ હાય છે. દિગંબર જૈનના સાધુઓ કિંચત ભિન્ન સ્વરુપના હાય છે. કેશના લાચ કરનારા, મારપીછના ઓઘા હાથમાં ધારણ કરનારા, નગ્ન રહેનારા અને ભીક્ષા આપનારનાજ ઘરે હાથ ઉપર ભીક્ષા લઇ ત્યાંજ ઉભા રહી આહાર કરનારા એવા દિગંબરી જૈનના સાધુઓ હોય છે.

શિષ્ય—દિગંબર અને <sup>શ્</sup>વેતાંબર સાધુએામાં મહત્વના શા લેદ છે તે તા હું સમજ્યા. પણ બન્ને આમ્નાયના સિદ્ધાંતમાં મહત્વના શા લેદ છે તે જરા કહેશા ?

સૂરિ—કેવળી ભાજન ન કરે અને સ્ત્રી મોશ્ને ન જાય એમ દિગંભરા કહે છે. દિગંભરા અને શ્વેતાંભરા વચ્ચે મ્હા-ટામાં મ્હાટા અને સદાકાળના જો કાઇ ભેદ હાય તો તે એજ છે.

**શિષ્ય**—હવે મીમાંસક મતની માનીનતાએો શું છે ?

સૂરિ—મીમાંસક મતમાં પણ બે સંપ્રદાયા જોવામાં આવે છે. એક કમેમીમાંસક અને બીજે પ્રદ્યમીમાંસક. કુમા-રીલ ભટ્ટ અને પ્રભાકર કર્મમીમાંસક તરીકે સુપ્રસિદ્ધ છે. વેઢાંતી લાકા પ્રદ્યામીમાંસક હાેવાથી તેઓ પ્રદ્યામાને છે.

શિષ્ય—કુમારીલ ભદું, પ્રભાકર અને વેદાન્તીઓ વચ્ચે મતભેદ ક્યાં છે ? રહર

વિવેક વિલાસ.

સૂરિ—ભદુના મત પ્રમાણે પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, શળ્દ, ઉપમાન, અર્થાપત્તી અને અનુપલબ્ધી એ છ પ્રમાણ ગણાય છે. પ્રભાકરના મતાનુસાર અનુપલબ્ધી, બાદ કરતાં બાકી રહેલા પાંચ પ્રમાણ ઉપર ભાર મુકવામાં આવે છે. અદૈતવાદી વેદાં તીઓ પ્રભાકરના સ્વીકારેલા પ્રમાણને માને છે; છતાં મુક્તિની બાબતમાં તેઓ જુદા પડે છે. અર્થાત્ અદૈતવાદી વેદાંતીઓ સર્વ જગતને પ્રદ્ધારૂપ માને છે અને પાતાના સ્વરૂપમાં લય પામવું એજ તેમને મતે મુક્તિ મનાય છે.

**શિષ્ય**—તેમનામાં ભદ્વ તથા સન્યાસીએા હાેય છે તેમની રહે**ણી**–કરણી કેવી હાેય છે ?

સૂરિ—પાપકર્મને વર્જનારા, ભાલુવું-ભાલાવવું ઇત્યા-દિક જ ક્રિયાઓને યથાવિધ કરનારા, શુદ્રનું અન્ન વિગેરે ન લેનારા, જેનાઇ ધારણ કરનારા એવા બ્રાહ્મણ જાતીના ગૃહસ્થ ભક્ક કહેવાય છે. વેદાન્તી મતના બ્રાહ્મણ સંન્યાસીઓ "ભગ-વન્"એવા નામથી ઓળખાય છે. તે સંન્યાસીએ જેનાઇ ધારણ કરતા નથી, તેઓ બ્રાહ્મણને ઘેર જેમે છે અને એક બ્રહ્મનેજ સદ્વસ્તુ માને છે. આ સંન્યાસીઓમાં પણ ચાર પ્રકાર હાય છે. એક કુડીચર, બીજા બહુદક, ત્રીજા હંસ અને ચાથા પરમહંસ. આ ચાર પ્રકારમાં એકથી બીજો અને બીજાથી ત્રીજો એમ ઉત્તરાત્તર શ્રેષ્ઠ ગણાય છે.

> શિષ્ય—બાહિમતની માનીનતાએ શી છે ? સૂરિ—બાહો બુહિને દેવ તરીકે માને છે. જગતને ક્ષણ-

ભાંગુર કહે છે અને આર્યસત્તા નામથી પ્રસિદ્ધ એવાં ચાર તત્ત્વ સ્વીકારે છે. આ ચારના નામ (૧) દુ:ખ, (૨) આયતન, (૩) સમુદ્રાય અને (૪) માર્ગ એ પ્રકારે છે.

શિષ્ય—તેમની પ્રત્યેકની વ્યાખ્યા પણ હોવી જોઇએ ? સૃરિ—સંસારી જીવના સ્કંધ તે દુ:ખ કહેવાય છે. ખાહ મત પ્રમાણે એવા પાંચ સ્કંધ છે. (૧) વિજ્ઞાન સ્કંધ, (૨) વેદના સ્કંધ, (૩) સંજ્ઞા સ્કંધ (૪) સંસ્કાર સંકંધ અને (૫) રૂપ સ્કંધ. આયતનના પ્રકાર બાર છે. પાંચ ઇંદ્રિયા, પાંચ ઇંદ્રિએાના શબ્દાદિક વિષયા, અગીયારમું મન અને બારમું ધર્મ. આતમાત્મીય સ્વભાવ એવા નામથી પ્રસિદ્ધ જે રાગ—દ્વેષાદિ વિકારા મનુષ્યના મનમાં ભેગા થાય છે તે સમુદાય કહેવાય છે. સર્વ સંસ્કારા ક્ષણિક છે એવી જે દ્રહ વાસના તેજ માર્ગ અને તેજ માેલ એમ બાદ્ધ મત કહે છે. તેઓ પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન એવા બેજ પ્રમાણા માને છે.

શિષ્ય—ઐાદ્ધોમાં પેટા સંપ્રદાયા હશે ?

સૂરિ—વૈભાવિક, સાત્રાંતિક, યાગાચાર અને માધ્યમિક એવા ખાહતા ચાર સંપ્રદાયા છે. તેમાં વૈભાવિક જ્ઞાનના વિષય થઇ શકે એવી વસ્તુ માત્રને માને છે, જ્યારે સાત્રાંતિક લોકો કે-વળ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી લેવાય એવી બાહ્ય વસ્તુને માનતા નથી. યાગાચાર મતવાળાને આચાર સહિત બુદ્ધિ સંમત છે. માધ્યમિક લોકો કેવળ પાતાને વિષે જ રહેલી સંવિદ (જ્ઞાન) ને માને છે. એક વાત એ ચારે સંપ્રદાયાને સંમત છે અને તે એજ કે

## વિવેક વિલાસ.

そとと

રાગાદિક જ્ઞાનના સંતાન રૂપ વાસનાએમના સમૂળ ઉચ્છેદ તે. સુક્રિત.

**રાષ્ય**—ઐાદ્ધ **સાધુનુ**ં બાહ્ય સ્વરૂપ કેવું હાેય ?

સૂરિ—ચર્મો, કમંડળ, શિર મુંડન, ચીર, બપાર પહેલા આહાર ગ્રહણ, સંઘ અને રાતાં વસ્ત્ર એટલી વસ્તુઓ બાહ્ય મતના યતિયાએ માનેલી છે.

**શિષ્ય**—સાંખ્ય મતનાે શાે સિદ્ધાંત છે ?

સૂરિ—સાંખ્ય લાેકામાં કેટલાકા શિવને અને કેટલાકા વિષ્ણુને દેવ તરીકે માને છે; પરંતુ તત્ત્વાની ગણતરીમાં તેમની વચ્ચે કંઇ ભેંદ નથી. તેઓ કહે છે કે મુખ્યત્વે સત્વ, રજ અને તમ એ રીતે ત્રણ ગુણુ છે. જ્યારે એ ત્રણે ગુણા સામ્ય અવસ્થામાં સરખા પ્રમાણમાં હાય ત્યારે તે પ્રકૃતીના નામથી ઓળખાય છે.

**શિષ્ય**—સાંગ્ય મતાનુયાયીએા પ્રકૃતિમાંથી જગતની રચના કેવી રીતે માને ?

સૂરિ—પ્રકૃતિથી મહત્તત્વ, મહત્તત્વથી અહંકાર, અહંકારમાંથી પાંચ જ્ઞાને દ્રિયો—પાંચ કર્મે ન્દ્રિયો, શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ એ પાંચ તન્માત્ર તથા મન થાય છે. પાંચ તન્માત્રથી અનુક્રમે પૃથ્વી, જળ, તેજ, વાચુ, અને આકાશ એ પાંચ મહાભૂતા થાય છે. આ સર્વ ચાવીસ તત્ત્વરૂપ પ્રકૃતીના વિસ્તાર થયા. હવે પ્રકૃતીથી છેક વેગળા રહેલા પુરૂષ છે. તેને સાથે લેતાં આ પચીસ તત્વાથી થયેલું જગત્ સાંખ્યને મતે છે. તેઓ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને ઉપમાન એ રીતના ત્રણ પ્રમાણ માને છે.

શિષ્ય—સાંખ્ય વાદીઓએ મુક્તિની કલ્પના કંઇ કરી છે? મુસ્તિ–જ્યારે પ્રકૃતી અને પુરૂષ જાદા પહે ત્યારે માેક્ષ થાય, એવી સાંખ્ય વાદીઓની કલ્પના છે. માેક્ષને તેઓ ખ્યાતિ એવા નામથી ઓળખે છે. તેમનામાં સંન્યાસીઓ હોય છે. તેમાં કાઇ શિખાધારી હાય છે તો કાઇ જટાધારી હાય છે. અને કાઇક મુંડાવાળા હાય છે. તેઓ ભગવા વસ્ત્ર પહેરે છે. વેષની બાબતમાં તે લાકા બહુ તકરાર લેતા નથી. માત્ર ઉપર કહેલા તત્ત્વોની બાબતમાં તેઓ બહુ દ્વઢ આગ્રહ ધરાવતા હાય છે.

શિષ્ય—શૈવ મતના સ્વરૂપના કંઇ ખ્યાલ આપશા ? સૃ!ર—શૈવ દર્શનમાં ન્યાય અને વૈશેષિક એ બે નામના તર્કમત છે. ન્યાય મતમાં સાળ તત્ત્વો છે અને વૈશેષિક મતમાં છ તત્ત્વો છે. છતાં ખૂબી એ છે કે સાળ તત્ત્વ માનનારાઓમાં અને છ તત્ત્વ માનનારાઓમાં તિવ્ર મતભેદ નથી. કારણ કે સાળ તત્ત્વોના સમાવેશ પણ છ તત્ત્વોમાં થઇજ જાય છે. બન્નેના મતમાં શિવ દેવ સ્વરૂપ મનાય છે. તે નિત્ય, સૃષ્ટિ—સ્થિતિ ( રક્ષા ) અને સંહારના કર્ત્તા લેખાય છે. પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન અને શબ્દ એ ચાર પ્રમાણ ન્યાય મતને સંમાન્ય છે, જ્યારે વૈશેષિક મત પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને શબ્દ એવા માત્ર ત્રણ પ્રમાણા જ માને છે.

શિષ્ય—આપે ન્યાયમતે જે સાળ પદાર્થી, અને વૈશેષિક મતે છ પદાર્થી, કહ્યા તે કયા કયા ?

સુરિ— (૧) પ્રમાણ, (૨) પ્રમેય (૩) સંશય

વિવેક વિલાસ.

(૪) પ્રચાજન (૫) દ્રષ્ટાંત (६) સિદ્ધાંત, (७) અવયવ (૮) તર્ક (૯) નિર્ણય (૧૦) વાદ (૧૧) જલ્૫ (૧૨) વિતંડા (૧૩) હેત્વાભાસ (૧૪) છળ (૧૫) જાતિ અને (૧૬) નિગ્રહ સ્થાન એ સાળ પદાર્થ ન્યાય મતમાં છે. જ્યારે (૧) દ્રવ્ય (૨) ગુણ (૩) કર્મ (૪) સામાન્ય (૫) વિશેષ અને (૬) અમવાય એ છ પદાર્થ વૈશેષિકને મતે છે.

શિષ્ય—વૈશેષિક મતમાં જે છ પદાર્થ માન્ય હાવાનું આપે જણાવ્યું તેના કંઇ વિસ્તાર હશે ?

સ્રિ-વૈશેષિકા દ્રવ્યના નવ ભેદ પાઉ છે-જેમકે (૧) પૃથ્વી (૨) જળ (૩) તેજ (૪) વાયુ (૫) આકાશ ( ६ ) કાળ ( ૭ ) દિશા ( ૮ ) આતમા અને (૯) મન. આ નવ પદાર્થોમાં પૃથ્વી, જલ, તેજ અને વાયુ એ ચાર દ્રવ્ય કારણરૂપથી નિત્ય અને કાર્ય રૂપે અનિત્ય ગણાય છે. આકાશ, દિશા, કાળ, **આ**ત્મા તથા મનને કેવળ નિત્ય માનવામાં આવે છે. વૈશેષિક મનમાં ગુણની સંખ્યા ૨૪ની છે અને તે અનુક્રમે આ પ્રમાણે લેખાય:— (૧) સ્પર્શ, (૨) રૂપ (૩) રસ (૪) ગંધ (પ) સંખ્યા (६) પરિમાણ (૭) પૃથકત્વ (૮) સંયોગ ( ૯ ) વિભાગ ( ૧૦ ) પરત્વ ( ૧૧ ) અપરત્વ ( ૧૨ ) સુદ્ધિ (૧૩) સાખ્ય (૧૪) દુ:ખ (૧૫) ઇચ્છા (૧૬) દ્વેષ (૧૭) પ્રયત્ન (૧૮) ધર્મ (૧૯) અધર્મ (૨૦) સંસ્કાર ( ૨૧ ) ગુરૂત્વ ( ૨૨ ) દ્રવત્વ ( ૨૩ ) સ્નેહ અને [( ૨૪ ) શખ્દકર્મના પણ તેઓ પાંચ ભાગ પાઉ છે. (૧) ઉત્કેપણ

એટલે ઉપર ફેંકવું તે (૨) અપક્ષેપણ એટલે નીચે ફેંકવું તે (૩) આકુંચન એટલે ખેંચી લેવું તે (૪) પ્રસાસ્ણ એટલે પહેાળું કરવું તે અને (૫) ગમન એટલે જવું તે એ પ્રમાણે કર્મ પણ પાંચ પ્રકારના હાય છે એમ તેઓ કહે છે. સામાન્યના બે પ્રકાર છે (૧) પર તથા (૨) અપર. વિશેષ-ત્વ નિત્ય દ્રત્ય ઉપર રહેનારા વિશેષ પરમાણુઓમાં હાય છે. અવયવ અને અવયવી, ગુણ અને ગુણી ઇત્યાદિ અયુત સિદ્ધ વસ્તુમાં માંહામાંહે રહેલા જે આધારા ધેય ભાવ રૂપ સંબંધ તે વૈશેષિક મને સમવાય કહેવાય છે. સમવાયથી સમવેત વસ્તુનું જ્ઞાન થાય છે.

શિષ્ય—નૈયાયિકા અને વૈશેષિકાની મુક્તિ સંખંધી માન્યતા કેવી છે?

સૂરિ—શળ્દ, સ્પર્શ વિગેરે વિષયો, ઇંદ્રિય, બુદ્ધિ, શરિ-ર, સુખ અને દુ:ખ એટલી વસ્તુનો અત્યંત અભાવ થયા પછી જે એક આત્માનું રહેવું તેને ન્યાય મતાનુયાયી—નૈયાયિક લોકો મુક્તિ કહે છે. વૈશેષિક લોકો એમ કહે છે કે ચાવીસ યુણો જે ઉપર ગણાવ્યા તેમાંના (૧) બુદ્ધિ (૨) સુખ (૩) દુ:ખ (૪) ઇચ્છા (૫) દ્વેષ (६) પ્રયતન (૭) ધર્મ (૮) અધર્મ અને (૯) સંસ્કાર એ નવ યુણોના સમૂળા નાશ થવાથી મુક્તિની પ્રાપ્તિ થઈ ગણાય.

> શિષ્ય—તેમના મતના સાધુઓનું સ્વરૂપ કેવું હાય ? સૂરિ—આધાર-પાત્ર, ભસ્મ, કાેપીન-લંગાેટી, જટા

## વિવેક વિલાસ.

અને યગ્નાપવિત-જનોઇ એટલાં વાનાં ધારણ કરનારાં તાપસો. મંત્ર તથા આચારના ભેદથી ચાર પ્રકારના હાેય છે. (૧) શૈવ (૨) પાશુપત (૩) મહાવ્રતધાર અને (૪) કાલમુખ.

શિષ્ય—નાસ્તિકાના મંતત્વ્યમાં બહુ માલ નહીં હાય ? મૂર્ર—જેઓ આત્મા, પુષ્ય, પાપ, કે પરલાક જેવી વસ્તુને બીલકુલ માનતા ન હાય તેઓ નાસ્તિક ગણાય છે. તેઓ પદાર્થ તથા દ્રવ્ય–ગુણની યુક્તિ–પ્રયુક્તિમાં ઝાઝું માથું મારતા નથી. તેઓ સર્વ વસ્તુને પંચ મહાભૂતમાંથી–જડમાંથી બનેલી માની લે છે. આત્મા જેવી કાઇ વસ્તુને સ્વીકારવાની માથા-કૂટમાં પડતા નથી! પ્રમાણમાં પણ તેઓ કેવળ એક જ પ્રમાણ સ્વીકારે છે અને તે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ. મતલબ કે જે પ્રત્યક્ષ થઇ શકે એમ હાય તેના જ સ્વીકાર કરવા. બાકી બીજા પ્રમાણોની પરવા ન કરવી એવા નાસ્તિક મતના આશય છે.

શિષ્ય—ષડ્ દર્શનની સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યા આપતાં આપે જે પ્રમાણોના ઉલ્લેખ કર્યા તેના સવિસ્તર ખુલાસા હજી નથી થયા.

સ્તૂર—પાંચે ઇન્દ્રિયોને જે પાત પાતાના વિષયાનું જ્ઞાન શ્રાય તે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી ઉત્પન્ન થયેલું જ્ઞાન ગણાય. આ પ્ર-માણ ઘણું ખરૂં ખાટું પડતું નથી. કારણ કે તે સાવ સ્પષ્ટ હાય છે. કાેઇ એક હેતુ ઉપરથી અમુકની કલ્પના કરી લેવી તે અનુ-માનજન્ય જ્ઞાન કહેવાય છે. દાખલા તરીકે ધુમાડા દેખી ત્યાં અમિ હાેવાનું કહેવું તે અનુમાન. પૂર્વ અનુમાન, શેષ અનુમાન અને સામાન્ય અનુમાન એમ અનુમાનના પણ ત્રણ પ્રકાર છે.

## સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

266

વરસાદ અનુકૂળપણે વરસશે તો "ભવિષ્યમાં સારા પાક ઉતરશે" એવી કલ્પના કરવી તે પૂર્વ અનુમાન, નદીનું પૂર જોઇ તે ઉપ-રથી કયાંઈ વરસાદ થયેા હશે એમ માનવું તે શેષ અનુમાન. અને રિવને અસ્ત પામતો જોઇ તે ઉપરથી સૂર્યની ગતિની કલ્પના કરવી એ સામાન્ય અનુમાન કહેવાય. સાદશ્યથી એટલે સરખાપણાથી કાેઇ ચાેક્કસ વસ્તુ સિદ્ધ કરવી તે ઉપમિતિ પ્રમાણ ગણાય. જેમ કે બળદ અને રાઝ બંનેના સાસ્નાદિ અવ યવા સરખા હાવાથી બળદ સરખાે રાઝ કહેવા તે ઉપમિતિ જાણવી. આપ્ત પુરૂષ કહેતાં જેમનામાં રાગ–દ્રેષ આદિ દોષો નથી એવા પુરૂષતું કથત તે આપ્ત વાકય અથવા આગમ કહેવાય. આગળ પણ એક પ્રમાણ સ્વરૂપ ગણાય છે. ભિન્ન ભિન્ન મતવા-દીએોના આ<sup>∿</sup>ત પુરૂષો પણ ભિન્ન ભિન્ન હોય છે. શબ્દાર્થનું **ન્ના**-ન બરાબર ન થતું હાય તો તે બરાબર થવાને અર્થ જે પ્રમાણ લેવાય તે અર્થાપત્તિ કહેવાય. દ્રષ્ટાંત તરીકે "ભણનારા ખાળક હ્રિવસે ભાજન કરતાે નથી" તથાપિ તે દેહે રૂષ્ટ–પુષ્ટ રહે છે. આ વાકયના અર્થ ખરાખર ખંધ ખેસતો નથી. કારણકે ભાજન વિના દેહ સબળ અને પુષ્ટ કેમ રહે એ પ્રશ્નનાે ખુલાસાે <mark>થવા</mark>ે બાકી રહે છે. ભણનારા બાળક દિવસે ભાજન કરતા નથી અને છતાં જો રૂષ્ટ-પુષ્ટ રહે છે તો તે રાત્રી કાળે ભાજન કરતા હાવા જોઇએ એમ અર્થાત જ સિદ્ધ થઇ જાય છે. આનું નામ અર્થા-યત્તિ. આ પાંચે પ્રમાણાથી જે વસ્તુ સિદ્ધ **ન થાય**ં તે અભાવ પ્રમાણથી સિદ્ધ કરાય છે. જેમકે ચેોરડામાં ઘડા નથી કારણ કે

વિવેક વિલાસ.

300

તે જણાતો નથી. આ અભાવ પ્રમાણું થયું. વાદીઓએ તત્ત્વના પ્રમાણુથી પાતપાતાના મતનું આ રીતે સ્થાપન કર્યું છે. બાકી પરમાર્થથી જે સત્ય અને તત્ત્વ હાય તે જે વઢ સધાય તે પ્રમાણ કહેવાય.

**શિષ્ય**—એ બધા શાસ્ત્રો અને રહસ્યાે અમારા ભાગ્યમાં કયાંથી હાય ?

સ.રે—મનુષ્ય માત્રે બધા શાસ્ત્રો અને રહસ્યા સમજ-વા જ જોઇએ અને એ સમજાય તાે જ તેનું કલ્યાણ થાય એવા કંઇ નિયમ નથી. એક અક્ષર પણ જો સમ્યક્**પ**ણે શીખાચેા હાેય અને આચારમાં ઉતાર્યો હાેય તાે તે અહું કીંમતી થઇ પડે છે. મેહાટાં **થાથાએ**ા કંઠસ્થ કરવા કરતાં આચારમાં અની શકે તેટલું નીતિમાન અને ચારિત્રવાન બનવું એ હજાર દરજ્જે ઉત્તમ છે. લાખ મણ જ્ઞાન કરતાં આચારની એક રતિ જેટલી માત્રા મહા મૂલ્યવાન ગણાય છે. મારી કહેવાની મતલબ એટલી-જ છે કે જે શીખાે તે બરાબર શીખાે; એટલું જ નહીં પણ તેને તમારા વત્તે નમાં-વ્યવહારમાં આવવા દ્યો. હાથ-પગ અકૃળાવ-વાથી તરી શકાય એમ મ્હાેટેથી બુમાે પાડયા કરવી અને વખત આવે ડળી મરવું તેના કરતાં એ જ્ઞાનને ક્રિયામાં મુકી જીવન <mark>અચાવી લેવું એ શું</mark> ખાેટું છે ? પાળેલાે પાેપટ "બીલ્લી આવે તાે ઉડી જવું–ખીલ્લી આવે તાે ઉડી જવું" એમ ગાેખ્યા કરે પણ બીલ્લી આવી પાેપટનું ગળું દબાવે અને છતાં ઉડવાનું ન સૂઝે તો તે ગાખેલા જ્ઞાનની કોંમત કેટલી આંકવી ? મારે પુન:

પુનઃ કહેવાનું છે તે એટલુંજ કે શાસ્ત્રના રહસ્યાે ભલે થાેડા સમજો, પણ તેને શ્રદ્ધા પૂર્વક અમલમાં મુકતા જાઓ. આત્મ-હિતનાે એજ રાજ માર્ગ છે.

શિષ્ય—અમ જેવા ગૃહસ્થાને સામાન્ય નીતિની ખારા-ખડી પણ ન આવડતી હાય તા પછી ઉચ્ચ નીતિ અને ધર્મમય જીવનની સૂઝ તા કયાંથી જ પડે ? કેમ બાેલવું, કેમ જોવું, કેમ ચાલવું અને વ્યવહારમાં કેવી રીતે વર્ત્તવું એજ હજી અમારે સમજવાનું બાકી છે.

સરિ—પ્રસંગાપાત આજે આપણું એજ નૈતિક વાર્તાલાય ઉપર આવીશું તો ઠીક થશે. પ્રથમ વાણીના વિષય લઈએ. વાણી એક શસ્ત્ર છે. તેના ઉપયાગ મરજમાં આવે તેમ સ્વચ્છ દેપણે કે ઉદ્ધતપણે કરી નાંખવાના નથી. એક સ્થળે કહ્યું છે કે વાણીમાંજ મનુષ્યનું મૂલ્ય વસે છે, એક વ્યક્તિની વાણી એવી હાય છે કે તો આપણને સાંભળવી પણ ગમતી નથી જયારે બીજા કાઇની વાણી એવી હાય છે કે આપણે પુન: પુન: સાંભળવા છતાં તૃપ્ત થતા નથી. તપના પ્રકારામાં વાણીના તપને પણ સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. વાણીને અંકુશમાં રાખવી જરૂર પડે ત્યારે સત્ય—મનાહારી વાણી વદવી એ વાણીના તપ ગણાય છે.

શિષ્ય—સભામાં તથા સામાન્ય ક્ષેત્રમાં મનુષ્યે કેવી રીતે બાેલવું કે જેથી તે સર્વને પ્રિય થઇ પડે ?

સૂરિ—ડાહ્યા માણુસે પાતાના હેતુને સ્પષ્ટતા પૂર્વક રજી

## વિવેક વિલાસ.

કરનારૂં, સ્વાર્થને સાધનારૂં, થોડું, મીઠું, અહંકાર વિનાનું અને કાર્યને સાધે તેવું સયુક્તિક અને વિચાર પૂર્વકનું વચન ઉચ્ચારવું. સભામાં કાઇ કંઇ પૃછે અથવા બાલવાનું પ્રાપ્ત થાય તા નિર્મળ સત્ય, મિષ્ટ, ઉછું ખલતા વિનાનું તથા દીનતા રહિત વચન એવી રીતે બાલવું કે જેથી શ્રોતાઓનાં મન પ્રસન્ન થાય અને વકતા તરફ માન પુદ્ધિ ઉદ્ભવે. હંમેશા વ્યવહારમાં પણ ઉદાર, વિકથા વિનાની, ગંભીર, ઉચિત, સ્થિર અને અપશબ્દ વગરની વાણી બાલવી. આપણા વચનથી કાઇના મર્મના ભેદ ન થવા જોઇએ અર્થાત્ કાઇનું દીલ ઇરાદા પૂર્વક ન દુભવવું જોઇએ.

શિષ્ય—ડાહ્યા માણુસાની વાણીમાં મન માહકપણું હાય છે તેનું શું કારણ હશે ?

સૂરિ—તેઓ હંમેશા સંખંધને અનુસરતું જ બાલે છે. તેમની ભાષામાં વ્યાકરણના દોષ કે પરસ્પર વિરુદ્ધતા જેવું કંઇ હાતું નથી. સામાન્ય માણસોની માફક તેઓ વાત કરતાં કરતાં ખડખડ હસતા નથી કે ગમે તેવું કઠાર કે અસ્પષ્ટ વચન પણ નાંખી દેતા નથી. વાત કરતાં હસવું આવે તા પણ કુલીન પુરૂષા માત્ર હાઠ પહાળા થાય તેટલું જ સ્મિત હાસ્ય કરે છે. મર્યાદાનું ઉદલંઘન કરી જેરથી હસી પડવું એ અભદ્રતા ગણાય છે. હસવું પણ એવું હોલું જેઇએ કે જે અવસરને કે પ્રસંગને અનુકૂળ હાય. વાત વાતમાં હસી પડવું એ યોગ્ય નથી.

સિષ્ય—આપણી કાેઇ પ્રશાંસા કરે અથવા નિંદા કરે તો તે વખતે શું કરવું ?

# સૂરિ શિષ્ય સંવાદ.

**३**०३

સરિ—યાચક વિગેરે લાેકાના મુખથી પ્રશંસા સાંભળી ગર્વથી કુલાઇ જવું એ મુર્ખ માણસનું એક પ્રકટ લક્ષણ છે. શાંત અને સુત્ર પુરુષા એવી વાણી સાંભળી ગર્વમાં આવી જતા નથી. કદાચ પંડિત લાકા પ્રશંસા કરે તા તેથી અભિમાન ઉપને અને એ વાસ્તિવિક છે. પણ તેવે પ્રસંગે અભિમાન તો ન જ આવતું જોઇએ. એવે પ્રસંગે પાતાની પ્રશંસા સાંભળી પાતાના ગુણના નિશ્ચય કરવા અને એ ગુણને વધારે ખીલવવા એજ કર્ત્તવ્ય છે. આપણે પાતે પણ પારકાના ગુણ સ્વલ્પ પ્રમાણુમાં હાય તા તેને મ્હાેટા કરી જોવા અને યથા પ્રસંગે તેની પ્રશંસા પણ કર-વી. એમાં એકંદરે આપણને પાતાનેજ લાભ થાય છે. ગુણ પ્રત્યે અાદર બુદ્ધિ **ન** હાેય તાે માણુસ પશુવત્ ગણાય છે. ગુણાનુરા-ગથી જ આપણામાં મેહાેટા સદ્યુણા દાખલ થઇ શકે છે. ગુણા-નુ રાગી મનુષ્ય અન્યની ગુણાવલી જોઇ પ્રકુલ્લિત થાય પણ પાતાના ગુણની **જા**હેર અઅર જ્યાં ત્યાં ફેલાવવાનું મથન તા કદાપિ કાળે પણ ન જ કરે. જેઓ પાેતાના મહાન્ ગુણને અલ્પ રૂપે જોઇ શકે તેજ અન્યના અલ્પ ગુણને મહાન્ રૂપે **નીરખી** શકે. તમે પૂછચું કે કેાઇ આપણી નિંદા કરે તેા શું કરવું ? એવા સમયે નિંદા સાંભળી ઉશ્કેરાઇ ન જતાં નિંદકના શબ્દોના ગઢ અભિપ્રાય સમજવાના પ્રયત્ન કરવા અને આપણામાં નિંદા કરવા જેવાં જે કંઇ અંશા હાય તા તેના ત્યાગ કરવા સદા ઉજ-માળ રહેવું. શઠં પ્રતિ શાઠયં કરવું એ નીતિ ઉત્તમ કાેટીના નથી અને એટલા માટે બુંડા વચન કહેનારને સામા તેવાજ વચને: સંભળાવવા એ સર્જુનોને માટે પ્રશંસનીય નથી.

વિવેક વિલ્યુસ

**રાષ્ય**—ન બેલ્યામાં નવગુણુ એમ માની કેટલાકા તદ્દન માનપણે બેસી રહે છે એ શું ઇષ્ટ ગણાય ?

સૂરિ-- બાલવાના યેત્ર્ય અવસર પ્રાપ્ત થવા છતાં માન સેવવું એ હિતકારક નથી. હા, યાેગીએા અને મુનિઓને માટે એક જાદ્દી બાબત છે. જે સ્થળે વાતની મધુરતા સાચવી શકાતી હાેય, લાેકાનું હિત થઇ શકતું હાેય, આપણું પાેતાનું ભહું થાય એવા સંયોગા વિદ્યમાન હાય, રાજા તથા પ્રજા ઉભયને કલ્યાણકર થઇ શકાય એવી પરિસ્થિતિ હાય ત્યાં આગળ ધર્મ-ને બાધ ન આવે તથા દેશ–કાળને ળંધ બેસતું થાય એવું વચ-ન બાલવામાં કંઇ હરકત નથી. માૈન રહેવું સારૂં છે, પણ તે કરો પ્રસંગે તેના વિચાર કરવા એઇએ. જે સ્થળે પાતાની તથા પાર-કાની ગુદ્ધ વાત પ્રકટ થઇ જવાના ભય રહેતાે હાય, જ્યાં કેવળ અન્યના મર્મા જ ભેદાતા હાય અને જયાં આપણને ઉશકેરાઇ જવાનું નિમિત્ત મળતું હાય તેવે સ્થળે માન રહેવું એ અલખ-ત્ત વિધેય છે. ડાહ્યા માણસાે સાંભળવા છતાં બહેરા રહી શકે છે એના પરમાર્થ એવા સમજવાના છે કે પાતાને ગુસ્સા ઉપજે એવી વાણી સાંભળવા છતાં તેઓ તે પ્રત્યે અધિર જેવા જ અની રહે છે અને તેથી તે આશેપ રૂપી વચન બાળ પાતાની મેળે જ નિષ્ફળ થઇ જાય છે. વિવેકી : પુરૂષને તેવું વચનબાણ વીંધી શકતું નથી.

શિષ્ય—કોઇ વખતે આપણા પાતાના અભિપ્રાય દર્શાવવાની આવશ્યકતા આવી પહે તો ?

# સુરિ શિષ્ય સંવાદ

304

સૂરિ—અભિપ્રાય આપતાં પહેલાં મૂળ વાતના અને તે-ની સાથે સંબંધ ધરાવનારી યુક્તિઓના શાંત ચિત્તે વિચાર કર-વા જોઇએ. મગજને સમતાેલ રાખી બધી બાજીના વિચાર કરી જે અભિપ્રાય આપવામાં આવે તે જ આદરણીય થઇ શકે છે. આપણા અભિપ્રાયની કિંમત આપણે પાતે પ્રથમ આંકતાં શી-ખવું જાઈએ. જેમને પાતાના અભિપ્રાયની કીંમત નથી અને વાત-વાતમાં અભિપ્રાય કે કી દે છે, તેઓ હાસ્યાસ્પદ થયા વગર રહેતા નથી. ધારા કે કાઇ વિષય એવા હાય કે જે વિષે આપણે પાતે જ ચાક્કસ અભિપ્રાય ખાધવાન અશક્ત હાઇએ તેવે વખતે પાતાના સ્પષ્ટ અભિપ્રાય મુલતવી રાખવામાં જ ખરૂં ગારવ સમાએલું છે. આંખા મીંચીને કાેઇની હામાં હા મેળવી દેવી અને ચાલતી વેલમાં ચડી બેસવું એ ખુદ્ધિમત્તાનું પરિચાયક નથી. "હા, હા એ તેા એમ જ છે." એવા સ્પષ્ટ અને ભારદર્શક અભિપ્રાય આપતાં પહેલાં ખુબ વિચાર કરવા. કેટલાક માણસા વિના માગ્યે સલાહ આપવાને અથવા શિખામણુ આપવાને તૈયાર થઇ જાય છે તે પણુ અનુચિત છે. જે સ્થળે આપણી સલાડુ અથવા શિખામણ ઉપયોગી થાય એવી ખાત્રી રખાતી હાેય ત્યાં જ સલાહ કિંવા શિખામણના શબ્દો ઉચ્ચારવા. વ**ણમાગી સલાહ આપવા**થી કંઇ સાર<sup>ે</sup> પરિણામ આવતું નથી, ખલ્કે કેટલીકવાર કલેશ–કંકાસ પણ થઇ જાય છે. વિના પૂરે કેાઇને કંઈ કહેવું તે એક મ્હાેટું સાહસ ગણાય *છે*, એ વાત યાદ રાખશા.

વિવક વિલાસ.

શિષ્ય—કહાચ કાઇને કઠાર શબ્દા સંભળાવવાના પ્રસંગ આવી પહેતા ?

સરિ—તો તેવે પ્રસંગે અન્યોક્તિ—વ્યંગ્યોક્તિ કે કાંઇ મિષ પૂર્વક વચનાેચ્ચાર કરવાે એ સહિસલામત છે. બનતાં સુધી કાૈકીનું વાંકુ ન બાલવું, કઠાૈર વાણીમાં પણ કર્ષા કે દ્વેષ ન હાવાં જોઇએ. પાેેેેેેેેેેે. માેેલા માેં માેેલા માેેલા, આચાર્ય, અતિથિ, ધણી, તપસ્વી, વૃદ્ધ, બાળક, દુર્ભળ, વૈદ્ય, પાતાના લાડકવાયા સંતાન, ચાકર, સસરો, આશ્રિત, સંબંધી તથા મિત્ર એટલાની સાથે ભાષણ કે વાર્ત્તાલાય કરતાં કઠાેર કે અપ્રિય શબ્દાેચ્ચાર ન થાય તે બાબતનું ખાસ લક્ષ રાખવું. જો એવું લક્ષ રાખવા-માં ન આવે તો કલેશ થતાં વાર લાગતી નથી. આળકાે, વૃદ્ધો, તપસ્વીએા તથા આશ્રિતો કઠાેર વાક્ય સહન કરી શક્તાં નથી. તેમનાં ચિત્ત એટલાં બધાં દુર્જળ હાય છે અથવા દુર્જળ અની ગયાં હાેય છે કે તેઓ નજીવી આખતમાં એકદમ ઉશ્કેરાઇ જાય છે અને કાગના વાઘ ખનાવી કે છે. એટલા માટે ઉપર જે જાતના મતુષ્યાે ગણાવ્યા તેમની સાથે સરળતા અને મધુરતાવાળા જ વાણી વ્યવહાર ચાલુ રાખવા. ખાસ કરીને જ્યાં કંઇ કાર્ય કરા-વી લેવું હાેય ત્યાં તાે બહુજ નમ્રતા રાખવી. અન્યાેક્તિ અને દ્રષ્ટાંતવાળી મીઠી–મધુરી વાણીથી કાર્ય સધાતું હોય તો પછી કઠાેર વાણી વદી બાજી બગાડી નાંખવાનું કર્યાે બુદ્ધિમાન્ નર 123 3

્રિશિષ્ય—વાર્તાલાય દરમીયાન વચમાં ગાેલી નાંખવું હાય તાે ? સૂરિ—કોઇ પણ માણસ વાત કરતું હોય ત્યારે તેની વચમાં બાલી ઉઠવું એ અશિષ્ટતા છે. પ્રથમ તો તે શું કહેવા માગે છેતે બરાબર સાંભળવું અને ત્યારપછી નિરાંતે તેનો ઉત્તર વાળવો. ખાસ કરીને આપણા માલેક અથવા શુર્ના વચન ઉપર તકરાર કરવાનું તો હંમેશા મુલતવી સખલું જ બેઇએ. તેઓ વાત કરતા હોય તેવે વખત એકદમ ઉતાવળા થઇ વચમાં કોઇ કાળે પણ ન બાલવું એવા ઉપદેશ કરવામાં આવ્યો છે. વચમાં બાલવાથી કાંતો રસક્ષતી થાય છે અથવા તો કાઇને કોધ ભરાવાનું નિમિત્ત મળે.છે. આપણે જે બાલવાનું હોય તેજ એ આપણી પહેલાં કાઇએ કહી નાંખ્યું હોય તો પછી વધારે વખત બરબાદ કરવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી. એવી વેળાએ તો પાતાના અભિપ્રાયને મળતું અન્ય કાઇનું વચન હાય તો તેને જ પ્રમાણ કરી દેવું. આથી સમયની સાર્થકતા થાય છે.

શિષ્ય—પુન**્કિત** દોષ નં કરવાે એજ આપનાે કહેવા-નાે આશય છે ને ?

સૂરિ—કેટલાકાને એકની એક વાત કરી કરીને કરવાની ટ્રેવ હોય છે તેથી તે લોકોમાં અપ્રિય થઇ પડે છે. એકજ વાત પકડી રાખી તેની ઉપર ચું થણા ચું થ્યા કરવા એ ક્ષુદ્રતા સ્વ્રાવે છે. વાતમાં લોકોને રસ પડેવો જોઇએ. જો એવા રસ ન પડે તો એલનારના શ્રમ પ્રાય: નિષ્ફળ જ જાય છે. અહીં આ એક વાત યાદ રાખવાની છે. અનુવાદ, આદર, અદેખાઇ, અન્યોક્તિ, સંબ્રમ, હેતુ, આશ્ચર્ય, સ્તુતી, વીષ્સા, અને સ્મરણ એટલામાં કાંઈ કારણ હોય તો પુનરક્તિ દોષ ગણાતો નથી.

૩૦૮ વિવેક વિલાસ.

**શિષ્ય**—કાઇને કંઇ વચન આપવું હાય તો તે પહેલાં કે**ટલી** આખતોના વિચાર કરવા ?

સરિ—પહેલી મહત્વની બાબત તા એજ કે હું જે ્વચન આપું છું તે મારાથી બરાબર પળી શકશે કે નહીં ? તેના પુખ્તપણે વિચાર કરવા. વિચારના અંતે જો આપણા મનમાં એવા દ્રઢ નિશ્ચય ખેધાય કે વચન-પાલનમાં કાઇ જાતની હરક-ત નહીં આવે તાજ વચન આપવું. વચન આપ્યા પછી પ્રાણાંતે તે પાળવું જ જોઇએ એવાે દ્રઢ નિશ્ચયી પુરૂષાના આગ્રહ હાેય છે. આપણા ઇતિહાસમાં કેટલા મહા પુરૂષાએ પાતાના વચન અને ટેકને ખાતર રાજ્યરિદ્ધિ અને પ્રાણના પણ ભાગ આપ્યા છે. આ પણે એજ નેક-ટેક વાળા પિતાના સંતાના છીએ. એટલા માટે આપણે પણ યથાશક્તિ નેક ટેક અને વચનનું પરિપાલન કરવાને તૈયાર રહેવું જોઇએ. આજકાલ કેટલાક ગૃહસ્થા ઉદારતા પૂર્વ ક ચાક્કસ પ્રકારનું વચન તો આપી દે છે પણ તેનું પાલન કરવાની બીલકુલ દરકાર કરતા નથી. ઘણા માણસા અમુક ગૃહ-સ્થને ત્યાં આંટા–ફેરા ખાઇ છેવટે નિરાશ બની નિ:શ્વાસ નાંખે છે. પાતાથી ન બની શકે એમ હાય તેા ચાજ્બી ના પાડી દેવી. પરંતુ કાઇને આશામાં ને આશા રઝળતા મુકી દેવા એ કરતા છે. વચન કેટલી મુદતમાં ગાળી શકાશે તેના પણ વચન આપતાં પહેલાં વિચાર કરી લેવા જોઇએ. આપણા સમય નિષ્ફળ ન જાય એટલા માટે જેટલી કાળજી આપણે રાખીએ છીએ તેટ-લીજ કાળજી અન્યને માટે પણ રાખવી જોઈએ. આપણા આળસ્ય કિંવા પ્રમાદને લીધે અન્યના સમય બરબાદ જાય એ

આપણને પાતાને અસહા લાગવું જોઇએ. વખત કાઇને માટે રાહ જોતા નથી. તેમાં પણ ગરીખ-દીન-અ.શ્રિત જનાને ડુંક સમયમાં ઘણાં કામા કરવાના હાય છે. તેથી કરીને આપવામાં આવેલું વચન કેટલી મુદતમાં કળીભૂત થશે તેની મર્યાદા આંધીનેજ કાઇને વચન આપવું.

શિષ્ય—-આપે આજે વાગ્સંયમ અને વચન આપવા વિષે જે વિવેચન કર્યું તે મારા મનમાં બરાબર કસી ગયું છે. હું યથાસાધ્ય કાઇ કાળે અસત્ય, અપ્રિય અને અનાવશ્યક વાણી નહીં બાલવાના નિશ્ચય કરૂં છું, એટલુંજ નહીં પણ કાઇને વચન આપી વચનથી બેદરકાર નહીં રહેવાની દઢતા મારામાં આવે એમ અંત:કરણ પૂર્વક ઇચ્છુછું, હવે વાણીની માફક દષ્ટિના વિષયાનું નૈતિક જ્ઞાન આપની તરફથી પ્રાપ્ત થાય એવી પ્રાર્થના કરવાની તક લઉં છું.

સૃરિ—્યું જોવું અને યું ન જોવું એ વિષે બહુ વિસ્તાર કરવાની મને જરૂર નથી. અપૂર્વ તીર્થસ્થાના, જાદા જાદા દેશા, વિવિધ પ્રકારની મનારંજક વસ્તુઓ, અલાકિક પુરૂષા, છાયા પુરૂષા તથા શકુના જોવાના મનુષ્યને સ્વાભાવિક રીતેજ શાખ હાય છે. તીર્થસ્થાનામાં જવાથી આત્મા નિર્મળ થાય છે, ત્યાંના પવિત્ર વાતાવરણમાં થાડા કાળ નિવાસ કરવાથી આપણા દેહ તથા આત્મા પણ પવિત્ર બને છે. સદ્દશરૂના સમાગમ પણ એવા સ્થળામાં બની શકે છે. વિવિધ દેશામાં પ્રવાસ કરવાથી ગહુસ્થાને ઘણું ઘણું .નવીન જાણવાનું અને શીખવાનું

## વિવેક વિલાસ.

મળી આવે છે. એથી જ્ઞાનમાં અને અનુભવમાં વૃદ્ધી થાય છે. વિવિધ વસ્તુઓ નિહાળવાથી તેની ઉપયોગિતા સમજાય છે અને એ રીતે હુન્નર તથા કળાને ઉત્તેજન મળે છે. અલાકિક પુરુષોના દર્શનના લાભ તા પૂર્વના કાઇ મહાપુષ્યના યાગેજ પ્રાપ્ત થતા હાવાથી તે વિષે વધુ વિવેચન કરવાની કંઇ આવ-સ્યક્તા હાય એમ મને લાગતું નથી. છાયા પુરુષના દર્શન પણ એક આશ્ચર્યજનક વ્યતિકર આ સંસારમાં લેખાય છે. શુકન વિષે હું આગળ વિસ્તારથી બાલી ચૂક્યા છું એટલે પુનરૂક્તિ કરવાની જરૂર નથી.

શિષ્ય—કઇ કઇ વસ્તુઓ ન જોવી ?

સૂરિ—સર્વકાળ સૂર્ય તરફ જોયા કરવું એ સારૂં નથી. કારણ કે એમ કરવાથી દર્ષિ અગડી જાય છે. સૂર્ય-ચંદ્રનું ગ્રહુણ જોવાના પણ કેટલાક શ્રંથામાં નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. માટા કુવાની અંદર પાણી જોવા જતાં ઘણાને ચક્કર આવી જાય છે અને સહેજ ગફ્લત થતાં પ્રાણની હાની પણ થઇ બેસે છે. એટલા માટે ઉંડા—ભમરીયા કુવામાં ઉંડે દર્ષિ નાં ખવાના પ્રયત્ન ન કરવા. સંધ્યાકાળને સમયે આકાશ તરફ જોવું એ પણ અનિષ્ટ ગણાય છે. તો ઉપરાંત ડાહ્યા મનુષ્યા સ્ત્રી પુરૂષના સંભાગ, નમ્ન અવસ્થામાં રહેલી તરણ સ્ત્રી, બાળકન્યાની યાનિ અને પશુની રતિકિડા ભૂલે પૂર્વ પણ નીહાળતા નથી. કેટલાકાને પાતાના મુખનું પ્રતિબિંગ તેલમાં, જળમાં, ચળકતા હથી- ચારમાં, મૂત્રમાં તથા લાહીમાં જોવાની આદત હાય છે. એવી

આદત નિંદવા યાેગ્ય મનાય છે. કારણ કે તેમ કરવાથી આયુષ્ય ત્રુટે એવાે ઉલ્લેખ શાસ્ત્રમાં મળી આવે છે.

શિષ્ય—વિવિધ વિકારોને લીધે મનુષ્યની દર્ષિ પણ વિકૃત બની જાય એ શું સત્ય છે ?

સ્તૃરિ—કોધ, ક્ષાભ, કામ અને વ્યગ્રતાને લીધે દૃષ્ટિમાં પણ તેવા ફેરફાર થઇ જાય છે. મનુષ્યની દૃષ્ટિએ તેના હુદયનું પ્રતિબિંબ સ્ત્રચવી આપે છે. એક ભાવ અથવા વિચાર ગુપ્ત રાખવાને મનુષ્ય ગમે તેટલા પ્રયત્ન કરે તા પણ તેની દૃષ્ટિ એટલી ખધી સત્યવક્તા હાય છે કે તેના હુદયના ભાવ, દૃષ્ટિમાં પ્રકટ થયા વિના રહી શકતાં નથી. અનુભવી અને વિચારશિલ મહાત્માઓ સામા મનુષ્યની દૃષ્ટિ જોતાંની સાથેજ તેના હૃદયને વાંચી લે છે અને ત્યાં કયા વિકાર પ્રધાનપણે પ્રવર્ત્ત છે તેના નિર્ણય કરી લે છે.

**શિષ્ય—મનુષ્યની** દષ્ટિમાં તેનું હુદય કેવી રીતે વાંચી શકાય?

સૂરિ—પ્રસન્ન મનુષ્યની દૃષ્ટિ સરલ તથા ઉજવળતા-વાળી હોય છે. જ્યારે તમે કોઇ મનુષ્યની દૃષ્ટિમાં સરલતા તથા ઉજ્જવળતા ભાળા ત્યારે સમજવું કે સામા માણસ પરમ પ્રસ-ન્નતામાં છે. કોધમાં હોય ત્યારે તેવા માણસની દૃષ્ટિ જોઇ આપ-ભૂને ભય લાગે છે, જે દૃષ્ટિ વાંકી અને ભયપ્રદ લાગતી હોય તે દૃષ્ટિવાળા મનુષ્યના હૃદયમાં કોધામિ ધમધમી રહ્યો હોય એમ સમજવું. પ્રકુશ્રિત દૃષ્ટિ ઉદાર અને દૃંપુષ્યમય હૃદયની સાક્ષી

#### વિવેક વિલાસ.

આપે છે. પાપી પુરૂષની દૃષ્ટિ નીચી, વ્યગ્ન ચિત્તવાળાની શૂન્ય-તાવાળી, રાગી પુરૂષની પાંછી વળનારી, મધ્યસ્થ પુરૂષની મધ્ય પ્રદેશમાં રહેનારી, સજ્જન પુરૂષની સરળ, નિર્ફેશ માણુસની આડી—અવળી, કામી પુરૂષની વિકારવાળી, અદેખાઇ કરનાર માણુસની ભમરાના વારંવાર મરડને લીધે વક્રતાવાળી, મદોન્મત્ત પુરૂષની આમતેમ ભમનારી, દીન પુરૂષની આંસુથી મલીન થયેલી, ચારની ચંચળ, નિદ્રાળુ મનુષ્યની ભાન વિનાની અને ડરી ગયેલા માણુસની દૃષ્ટિ ચકિતતા ત્રસનાવાળી હોય છે. આ સિવાય બીજા પણ દૃષ્ટિના ઘણા ભેદો છે, પરન્તુ તે બધાનું વર્ણન કરવાના અત્યારે પ્રસંગ નથી.

**શિષ્ય—નેત્ર પરીક્ષાદ્રારા મનુષ્યનું ભાવી જોઇ** શકાય એ કયા નિયમ પ્રમાણે?

સૂરિ—આંખાના છેડા રાતા તથા સ્વાભાવિક રીતે નિર્મળ હોવા જોઇએ. કીકીના બે પડેખા સફેદ તેમજ નિર્મળ હાય તો ઉત્તમ ગણાય છે, તેવીજ રીતે કીકી કાળી તથા નિર્મળ હાય તો તો ઉત્કૃષ્ટ ગણાય. મનુષ્યના સ્વભાવ તથા આંતરભાવમાં જેમ જેમ ફેરફાર થાય તેમ તેમ નેત્રના સ્વરૂપમાં પણ ફેરફાર થાય એવો નિયમ છે. મનુષ્યમાં જયારે અધનતા પ્રવેશ કરે છે, ત્યારે તેની દૃષ્ટિ પણ ખરાબ વર્ણવાળી, સૂરા રંગની, ભમતી અને ચંચળતાવાળી બનતી જાય છે. કુદરતી રીતે જેની દૃષ્ટિમાં ચાક્કસ લક્ષણો હોય તે ઉપરથી જો તેના ભાવીનું અનુમાન બાંધવામાં આવે તો તે અક્ષરશ: સત્ય નિવદે.

#### સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

383

શિષ્ય—હું પણ એજ જાણવા માગું છું.

સૃષ્ટિ—હરતાળ જેવી જેની આંખો હાય તે ચક્રવર્તા થાય, નીલવર્ણવાળી જેની આંખો હાય તે અહંકારી થાય, રાતી હાય તો રાજા થાય, ધાળી હાય તો જ્ઞાની થાય અને મદ્ય સરખા ભૂરા રંગની હાય તો મોટો દ્રવ્યવાન થાય. હાથીના જેવી જેની આંખો હાય તે કાઈ મ્હાટા સેનાધિપતિ થાય, લાંખી આંખોવાળા મનુષ્ય દીર્ધાયુષી થાય, પહાળા નેત્રવાળા મનુષ્ય સારા સારા સુખોના ભાકતા થાય અને જેની આંખ પારેવાને મળતી હાય તે પારેવા જેવા કામવિવ્હળ થાય.

શિષ્ય—ઉત્તમ નેત્રનું સ્વરૂપ તો આપે કહ્યું, પણ મધ્ય-મ, નિર્ધાન અને પાપી પુરૂષોની આંખમાં કેવી જાતની વિશેષતા હોય તે બરાબર નથી સમજાયું.

સૂરે—મધ્યમ કાંડીના પુરૂષાની આંખ નાળીઆ જેવી અથવા મયુરના જેવી હોય છે. કાગડા—દેડકા જેવી તથા ધુમા-ડાના રંગ જેવી આંખવાળા માણસ બહુ હલકી કાંડીના ગણાય છે. કર આંખવાળા પુરૂષ દુષ્ટ, કુકડા સરખી આંખવાળા કજી-આંખાર, સર્પના જેવી આંખવાળા નેત્રરાગી અને બીલાડાના જેવી આંખવાળા મનુષ્ય પાપી હાય છે. ક્યામ આંખવાળા મનુષ્ય દૈવશાળી, સ્નિગ્ધ આંખાવાળા ભાગી, જાડી આંખવાળા છુદ્ધિમાન અને દીન આંખાવાળા નિર્ધન હાય છે. ઉડી આંખ દીર્ધ આયુષ્ય સ્ત્ર્યવે છે. ઉથતી આંખ અદ્યાયુષ

## વિવેક વિલાસ.

પ્રકટ કરે છે. પાતળી–લૂખી અને જેમાંથી પાણી ઝર્યા કરતું હોય એવી આંખા નિર્ધનતા જાહેર કરે છે. આંધળા માણુસ કૂર હાય, કાણા તે થકી પણ વધારે, કેકર નેત્રવાળા કાણાથી પણ અધિક ક્ર્રતાવાળા અને કાકર નેત્રવાળા તા સાથી અધિક કુર હાય છે.

**(શબ્ય**---ભૂત-પ્રેતવાળી આંખની પરીક્ષાશીરીતે થાય? વૈદ્યો નેત્ર જોઇ વાત-પિત્ત કક્કું નિદાન કરે છે તે શી રીતે ?

સૂરિ—ભૂત વળગેલા માણુસની દૃષ્ટિ પ્રાય: ઉચે ને ઉચે જ રહે છે. પુદ્દગળ જેને વળગે તે માણુસની દૃષ્ટિ મીંચાયેલી રહે છે અને દેવતા વળગેલા માણુસની દૃષ્ટિ દુ:સહ—આકરી હોય છે. શાકિની વળગેલા માણુસની દૃષ્ટિ નીચું જોનારી તથા ભયાનક હોય છે. રેપલાથી પીડાતા મનુષ્યની દૃષ્ટિ શૂન્યતામય, ચંચળ તથા ભયત્રસ્ત હોય છે. વાત રાગથી પીડાતા મનુષ્યની દૃષ્ટિ રાતી તથા સ્યામ વર્ણુની હોય છે. પિત્ત રાગવાળાની પીળી તથા પાપટના પીછ જેવી લીલા રંગની હોય છે. કરૂ રાગવાળાની દૃષ્ટિ મિશ્ર હોય છે. વૈદ્યો નેત્રમાંના વર્ણુની આરીક પરીક્ષા કરી વાત—પિત્ત તેમજ કરૂની ચિકિત્સા કરે છે.

શિષ્ય—આપે વાણી તથા દ્રષ્ટિ સંબંધી જે નીતિ–િન-યમા સૂચવ્યા તેવી રીતે ગતિ સંબંધે કંઇ ખાસ કહેવા જેવું આપને લાગે છે ?

સૂરિ—કયારે કયાં જવું, કેવી રીતે ચાલવું, ચાલતી વખતે દ્રષ્ટિ કયાં આગળ રાખવી, માર્ગમાં કઇ વસ્તુઓ ન ઓળં- ગવી, ગ્હાર ગામ જવા નીકળતા પહેલાં શું શું ન કરવું, કાેઇને વળાવવા જવું હાેય તાે કયાં સુધી જઇને પાછું ક્રરવું, હાથી, ગાડા અને શીંગડાવાળા પશુઓથી કેટલું દ્વર રહેવું, માર્ગમાં વિસામા લેવાની જરૂર પડે તાે કયે કયે સ્થળે ન ઉતરવું એ બધી આખતાે ગૃહસ્થાએ જાણવી જોઇએ. આપણા નૈતિક યેંથામાં ઉપલી આખતાના ચંક્રમણ વિધિના મથાળા નીચે ઉલ્લેં ખ મળી આવે છે.

શિષ્ય—આપે જે ચંક્રમણ સંબંધી બ્રશ્નો ઉભા કર્યા તેના ખુલાસા મળે તા .પણ અમારે માટે તે બસ ગણાય.

સૂરિ—પહેલી જે વાત ગૃહસ્થાએ જવા–આવવા સંખંધી લક્ષમાં રાખવા જેવી છે તે એ છે કે વિના કામે વિના પ્રયોજને કાઇને ત્યાં જવું નહીં; કદાચ જવું પડે તાપણ જેટલા સમય બેસવાની જરૂર હાય તેથી વધુ વખત ગખ્યા હાંકતા એસી રહેવું નહીં. કારણ કે એમ કરવાથી બંનેના સમય નિષ્ફળ જાય છે. સામા માણસ ગંભીર હાય તા સ્પષ્ટ રીતે નિષેધ ન કરે તા પણ નિરથંક વાતામાં વખત ચાલ્યા જતાં જોઇને મનમાં ખિન્ન થાય એ સ્વા- સાવિક છે. માર્ગે ચાલતાં તાંબુલ સિવાય બીજાં કાંઇ પણ ચાવ- વું એ અલદ્રતા અતાવી આપે છે.

**શિષ્ય**—માર્ગે ચાલતાં દ્રષ્ટિ કયાં આગળ રાખવી ?

સૂરિ—માણુસે માર્ગે ચાલતાં પોતાના શરીરની તેમજ પારકા જીવાની રક્ષાને અર્થે હંમેશા ગાડાના ધાસરા જેટલી આગળ દ્રષ્ટિ રાખી સાવચેતી પૂર્વક પગલું માંડવું. દેડકાની

## વિવેક વિલાસ.

માફક, ગધેડાની માફક કે ઉંટની માફક ચાલ ચાલવી એ મતુ-ષ્યને માટે શાભાવહ નથી. ગજની, હું સની તથા બળદની ધીમી –ધીર–ગંભીર ચાલ સર્વથા અનુકરણીય મનાય છે. માર્ગે ચાલતાં જો સામે રાગી, વૃદ્ધ, બ્રાહ્મણ કે આંધળા મળે તો પ્રથમ તેને માર્ગ કરી આપવા જોઇએ. તેવીજ રીતે ગાય. પૂજય પુરૂષ, ગર્ભિણી સ્ત્રી કે માથે ભાર ઉંચકી આપનાર મજીર ને પણ આગળ માર્ગ કરી આપવા સજૂનાએ એક બાજુ ખસી જવું જોઇએ. એમ કરવામાં ભક્તિભાવ દર્શાવાય છે એટલું જ નહીં પણ દયા અને કર્તવ્ય પ્રત્યેના પ્રેમ પણ વ્યક્ત થઇ જાય છે. માર્ગમાં કાેઇ સ્થળે કાચું –પાકું ધાન્ય પડેલું હાેય, પૃજવા ચેાગ્ય મત્ર માંડળ પ્રતિષ્ઠિત કર્યું હાય, ન્હાવાનું પાણી નાંખી કીધેલું હાેય અથવા લાેહી તથા મૃત શખ પડ્યું હાેય **તાે** તેટલાં વાનાં કહિ ઉલ્લાંઘવા નહીં. તે સિવાય શુંક, કફ્ર, વિષ્ટા, મુત્ર, સળગતાે અગ્રી, સર્પ અને શસ્ત્રધારી મનુષ્યને તાે કદિ પણ એોળ ગવાનાે પ્રયત્ત ન કરવાે. કારણ કે તેમ કરવાથી આરાેગ્યને, કિંવા જીવનને હાની થવાના પુરેપુરા ભય રહે છે. કાેઇ એક-લાના ઘરમાં ગૃહસ્થે એકાકી જવું એ પણ સહિસલામત નથી. તેજ પ્રમાણે કાેઇ ગૃહસ્થના ઘરમાં ઉપર ચઢીને અકસ્માતુ પ્રવ-શ કરવા એ પણ સભ્યતા ભરેલું નથી ગણાતું. ઉપર સૂચના માકલાવ્યા પછી કે બ્હારથી સાદ કર્યા પછી ગૃહસ્થાના ઘરમાં દાખલ થવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ.

**શિષ્ય—મ**નુષ્યે એક સ્થાનકથી અન્ય સ્થાનકે પ્રયાણ કરવું હાય તાે ? સૂરિ—કોઇ કામને અર્થે પ્રયાણ કરવું હોય ત્યારે જે બાજીની નાડી વહેલી હોય તે બાજીના પગ પ્રથમ આગળ મુકાય તો વાંછિત ફળની સિદ્ધિ થાય એવા સ્વરશાસ્ત્રના સિદ્ધાંત્ છે. વિવેકી પુરૂષા દૂધ વાપરીને, સ્ત્રી-સંભાગ કરીને, ન્હાઇને, પાતાની સ્ત્રી સાથે કલેશ—કં કાશ:કરીને, શું કીને કે કાઇને રાતાં સાંભળીને પ્રયાણ કરતા નથી. હજામત કરાવીને, આંસુ ગાળીને તથા અશુભ શુકન જોઇને પરગામ જવું એ પણ અનિષ્ટ ગણાય છે. કાઇપણ પ્રકારના ઉત્સવ ચાલતા હાય તેવે પ્રસંગે તેમજ સ્ત્રકના દિવસામાં દૂર ગમન કરવું એ નિષ્ધ્ય છે.

**(શબ્ય**—સગા–સ્નેહીએાએ કયાં સુધી પાતાના **અ**ાની-ય જનને વળાવવા માટે જવું ?

સૂરિ—પોતાના કાઈ સ્નેહી જન પરદેશ જતા હાય તો તેમને નદીના પાર સુધી, ગાયોના સ્થાનક સુધી, રાયણ કે વડ જેવા દ્રધાળા વૃક્ષ સુધી અથવા જળાશય સુધી વળાવી પાછું વળવું એઇએ.

**શિષ્ય—માર્ગે<sup>૧</sup> મુસાફરી કરતાં કેટલી જાતની સાવચેતી** રાખ**લી** ?

સૂરિ—કાઇ ડાહ્યા માણુસને કે વિશ્વાસુ માર્ગદર્શકને સાથે લીધા વિના અજાણ્યા ભયવાળા માર્ગમાં જવું એ હાથે કરીને જોખમ ખેડવા જેવું છે. અજાણ્યા માણુસોની સાથે તેમજ નાકરાની સાથે તદ્દન અપારે અથવા રાત્રીને સમયે મુસાફરી ન કરવી, કાઇ કાઇ રથળે પાતાના સગા ભાઇની સાથે પણ માર્ગે

#### વિવેક વિલાસ.

ન ચાલવું એવા સ્પષ્ટ નિષેધ મળી આવે છે. મુસાફરી લાંબી હાય તા સાથે ભાતું લેવાનું ભૂલવું નહીં, જ્યાં મુકામ કર્યો હાય ત્યાં તદ્દન ખેદરકારપણે ઉઘવું એ પણ જો ખમકારક છે. મુસાફરીમાં નાેકર વર્ગ ઉપર હદ ઉપરાંતના વિશ્વાસ રાખવાથી તેનું પરિણામ સારૂં આવતું નથી, રાત્રીને વખતે વૃક્ષ નીંચે પડ્યા રહેવું એ પણ ઈચ્છવા ચાેગ્ય નથી.

શિષ્ય—માર્ગમાં થાક લાગે તાે?

સૂરિ—તો હાથી-ઘોડા જેવા સુંદર પ્રાણી ઉપર બેસી મુસાક્રી કરવામાં હરકત નથી, પરંતુ લક્ષ્મીની ઇચ્છા રાખનાર પુરૂષે થાક લાગે તે પણ પાડા, ગધેડા, ઉટ તથા ગાયની પીક ઉપર તા નજ બેસવું એઇએ.

રિા<mark>બ્ય—માર્ગમાં હાથી,</mark> ઘોડા કે ગાડા સામા મળે તેા તેમનાથી કેટલું દૂર રહેવું ?

સ્ત્રિ— માર્ગે જતાં હાથી સામા દેખાય તા તેનાથી એક હજાર હાથ દ્વર ખસી જવું, ગાડાથી માત્ર પાંચ હાથ, ઘાડાથી અને શીંગડાવાળા પ્રાણી માત્રથી દશ હાથ દ્વર રહી ચાલવું એ સલામતી ભરેલું છે.

શિષ્ય—રસ્તે ચાલતાં નદી કે સરાવર આવે તો?

સૃરિ—તો વહાણમાં બેસવાને કંઇ વાંધા નથી, પણ વહાણ તદ્દન જીર્ણ થઈ ગયેલું હોય તો તેના આશ્રય ન લેવા. બુદ્ધિમાન મનુષ્યા જળમાં અથવા સ્થળમાં રહેલા વિષમ કિલ્લાએા, વિષમ અટવીઓ તથા ઊંડું પાણી એટલી વસ્તુઓનું કંઇ સાધન વિના ઉદ્ઘંઘન કરતા નથી, એટલા માટે એવા પ્રસંગે કાઇએક સાધનના આશ્રય લેવામાં હરકત નથી: નદ્દીમાં કે જળા-શયમાં પાણી બહુ ઊંડું નહીં હાય એમ વગર વિચારે માની લઇ કૃદ્દી પડવું એ જીવને જોખમમાં નાંખવા બરાબર ગણાય.

શિષ્ય—મુસાફરીમાં કાેઇ સ્થાને આશ્રય લેવા હાેય તાે કેવું સ્થળ શાેધવું ?

સૂરિ—મુસાક્રીમાં ઠગારા લોકો, કર માણસા, નર-પિશ ચે! તથા ચુગલીખાેરાના ઘણા ઉપદ્રવાે ન**ે** છે. **એ** ઉપદ્રવાથી દર રહેવું હાય તા એવા લચ્ચા અને ઠગારાઓના આશ્રમામાં કદાપિ કાળે પણ આશાએસ લેવા ન ઉતરવું એટલં જ નહીં પણ ઉપર કહ્યા તેવા લાેકા સાથે વાતચીત કરવાના કે ક વખતે હરવા કરવાના-પણ પ્રસંગ ન પાડવા. ખરાબ મિત્ર જેમ આપણી અંદર રહી ધીમે ધીમે ફેાલી ખાય છે તેવી રીતે લચ્ચા અને દગાખાર માણસા પ્રથમ ઉપર ઉપરથી મોઠું બાલી, માહપાશમાં કસાવી ધન અને લોહી ચુસી લે છે. મારા કહે-વાના હેતુ એવા છે કે ઠગારાના ઘરમાં, ભર જંગલમાં, ગાંશ-કાના ઘરમાં, ધર્મના સ્થાનકમાં તથા પાણીની પરળ ાં ઉતારા ન રાખવા તેમજ ત્યાં લાંબા વખત સુધી વાતાના ગપાટા મા-રતા બેસી પણ ન ર વું. બંદીખાનું, ફાંસી દેવાનું સ્થાનક, જગારીના અખાડા, જયાં પાતાના એકવાર પરાભવ થયા હાય તેવું સ્થાનક, ભાંડાગાર તથા અન્યના અંત:પુરમાં આશ્રય ન લેવા, જે સ્થાન મનને પ્રથમ દ્રષ્ટિએ જ અલુગરેત ઉપજાવે.

#### વિવેક વિલ્યુસ.

એ સ્થાનના પરિત્યાગ કરી દેવા. સ્મશાનમાં, શૂન્ય સ્થાનકમાં, બજારમાં, કાતરા તથા સુકું ઘાસ જ્યાં છવાયેલું પડ્યું હાય તેવા સ્થાનમાં, આવતા—જતાં કષ્ટ ઉપજાવે એવા સ્થાનકમાં, કચરા, કીચડવાળા મકાનમાં, ભારી ભૂમિમાં, વૃક્ષની ઉપર, પર્વતની ડુંક ઉપર, નદી અથવા કુવાને કાંઠે, રાખ, વાળ, ખાપરી તથા અંગારા જે જગ્યાએ પડ્યા હાય તેવા સ્થાને પણ આરામ લેવા ન ઉતરવું એવા ડાહ્યા પુરૂષોના નિર્વિવાદ અભિપ્રાય છે.

શિષ્ય—આજે ઘણીખરી વહેવારિક બાબતાના સમા-ધાન થઇ ગયા. હવે મને સામાન્ય ગૃહસ્થ–નીતિના સંબંધમાં કંઈ પૃછવાપણું રહ્યું નથી.

સૃરિ—પરન્તુ માત્ર એટલા ખુલાસાઓમાં જ ગૃહસ્થની સર્વ પ્રકારની વહેવારૂ નીતિઓના સમાવેશ થઇ જાય છે એમ માની લેશા તો પાછળથી પસ્તાવું પડશે. હજી ગૃહસ્થાને માટે વિશેષ કરીને જે નિયમા અત્યાવશ્યક છે. અને જેની ઉપર સાસાં-રિક સુખ–સમૃદ્ધી અને કીત્તિના આધાર રહેલા છે તેવા વિશેષ-ઉપદેશ તો બાકીજ રહી ગયા છે. જ્યારે તમે એ વિશેષ ઉપદેશ સાંભળશા ત્યારે તમને એવા પડકી ખાત્રી થશે કેવિશેષા-પદેશ ન સાંભળ્યા હાતતા અત્યારસુધીના વાર્ત્તાલાપ પ્રાય: અપૂર્ણ જ રહી જાત. એક ગૃહસ્થ પુર્ષ સંસારમાં સુખ–શાન્તિ પૂર્વ ક જીવન ગુજારતાં કેવી રીતે યશ–માન–માભા જાળવી શકે તે એકી સાથે વિશેષ–ઉપદેશમાં જ કહી દેવા માટે મેં બાકી રાખ્યું છે. આજના જેટલી બળવતી જીજ્ઞાસા રાખી કાલે આ-કશા તો તમને ઘણું નવું જાલ્યાનું મળશે એમ હું માનું છું.

# સૂરિ શિષ્ય સંવાદ.

349

(90)

રિાપ્ય—આજે આપે નીતિ સંબંધી વિશેષ ઉપદેશ સંભળાવવાનું કહેયું હતું.

સૂરિ—વિશેષ ઉપદેશમાં મારે ઘણી અગત્યની વાતો રજી કરવાની છે. અત્યાર સુધી આપણે જે એક વિષયને લક્ષમાં રાખી વાર્તાલાપ લંખાવતા તેમ આજના વિષયમાં નહી બની શકે. કારણ કે હું કંઇ એકજ બાબત ઉપર વિશેષ કથન નથી રજી કરવા ઇચ્છતો. મતલબ એ છે કે લિજ્ઞ .લિજ્ઞ વિષયો ઉપર ચર્ચા ચલાવવાની હાવાથી એક વાતના બીજી વાત સાથે સંખંધ ન જણાય તો તેથી અકળાશા નહીં. એ વાત તા પ્રકટજ છે અને તે એ કે વિષયને એક બીજા સાથે લલે દેખીતા સંખંધ ન હોય; તો પણ જીવનને તો એ અધી વાતા સાથે એક સરખા સંખંધ રહેલાજ છે.

(શબ્ય—મને તેમાં હરકત નથી. ખાસ પુછવા જેવું હશે તો જ આપને પ્રશ્ન કરીશ. બાકી આપના અસંબદ્ધ જણાતા ઉપદેશને માટે મારૂં હૃદયતા ખુલ્લું જ રહેશે એવી ખાત્રી આપું છું.

સૂરિ—અસ્તુ. આપણે આજ સુધી જે સ્થળે જ્ઞાનચર્ચા કરતા આવ્યા છીએ તે સ્થળ એક ધર્મ સ્થાનક તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. અહીં આ આપણી જ્ઞાનગાેષ્ઠી ચાલતી હાેય તેવે વખતે ગમે તે આવીને બેસી જાય અને પાતાની ખુદ્ધિ કે ચાેગ્યતા અનુસાર બાેધામૃતના બે–ચારબિંદુ લઇ જાય એમાં આપણને કશી હાની વિવેક વિલાસ.

323

ન જ હાય, ખલ્કે એવા પ્રસંગ આનંદ ઉપજાવે એમ કહું તો પણ અતિશયાજિત ન ગણાય. પરંતુ ગૃહસ્થ પુરૂષોની તમામ વાતા પ્રકટમાં જ કરવા જેવી હાય એમ નથી બનતું. તેમને મસલત ચલાવવાને માટે ખાસ સ્થાનાની પસંદગી કરવી પડે છે.

શિષ્ય—ખરેખર, ગૃહસ્થાએ મસલત ચલાવવાને માટે કેવું સ્થાન પસંદ કરવું તે તેા પ્રત્યેકે જાણુવું જ જોઇએ.

સ્રિ-જ્યાં ઉપરના ભાગ ઉઘાડા ન હાય, પેસવા-ની કળવાનું દ્વાર એકજ હોય, ચાકીવાળાની બેઠક પણ દૂરહોય, શંકા પ્રમુખ કરવા જેવું કાંઇ ન હોય, સંકડાશ નહાય ત્યાં મસલત કરવાનું સ્થાનક ગૃહસ્થાએ નક્કી કરવું જોઇએ. આવા સ્થાનકમાં બહુ થાંલલાએ ન હાેય તે પણ તપાસવું. કારણ કે થાંભલાની વચમાં કાઇ ભરાઇ એસે અને ખાનગી વાતના લેંદ પામી જાય તાે મનાેરથના બધા કીક્ષાએા તૂટી પઉ. મસલતના સ્થાનની દીવાલા તેમજ ગાેખ પણ એવા ન હાેવા જોઇએ કે જેમાંથી બાલનારના શબ્દાે સ્પષ્ટપણે બહાર નીકળી જાય. રાજાએા બનતાં સુધી લેાંયરામાં અથવા દૂરના જંગલમાં જઇ મસલત ચલાવે છે તે એજ હેતુથી. રાજા મસલત ચલાવવા માટે પાતે એકલા ખાનગા સ્થાનમાં જતા નથા, પણ પાતાના સાથે ત્રણ અથવા પાંચ વિશ્વાસ મંત્રીઓ ને પણ લઇ જાય છે. એકાંતમાં વિશ્વાસઘાત થવાના કુદરતી રીતેજ ડર લાગ્યા કરે છે. એટલા માટે ખડુ દૂરના નિજેન સ્થાનમાં મસલત ચલાવવા જવું હાય તાે કાેઇ વિશ્વાસ મિત્ર કે અનુચરને સાથે લેવા એ ડીક

ગણાય. ખની શકે ત્યાંસુધી આળસુ, વેષધારી, દીર્ધ સૂત્રી અને સુદ્ર ખુદ્ધિના મનુષ્યાની સાથે મસલત ન કરવી. કારણકે તેવા-એાની સાથે મસલત ચલાવવાથી કંઇ મહત્વના લાભ મળતો નથી. જેઓ પાતેજ આળસ, દીર્ધસૂત્રી અને દાંગી હાય તે આપણું દારિદ્રય દ્વર કરવામાં કેવી રીતે ઉપયોગી થાય ? મસ-લતના સંબંધમાં બીજી પણ એક વાત લક્ષમાં રાખવા જેવી છે. મસલત પુરી થઈ ગયા પછી ત્યાંને ત્યાં લાંબા વખત બેસી રહેવાથી કાઇ આવતા-જતા પથિકને શંકા કરવાનું કારણ પ્રાપ્ત થાય છે અને મસલત કરનારના સંખંધમાં વિવિધ-વિચિત્ર અકવાએા <sub>"હા</sub>ર આવે છે. જગતમાં ચિત્ર–વિચિત્ર પ્રકૃતીવાળા અસંખ્ય મનુષ્યા હાય છે. તેઓ પાતાની ક્ષુદ્ર ખુદ્ધિ અનુસાર કલ્પનાએ! કરે છે અને આપણા ઉંચા ઉદ્દેશોને પણ વ્યર્થ બનાવી દે છે. એક સ્થળે કહ્યું છે કે જે સમાજમાં ક્રોધી, સુખના લાેલુપી અને કુપણ લોકા મ્હાટા પ્રમાણમાં વસતા હાય છે તે સમાજ પાતાનું કરયાણ સાધી શકતા નથી. વિચાર કરા કે જ્યાં સા કાઇ પાત પાતાની સુખસગવડ અને સમૃદ્ધિ વધારવામાં ગાંડા-તર જેવા બની ગયા હાય ત્યાં પાતાના અન્ય ધર્મ બંધુઓના ઉદ્ધાર કરવા જેટલા ખ્યાલ પણ કેમ ઉદ્દલવે ? જે સમાજમાં આત્મભાગ, પરહિત અને ત્યાગના તત્વા અદ્રશ્ય થઇ ગયા હાય તે સમાજ છિત્ર ભિન્ન થઇ જાય, એના થાકમાં ધ દાખલા ઇતિહાસના પ્રકરણામાં મળી આવે છે.

" હું નિર્ભળ છું, મારાથી શું થઇ શકે ? " એવા નિર્ભ-ળતાના વિચારાને હૃદયમાં સ્થાન આપવાથી થેહી–ઘણી શક્તિ

# વિવેક વિક્ષાસ.

328

હાય છે તે પણ લુમ થઇ જાય છે. એક વિદ્વાન નીતિકારે તો એટલે સુધી કહ્યું છે કે વિવેકી પુરૂષે હંમેશાં મહાટા મનારથા કરવા. કારણ કે દૈવ પણ જેના જેવા મનારથા હાય છે તેવાંજ કળાે આપવાને નિરંતર પ્રયત્ન કરે છે. નિરાશા અને દ્ર:ખથી દખાઇ ન જતાં સંસારયુદ્ધમાં પ્રસન્ન મને સદા તત્પર રહેનાર ગૃહસ્થ સર્વ વિજયી નીવડે છે. કલેશ કે દ્વ:ખને તાએ થઇ જવાથી કલેશાદિ આ પત્તિએા ચાલી જતી નથી, ઉલટું તે પાતાના ભયંકર પ્રભાવ દાખવી મનુષ્યાનું સત્વ ચુસી લે છે. ગમે તેવી વિપત્તિ આવી પડે તા પણ પુરુષાર્થી જનાએ પાતાનું કર્તવ્ય ન ચુકવું. કર્તવ્યશીલ પુરૂષ વ્હેલાે યા મ્હાેડા આખરે વિજયલકમીની વરમાળ પહેરવા ભાગ્યશાળી થાય છે. કાયર કિંવા બીકણ મનુષ્યા કે જેઓ નજીવી આકૃત દ્વા જોઇને ગભરાઈ જાય છે, તેઓ પાતાના પૂર્વના ઉદ્યમના ફળને પણ ગુમાવી એસે છે. કેટલાક કળાવાનઅને વિચારવાન મૃત્<sup>હ</sup>યાે પણ ખ્હારથી જોતાં એવા નિર્ભળ અને કાયર જેવા જણાય છે કે તેમને જોઇ ગાપણને દયા આવ્યા વિનાન રહે. સંસારીઓની મધ્યમાં આવા ભાળા-ભદ્રિક પ્રાણીએા અણધાર્યા છુંદાઇ જાય છે.

**શિષ્ય**—આપતું કહેવું યથાર્થ છે. પણ તેથી અચ-વારા કંઇ ઉપાય અતાવશા ?

સૂરિ—જયની વાંછા કરનાર પુરૂષે સર્વ કાર્યોમાં પાતાનું સામચ્ચે બતાવી આપવું જોઇએ. "અમે લોકોના પાદપ્રહાર નીચે ચગદી જવાને માટે ઉત્પન્ન નથી થયા, પણ કંઇક કરી બતાવવાને આ જગતમાં અમાર્ અવતરણ થયું છે" એમ છાતી દેકીને

# સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

304

દર્શાતા દ્વારા સંસારને સિધ્ધ કરી આપવું જોઇએ. સારા કળા-વાન મનુષ્યા પણ તેમના અધારા કોટડીમાં ભૂખે પડ્યા રહેતા અને ગમે તે રીતે જીવન નીભાવતા જેવામાં આવે છે. શું તેઓ ધારે તાે સ્વાર્થની સાથે જગત ઉપર ઉપકાર ન કરી શકે ? પણુ નહીં, તેઓ પાતાનું આત્મવીર્થ સ્કુરાવી ખ્હાર <mark>મેદાનમાં આવી શકતા નથી અને તેથી તેમના</mark> કાર્યની કદર પણ થઈ શકતી નથી. એટલા માટે જ એક સ્થળે વાજબી રીતે કહેવામાં આવ્યું છે કે ડાહ્યા પુરૂષાએ ઉત્તમ એવી કંઇક પણ પાતા**ની** પ્રસિદ્ધિ રાખવી. કોઈ પણ કળાવાન–કસ**ા** મનુષ્યે અંધારા ખુણામાં પડી રહી જીવનને વ્યર્થ જેવું નહીં બનાવી દેવું જોઇએ. જગતમાં કેટલીકવાર ખાદ્ય આડંબર કરવાની પણ જરૂર પડે છે. એકલી સરળતાથી કામ નથી ચાલતું, એટલા વાસ્તે પાતાના મનની સરળતા-ભદ્રિકતા સર્વ સ્થળે પ્રકટ થઇ જાય એવા દેખાવ ન કરવા. વ્યવહારના શેત્રામાં જ્યાં જ્યાં ધૃષ્ટતા અને <mark>આંડબરની જ</mark>રૂર જણાય ત્યાં ત્યાં **તેના** આશ્રય લેવા જોઇએ. આડંખર ન રાખનાર માણસની પ્રાય: માનખંડના થાય છે. માટે બુદ્ધિશાળી પુરૂષે પાતાના આડંબર કાઇપણ સ્થ-ળે ન મૂકવા.

કેટલાક ગૃહસ્થા થાડા ઘણા મીઠા શબ્દા સાંભળી ગમે તેની ઉપર વિશ્વાસ સુકી સુગ્ધ થઇ જાય છે. સંસારના ભીષણ સંગ્રામમાં એવી વિશ્વાસ નિર્ભારતા ભયંકર થઇ પઢ છે. વિવેકી પુરૂષા બારીક કસોડી કર્યા વિના કાઇની ઉપર વિશ્વાસ રાખતા

#### વિવેક વિલાસ.

નથી. તેમાં પણ કેવલી ભાષિત ધર્મની ઉત્થાપના કરનારા, પાે-તાના મત સ્થાપવાના કદાગ્રહથી આર્ત્ત, રાૈદ્ર ધ્યાન કરનારા, પાખંડી, નિર્દય, યવન દેશના રહીશ, ઠગ, એકવાર આપણી સ.થે લડેલા-ઝઘડેલા, ખાળક, સ્ત્રીઓ, સાની, જળ, અગ્ની, સ્વા-મી, અસત્ય બાેલનારા, **ની**ચ લાેકા, આળસુ, પરાક્રમી લડવૈયા, કુતકા, ચાર અને નાસ્તિક એટલા લાેકાેના કાેઇ કાળે પણ વિશ્વાસ ન જ કરવા, એમ આપણા પ્રાચીન ગં**ં**શામાં અનેક પ્રસં ોાએ પુરવાર કરવામાં આવ્યું છે. આ ઉપરથી સત્પુરૂષાના પણ ખીલકુલ વિ<sup>શ્</sup>વાસ ન કરવાે એમ માની લેવાનું નથી. **આપ**ણે જેની પાસે હંમેશા રહેતા હાઇએ, પ્રસંગાપાત જેમની પાસ નિરંતર આવ-જા થયા કરતી હાેય અને જેમનામાં કરેલપણ વિગેરે ગુણાની આપણને ખાત્રી થઈ <mark>ચુકી હાય તેમની સાથે</mark> વિશ્વાસગ્રુક્ત પ્રસંગા પાડવામાં વાંધા ન લઇ શકાય. સમાગમ વિના પુરૂષની કે સ્ત્રીની પરીક્ષા થતી ન**ર્ધા. એટલા માટે** પ્રથમ સામાન્ય પ્રસંગા પાડી અમુક માણસ વિધાસપાત્ર છે કે નહીં તેના નિર્ણય કરવા અને ત્યારપછી તદનુસાર વર્તન રાખવું. પરિચય અથવા સંત-સમાગમના પરિણામે જે કાેઈશાંત–ક્ષમા-શીલ અને ત્યાગી પુરૂષના સત્સંગના લાભ મળે તાે તેને જીવન-નું એક મહદ્ભાગ્ય માનવું. એવા પુરૂષો ઉપર વિશ્વાસ કિંવા શ્રદ્ધા મુકવામાં કાઇ જાતના ખાધ નથી. ક્ષમાશીલ પુરૂષા જગ-ત્માં ખડ્ડ દુર્લ પ્ર છે. તેઓ જગતના આક્ષેપા અને સંકર્ષો મુંગે મ્હાેડે સહન કરવાને ટેવાયેલા હાવાથી આપણા અસભ્ય

વહેવારને માટે વાંધા ઉઠાવતા નથી. પરંતુ એના અર્થ એવે! તો નજ થવે৷ જોઇએ કે ક્ષમાશીલ પુરૂષ પ્રત્યે નિ-ર્દય−ક્રુર અનવું એ સહિસલામત છે. સુગંધી ચંદનનું માંથન કરવા છતાં ચંદન તા આખર સુધી પાતાનું ક-ર્તવ્ય **મજાવે જા**ય છે અને જગતને સુગંધી પુરી પાઢે છે. સત્પુરૂષા પણ તેવી જ રીતે પાતાના ધર્મ બજાવે છે. પરંતુ આપણે તેમના પ્રત્યે જેમ અને તેમ ભક્તિવાન અને શ્રદ્ધાવાન અનવાની કારોષ કરવી જેઇએ. મલય પર્વત ઉપરના સાગનાં તથા બીજા એવા વૃક્ષા ચંદનના સંગમાં રહેવાથી ચં દન સરખાજ બની જાય છે એવી કિંવદન્તી છે. જો જડ પદાર્થ આવી રીતે સમાગમના ઉત્તમ લાભ લઇ એ લાભ ચિરસ્થાયી રાખી શકતા હાય તા મનુષ્ય પ્રાણીએ મહાપુરૂષાની સારી સાેબતના લાભ લઇ અાત્મકલ્યાણ કરવા શા માટે ઉજમાળ ન થવું ? મ્હાેટા પંડિતાે, ધર્મશાસ્ત્રના પારંગત પુરૂષાે, સારા ઉપદેશકા અને પ્રાૈઢ વયના પુરૂષાની સેવા કરવાના પ્રસંગ ક્વ-ચિતજ પ્રાપ્ત થાય છે. એવા પસંગ ભાગ્ય યાેગે પ્રાપ્ત થાય તાે તે સાર્થ ક કરવા ચુકવું નહીં, ગ્હારથી સારા લાગતા માણસના વચનમાં અથવા વ્યવહારમાં શિથિલતા–દભ કે વ્યવહારથી વિરુદ્ધ વર્ત્ત ન જોવામાં આવે તાે ડાહ્યા પુરૂષાએ તથી ભરમાઇ નહીં જતાં એવા [મનુષ્યોના સમાગમ વર્જવા. કારણ કે જે માણસ પાતાનું હિત કે કલ્યાણ ન કરી શકે તે આપણું કલ્યાણ શી રીતે કરે ? સજૂનની પરીક્ષા કરવામાં તેના

#### વિવેક વિલાસ.

હીનકુળનાે અહુ લાંબાે ખ્યાલ દાેઠાવવાની આવશ્યક્તા નથી, હીનકુળમાં ભાગ્ય દોષને લીધે મતુષ્ય ઉત્પન્ન થાય તેથી કરીને તે હીનજ હાેય અને સદા હીન જ રહે એમ કંઇજ નથી. ગમે તેવા કુલના માણુસ પાતાના પરાક્રમથી, તપસ્યાથી, જ્ઞાનથી અને ધનથી ક્ષણ માત્રમાં સારા કુલીન લોકોમાં ગણાય છે, જ્યારે એથા ઉલંદું અપકર્મી-પાપકાર્યા અને ભયંકર અચા-રાેથી ક્ષણ માત્રમાં પાેતાની કુલીનતા ગુમાવી દે છે. ઉત્તમ દર-क्ले यडती वामते भनुष्य भात्रे कोड साववेती रामवी लेडके. જે પક્ષર્થ જેટલાે ઉંચા ચંકે છે, તેટલાજ પાછા કાળ પ્રભાવે કે અન્ય કાેઈ અ**દષ્ટ** કાર**ણે** પાછા પડે છે. મનુષ્યના સં**બંધ**માં પણ પ્રાય: તેમજ બનતું જોવામાં આવ્યું છે અને આવે છે. વિધિની અનુકુળતાને લઇને ઉંચે દરજર્જે ચઉલા પુરૂષા જયારે અધ:પાત પામે છે ત્યારે તે તેમને અસહ્ય થઇ પડે છે. ધન દેાલત અને વૈ<mark>લવના ગિરિ–શિખરે ચડી પાછું નીચે પડવાન</mark>ું પ્રાપ્ત થાય તાે તેવે વખતે ચિત્તને ખૂબ દ્રઢ બનાવી સંસારની અનિત્યતા અથવા અસ્થિરતા ચિંતવી પ્રસન્નતા પૂર્વક સધળું વેદી લેવું જોઇએ. જે તેટલું સામર્ચ્ય અંતરાત્મામાં ન હાય તાે ખહેતર છે કે ઉન્નતીના શીખરે પહેાંચવા કરતા મધ્યમ સ્થિ-તિમાંજ સંતુષ્ટ બની સરળતા અને સાદાઈમાં જ ખરૂ સુખ માની લેવું.

મારૂં કુળ કેવું ? મેં શાસ્ત્રના કેટલા અલ્યાસ કર્યા છે ? મારે આજે ખાસ કરીને ક્યા ક્યા કર્તાવ્યા કરવાનાં છે? મારી આ-વક અને જાવક કેટલી છે ? મારા વચનમાં કેટલી શક્તિ રહે**લી** 

છે? મારે કેટલાે શ્રમ લેવાનાે છે? મારાે બુદ્ધિવેભવ કેટલાે છે? મારી શક્તિ કેટલા પ્રમાણુમાં છે ? મારા દુરમના કયા કયા છે? હું કાેેે છું કું ? હુમણા કેવા કાળ વર્ત્ત છે ? મારા હાથમાં કેવા કેવા સાધના છે ? મારા સહાયકાે કાેેેે લા કાેેે છું કે શારા કાર્યનું પરિષ્ણામ શું આવશે ? દેશ તથા કાળની આખા સમાજ ઉપર કેવી અસર થઇ રહી છે ? મારી સામગ્રી કેટલી છે ? મારા વિ-રાેધીએા મને અમૂક વિષયમાં બાંધી લેવાના પ્રયત્ન કરે તાે મારે તેમની સામે કેવા ઉત્તરા તૈયાર રાખવા ? આવી અને **ખી**જી અનેક બાળતા ગૃહસ્થાએ વિચારવી જોઇએ. અવિચારી-પાણે જ્યાં ત્યાં પ્રવેશ કરવાથી આખરે માનહાની થાય છે, એ-ટલંજ નહીં પણ જે કંઇ સાધન–સામગ્રી પાસે હાેય તે પણ ગુમાવી દેવી પડે છે. વિચાર એજ મનુષ્**યા**નું મનુષ્યત્વ છે. ભવિષ્ય માટે તૈયારીએા કરવી અને એ તૈયારીએા બ-રાખર થાય એટલા માટે પાેતાના વર્તમાન અને ભૂત-કાળ ખરાભર વિચારવા એ ડાહ્યા પુરૂષાનું પ્રધાન લક્ષણ હાય છે. જેઓ ઉપર કહ્યા તેવા પ્રશ્નો વિચારી અગાઉથી તેના નિર્ભુયા કરી રાખે છે તેઓ વ્યવહારમાં કદાપ<u>િ</u> નાસીપાસ થતા નથી. જીવન એક પ્રકારના સંગ્રામ છે. સંગ્રા-મમાં-યુદ્ધમાં જતાં પહેલાં સૈનિક જેવી રીતે પાતાના સામર્થ્ય અને સાધનની બધી તૈયારીઓ કરી લે તેવીજ રીતે મનુષ્ય માત્રે વ્યવહાર–સંગ્રામમાં પડતાં પહેલાં આસપાસની તમામ પરિસ્થિતિના એકાથ ચિત્તે વિચાર કરી લેવા જોઇએ. પાતાની શક્તિ ઉપર હુદ ઉપરાંતના વિશ્વાસ રાખનાર મનુષ્ય જેવી રીતે

#### વિવેક વિલાસ.

ખુવાર થાય છે, તેવીજ રીતે પાતાની શક્તિ ઉપર લેશ માત્ર વિશ્વાસ નહીં રાખનાર મનુષ્ય પણ ખુવાર થાય છે. પાતાની યથાર્થ શક્તિ અને સાધનના સંખધમાં યેાગ્ય ત્રભિમાન હાવું એ વિજયની અધી<sup>°</sup> ખાત્રી છે. વિજયની પ્રાપ્તિમાં વિશ્વ નંડે તેા તેથી નિરાશ ન થવું. આશાની સાથે નિરાશા તાે વળગેલી જ છે. એ દ્વં દ્વોના નાશ થઇ શકે તેમ નથી. જેમ સુખની સાથે દુ:ખુ આનંદની સાથે શાેક, એક ખીજાની પાછળ લાગેલા જ છે તેવી રીતે લાભ અને હાની, જય અને પરાજ્યના સંબંધમાં પણ સમજ લેવું. મનુષ્યે પાતાથી અને તેટલા પ્રયત્ન કરવા. પરિ-થામ તો હંમેશા પૂર્વના સંચિતાનુસાર જ આવી મળે છે. જે આપણને એમ લાગે કે કાેઇ એક પ્રકારના દૈવી ઉપદ્રવ અથવા માંનુષી વિરોધ સદંતર નડયા કરે છે તો દૈવી ઉપદ્રવ દ્વર કરવા-ને <u>પ</u>્રષ્ટ્ય કાર્ય-શાંતિ કર્મ કરવાં અને માનુષી ઉપદ્રવહાય તા તે પાતાનાં બળ અને બુદ્ધિ–પરાક્રમથી દ્વર કરવા. પરંતુ હતાશ થઇને લમણે હાથ મુકીને બેસી તો ન જ રહેવું. ઉત્તમ પુરૂષે! વિશ્વથી પુનઃ પુનઃ પરાભૂત થવા છતાં પાતાના પ્રારુષ્ધ કાર્યન કદિ પણ ત્યજતા નથી. આખર સુધી પ્રમાણિકતા અને સત્ય-નિષ્ઠા પૂર્વ કતે હેતુને વળગી રહે છે. તમારે પણ એવીજ રીતે ઉત્તમ પુરૂષની કાેટીમાં પ્રવેશ કરવાના ઉત્સાહ દર્શાવવા જોઇએ.

મનુષ્ય એક સામાજીક પ્રાણી છે. તે એકલાે રહી શકતેઃ નથી. તેને પાતાના કુટું બીએા, સગા-સંબંધીએા અને આડેઃ શીઓ–પાડાર્શાએા સાથે વ્યવહારિક સંબંધામાં આવ્યા વિના ચાલતું નથી, સમાજમાં રહેનારે પાતાના સુખ-સગવડની સાથે પાતાની આસપાસના સગા-રનેહીઓના સુખ-સગવડના પહું વિચાર કરવા જોઇએ. જો તે તેમ ન કરે તા તે મહા સ્વાથી ગણાય અને સ્વાથી ધ મનુષ્ય આ જગતમાં તા સર્વના ધીક્કાર પાત્ર થઇ પડે છે, તે ઉપરાંત તે પાતાના આત્માને પણુ ભયં કર અધાગતિએ લઇ જાય છે. સમાજમાંના એક પ્રાણી તરીકે મનુષ્યે ઘણા ઘણા સંયમા પાળવા અત્યાવશ્યક છે. "આપણું કાઇને વચન આપ્યું હાય તા તે ગમે તે ભાગે પણ પાળવું"એ વાત જયાં સુધી સમાજમાં પ્રતિષ્ઠા પૂર્વક રહેવું હાય ત્યાં સુધી ખાસ સમરાણમાં રાખવી. તેની સાથે એક નીતિકાર એમ પણ કહે છે કે—"કણલ કરેલા વચનના ભંગ, ગઇ વસ્તુના શાક અને કાઇના નિદ્રાભંગ એ ત્રણ વાનાં કાઈ કાળે પણ ન કરવાં. " આ સ્પષ્ટ કથન વિષે હું ધારૂં છું કે વિશેષ વિવેચનની જરૂર નથી.

**શિષ્ય**—સમાજમાં હંમેશાં જ્ઞાતીના અને કુટુંખના ઝઘડા તો ચાલતા જ હોય, અમારે સમાજના એક અંગ તરીકે કેવું **વલણ** લેવું ?

સૃરિ—જે વ્યક્તિ પોતાની છતી શક્તિએ જ્ઞાતિ, કેમ કે કુટું બના દુ:ખ-કષ્ટ ફર કરવાના પ્રયત્ન ન કરે તે જાતિદ્રોહી ગણાય. સમાજના એક અંગ તરીકે જો આપણે ગણાવા ઇચ્છતા હાઇએ તો જાતિ કે કામનાં સુખ-દુ:ખને આપણે પાતાના જ સુખ-દુ:ખ માની લેવાં જોઇએ. પેટને કંઈ પીડા થતી હાય તો હાથ-પગ વિગેરે અવયવા શું બેદરકારપણે બેસી રહે ખરા ? શું તે વખતે આંખ-કાન-નાક-જીભ વિગેરે મળી પેટને કહેવા

#### વિવેક વિલાસ.

લાગી જાય કે-"સારૂં સારૂં ખાવાનું તાે તું ભરી રાખે છે, અમે તારા દુ:ખમાં શા માટે મદદ કરીએ ?" અંગાંગી ભાવમાં એવા વિવાદને સ્થાન નથી. સમાજના એક અંગ તરીકે આપણે સમા-જના દુ: ખ-કષ્ટની અવગણના ન કરવી જોઇએ. કામ કે જ્ઞાલીમાં જો કલેશ અને કુસ પ ચાલતા હાય તાે કામના એક પ્રતિષ્ઠિત ગૃહસ્થ તરીકે તમારે તે કલેશ–કુસંપ દૂર કરવા એ તમારૂં અન્યતમ કર્ત્તત્વ છે. કામની નિંદા અથવા અવનતિ એ તમારી પાતાની જ નિંદા અથવા અવનતિ છે. કાેઇ પણ કાેમમાં જ્યારે કુસ પ વધે છે ત્યારે ખ્હારના લાેકા કાેમની નિંદા તાે કરે છે જ પરંતુ તેની સાથે કાેમના પ્રતિષ્ઠિત આગેવાના અને માનનીય ગૃહસ્થાની પણ અપકીર્ત્તિ કર્યા વિના રહેતા નથી. અને એમ બને એ તદ્દન સંભવિત છે. સારાંશ એ છે કે જ્ઞાતિની, સંઘની ેકે સમાજની કુસ પ–કલેશવાળી સ્થિતિ સુધારવાનું નિરંતર લક્ષ રાખવું જોઇએ. "જ્ઞાતીમાં કુસંપ ચાલે છે એમાં અમને શું ?" એમ વિચારી ઉપેક્ષા ન કરવી. એક સ્થળે કહ્યું છે કે-"જ્ઞાતિએ! ચ્એક–**ષીજાની સાથે કલેશ–કુસંપ કરવાથી પ્રાય:** પાયમાલ **થ**ઇ જાય છે. તેજ જ્ઞાતી જો એક-ખીજાની સાથે સંપ અને સદ્ભાવ પૂર્વક વર્તન-વ્યવહાર રાખે તાે જળમાં જેમ કમલિની વધે તેમ વૃદ્ધિ પામે. આપણી જ્ઞાતીઓ, જળમાં કમલિની વધે અને પૃર ભભકાથી ખીલે તેવી રીતે ઉન્નતીમાં આગળ વધે અને પ્રકૃલ્લે એવા દરેક પ્રયત્ન જ્ઞાતિના હિત ચિતકાએ અને જ્ઞાતીના સેવકાએ કરવા જાઇએ.

શિષ્ય—જ્ઞાતીમાં વૈર–વિરાધ કેમ વધતા હશે અને તે વૈર–વિરાધાનું નિકંદન શીરીતે થાય ?

સરિ—મતલેદને લીધે પ્રાયશ: જ્ઞાતિમાં ભાગ કે તડા પડી જાય છે. મતલેદનું ઐાષધ થઇ શકતું નથી. કારણ કે મતલેદ અનિવાર્ય છે. પણ જો મતભેદને પરિણામે ઉપજનારાં વૈર-વિરાધ અટકાવવાં હાેય તાે ડાહ્યા મનુષ્યાેએ બહુમતીને માન આપી જ્ઞાતીની એકતા જાળવી રાખવી જોઇએ. "હુંજ ખરા, મારૂં ધાર્યું જ થવું જોઇએ" એવા દુરાશ્રહ રાખવાથી કલેશના મૂળ રાપાય છે. આપણા પ્રમાણિક મત-લેદા અલબત્ત રજુ કરવા અને જ્ઞાતિ અંધુએોને સમજાવવાના પ્રયત્ન કરવા. પરંતુ ગમે તે ભાગે તે મતભેદને માન મળવું જ જોઇએ અને તેના સ્વીકાર થવા જ જોઇએ એવા આગ્રહ જ્ઞાતિના હિતૈષી-એાને માટે ચાેગ્ચ ન ગણાય. હું આગળ જ કહી ગયાે છું કે સમાજમાં રહેનાર પ્રાણીને ઘણી વાર પાતાની ઇચ્છાએા-મના-રથા અને યાજનાઓના સંબંધમાં સંયમિત થવું પડે છે. આ-વા મત–ભેદના પ્રસંગમાં પણ સંચમ–શાંતિ અને ધીરતાથી કામ લેવું એ શ્રેયસ્કર છે. વૈર–વિરા**ધની** આગાહી થતાંજ કેટલાક ડાહ્યા ગણાતા પુરુષા જ્ઞાતીની આગેવાનીમાંથી ખસી જાય છે, એ પણ ઇચ્છવા યોગ્ય નથી. સુજ્ઞ મનુષ્યે સર્વ શુભ કાર્યોમાં આગેવાન<u>ી</u> ભર્યો ભાગ લેવા અમુક જોખમે પણ તૈયાર રહેવું જોઇએ. જો આવેા ભાગ નિસ્પૃહતા પૂર્વક અને સેવાની ભાવનાથી લેવાય તા તો ઘણું જ ઉત્તમ ગણાય. કપટતા વાળી નિસ્પૃહતા અતાવનાર મનુષ્યા પણ જો પાતાના ઉદ્દેશા લક્ષી રીતે પાર પાંઢે છે, તા

#### વિવક વિલાસ.

પછી અંત:કરણ પૂર્વક જે માણસ નિસ્પૃહતા ધરાવતો હાય તે સમાજનું સઘળું દારિદ્રય જેત જેતામાં દ્વર કરી દે એમાં આશ્વ- મેં પામવા જેવું શું છે ? આગેવાનામાં એક ગુણ મુખ્યત્વે હાવે જેઇએ અને તે એ જ કે અનિર્ધા. અર્થાત્ આગેવાનમાં ઇર્ધા કે મત્સર ન હાવાં જોઇએ. ઇર્ધા અને મત્સરવાળા આગેવાન જ્ઞાતી રૂપી જહાજને ભર દરીયે લઇ જઇ ઉંધું વાળી દે છે. તેમ કરતાં તેને લેશ પણ આંચકા નથી લાગતો. કારણ કે તે પાતે ઇર્ધા અને મત્સરતાની ડાકણાના પંજામાં એવા આગાદ રીતે ક્સા-એલા હાય છે કે તેને સારા સારના વિચાર કરવા જેટલા અવકા- શ પણ નથી મળી શકતા એટલાજ માટે કહેવામાં આવ્યું છે કે સારા પુરૂષોએ ઇર્ધા–મત્સરતાથી કાઇ પણ કાર્ય કરવા ઉત્સુક ન થવું. તેમજ કાઇ સુયાગ્ય પાત્ર પ્રત્યે પણ કાર્ય કરવા ઉત્સુક ન થવું. તેમજ કાઇ સુયાગ્ય પાત્ર પ્રત્યે પણ કાર્ય કરવા હત્સુક ન થવું. તેમજ કાઇ સુયાગ્ય પાત્ર પ્રત્યે પણ કાર્ય કરવા હત્સુક ન થવું. તેમજ કાઇ સુયાગ્ય પાત્ર પ્રત્યે પણ કાર્ય કરવા હત્સુક ન થવું. તેમજ કાઇ સુયાગ્ય પાત્ર પ્રત્યે પણ કાર્ય કરવા હત્સુક ન થવું. તેમજ કાઇ સુયાગ્ય પાત્ર પ્રત્યે પણ કાર્ય કરવા હતા હતા આ સ્ત્ર ખાસ સ્મરણમાં રાખશો.

સમાજના શુભે એક કોર્મ બીજી પણ જવાબદારી રહેલી છે. પોતાના કાઇ મિત્ર કે સ્વધર્મી બન્ધુ અણુધારી આક્તમાં આવી પડયા હાય તો તેને તન-મન-ધનના ભાગ આપી બચાવવા અને તેને સારી સ્થિતિમાં લાવી મુકવા, જ્ઞાતીના સભ્ય તરીકેનું એ એક મુખ્ય કર્ત્ત ત્ય છે. વિચાર કરા કે આપણી પાસે પુરતી સત્તા અને સંપત્તિ હાય અને એટલું છતાં આપણે આપણા સ્વધર્મ બન્ધુઓ, મિત્રા અને ભાઈ- બહેનોને કાઈ પણ રીતે ઉપયાગી ન થઇ શકીએ તો તે સત્તા તથા સંપત્તિ શું કામની ? દીન બન્ધુઓ અને બહેનોના ઉદ્ધાર-

માં જ સત્તા કિંવા સંપત્તિની ખરી સાર્થકતા રહેલી છે. બાકી ખાવું-પીવું-એશ-આરામ કરવા એ તા કાયર અને દ્રોહી મનુષ્યોથી પણ ખની શકે છે. પણ તેમાં કંઇ પુરૂષાર્થ નથી. ડાહ્યા મનુષ્યે દરિદ્રી અવસ્થામાં આવી પડેલા પાતાના મિત્રની, સ્વધ-મી બન્ધુની, પાતાની અપેક્ષાએ કૂળ મર્યાદામાં અને ગુણમાં શ્રેષ્ઠ દરજ્જાના હાય તેવા માણસની તેમજ વિધવા કે વાંઝણી બ્હેનની યથાશક્તિ આસના-વાસના અવશ્ય કરવી જોઈએ. ગૃહસ્થ ધર્મ યથાયોગ્ય રીતે પાળવા ઇચ્છતા સર્જીનોએ ઉક્ત કથન હંમેશા સ્મરણમાં રાખવું એટલું જ બસ નથી, તેવું પાલન પણ થવું જોઇએ.

**ાશખ્ય**—આ જગત્માં સાૈ કાઇ લાેકપ્રિય થવા અનતું કરે છે; છતાં કેટલાકા લાેક પ્રિય થવાને અદલે ઉલટા હાસ્યાસ્પદ થઇ પડે છે તેનું શું કારણ ?

સ્યૂ.રે—જેઓ આદર માન પૂર્વ ક દાન આપી શકે છે, અવસર યોગ્ય રૂડા શબ્દો બાલી લોંકાનું દિલરંજન કરી શકે છે અને પ્રસંગ પડયે ન્યાય યુક્ત શાર્ય—અળ દર્શાવવામાં જેઓ પાંછી પાની નથી કરતા, તેઓ ત્રહ્યું જગતને વશ કરે એવા લાેક પ્રિય થઇ પડે છે. માત્ર મહાેદી મહાેદી વાતા કરવાથી અથવા સારાં સારાં વસાબુધહોા સજવાથી કાેઇ લાેકપ્રિય થઇ શકતું નથી. મીડી વાહી, સરળ હુદય, ત્યાગ અને સંયમ વગેરે વસ્તુઓ લાેકપ્રિયતા સંપાદન કરવામાં અનિવાર્ય અગત્ય ધરાવે છે. સારાં વસાબુધહાેની બીલકુલ જરૂર જ નથી, એમ હું નથી કહેવા માગતા, પાતાની પાસે પુષ્કળ દ્રવ્ય હાેય અને

#### વિવેક વિલાસ.

તેના પ્રમાણમાં સાજસજા રાખવી એમાં કંઇ હરકત નથી. પણ કેવળ પાતાની મ્હાટાઇ દેખાડવાને જે ઉજવળ વેશ પહેરે તે લાેકાના દ્રષ્ટિમાં રૂચીકર થઇ શક્તો નથી. તેની સાથે કૃપણ કે કંબાસની માક્ક છેક હલકા અને ચીંધરે હાલ જેવા મેલા–ગંદા વસ્ત્રો પહેરવાથી પણ લાેક પ્રિયતા પાતાની વરમાળ પહેરાવી ટ્રે**તી** નથી. વસ્તુત: અસમર્થ હેાવા છતાં જેએા સમર્થ પુરૂષાે**ની** સામે બાથ ભીડી પાછા પડે છે અને વૈરના ક્રીડાઓને હૃદયમાં નિરંતર પાષણ આપે છે તેઓ પણ લાેકપ્રિય થવાને બદલે ઉલટા હાસ્યાસ્પદ જ થઇ પડે છે. જે પાતે અદેખાઇથી પુરેપુરા ભરેલા હાય અને છતાં સતી સીની વાંછા રાખે, નિર્ધન હોવા છતાં ગણિકાના અતિશય પ્રેમપાત્ર અનવાની અભિલાષા રાખે અને વચાવૃદ્ધ થવા છતાં આળ વયની કન્યકા સાથે પાણીગૃહ-ણ કરવા ઇચ્છે તેવી જાતના મનુષ્યા સર્વત્ર ધિક્કારને પાત્ર અની લ્તય છે. લાેક પ્રિય અનવા માગતા મનુષ્યાએ આ દાષાના સર્વ-થા ત્યાગ કરવા.

શિષ્ય—ખરેખર એવા એવા દોષોને લીધે ઘણા ખરા આગેવાના અને પ્રતિષ્ઠિતા પણ પાતાનું માન-પદ-મર્યાદા અને માભા વિગેરે ગુમાવી બેસે છે.

સૂરિ—બીજાં પણ અનેક કારણાથી માણસા લાકમાં અ-પ્રિય થઇ પડે છે. જે માણસ નમ્ર માણસાની સાથે વાત અને વ્યવહારમાં એક ચક્રવર્ત્તી રાજાની જેમ માન અને ગાંભીર્ય ધારણ કરે, જે દુર્જળ લાેકાને ઉપદ્રવ કરવાના કામમાં ઘણા ઉત્સાહ કરાવે અને જે પાતાને બહુમાન મળવાને લીધે અહંકારથી

#### સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

339

કુલાઇ જાય તે પાતાની લાકપ્રિયતા ઉપર જ કહાડાના ઘા કરે છે એમ કહેવ માં અતિશયાકિત નથી. જે માણસ દુ:ખ-આવ્યે દીન-ગરીખડું મહાં કરીને ખેસી રહે, જે સુખી અવસ્થા-માં પણ ભાવી દુ:ખના ભયથી ધ્રુજ્યા કરે અને વળી કુકમી કર-વામાં પાછું વાળીને ન જુવે એવા દુર્ભળ ચિત્તવાળા માણસાની તો ખાળકા પણ મશ્કરી કરે છે. જે ડગ લાેકાના મુખથી પાતા-ના વખાણ સાંભળી ભૂલ ખાઇ બેસે, કીર્ત્તિ મેળવવા માટે કુપા-ત્રાને ઉત્તેજન આપે અને પાતાનું ખરૂં હિત શેમાં રહેલું છે તેના વીચાર ન કરે એવા માણસા પણ સમાજમાં માનહીન <mark>બની જાય છે. જે "હું</mark> પ્રખર વિદ્વાન **છું" એમ સમ**જી બકબકાટ કર્યા કરે, "હું મહાને કર્મયોગી છું" એમ સમજ પાતાની બડાઇ હાંકયા કરે અને "હું શૂરવીર પુરૂષામાં અબબી છું" એમ સમજી સાને પાતાની બેદરકારી દેખાઉ તે પુરૂષ અંતે મિથ્યાભિમાનમાં ને મિથ્યાભિમાનમાં જ ધન–કીર્ત્તિ વિગેરે હારી જાય છે. જે માણસ લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ થવાથી વિકાર પામે, વાચાળતામાં જ પાંડિત્ય સમાયેલું છે એમ માની પાતાને પાંડિતમાં ગણાવે અને જોશીના કહેવા માત્રથી પાતે ભવિષ્યમાં રાજા થશે એમ માની **રાજપ**દની વાંછા રાખ્યા કરે તેઓ પ્રક**ટ**ેણે મૂર્ખતા અતાવી **લા**કામાં દયાપાત્ર થઇ પડે છે. જે માણસ કાેઇ ન સમજે એવાં ક્લિષ્ટ વયનાે બાલી પાતાને કવિ માને, પાંડેત પુરૂષાની સભામાં પાતાના વખાણ પાતેજ કર્યા કરે અને જે શાસતું નામ સ્વ<sup>પ</sup>ન-

#### વિવેક વિલાસ.

માં પણ ન સાંભાત્યું હોય એવા શાસ્ત્રની વ્યાખ્યા કરવા તૈયાર ચઇ જાય તે માણસને લાેકા છેટેથી નવ ગજના નમસ્કાર કરી સંતોષ માને છે. જે ઘણાં ખુશામતીવાળા મીઠાં વચના બાલી ત્રાસ ઉપજાવે, હસતાં હસતાં પારકાના મર્મ લેદવાના **પ્રયત્ન** કરે અને પાતે નિર્ગુણી છતાં ગુણી પુરૂષાની નિંદા કરવા-માં અગ્ર સાગ લે તે માણસ જનસમુદાયમાં કરવતના જેવા ગણાઇ **ના**ય છે અર્થાત્ તેની જીભમાં કરવતની માફક માત્ર ગમે તેમ કાપી નાંખવાની જ શક્તિ છે, એમ અધે મનાઇ જાય છે. જે પાતે અવિદ્વાન છતાં મેહાટી અમા પાડી પાતાની વિદ્વત્તા જાહેર કરવા મથે, જે કૃપણ પુરૂષ પાસેથી પણ મ્હાેટા ધનના બદલાની ઇચ્છા રાખે અને અવસર જાણ્યા વિના જયાં ત્યાં માર્ચુ મારે તેવા માણ-સા પણ અકારા થઈ પડે છે. ઉપર કહ્યા તે દેાષામાં તાે એક દેાષ પણ હાેય તો તે ભારે અનર્થકારક થાય છે. ખરેખરા લાેકપ્રિય થવું હોય અને એ રીતે લોકહિત કરવું હોય તો ઉક્ત **વિવે**ચ-નમાં મતુષ્યની જે ખામીએ। ખતાવવામાં .આવી છે તે ઉપર વિચાર કરશા અને દોષા હાય તા તેનું પ્રક્ષાલન કરી દોષાના સ્થાને ગુણના અભિષેક કરશા તાે આપણા શ્રમ સાર્થક થશે.

શિષ્ય—પરંતુ લાંબા કાળના દોષો દ્વર કરવા એ કંઇ સહજ નથી. આપના જેવા કૃપાળુ મહાત્માંઓના કૃપા—પ્રસાદે કદાચ તેમ બની શકે; પરંતુ અમે પોતે અમારી જાતને સુધારીએ એ તો અશકય જેવું જ લાગે છે.

સૂર-ગુરૂઓ તા માત્ર અંગુલી નિર્દેશ કરે. બાકી

પાતાના આત્માને કુમાંગે જતા અટકાવવામાં તો સા સાના આત્મા જ મુખ્ય ભાગ ભજવે છે. તમને બીજો કાઇ આવીને સુધારી દે એમ જો માનશા તો તમે કાઈ કાળે પણ તમારા ઉદ્ધાર નહીં કરી શકા. આત્માના ઉદ્ધાર આત્મા જ કરી શકે છે. તે સ્થળે બહારની મદદા કંઇ વિશેષ કામ નથી કરી શકતી. સમુદ્રમાં જ્યારે ભરતી આવે છે, ત્યારે આપણને ક્ષણવાર એવા ભાસ થાય છે કે આ માજાઓ આખા વિશ્વના ગાસ કરી જશે કે શું ? પરંતુ પાતાની મર્યાદાએ પહોંચ્યા પછી ભરતીના માજાઓ પોતાની મેળે જ પાછા કરે છે અને વિશાળ સમુદ્રમાં સમાઇ જાય છે. વિચાર કરા કે આ ભરતીને કાણ અટકાવે છે? સમુદ્ર પાતે જ કે બીજાં કોઈ? જો સમુદ્રની પ્રચંડ ભરતીને સમુદ્ર પાતે જ અટકાવી શકે છે, તો પછી મનુંષ્ય માત્ર પાતાની કૃત્સિત પ્રવૃત્તિઓને કેમ પાછી વાળી ન શકે ?

**શિષ્ય**—આપની યુક્તિ એવી સર્જૂડ હાેય છે કે તેની સામે કંઇ બાલવા જેવું જ નથી રહેતું.

સૃરિ—હવે સારા અને સંમાન્ય ગણાતા ગૃહસ્થા પણ કેવી રીતે ખુવાર થઇ જાય છે તે વિધે બે શબ્દાે કહી આજનાે આ વિશેષાપદેશ સમાપ્ત કરીશું.

શિષ્ય—ઘણા માનનીય અને અપ્ટ લક્ષ્મીસંપન્ન ગૃહસ્થાને મેં દરિદ્રાવસ્થામાં ટળવળતા અને પોતાના વિવિ-ધ પાપાના પશ્ચાત્તાપ કરતા પ્રત્યક્ષ નીહાલ્યા છે. પરંતુ એવી શોચનીય સ્થિતિ પ્રાપ્ત થવામાં શું કારણા હશે તેની પુરેપુરી EXS

#### વિવેક વિલાસ.

કલ્પના થઇ શકી નથી. આજે આપે એક એવા વિષયની અવ તરણા કરી છે કે જે ગૃહસ્થને એ વિષય સાંભળવાના પ્રસંગ મળે તે ખરેખર જ પાતાને ભાગ્યશાળી સમજે.

સૂરિ—પ્રમાણિકતા અને નીતિની રક્ષા કરી શકાય એવા વ્યાપાર-ધંધા છાડી દઇ ચારી-જગારી જેવા હીણા ધંધામાં બહાળું દ્રવ્ય પ્રાપ્ત થશે એવી જે કાઇ આશા રાખે, છતિ શ-ક્તિએ ઉદ્યમ કરવામાં આળસ રાખે, ફળ મેળવવાના વખત આવે તે જ અવસરે ભાગ વિલાસમાં પડી રહી કાળને વ્યર્થ વીતાવી દે, યેાગ્ય સમય ન હાય ત્યારે ફાેગટના શ્રમ લે, શત્રુ-ચ્યાની મધ્યમાં રહેવા છતાં તેમના તરફ જોઇએ તેટલાે સાવચેત ન રહેતાં ઉલટા તેમના વિશ્વાસ રાખે; તેવા માણુસ લક્ષ્મી કે ઉન્નતી મેળવી શેકતા નથી. કદાચ મેળવે તા પણ તે ચિરસ્થાયી રહી શક્તી નથી. પાપમય ધંધાએાથી કાેઇને સુકીર્ત્તિ અને સંપત્તિ મળે એ શું સ્વપ્નમાંથે અનવાયોત્ય છે? શાસ્ત્રમાં એમ સ્પષ્ટપણે કહેવ માં આવ્યું છે કે જે માણસ ધર્મના દ્રોહ કરીને સખની ઇચ્છા રાખે, અન્યાય કરવા છતાં ઉન્નતિતી આ-શા રાખે તથા પાતાના એક વખત અંત આવવાના છે એમ નિશ્ચય પૂર્વક માની પુષ્ય અને ધર્મ રૂપ ભાતું ન બાંધે, તે આ લાેકમાં અને પર લાેકમાં દુ:ખી થાય, એમાં કંઇ નવાઈ નથી.

પાતાની મ્હાેટાઇ અને ધન–મીલકત લાંબા વખત સુધી ૮કી રહે, એ માટે ગૃહસ્થાેને ઘણી ઘણી જાતની સાવચેતીએ રાખવાની હાેય છે. દંભી લાેકાના સપાટામાં ભૂવે જૂકે પણ ન

#### સરિશિષ્ય સ'વાદ.

388

આવી જવાય, ઠગ તથા કુલટા સ્ત્રીઓના વચન સાંભળી આપ-**્ણા હાથથી નહીં કરવાનાં કાર્યો ન થઈ જાય તથા** સારા પુરૂષા-ની અવગણના ન થાય એ બધી બાબતોના પગલે પગલે વિચાર કરવા પડે છે. જેઓ લંપટ લાેકાની સાથે હરીકાઇમાં ઉતરી ધન ઉડાવી દે છે. પાતાની સ્ત્રી ઉપર ક્રોધ કરી બીજી બાયડી પરણ-વા તૈયાર થઇ જાય છે તેમજ સ્ત્રી ઉપર અત્યંત આસક્તિ રા-ખી **બુદ્ધિ અને વિવેકને વેચી દે છે તે મનુષ્ય** પાછળથી પશ્ચાત્તા-પના સાગરમાં ડુખી જાય છે. વેશ્યાના જારની સાથે વેર કરનાર, સ્ત્રીના ભયથી ભીખારીઓને દાન આપવામાં સંક્રાેચ રાખનાર . તેમજ દુર્લાબ વસ્તુ દઇને પણ સ્ત્રીની સાથે વિષયભાગ કરનાર પુરુષ પાતાની તથા પાતાના પૂર્વજોની કમાએલી પ્રતિષ્ઠા તથા ધન દેાલત ઉપર પાણી ફેરવે છે એમાં શક નથી. જેઓ ખુદ્ધિ બલના પુરેપુરા સદુપયાગ કર્યા વિના કાર્યની સિહિ વાંછે છે, **દુઃખના દરીયામાં ડૂખકી ખાવા છતાં પાેતાને પરમ સુખી** બતાવવાના પ્રયત્ન કરે છે અને દેવું કરીને પણ ઘરબાર ખ<mark>રીદી</mark> પાતાની મ્હાટાઇના ઢંઢેરા પીટાવે છે, તે પુરૂષ મૂર્ખના સરદા-રામાં પાતાનું નામ અગ્ર ભાગે નાંધાવે છે. ઉડાઉ અને દુરા-ચારી પુત્રના હાથમાં સર્વસ્વ ધન–સંપત્તિ અર્પણ કરી પોતે ૈદેન્ય લાેગવનાર, સ્રીના તાળામાં બધું સમર્પી દઇ ભીખ માગ-નાર, અને દાન દઈ પાછળથી પસ્તાવા કરનાર માણસાની સ્થિ-િત ખરેખર દયાજનક થઇ હોય છે. જે કેાઇ દુષ્ટ મંત્રિથી બેદ-

#### વિવેક વિલાસ.

રકાર રહે, કૃતધ્ન માણસ તરફથી ઉપકારની આશા રાખે અને દ્રષ્ટ રાજા પાસેથી ન્યાય મેળવવાની ઇચ્છા રાખે તે પાતાની ચઢતી આ લવમાં તો કદિ પણ કરી શકે નહી. જે વેપારી દા**ણ**નો ખચાવ કરવા ચાર માગે<sup>લ</sup> ધંધા ખેડવા જાય, જે માણસ <mark>ભાજનના અવસરે ક્રોધે ભ</mark>રાઇ રીસ કરે અને પાતાના કળના મદથી ચાકરી કરવામાં શરમ જેવું સમજે, એના મંદમતી મતુષ્યાે પણ સંસારમાં સુખી થઇ શક્તા નથી. જે કીમીયામાં ધન ખાવે, જે રસાયણ ઉપર અનહદ પ્રોતિ રાખે, તથા પરીક્ષાને માટે ઝેર ખાતાં પણ વિચાર ન કરે તે મનુષ્ય હાથે કરીને અન-ર્થને આમંત્રણ આપે છે એમ કહીએ તાે ખાટું નથી. જે પાતા-ની છાની વાત કહીને પરવશ થાય, જે કુકર્મ કરીને પાેેેેેેેે પાેેેે ચાકરનાે ડર રાખે તથા જે કોંધના આવેશમાં આવી અકાર્ય કરી નાંખે તે ત્રણે જાતના પુરૂષાે કાયમને માટે અપયશના સ્થાનક જેવા ખની જાય છે. જે માણુસ ગુણુના અભ્યાસ કરવામાં ક્ષણ માત્ર પણ રૂચી ન કરે, એથી ઉલડું જે દેાષ કાઢવામાં ઘણી ઉત્કંઠા રાખે તથા જે ઘણું ખાઇને થાડાની રક્ષા કરે તેવા માણ-સા લક્ષ્મીદેવીની કૃપા મેળવી શક્તા નથી. એટલે લક્ષ્મી હાય તે પણ ક્રમે ક્રમે ચાલી જાય છે. જે રાગી હાવા છતાં પરહેજ ન રાખે, શીખામણ દેવા આવે તેની ઉપર ક્રોધ કરે, રાગી નહીં હોવા છતાં વ્હેમથી દવાએ। ખાધા કરે તે આરાગ્ય અને ધનથી ખુવાર થ<sup>ા</sup>, મૃત્યુ પામે એ નિ:શંક છે. જે પોતાની સ્ત્રી સુંદર છતાં પરસ્રીની વાસના રાખે, રસોઇ તૈયાર થયા પછી અહાર

કરવા નીકળી જાય અથવા બીજા કામમાં રાકાઇ જાય, તેમજ પાતે દરિદ્ર હાેવા છતાં વાતા અને પારકી પંચાતામાંથી નવરા ન થાય તે પુરૂષ મૂર્ખ અને આળસુઓના સરદાર તરીકે સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ થાય છે; એટલું જ નહીં, તન–મન–ધનની પણ પાયમાલી કરે છે.

જેઓ પારકાની સારી–નરસી વસ્તુઓને પાતાની માની લઇ તે ઉપર વેપાર ખેડવા લાગી જાય તથા પાતાના કળને અમુક કાર્ય શાભાસ્પદ થશે કે નહીં તેના વિચાર કર્યા વિના હીન ધંધામાં દ્રવ્યની લાલચથી ઝંપલાય, તેઓ જનસમાજની વચમાં મ્હાેટાઇ <mark>મેળવી શક્તા નથી. જેઓ</mark> હંમેશા પાતાના મિત્રને પણ ઉદ્દેગ **ઉપ**જાવે, ઠગ લાેકાેને ભરાેસે ઠગાઇ જાય અને પાતે ગુણી છતાં <mark>ખીજા ગુણી પુરૂષોની અ</mark>દેખાઇ કરે તે ત્ર**ણે** પુરૂષોની કળા કાઇને કશા ઉપયોગમાં આવતી નથી. જે દ્વત થઈ સંદેશા ભૂલી જાય, <del>જે ગવૈ</del>યા થઇ કઠાેર સ્વરે ગાય, તથા જે ચાેગી થઇ ગૃહસ્થા-શ્રમમાં રહે તે ત્રણે પુરૂષા જ્યાં જ્યાં જાય ત્યાં ત્યાં ઉદ્દેગ–ખેદ ઉપજાવનારા થ**ઈ પ**હે છે. જેએ**ા માે**લાદાર માંડળમાં જઇ કુટેવને **લીધે** કાખ વગાડે, શીસોડીએા મારે, કારણ વિના તરખ-લાના કટકા કરે, શરીરને વાજી ત્રની પેઠે વગાડવા લાગે, દાંત વતી નખ ઉતારવા કે નખથી ભૂમિ ખાતરવા લાગી જાય તેઓ પાતાની જંગલીપણાની ટેવને લીધે માનપાત્ર થઈ શક્તા નથી. માણસોના દેખતાં રાજા વિગેરેના અવર્ણવાદ એાલવા, ગુણી પુરૂષાની નિંદા કરવી તથા દુરાચારી માણસોના વખાણ કરવા

# સુરિ શિષ્ય સ'વાદ.

એ સંકટ શિર પર બ્હાેરી લેવા જેવું છે. ગૃહસ્થાશ્રમીઓએ (૧) ઘરનાં છિલ, (૨) મંત્ર (૩) ધન (૪) આયુષ્ય, (૫) મર્મ વચન (૬) ઠગાઇ (૭) અપમાન તથા (૮) પોતાના ધર્મ એ આઠ વાનાં કાેઇની પાસે કદિપણ પ્રગટન કરવા.

મતુષ્યોને આખા જન્મમાં પગલે પગલે જે કૃત્યો કરવાં પડે છે અને જે જે વિધ્નાની સામે થવું પડે છે તેમજ જે જે સાવધતાઓ રાખવી પહે છે તે સર્વનું વર્ણન, પુનરૂક્તિના દેાવ કવચિત **વ્હાેરી લઇને પ**ણ તમારી સમક્ષ રજી કર્યું<sup>.</sup> છે. ક**વચિત** વિવેક પૂર્વક જો એ ઉપાયેા અને સાવચેતીઓનું શરણ લેશા તો તમારા ગૃહસ્થાશ્રમ પરમ સુખ અને આનંદના નિકેતન સરખા બના રહેશે એમ કહેવાની જરૂર નથી. મેં તમને આ વાર્ત્તાલાપની શરૂઆતમાં જ કહી દીધું હતું કે ગૃહસ્થાચિત કર્ત્ત<sup>ુ</sup>વ્યોના સંબંધમાં ભિન્ન ભિન્ન વિષયો ઉપર મારે પ્ર**ક્રી** સ્વરૂપે એટલું બધું કહેવાનું હતું કે તે સર્વના એક બીજા સાથે સંબંધ સાંધવા લગભગ અશક્ય જ હતા; તથાપિ ગૃહસ્થ ધર્મને જ્યાં સુધી લાગે વળગે છે, ત્યાં સુધી મને ખાત્રી છે કે મારા આજના વક્તવ્યમાંથી પ્રચુર ઉપાદેય સામગ્રી તમને મળી રહેશે. મારા ઉપદેશને તમારે અક્ષરશ: વળગી જ રહેવું જોઇએ એમ પણ હું કહેવાનું સાહસ નથી કરતો. જે સ્થળે જે ઉપદેશને અમલમાં મુકવાની આવશ્યકતા આવે તે સ્થળે તેના પરમ વિવે-કથી ઉપયોગ કરવો; તેમાં પણ દેશ–કાળની પરિસ્થિતિ વિચાર-

વી એ સાથી વિશેષ અગત્યનું છે. માત્ર શબ્દોને વળગી રહેનાર 'ઉપદેશનું યથાર્થ રહસ્ય સમજી શકતો નથી. મને ખાત્રી છે કે 'તમારામાં જે ચાગ્યતા હું જોતો આવ્યા છું તે ચાગ્યતા તમને તમારા નિર્ણયોમાં અવશ્યમેવ માર્ગદર્શક થઈ પડશે.

શિષ્ય — આપના આજના ગૃહસ્થધર્મ સંબંધીના ઉપદેશ હું કાયમને માટે મારા હુદયમંદિરના સિંહાસન ઉપર પરમ માન બુદ્ધિ પૂર્વક સાચવી રાખીશ અને આપે સૂચવ્યું તેમ યથાશક્તિ-યથામતિ વિવેક વાપરી તેના ઉપયોગ કરીશ. આપ એક ત્યાગી પુરૂષ હોવા છતાં મારા જેવા ગૃહસ્થોને જે સદ્દેબાધામૃતનું પાન કરાવા છા તે બદલ આપના કેવા કીમતી શખ્દોમાં આભાર માનવા તે હું વિચારી શકતા નથી અને એટલા માટે આપના પવિત્ર પાદ પંકજમાં એક વાર પુન: નમન કરી કૃતાર્થ થવાની ભાવના રાખું છું.

# (99)

**શિષ્ય**—આપે આગળ એક વખત સ્વરશાસ્ત્ર વિષે મુખ્ય મુખ્ય વાતો કહેવાનું સ્વીકાર્યું હતું તે આપના સ્મર**ણ**-માં હશે.

સૂરિ—સ્વરશાસ્ત્ર એક ઘણું જ પવિત્ર શાસ્ત્ર છે. તે વહે વ્યવહાર અને આત્મકલ્યાણની સાધના પણ થઇ શકે છે. શ્રીજ-નેંદ્ર દેવ તથા ગણુધર મહારાજાઓ પણ આ શાસ્ત્રના પ્રાણાયામ આદિ અંગ-ઉપાંગા બહુ સારી રીતે જાણતા હોવા જોઇએ એમ

# વિવેક વિલાસ.

શાસ્ત્ર વચનાે ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે. જીનાગમમાં પણ લખ્યું છે કે—'શ્રી મહાવીર ભગવાનની પછી ચાદમી પાટે શ્રીભદળા હુ સ્વામી થયા. તેમણે સુક્ષ્મ પ્રા<mark>ણ</mark>ાયામના ધ્યાનનું પરાવર્તન કર્યું હતું, તે વખતે સમસ્ત સંઘે મળી તેમને વિરૂપ્તિ પછ્ કરી હતી." જૈન ઇતિહાસમાં પણ એવા અનેકાનેક દ્રષ્ટાંતા મળી આવે છે. પૂર્વના જે મહાન અધ્યાત્મયાેગી પુરૂષાના વર્ણના આપણે સાંભળીએ છીએ તેઓ સઘળા પ્રાય: યાગાભ્યાસની વિધિ સંપૂર્ણ રીતે જાણતા હતા અને એને પ્રતાપે તેઓ મહાન્ સિદ્ધિએા પ્રાપ્ત કરી શકતા હતા. આજ કાલ એક તા શરીરની શક્તિ જ ક્ષીણ પ્રાય: થઈ છે તેમજ લાેકાને શ્રદ્ધા પણ જેવા જોઇએ તેવી રહી નથી ! આવી સ્થિતિમાં સ્વર શાસ્ત્ર સમજવા-ની તકલીફ કેાણ અને શા માટે લે ? યાેેગાલ્યાસ—પ્રાણાયામ વિગેરે આત્મકલ્યાણમાં અગત્યના ભાગ ભજવે છે. પ્રાણાયામ ની જે દશ ભૂમિકાએા કહી છે, તેમાં સ્વરશાસ્ત્ર આવી જાય છે. સ્વરશાસ્ત્રના અભ્યાસથી મહાન્ ગુપ્ત ભેદો જાણી શકાય છે એટલું જ નહીં પણ અનેક રાગાની પણ નિવૃત્તિ થઇ શકે છે.

**રાષ્ય**—સ્વરાદયના અભ્યાસ વર્લમાન જમાનામાં ક્રેમ લાેપ પામી ગયા હશે ?

સૂરિ—સ્વરાદય પદના શબ્દાર્થ ધાસ નીકળવા તે છે. તેમાં ધાસને ઓળખી લેવાની ખૃષ્યી આવડવી એઈએ. સ્વરાદ યના પારંગત પુરૂષા નાક ઉપર હાથ રાખતાં જ કેટલીક ગુપ્ત વાતાના રહસ્યા ચિત્રવત્ પાતાની હૃષ્ટિ આગળ એઈ શકે છે. કેટલાક કારણાને લીધે ગૃહસ્થા આ વિષયના સંપૂર્ણ, અલ્યાસ કરી શકતા નથી. પહેલી વાત તો એજ છે કે આ વિષય ઘણા કઠિન છે અને તેમાં અનેક સાધનાની આવશ્યકતા પડે છે. બીજાં આ વિષયના જે પ્રાચીન ગંથા મળી આવે છે તેમાં ઘણી વાતો અતિ કઠિન તથા સંક્ષિપ્ત હાય છે. તેથી તે સહેલાઇ પૂર્વક સમજી શકાતી નથી. ત્રીજાં આજકાલ એ વિષયનું ગુરૂગમ પૂર્વક જ્ઞાન આપી શકે એવા યોગી—મહાત્માઓ દુર્લભ છે. આટલી મુશ્કેલીઓ છતાં તેની પાસે લાગ્યા રહે છે તેઓમાં બાગ્યે જ કાઇ કૃત્તેહમંદ થાય છે.

**શિષ્ય** —સ્વર શાસ્ત્રનું સ્વરૂપતથા તેના આવશ્યક નિયમા કયા કયા છે ?

સૃરિ—નાસિકાની અંદરથી જે શ્વાસ નીકળે છે તેને સ્વર કહેવામાં આવે છે. સ્થિર ચિત્તે તે વિષે વિચાર કરવાથી શુભાશુભ કાર્યોના નિર્ણય થઇ શકે છે. આ સ્વરના સંખંધ નાડીઓ સાથે હાય છે. શરીરમાં નાડીઓ તો જે કે ઘણી છે, પણ તેમાં ૨૪ નાડીયા મુખ્ય ગણાય છે. ૨૪ માં પણ લનાડીઓ અતિ પ્રધાન અને ૯ માં યે ત્રણ નાડીયા અતિશય પ્રધાન મનાય છે. એ ત્રણના નામ અનુક્રમે ઇંગલા, પિંગલા અને સુષ્યના છે. નાકની જમણી તરફથી જે શ્વાસ નીકળે છે તેને ઇંગલા નાડી અથવા સૂર્ય સ્વર કહેવામાં આવે છે, ડાળી તરફથી નીકળે તેને પીંગલા નાડી અથવા ચંદ્રસ્વર કહેવામાં આવે છે તથા ખન્ને આજીએથી સમાન શ્વાસ નીકળે અથવા શાડી

-386

#### વિવેક વિલાસ.

વાર જમણી બાજીએથી અને થાડી વાર ડાબી બાજીએથી નીકળે તેને સુષુમ્ના અથવા સુખમતા સ્વર કહેવામાં આવે છે, આવેા સ્વર પ્રય: સ્વર બદલવાના હાય છે તે જ વખતે ચાલે છે. સારા નિરાગી માણુસને દીવસ રાત્રી દરમીયાન કલાકે કલાકે ચંદ્ર અને સૂર્ય સ્વરની અદલ બદલ થયા કરે છે. ડાબી બાજીના સ્વર ચાલતા હાય ત્યારે ચંદ્રના ઉદય તથા જમણી બાજીના ચાલતા હાય ત્યારે સૂર્ય ઉદય જાણવા.

રાષ્ય—ચંદ્ર સ્વર ચાલતા હાય ત્યારે કેવી જાતનાં કાર્યા કર્યાં હાય તા ડીક ગણાય ?

સ્યૂરિ—શીતલ અને સ્થિર કાર્યો ચંદ્ર સ્વર ચાલતા હાય તેવે સમયે કરવા યાગ્ય ગણાય. દાખલા તરીક કાઇ નવા મંદિરની શરૂઆત કરવી હાય, પાયા નં ખાવવા હાય, મૂર્ત્તિની પ્રતિષ્ઠા કરવી હાય, મંદિર ઉપર દં હતથા કલશ ચઢાવવાં હાય, ધર્મશાળા, ઉપાશ્ય, વિદ્યાશાળા, પુસ્તકાલય, ઘર, દુકાન, ગઢ, મહેલ વિગેરે ખનાવવાં હાય, ને દાન દેવું હાય, નગરમાં પ્રવેશ કરવા હાય, નવા થરમાં રહેવા જવું હાય, નવા કપડાં તથા ઘરેલાં ખરીદવાં હાય, પહેરવાં હાય, અધિકાર લેવો હાય, ઐાષધ ખનાવવું હાય, ખાગ-ખગીચા લગાવવાં હાય, રાજા જેવા માટા માલુસા સાથે ભાઇ-ખેત્રી ખાંધવા જવું હાય, તથા યાગના અભ્યાસ કરવા હાય, ઇત્યાદિ કાર્યો ચંદ્ર સ્વર ચાલતા હાય તે વખતે કર્યા હાય તે મહાકલ્યાલુકારી અને સફળ થાય.

શિષ્ય—ત્યારે સૂર્ય નાડી ચાલતી હોય તે વખતે કેવાં કાર્યો કરવાં જોઇએ ?

# સૂરિ શિષ્ય સંવાદ.

386

સ્તૃરિ—કૂર અને ચર કાર્યો, આ સૂર્ય સ્વર વખતે ઉચિ-ત ગણાય છે. દાખલા તરીકે વિદાર ભ કરવા હાય, ધ્યાન-સાધ-ના તથા મંત્ર કે દેવની આરાધના કરવી હાય, અરજી કરવી હાય, વૈરી સાથે લડત ચલાવવી હાય, સર્પનું ઝેર ઉતરા-વવું હાય, વિધ્નની શાંતિ કરવી હાય, હાથી–ઘાડા જેવાં વાહના-પયાગી પશુ ખરીદવા હાય, ભાજન–સ્નાન–વ્યાપાર વિગેરે કરવાં હાય, સ્ત્રીને ઝતુદાન દેવું હાય, વૈરીના મકાનમાં દાખલ થવું હાય, કાઇની પાસેથી રૂપીયા ઉછીના લેવા હાય, અથવા દેવા હાય તો સૂર્ય સ્વરમાં લાભદાયક થાય. સ્વરની અદલ–અદલ થવાની હાય તે વખતે પાંચ–સાત મીનીટ સુધી અન્ને સ્વર ચાલે છે, તેને સુખમ્ના કહે છે. આ સ્વર ચાલતા હાય તે વખતે કંઇ પણ કાર્ય ન કરવું. કારણ કે તેવે સમયે કાર્ય કર વાથી લાભને બદલે ઉલટી હાની થાય છે.

શિષ્ય—કયારે કઇ નાડી ચાલતી હોય તો શ્રેષ્ઠ ગણાય? સ્પૂરિ—મહીતામાં કૃષ્ણુપક્ષ તથા શકલપક્ષ એમ બે પખવાડીયા આવે છે, તેમાં અધારીઆના સ્વામી સૂર્ય અને અજવાળીયાના સ્વામી ચંદ્ર ગણાય છે. હવે જો કૃષ્ણુપક્ષની પ્રતિપદાના દિવસે પ્રાત:કાળે સૂર્યસ્વર ચાલે તા આખું પખવાડીયું આનંદમાં પસાર થાય. શકલપક્ષની પ્રતિપદાના દીવસે પ્રાત:કાળે સ્વર ચાલે તા તે પખવાડીયું અહુ સુખ અને આનંદ આપના શ્રંથક પહે. તેથી ઉલટું જો અને અર્થાત્ ચંદ્રની તિથિમાં (શુકલપક્ષની પ્રતિપદાના પ્રાત:કાળે) સૂર્ય સ્વર

#### વિવેક વિલાસ.

ચાલે તો કલેશ અને પીડા સહન કરવી પહે તેમજ દ્રવ્યની પણ ક્ષતિ થાય; તેજ પ્રકારે સૂર્યની તિથિમાં (કૃષ્ણ પક્ષની પ્રતિપદાના પ્રાત:કાળે) જો ચંદ્રસ્વર ચાલે તો પીડા, કલેશ તથા ચંચળતા અને રાજના લય આવી નડે. કદાચ કૃષ્ણ અને શુકલપક્ષના પડવાને દિને પ્રાત:કાળમાં સુધુમના સ્વર ચાલતા જણાય તો આખા માસમાં લાલ—હાની સરખે સરવાળે થઇ રહે.

શિષ્ય—પખવાડીયાના પંદરે દિવસો વિષે એજ નિયમ લાગુ પંડ ?

સૂરિ—અંધારીયાની પંદર તિથિઓમાં અનુક્રમે ત્રણુ ત્રણ તિથિઓ સૂર્ય અને ચંદ્રની હોય છે. જેમકે પડવા, બીજ અને ત્રીજ એ ત્રણ તિથિઓ સૂર્યની અને ચાય, પાંચમ તથા છઠ્ઠ એ ત્રણ ચંદ્રની ગણાય. આ રીતે અમાવાસ્યા સુધી સમજ લેવું. તેમાં ચંદ્રની તિથિમાં ચંદ્રસ્વર અને સૂર્યની તિથિમાં પણ લગભગ એવા જ નિયમ છે. તેમાં અનુક્રમે ત્રણ ત્રણુ તિથિઓ ચન્દ્ર તથા સૂર્યની હોય છે. જેમકે પડવા, બીજ અને ત્રીજ એ ત્રણુ ચંદ્રની તથા ચાય, પાંચમ અને છઠ્ઠ એ ત્રણ સૂર્યની ગણાય. આ રીતે પૃષ્ટિમા પર્ય ત સમજ લેવું. ચંદ્ર તિથિમાં ચન્દ્રસ્વર અને સૂર્ય તિથિમાં સૂર્યસ્વર પ્રાત:કાળે ચાલે તે કલ્યાણકારી લેખાય.

**રાષ્ય—રા**શીએામાં કઈ કઇ રાશીએા ચંદ્ર તથા સૂર્ય-ની ગણાય ? સૂરિ—વૃશ્ચિક, સિંહ, વૃષ તથા કુંભ એ ચાર રાશીઓ ચન્દ્ર સ્વરની ગણાય છે. તે વખતે સ્થિર કાર્યો કર્યાં હાય તો ઉત્તમ કળ પ્રાપ્ત થાય. કર્ક, મકર, તુલ, તથા મેષ એ ચાર રાશી સૂર્ય સ્વરની ગણાય છે. તે વખતે ચર કાર્યો કર્યા હાય તો લાભદાયક થાય. મીન, મિથુન, ધન અને કન્યા એ ચાર સુષ્-નાની દિસ્વભાવ લગ્ન રાશી ગણાય છે, તે વખતે કાર્ય કરવાથી ઉલટી હાનિ થાય. ખાર રાશીયો ઉપરથી ખાર મહિના પણ સમજી લેવા. અર્થાત્ સંકાન્તિ પ્રમાણે સૂર્ય, ચંદ્ર તથા સુષ્-નાનો નિર્ણય થઇ શકે.

**િ શિષ્ય**—પ્રશ્ન વિચારની સાથે સ્વરશાસ્ત્રને શાે સંઅધ છે ?

સૃરિ—જો કાઇ માણુમ પોતાના કાઇ કાર્યને અંગે પ્રશ્ન કરવા આવે અને તે સમયે તે આપણી સામે, ડાળી બાજુએ અથવા ઉંચે રહે તેમજ આપણી ચંદ્રસ્વર ચાલતો હાય તો કહી દેવું જોઇએ કે—જા, તારૂં કાર્ય સિદ્ધ થશે. જો આપણી નીચે, પાછળ અથવા જમણી બાજુ ઉભા રહી પ્રશ્ન કરે અને તે વખતે આપણા સૂર્ય સ્વર ચાલતા હાય તા પણ કહી દેવું કે—તારૂં કાર્ય સિદ્ધ થશે. જો કાઇ જમણી તરફ ઉભા રહી પ્રશ્ન કરે અને તે વખતે આપણા સૂર્ય સ્વર ચાલતા હાય તથ લગ્ન, વાર અને તિથિ એ બધાના યાળ મળી રહે તા કહેવું કે-" તારૂં કાર્ય અવશ્યમેવ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરશે. " આ સ્થળે એક વાત સ્મરણમાં રાખવાની છે. મંગળ, શનિ અને રિવ

કાેઈ કાળે સિદ્ધ ન થાય.

342

#### વિવેક વિલાસ.

એ વારાને વિષે સૂર્ય સ્વર તથા સોમ, ખુધ, ગુરૂ અને શુક્રને વિષે ચંદ્રસ્વર સ્વામી તુલ્ય ગણાય છે. જો પ્રશ્નકર્તા આપણી જમણી બાજા ઉભા રહી અથવા ખેસી સવાલ કરે અને તે વખતે આપણા ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય તા સૂર્યની તિથિ અને વાર વિના તે ખાલી દિશાના પ્રશ્ન સિદ્ધ ન થાય. જો કાઈ આપણી પાછળ ઉભા રહી પ્રશ્ન કરે અને તે વખતે આપણા ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય તા કહી દેવું કે—"તારૂં કાર્ય સિદ્ધ નહીં થાય." જો કાઇ ડાબી બાજા ઉભા રહી પ્રશ્ન કરે અને તે વખતે આપણા સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તા ચંદ્રયોગ સ્વરના વિના તે કાર્ય સિદ્ધ ન થાય. એજ પ્રકારે જો કાઈ આપણી સામે અ.વી અથવા ઉચે રહી પ્રશ્ન કરે તથા તે વખતે સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તો ચંદ્રસ્વરના સાલળા યોગા મળ્યા વિના તે કાર્ય

શિષ્ય—સ્વરમાં પાંચ તત્ત્વના પણ સમાવેશ થાય છે તે શી રીતે ?

સૂરિ—સ્વર જ્ઞાનની સાથે પાંચ તત્ત્વ અને તેમના રંગ, આકાર તથા કાળનુ જ્ઞાન ખાસ આવશ્યક ગણાય છે પૃથિવી, જળ, અિક્સ, વાયુ, અને આકાશ એ પાંચ તત્ત્વ ગણાય છે. તેમાં પહેલા એ—પૃથિવી અને જળના સ્વામી ચંદ્ર અને છેલ્લા ત્રણના સ્વામી સુર્ય છે. પૃથ્વી તત્ત્વના વર્ણ પીળા, જળ તત્ત્વના સફેદ, અિક્સ તત્ત્વના લાલ, વાયુ તત્ત્વના ભૂરા તથા આકાશના કાળા દ્વાય છે. પૃથિવી તત્ત્વ સામે ચાલે છે તથા નાસિકાની હહાર ૧૨

# સૃરિ શિષ્ય સંવાદ.

343

**અ**ાંગળ સુધી દ્વર જાય છે અને તેના સ્વરની સાથે સમ ચારસ **મા**કાર **ધારણ** કરે છે. જળ તત્ત્વ નીચે તરફ ચાલે છે, તે ના-સીકાથી સોળ આંગળ દ્વર જાય છે અને ચંદ્રમાની માફક ગાળ **ચા**કાર ધારણ કરે છે. અગ્નિ તત્ત્વ ઉપરની દિશાએ ચાલે છે. તે નાશ્વિકાથી આઠ આંગળ દૂર જાય છે અને ધ્વજાની સમાન આકાર લે છે. આકાશ તત્ત્વ નાસિકાની અંદર જ ચાલે છે અર્થાત અને સ્વરોમાં રહે છે. આકાશ શૂન્ય પદાર્થ હાેવાથી તેના આકાર નથી હાતા, નાક ઉપર આંગળી રાખ્યા પછી. જો શ્વાસ ભાર આંગળ દ્વર જતો જણાય તેો પૃથ્વી તત્ત્વ, સ્ત્રાળ આંગળ દૂર જાય તા જળ તત્વ એમ અનુક્રમે સમજ લેવું. પ્ર ત્યેક સ્વર એક એક કલાક વહે છે. તેમાં પૃથ્વી તત્ત્વ પચાસ પણ જળ તત્ત્વ ચાળીસ પળ, અગ્નિ તત્ત્વ લીશ પળ, વાયુ તત્ત્વ વીશ પળ, અને આકાશ તત્ત્વ દશ પળ એવી રીતે ત્રણે નાડીઓ, ત્રણે સ્વરા ઉક્રત પાંચે તત્ત્વાની સાથે દિવસ અને રાત પ્રકા-શિત થયા કરે છે.

**શિષ્ય**—પણ એ પાંચે તત્ત્વાનું જ્ઞાન સહેજે શી **રી**તે થાય ?

સૂર-જે રંગા મેં આગળ વર્જુ વ્યા તે પાંચે રંગાની પાંચ ગોળીઓ તથા એક વિચિત્ર રંગની ગાળી બનાવવી. આ છ ગાળીઓ પાસે રાખી લેવી. જ્યારે મનમાં કાઈ એક તત્ત્વના વિચાર આવે ત્યારે પેલી છ ગાળીચામાંથી એક ગાળી આંખ મીંચીને ઉપાડી લેવી. જો ગાળીના અને આપણા મનના રંગ રહ

SYX

#### વિવેક વિલાસ.

એક સરખા આવે તો તત્ત્વ મળ્યાં લેખાય. અથવા તો કાઇ એક તટસ્થને કહેવું કે—તમે કાેઇ એક વર્ણની ધારણા કરાે. પછી જ્યારે તે એક રંગની કલ્પના કરે ત્યારે આપણે આપયા નાકમાંના ચાલતા સ્વર ઉપરથી તત્ત્વના નિર્ણય કરવા અને તે ઉપરથી તટસ્થ પુરૂષના મનનાે રંગ કહી દેવાે. જો આપણે ક<mark>હેલ</mark>ાે અને પેલા તટસ્થના ધારેલા રંગ એક સરખાે મળા જાય તા તત્ત્વનું મીલન યથાયાેગ્ય થયું માનવું. અથવા તાે કાચના દર્પણને અરાઅર હાેઠ પાસે લઈ જઈ તેની ઉપર જોરથી શ્વાસ છાડવા. એમ કર્યાથી દર્પણ ઉપર જેવા આકારનું ચિન્હ થાય તે આકારની, હું આગળ કહી ગયાે તે આકારોની સાથે સરખા-મણી કરવી. આમ કરવાથી પણ તત્ત્વના પરિચય થઇ શકશે. તમે જો તમારા પાત ના એ કાન એ અંગુઠા વડે બંધ કરો, નાકનાં નસકાેરાં વચલી આંગળીએા વતી ખંધ કરાે, છેલ્લી અ ને અનામિકા વડે મેહાં બાંધ કરાે અને અંગુઠાની જોડેની તર્જ-ની વડે આંખ બંધ કરાે તાે આ સ્થિતિમાં પણ ઘણે ભાગે

શિષ્ય—સ્વરમાં ઉદિત થતા તત્ત્વો દ્વારા વર્ષેક્ળ શી રીતે જાણી શકાય ?

ઘણાં ખરાં હસ્તામલકવત્ થઇ રહે.

ધીમે ધીમે પીળા, ધાળા, રાતા, ભૂરા અને બીજી કાઇપ**છ** જાતની ઉપાધિ વગરના તત્ત્વો જોઈ શકશો. ગુરૂગમ પૂર્વક જો આ તત્ત્વોના બરાબર અભ્યાસ કર્યો હોય તો ભાવીનાં પરિણામા

સૂરિ—જયારે મેષ રાશીની સંક્રાન્તિ થાય ત્યારે <sup>શ્</sup>વાસ-

# સ્રિ શિષ્ય સંવાદ.

**ઉ**૫૫

ને રાકી સ્વરમાંના તત્ત્વને નિહાળવા. જો તે વખતે ચંદ્ર સ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું જણાય તાે સમજવું કે વરસ અહ સારૂં આવશે, રાજ-પ્રજા સુખમાં રહેશે, પશુએાને માટે ઘાસ પુષ્કળ ઉગી નીકળશે, રાેગ−શાેક−ભય આદિ ઉપદ્રવાે નહીં નડે. તેમજ ચન્દ્ર સ્વરમાં જળ તત્ત્વ જણાય તા પણ તે ઉત્તમ ગણાય. કારણ કે વરસાદ બહુ થાય, અપરિમિત ધાન પેદા થાય, પ્રજા સુખી થાય, રાજા અને પ્રજા ધર્મમાર્ગે ચાલે અને પુષ્ય, દાન તથા ધર્મની ઉન્નતી થાય. હવે જો તેજ વખતે સૂર્ય સ્વરમાં પૃથ્વી તત્વ અને જળ તત્વ ચાલતું જણાય તાે સમજવું કે ફળ જેવું જોઇએ તેવું સારૂં નહીં આવે. ઉપર કહ્યા તે સમયે જે બે સ્વરામાંના કાઈ પણ સ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું લાગે તા સમજવું કે વરસાદ ખરાબર નહીં થાય, રાગ–પીડાનાે ઉપદ્રવ વધશે. દુર્ભિક્ષ પડશે અને દેશમાં દ:ખ કેલાશે: તેમજ ગમે તે સ્વરમાં, ઉક્ત સમયે વાયુ તત્વ ચાલતું જણાય તેા સમજવું કે રાજ્યમાં વિગ્રહુ–લડાઇ થશે, વરસાદ પુરતાે નહીં થાય, પશુએાને માટે યથાયાગ્ય ઘાસ ચારા નહીં થાય; આકાશ તત્ત્વ ચાલતું જણાય તો મ્હાેટા ભાંયકર દુષ્કાળ પડશે તથા પશુએા ઘાસ ચારા વિના ટળવળશે એમ સમજવું.

શિષ્ય — તે સિવાય સ્વરશાસ્ત્ર ઉપરથી વર્ષ ફળ જાણવાની યીજી પણ રીતિએ હશે શું?

સૂરિ—જો ચૈત્ર શુદ્ધ પડવાને દિવસે પ્રાત: કાળે ચંદ્રસ્વ-રમાં પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હાેય તાે વરસાદ પુષ્કળ પડે, વર્ષ

# વિવેક વિલાસ.

ખહું સારૂં નિવડે, રાજા-પ્રજા ઉભયને હિતકારી થાય. ને તે દિવસે ચંદ્રસ્વરમાં જળ તત્ત્વ જણાય તાે વર્ષ ઘણું જ સાર્ગ થાય તથા અન્ન તેમજ ધર્મની અતિશય વૃદ્ધિ થાય, સઘળા પ્રકારે આનંદ~મંગળ વર્ત્ત. જો તે દિવસે પ્રાત:કાળે સૂર્યસ્વરમાં પૃથિવી અથવા જળતત્ત્વ ચાલતું હાય તા વર્ષ મધ્યમ પ્રકારનું સમજવું, અર્થાત સાધારણ ફળ મળે. જો તે દીવસે પ્રાત:કાળમાં ચંદ્રસ્વરમાં અથવા સૂર્યસ્વરમાં અગ્નિ, વાયુ અને આકાશ એ ત્રણે તત્ત્વા ચાલતાં હાય તાે મેષ–સંકાન્તિની માફક જ ફળ સમજી **લેવ**ં. અર્થાત સૂર્યસ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હાય તા પ્રજામાં રાેગ–શાેક ઉદ્ભવે, દુર્ભિક્ષ પડે, રાજાના ચિત્તમાં ચેન ન રહે. સૂર્ય સ્વરમાં વાયુ તત્ત્વ ચાલતું હાય તા રાજ્યમાં લડાઇ–અખેડા થાય, વૃષ્ટિ એાછી પહે તથા જે સૂર્ય સ્વરમાં સુધુમ્ના ચાલતી હાેય તાે પાતાનું મૃત્યુ થાય, છત્ર ભાંગનાે પ્રસંગ આવે અને કાેઇ સ્થળે ઘાસ ચારા થાય ને કાેઇ સ્થળે દુષ્કાળ પડે. તે ઉપ-રાંત એક ત્રીજી રીત પણ વર્ષફળ જાણવાની છે. જો માઘ શુદ્દિ સપ્તમીએ અથવા અક્ષય તૃતીયાના દિવસે પ્રાત: કાળમાં ચંદ્ર સ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વ અથવા જળ તત્ત્વ ચાલતું લાગે તા પૂ**વે** કહ્યું તે પ્રમાણે તેનું ફળ શ્રેષ્ઠ સમજવું; જો તેજ દિવસે તેજ સમયે અગ્નિ આદિ ત્રણે તત્ત્વા ચાલતાં હાય તા તેનું ફળ નિકૃષ્ટ પ્રકારનું સમજવું. જો તેજ દિવસે તેજ સમયે સર્ય સ્વ-રમાં પૃથ્વી તત્ત્વ અને જળ તત્ત્વ ચાલતું હાય તા સાધારણ ફળ

સમજવું. જે તેજ દિવસે તેજ સમયે છેજ્ઞા ત્રણે તત્ત્વા ચાલતાં હાય તા તેનું ફળ આગળ કહ્યું તે પ્રમાણે વિચારી લેવું.

**શિષ્ય**—પાતાનાં શરીર, કુટુંખ તથા ધન–સંપત્તિ સા**થે** સ્વરશાસ્ત્રને શાે સંબંધ હશે ?

સરિ—જો ચૈત્ર શાદિ પ્રતિપદાને દિવસે પ્રાત:કાળે ચંદ્ર સ્વર ચાલતા ન હાય તા ત્રણ મહીનાની અંદર હૃદયમાં ખહજ કલેશ અને ચિંતા ઉત્પન્ન થાય. ચૈત્ર શાદ બીજને દીવસે પ્રાત:કાળે ચંદસ્વર ન ચાલતા હાય તા પરદેશ વેઠવા પડે અને ત્યાં અધિક દુ:ખ ભાેેેગવવું પહે એમ સમજવું. તેજ પ્રમાણે ચૈત્ર શાદિ ત્રીજને દિને ચંદ્રસ્વર ન ચાલતો હાય તા શરીરમાં ગરમી, પિત્તજવર, રક્તવિકાર વિગેરે રાગા થાય. ચાથ, પાંચમ, છઠ્ઠ, સાતમ, અને આઠમને દિને તેમ થાય તો અનુક્રમે નવ માસમાં મૃત્યુ થાય, રાજ્ય તરફથી કાંઇ ભય આવી પડે, ચાલુ વર્ષની અંદર જ ભાઇનું મરણઃથાય, ચાલુ વર્ષમાં જ સ્ત્રીનું મૃત્યુ થાય તથા આ વર્ષમાં જ કષ્ટ તેમજ પીડા પ્રાપ્ત થાય, સુખ મળે તેા તેટલા ભાગ્યયાગ સમજવા, તે ઉપરાંત જે ઉપલા દિવસામાં ચંદ્ર સ્વરમાં પૃથ્વી તથા જળ તત્ત્વ આદિ શુભ તત્ત્વ ચાલતાં જણાય તા તે શ્રેષ્ઠ સમજવાં.

**શિષ્ય**—પાંચ તત્ત્વાે ઉપરથી વિવિધ પ્રશ્નોના ખુલાસા શી રીતે થઇ શકે ?

સૂરિ—ચંદ્રસ્વરમાં જ્યારે પૃથ્વી તત્ત્વ વા જળ તત્ત્વ ચાલતું હોય ત્યારે કોઈ પ્રશ્ન કરે તાે કહી દેવું કે–" તારૂં કાર્ય

# વિવેક વિલાસ.

અવશ્ય સિદ્ધ થશે. " માં દ્રસ્વરમાં અગ્નિ તથા વાયુ તત્ત્વ ચાલતાં હાય ત્યારે કાઇ પ્રશ્ન કરે તાે ઉત્તરમાં જણાવી દેવું કે–" તારૂં કાર્ચ કાઇ પણ પ્રકારે સિદ્ધ થવા યાગ્ય નથી. " અહીં આ એટલું સ્મરણમાં રાખવાતું છે કે ચન્દ્ર સ્વરમાં જળ તત્ત્વ તથા પૃથ્વી તત્ત્વ સ્થિર કાર્યીને માટે જ સારાં છે, ચર કાર્યને માટે ડીક નથી. વાસુ તત્ત્વ, અગ્નિ તત્ત્વ તથા આકાશ તત્ત્વ એ ત્રણ ચર કાર્યને માટે સારાં ગણાય છે. પરંતુ તે પણ સૂર્ય સ્વરમાં હાય તા જ, ચંદ્રસ્વરમાં નહીં. જે કાેઇ પુરૂષ રાેગ વિષયક પ્રશ્ન કરવા આવે અને તે વખતે ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી અથવા જળતત્ત્વ ચાલતાં હાય તેમજ પ્રશ્ન કરનાર પણ ચંદ્રસ્વરની તરફ ડાળી બાજુએ બેઠેલા હાય તા કહેવું કે "રાગી નહીં મરે." જો ચંદ્ર સ્વર ખંધ થઇ સૂર્ય સ્વર ચાલવા લાગ્યાે હાય અને પ્રશ્નકર્ત્તા ડાખી ખાલુંએ બેઠા હાય તા કહી દેવું કે " રાગી છવે એવી આશા મુકી દ્યો. " જો કાેઈ પુરૂષ ખાલી દિશામાં આવી ( જે તરફના સ્વર ચાલતા હાય તે દિશાને છાડી બાકી સર્વ દિશાએા ખાલી ગણાય છે. ) પ્રશ્ન કરે તેા કહેવું કે–" રાગી નહીં ખચી શકે. " પરંતુ જે ખાલી દિશામાંથી આવી ભરી દિશામાં એસી **અર્થા**ત જે તરફનાે સ્વર ચાલતાે હાેય તે તરફ એસી પ્રશ્ન કરે તો કહેવું કે "રાગી સારા થશે. " **જો** પ્રશ્ન કર**તી** વખતે ચંદ્રસ્વરમાં જળ તત્ત્વ અથવા પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હાય તા જાણવું કે-" રાગીના શરીરમાં એક જ રાગ છે " પણ જો પ્રશ્ન કરતી વખતે ચંદ્રસ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વ

# સૂરિ શિષ્ય સંવાદ.

34:

આદિ તત્ત્વા ચાલતાં હાય તાે સમજવું કે–" રાગીના શ**રી**રમાં મિશ્રિત રાગા છે. " જો પ્રશ્ન કરતી વેળા સૂર્ય સ્વરમાં અગ્નિ, વાસુ અથવા આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હાય તા સમજવું કે–" રાેગીના શરીરમાં એકજ રાેગ છે. " પરંતુ જો પ્રશ્ન સમયે સૂર્ય સ્વરમાં પૃચ્વિ તત્ત્વ અથવા જળ તત્ત્વ વર્તા તું હોય તો સમજવું કે " રાગીના શરીરમાં એકથી અધિક રાગા રહેલા છે. " ધ્યાનમાં રાખવું કે વાસુ અને પિત્તના સ્વામી સૂર્ય છે. કક્રના સ્વામી ચંદ્ર તથા સન્નિ-પાતના સ્વામી સુષુમ્ના છે. જો કાેઇ પુરૂષ, ચાલતા સ્વર તરફથી આવી ચાલતા સ્વરની તરફ ઉભાે રહી અથવા બેસી પ્રશ્ન કરે તો કહી દેવું કે-' જા તારા મનારથ સિદ્ધ થશે. " જો કાેઇ પુરૂષ ખાલી સ્વર તરફથી આવી, ખાલી સ્વરની તરફ જ ઉભાે રહી અથવા ખેસી પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે–" તમારૂં કાેઇ પણ કાર્ય સિદ્ધ નહીં થાય. " જો કાેઇ પુરૂષ ખાલી સ્વર તરફથી આવી ચાલતા સ્વરની બાજુમાં ઉભાે રહી અથવા બેસી પ્રશ્ન કરે તેા કહેવું કે-" તમારૂં કાર્ય બેશક સિદ્ધ થશે. " જો કાેઇ પુરૂષ ચાલતા સ્વર તરફથી આવી, ખાલી સ્વર તરફ ઉભાે-રહી અથવા બેસી પ્રશ્ન કરેતો કહી દેવું કે–"તમારૂં કાર્ય સિદ્ધ નહીં થાય" જો ગુરૂવારે વાયુ તત્ત્વ, શનિવારે આકાશ તત્ત્વ, બુધ-વારે પૃથિવી તત્ત્વ, સોમવારે જળ તત્ત્વ અને શુક્રવારે અગ્નિ તત્ત્વ પ્રાત:કાળમાં ચાલતું જણાય તા સમજવું કે-"શરીરમાંના પૂર્વના કાઈ રાગ મટી જવા તોઇએ."

વિવેક વિલાસ.

**શિષ્ય—પરદેશ જ**વું હોય ત્યારે સ્વરશાસ્ત્ર ઉપરથી કંઇ સૂચન થાય ખરૂં?

સૃરિ—જે પુરુષ ચન્દ્રસ્વર વ્હેતા થકા દક્ષિણુ અને પશ્ચિમ દિશામાં પરદેશ જાય તે પરદેશમાં સુખથી કરી આવી પાતાના ઘરમાં સુખાપભાગ કરે. સૂર્યસ્વરમાં પૂર્વ અને ઉત્તરની તરફ પરદેશ ખેડવા -શાસકારી ગણાય. અંદ્રસ્વરમાં પૂર્વ અને ઉત્તરની તરફ પરદેશ ખેડવા કરવું સારૂં નથી. સૂર્યસ્વરમાં દક્ષિણ અને પશ્ચિમની તરફ પરદેશ જવું ઠીક ન ગણાય. ઉંચી દિશા ચંદ્રસ્વરની લેખાય છે. એટલા માટે ચંદ્રસ્વરમાં પર્વત આદિ ઉધ્વ દિશામાં જવું સારૂં છે. પૃથિવીના તળ ભાગના સ્વામી સૂર્ય છે. એટલા માટે સૂર્યસ્વરમાં પૃથ્વીના તળ તરફ પ્રયાણ કરવું એ ઠીક નથી.

શિષ્ય—પરદેશમાં રહેલા સ્નેહી જનની સ્થિતિ કેવી રીતે સમજ શકાય !

સૃરિ—પ્રશ્ન કરતી વખતે ગમે તે સ્વર ચાલતા હાય પણ જો તેમાં જળ તત્ત્વ વર્તા તું હાય તા ઉત્તરમાં એટલ જ કહેવું કે—"સર્વ કામા સિદ્ધ કરીને તે પરદેશી તુરતમાં જ આવી જશે." જો પૃથ્વી તત્ત્વ ગમે તે સ્વરમાં વર્તા તું હાય તા કહેવું કે " તે પુરૂષ પાતાના સ્થાને બેઠા છે, તેને કાઇ પણ જાતની તકલીફ નથી." જો વાયુ તત્ત્વ પ્રવર્તા તું હાય તા કહેવું કે " તે પુરૂષ એક સ્થાનેથી બીજે સ્થાને ગયા છે તથા તેના હૃદયમાં

ચિંતા ઉત્પન્ન થઇ રહી છે. " જો અગ્નિ તત્વ ચાલતું હાય તે પ્રશ્ન કર્તાને કહેવું કે " તેના શરીરમાં રાગ છે. " જો આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હાય તા કહેવું કે " તે પુરૂષ આ સંસારમાં જીવિત નથી. "

**રાષ્ય—સ્વ**રશાસ્ત્ર સંબંધી બીજી કંઇ પ્રક્રીર્ણુ બામતા જાણવા જેગ છે. ખરી ?

સુરિ—કયાંઇ જતાં પહેલાં અથવા ઉઘમાંથી ઉઠવા પછી **ખીછાનાથી નીચે પગ માંડતી વેળા જો ચાંદ્રસ્વર ચાલતા હો**ય **અને** વાર પણ ચંદ્રમાનાે હાેય તાે પહેલા ચાર પગલા **હાળા પગથી મુકવા. જો** સૂર્યના વાર હાય અને સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તા પહેલા ત્રણ પગલા જમણા પગથી માંડવા. આવી રીતે જે માણસ તત્ત્વ વિગેરેનું જ્ઞાન મેળવી ત્તદતુસાર વર્ત્ત તેના પ્રાય: સઘળાં કાર્યી સિદ્ધ થાય એમાં શંકા કરવા જેવું નથી. પશ્ચિમ દિશા જલ તત્વ રૂપ છે. દક્ષિણ દિશા પૃથિવી તત્વ રૂપ છે, ઉત્તર દિશા અગ્નિ તત્વરૂપ છે, પૂર્વ દિશા વાયુ તત્વરૂપ છે તથા આકાશની દિશા સ્થિર છે. જય, તુષ્ટિ, પુષ્ટિ રતિ, ખાલકુદ, અને હાસ્ય એ છ અવસ્થાઓ ચંદ્ર સ્વરની ગણાય છે. જ્વર, નિદ્રા, પરિશ્રમ, અને કંપન એ ચાર અવ-સ્થાઓ જ્યારે ચંદ્રસ્વરમાં વાયુ તત્વ તથા અગ્નિતત્ત્વ ચાલતાં હાેય ત્યારે શરીરમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ચંદ્રસ્વરમાં આકાશ તત્વ ચાલે ત્યારે આયુષ્યના ક્ષય અથવા મૃત્યુ થાય. મનુષ્ય જો સૂર્યસ્વર વખતે ભાજન કરે, ચંદ્રસ્વર વખતે પાણી

#### વિવેક વિલાસ.

પીવે અને ડાળે પડખે સૂવે તેા તેના શરીરમાં કદિ પણ રાેગ ન થાય. તેથી ઉલડું ચંદ્રસ્વરમાં ભાજન અને સૂર્યસ્વરમાં જળ-પાન કરે તાે રાગ થયા વિના રહે નહીં. શૌચને માટે જવું હાય તા ચંદ્રસ્વર અને પેશાબને અર્થ કે શયનને માટે જવું હાેય તાે સૂર્યસ્વર ઉત્તમ ગણાય છે. જો કાેઈ માણસ એવા અલ્યાસ રાખે કે દિવસના ઉદય થતાં જ ચંદ્રસ્વર ચાલુ કરે અને રાત્રી પડતાં સૂર્યસ્વર ચાલુ કરે તો તે સંપૂર્ણ આંચુષ્ય ગાળવા ભાગ્યશાળી થાય. 🕷 આઠ પહેારામાં સૂર્યસ્વર જ ચાલે અતે તેમાં વાયુતત્ત્વ હાેય તાે તેનું આયુષ્ય ત્રણ વર્ષનું સમજ લેવું. જો સાંળ પહાર સુધી સૂર્ય સ્વર જ ચાલ્યા કરે, ચાંદ્રસ્વર સુદ્દલ આવે જ નહીં તો તેનું છે વર્ષની અંદરનું આગ્રુષ્ય સમજ લેવું. જો ત્રણ દિવસ સુધી એક સરખાે સૂર્ય-સ્વર ચાલ્યા કરે તો એક વર્ષમાં મૃત્યુ થાય. 🗟 સોળ દિવસ સુધી ખરાખર સૂર્ય સ્વર જ ચાલ્યા કરે તો એક મહિનામાં મૃત્યુ આવવું જોઇએ. જો એક મહિના સુધી સૂર્યસ્વર નિરંતર ચાલ્યા કરે તો બે દિવસનું આયુષ્ય સમજ લેવું. જો સૂર્ય, સંદ્ર અને સુષ્મ્રામાંથી એકે સ્વર ન ચાલે પણ મુખથી જ શ્વાસ લેવા પડે તા ચાર ઘડીમાં મૃત્યુ આવી પહેાંચે. જો આણા દિવસ ચંદ્રસ્વર ચાલે તથા આખી રાત સૂર્યસ્વર ચાલે તા આયુષ્ય ઘણું લાંખું હાેવું જોઇએ. જો આખાે દિવસ સૂર્યસ્વર ચાલે અને આખી રાત બરાબર ચંદ્રસ્વર ચાલે તાે તેનું આયુષ્ય છ મહિનામાં પુરૂં થઇ જવું જોઇએ. જો ચાર, આઠ, ભાર, સાળ અથવા વીસ દીવસ અને રાત ખરાખર ચંદ્રસ્વર ચાલે તો તેનું આયુષ્ય ખહુ લાંછું હાય એમ સમજવું. જે ત્રણ રાત અને ત્રણ દિવસ સુધી સુધુમા ચાલે તો એક વર્ષનું આયુષ્ય અને જો ચાર દિવસ સુધી બરાબર સુધુમા ચાલે તો છ મહિનાનું આયુષ્ય સમજી લેવું જોઇએ.

**શિષ્ય**—સ્વરશાસ્ત્રના આધારે પુત્ર કે પુત્રી પેદા થશે, એમ શી રીતે કહી શકાય ?

સૂરિ-જ્યારે ચંદ્રસ્વર ચાલતો હાય ત્યારે સામેથી આવી કાઇ પ્રસ કરે કે–ગર્ભવતીને પુત્ર થશે કે પુત્રી ? તેા ઉત્તર માં કહેલું કે " પત્રી થશે." સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય અને સામે આવી પ્રશ્ન કરે તાે "પુત્ર" અને સુષુમ્ના ચાલતી હાેય ત્યારે પ્રક્ષ કરે તાે "નપુંસક" થશે એમ કહેવું. જ્યારે સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય ત્યારે સામેથી આવી કાેઇ સવાલ કરે અને સવાલ કરનારના પાતાના ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય તા કહેવું કે "પુત્ર થશે તા ખરા, પણ તે લાંબા વખત જીવશે નહીં." જો પ્રશ્ન વખતે બન્નેના સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તા કહેવું કે ' પુત્ર **થ**શે અને ચિરંજીવી થશે. " જો આપણા ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય અને પ્રશ્નકર્ત્તાના સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તા કહેવું કે " પુત્રી થશે. અને તે દીર્ઘાયુષી થશે. " જો સૂર્ય સ્વરના પૃથિવી તત્ત્વમાં તેજ દિવસે પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે "પુત્ર થશે અને તે રૂપવાન રાજ્યવાન તથા શુખી થશે. " જો સૂર્યસ્વરમાં જળતત્ત્વ ચાલતું હાય તા કહેવું કે " પુત્ર થશે અને તે સુખી, ધનવાન અને છ રસોના લાગા થશે. " જે ચંદ્રસ્વરમાં ઉક્ત અન્ને તત્ત્વ-પૃથિવી

# વિવેક વિલાસ.

અને જળ વર્ત માન હાય તા કહેવું કે "પુત્રી થશે અને તે પણ ઉપર કહ્યાં તેવાં લક્ષણાવાળી થશે. " જો ઉક્ત સ્વરમાં અમિતત્ત્વ ચાલતું હોય તા કહેવું કે "ગર્ભ ગળી જશે અને કદાચ સંતતી થશે તો પણ તે જીવશે નહીં. " જો વાયુતત્ત્વ ચાલતું હાય તા કહેવું કે "કાં તા પિંડાકૃતી બંધાઇ જશે અને નહીં તો ગર્ભ પડી જશે." જો સૂર્યસ્વરમાં આકાશતત્ત્વ ચાલતાં હાય તા નપુંસકની અને ચંદ્રસ્વરમાં આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હાય તા વધ્યા પુત્રીની ઉત્પત્તિ થાય એમ પ્રશ્નકર્તાને કહી દેવું. સુષુસા સ્વર ચા**લ**તા હાય તે વખતે કાઇ પ્રશ્ન કરે તા કહેવું કે " બે પુત્રીએા થશે." બન્ને સ્વરા ચાલતા હોય તે વખતે ગર્ભ સંખંધી જો કાઇ પ્રશ્ન કરે અને તે વખતે ચંદ્રસ્વર તેજીથી ચાલી રહ્યો હાય તાે કહેવું કે " બે કન્યાએા થશે." સૂર્યસ્વર તેજીથી ચાલતાે હાય તાે કહેવું કે " છે પુત્રો થશે. " એવી રીતે ગર્ભ સંબંધી પ્રશ્નોના ખુલાસા સ્વરશાસને. અવ-લંબી સમજી લેવાના છે.

શિષ્ય—પ્રસંગાપાત એક વિશેષ પ્રક્ષ પૂછી આજના વિષય સમાપ્ત કરીશું. પરગામ જતાં જે શુકન થાય તેમાં કયા કયા શુકન શ્રેષ્ઠ અને કયા કયા નિકૃષ્ટ જાણુવા ?

સૂરિ—પરગામ જતી વખતે જો કુમારી કન્યા, સધવા સ્ત્રી, ગાય, ભરેલા ઘંઢા, દહીં, ભેરી, શંખ, ઉત્તમ ફળ, પુષ્પ-માળા, ધુમાડા વિનાના દેવતા, ઘાડા, હાથી, રથ, ખળદ, રાજ, માટી, ગ્રમ્મર, સાપારી, છત્રી, તૈયાર ભાજનના થાળ, વેશ્યા, ચારાનું ટાળું, અરીસા, માંસ, મઘ, સુકુટ, મધુવાળુ ઘૃત, ગારાચન, ભાત, રતન, વીજી, કમળ, સિંહાસન તમામ પ્રકારના હથીઆરા, મૃદં ગ આદિ : બધા વાજી ત્રા, ગીત ધ્વની, સપુત્ર સ્ત્રી, વાછડા સાથે ગાય, ધાએલાં વસ્ત્રો લઇ આવતા ધાળી, એાઘા અને સુહ પત્તિવાળા સાધુ, તિલકવાળા પ્રાદ્માણુ, વગાડવાનું નગારૂં તથા ધ્વજા—પતાકા આદિ શુભ પદાર્થી સામે મળે અથવા વિદાય થતી વખતે "પધારા! કત્તેહ કરીને આવા! બહેલા બહેલા વાંછિત કળ પ્રાપ્ત કરા" એવા ઉદ્દગારા સાંભળવામાં આવે તા સમજવું કે આપણું ધારેલું અવશ્યમેવ સિદ્ધ થાય એમાં કાઇ પણ પ્રકારના શક નથી.

જે પરગામ જતાં સામે અથવા જમણી બાજી છીંક થાય, કાંટામાં વસ ભરાઇ જાય—ફાટી જાય, કાંટા લાગે, કાંઈ અકળાતું હોય એવો શબ્દ સાંભળવામાં આવે અથવા સાપ કે બીલાડી નજરે પડે તો ગમન મુલતવી રાખવું જોઇએ. ચાલતી વખતે નીલચાસ, મેતર, ભારદ્રાજ તથા નાળીઓ નજરે પડે તે સારા ગણાય છે. મુરઘાનું ડાબી તરફ બાલવું, રાજાનાં ડાબી બાજુએ દર્શન થવાં, ડાબી બાજુએ ગધેડાનું મળવું ઉત્તરાત્તર વધારે સારાં ગણાય છે. જમણી તરફ નાહર મળે તો ઉત્તમ ઋદિ, સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય. તમામ પ્રકારના નખના શસ્ત્રો ડાબી બાજુએ નીકળતી વખતે મળે અને દાખલ થતી વખતે જમણી બાજુએ મળે તો મંગળકારી થાય. ઘરથી નીકળતી વેળા ગધેડું ડાબી બાજુએ અને ગામમાં દાખલ થતાં જમણી બાજી મળે

# વિવેક વિલાસ.

તો તે સારૂં ગણાય. આગળ-પાછળ ગધેડું ભૂંકતું હાય તે પણ સારા શુકનમ**ં લેખાય છે. ચાલતી વખતે ગ**ઈલ મૈથુન કરતાે જણાય તાે ધનનાે લાભ તથા કાર્યની સિદ્ધિ થાય. પાેપટ ડાળી બાજુએ બાલે તા ભય, જમણી બાજુએ બાલે તા મહા-લાભ, <sub>'સ</sub>કેલી લાકડી ઉપર બેસી બાલે તો ભય અને સામે આવીને બાલે તો અન્ધનનું દુ:ખ નડે. મેના જો સામે આવીને બાલે તા કલહ, જમણી બાજુ બાલે તે લાભ–સુખ, ડાબી ખાજુએ બાલે તો અશુભ તથા પીઠ પાછળ બાલે તો મિત્ર સમાગમ થાય. ગામની હાર નીકળતાં જો બગલાે પાતાના ડાળા પગને ઉપાડી જમણા પગના આધારે ઉભાે રહેલાે દેખાય તા લક્ષ્મીના લાભ થાય. પ્રસન્ન થયેલા અગલા બાલતા સંભ-ળાય અથવા આકાશની તરફ ઉડતા જણાય તા કન્યા અને દ્રવ્યના લાભ તથા સંતાષ થાય, જો તે ભયભીત અની ઉડતા લાગે તો ભય ઉત્પન્ન કરે. જે ગામથી નીકળતાં એકથી અધિક ચકવા એક સ્થાને બેઠેલા દેખાય તા મહા લાભ અને સંતાષ ઉપજે. તેમજ ભયભીત ખની ઉડતા દેખાય તાે ભય ઉત્પન્ન કરે. જો સારસ પક્ષી ડાબી બાજુ દેખાય તો મહા સુખ, લાભ અને સંતાષ થાય. જો તે બેકેલું દેખાય તા મિત્ર સમાગમ, જો સામે બાલતું જણાય તા રાજાની કૃષા પ્રાપ્ત થાય તથા જો જોડું એક સાથે બાલતું હાય તા સ્ત્રીના લાભ થાય, પરંતુ જમણી બાજા સારસનું મળવું નિષિદ્ધ છે. જવી વખતે ટીટાડી સામે બાલે તા ક.ર્યની સિદ્ધિ થાય તથા ડાળી બાજુ બાેલે તો તેનું કળ

નિક્ષ્ષ્ટ મળે. જતી વખતે જળકુકડી પાણીમાં બાલતી હાય તા કાર્યની સિદ્ધિ થાય પણ જે પાણીની ખ્હાર નીકળી આલતી હાય તા નિકૃષ્ટ કૃળ મળે. ગામમાંથી નીકળતી વખતે માર એક શબ્દ એકવાર બાલે તા લાભ, બે વાર બાલે તા સ્ત્રી લાભ, ત્રણ વાર બાલે તો દ્રવ્ય લાભ, ચાર વાર બાલે તા રાજાની કૃ**પા** ત્તથા પાંચવાર બાલે તાે કલ્યાણ થાય છે. જો નાચતાે થકા માર દેખાય તા ઉત્સાહ ઉત્પન્ન થાય, મંગળકારી તથા લાભદાયક પણ ગણાય. સમળી પાતાના આહારની સાથે વૃક્ષની ઉપર એઠેલી જણાય તો મ્હાેટાે લાભ થાય, જે આહાર વગરની એઠેલી હાય તા પરગામ જવું નિષ્ફળ થાય. જો ડાળી તરક બાલતી હાય તા ઉત્તમ કળ થાય તથા જમણી બાજુ બાલ**તી** હાય તા ઉત્તમ ફળ ન ફળે. જો ઘુવડ ડાખી ખાજા બાલતું હાય તા ઉત્તમ ફળ પ્રાપ્ત થાય, જો જમણી તરફ બાલતું હાય તા ભાય ઉત્પન્ન થાય, જો પીઠની પછવાડે બાલતું હાય તાે વૈરી વશમાં આવે, જો સામે છાલતું જણાય તાે ભય ઉત્પન્ન થાય, જો અધિક શળ્દ કરતું હાય તા અધિક વૈદ્યાઓ ઉત્પન્ન કરે. જો ઘરની ઉપર બાલે તા સ્ત્રીનું મૃત્યુ થાય અથવા કાઇ એક ગૃહજન મરણુ પામે. જો બરાબર ત્રણ દિવસ સુધી બાલે તો ચારી થશે એવું સૂચન સમજવું. ચાલતી વખતે ક્રણતર જમણી બાજુ મળે તો લાલકારી ગણાય, ડાબી તરફ મળે તો સાઇ અને પરિજનને કષ્ટ ઉત્પન્ન કરે, પાછળ ચણતું હોય તા

#### વિવેક વિલાસ.

ઉત્તમ કૂળ પ્રાપ્ત થાય, જો મુરઘા સ્થિરતા પૂર્વ ક ડાખી બાજુએ શાળદ કરતા જણાય તા લાભ અને સુખ થાય; પણ જો ભયલીત બની બાલતા હાય તા ભય અને કલેશ **ઉપજા**વે. જો નીલકંઠ પક્ષી સામે અથવા જમણી ખાજાએ ક્ષીર વૃક્ષ ઉપર બેસીને બાલે તા સુખ અને લાભ થાય. જો જમણી બાજુએ તારણ ઉપર બેસે તા અત્યંત લાભ અને કાર્ય-सिद्ध शाय. की ते उाणी तरह स्थिर यित्ते भावता बागे ते। ઉત્તમ કળ પ્રાપ્ત થાય. પણ જો તે સુપચાપ બેઠા રહે તા ઉત્તમ કળ **ન મળે. ની**લકંઠ અને નીલિયા પક્ષીનું દર્શન શુંભકારી ગણાય છે. પરગામ જતાં તેનું દર્શન થાય તો સર્વ સંપત્તિએા આવી મળે પરદેશ જતાં અથવા કાઇપણ શુભ કાર્યના આ-રંભ કરતાં જો ભમરા ડાળી બાજુએ કુલ ઉપર બેઠેલા દેખાય તા હર્ષ અને કલ્યાણ ઉપજાવનારા ગણાય, જો સામે કલ ઉપર એઠેલા જણાય તા તે પણ શુભકારક ગણાય; પરંતુ જે એ.ભમરા લડતા લડતાં શરીર ઉપર આવી ને પડે તો અશુભ સૂચક ગણાય. એમ ખને તો વસ્ત્રસહિત સ્નાન અને કાળા પદાર્થનું દાન કરી નાંખવું એટલે સર્વ દાષ નિવૃત્ત થઇ જશે. કરાળીયા જો ડાબા બાજુએથી જમણી તરફ ઉતરે તે। તે દિવસ પરગામ જવાનું મુલતવી રાખવું. જો ડાળી બાજુએ જાળ બાંધતા દેખાય તા કાર્યસિદ્ધ થાય. જે જમણી તરફથી ડાળી બાજુએ ઉતરે તાે પણ શુલ ગણાય છે. જો પગ ઉપર થઇ જાંઘ ઉપર ચંકે તો અશ્વની પ્રાપ્તિ થાય; જો ગળા સુધી ચઢે તો વસ્ત્ર અને આબુ-

#### સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

3

પશ્ચની પ્રાપ્તિ થાય, જો મસ્તક પર્યાત ચઢે તો રાજમાન પ્રાપ્ત થાય તથા શરીર ઉપર ચઢે તો વસની પ્રાપ્તિ થાય. એક ંદરે તેનું ઉપર ચઢલું શુભકારી અને નીચે ઉતરવું તે અશુભકારી ગણાયં છે. કાન ખુજરા ડાબી તરફ ઉતરે તા તે શુભ ગણાય, પણ જો જમણી બાજુએ ઉતરે તેમજ માથા ઉપર કે શરીર ઉપર ચઢે તો તે ખરાત ગણાય, જે હાથી પોતાના જમણા દાંત ઉપર સુંઢ રાખીને અથવા સુંઢને ઉછાળતા સામે આવતા જણાય તા સુખ, લાભ અને સંતાષ થાય તથા ડાળી બાજુ કિંવા બીજીં કાૈઇપણ દિશાએ સુંઢ રાખીને આવતા જણાય તાે સામાન્ધ કળ પ્રાપ્ત થાય. <mark>હાથીનું સામે મળવું શુકનમાં</mark> સારૂં ગણાયે છે. જો ઘોડા પાતાના આગલા જમણા પગથી પૃથિવી ખાદતા क्खाय अथवा हांत वंडे पाताना कम्ला अंगने अंकवाजती હાય તો સર્વ કાર્યાની સિદ્ધિ થાય; પણ જો ડાંબા પગ ફેલા-વીને ઉભાે હાય તાે ક**લેશ થાય. ઘા**ડા સામે મળે તે શભકારી ગણાય છે. ઉંટ ડાખી બાજુએ બાલે તે સાર્ક, જમણી બાજુએ બાલે તા કલેશકારી અને ઉંટડી સામે મળે તા શુબ શુકન ગણાય. ગામમાંથી નીકળતાં જો અળદ પાતાના ડાબા સીંગડા અને પગથી ધરતી ખાેદતા જણાય તા સારું ગણાય, કારણ કે તેથી સખ અને લાભની પ્રાપ્તિ થાય. પણ જો જમણા અંગથી પશ્ચિત્રી ખાદતા લાગે તા અશભ જાણવં. અળદ અને પાંડા એકઠા ઉભેલા નજરે પડે તાે પણ અશુભ ગણાય, એવી સ્થિ-

# **89**૦ વિવેક વિલાસ.

તિમાં પરગામ જવાનું અંધ રાખવું. છતાં જો કાઇ જાય તા તેના પ્રાથનો સંદેહ સમજ લેવા. ગર્જના કરતા સાંહ સામે મળે તા તે સારા ગણાય. ને ગાય ડાબી તરફ શબ્દ કરતી જણાય અથવા વાછડાને દ્વધ પાતી દેખાય તા લાભ, સુખ અને સંતાષની પ્રાપ્તિ થાય, પણ જે પાછલી રાતે ગાય **ભાલે** તા કલેશ ઉપજાવે. જે ગઈલ ડાખી તરફ જાય તા સુખ અને સંતાષ થાય, પાછળની બાજા અથવા જમણી તરફ જાય તા કલેશ થાય. જે બે ગઈલા પરસ્પરમાં એક બીજાની કાંધને ખંજોળતા ઉસા હોય, દાંત દેખાડતા હોય, અથવા ડાળી તરફ જતા હાય તા બહુજ લાભ અને સુખ થાય. રાખમાં આળાટતા અથવા લડતા લાગે તા અશુભ અને કલેશકારી ગણાય. જો નીકળતી વખતે ગદ ભ ડાબી બાજુએ અવાજ કરે અને દાખલ થતી વખતે જમણી તરફ બાેલે તાે શુભકારી ગણાય. પરગામ જતાં વાંદરા જમણી તરક મળે તાે તે સારા ગણાય, મધ્યાન્હ કાળ પધ્કી ડાબી બાજી મળે તેા પણ શુભકારી જ ગણાય. જો કુતરા સુખમાં કંઇ ભક્ષ્ય પદાર્થ લઇ સામે મળે તાે સુખ, કાર્ય-સિદ્ધિ, અને લાભ થાય. ખીલેલા વૃક્ષનો નીચે, વાડીમાં, લીલી કચારીએામાં, દ્વારની ઇંટ ઉપર, ધાન્યના ઢગલા ઉપર જો કુતરા પેશાબ કરતા જણાય તાે પણ મહા લાભ અને સુખની પ્રાપ્તિ થાય. જો તે ડાળી બાજુએ ઉતરે અથવા જાંઘ, પેટ દુદય તથા પાછલા જમણા પગને ચાટતા અથવા ખંજવાળતા નજરે પડે તો લાભ થાય. જો સૂપડા ઉપર, સ્મશાનમાં અથવા પત્થર

# સુરિ શિષ્ય સ'વાદ.

308

ઉપર પેશાબ કરતા દેખાય તાે બહુ કષ્ટ ઉત્પન્ન થાય એમ સમ-જવું. એવું શુકન જોઇ પરદેશ ન જવું. વિદાય થતાં જો કૃતર ઉચે સ્થાને બેસી કાન, મસ્તક અને હૃદયને ખજવાળતું કિંવા ચાટતું દેખાય અથવા એ કતરાએા ગેલ કરતાં જણાય તે કાર્યસિદ્ધિ થાય. જો તે જમીન ઉપર આલાટતું અથવા પાતાના **ધણી સાથે** લાડ કરતું ખા**ટલા કે પા**ટ ઉપર બેઠેલું દેખાય તા તે મ્હાટા કહેશ ઉપજાવે. નીકળતી વખતે પાતાના મુખમાં કાેેેઇપણ જાતનાે ભક્ષ્ય પદાર્થ લઇ બીલાડી સામે આવતી જ-ાય તા લાભ અને કરાળ થાય. પણ જો બે બીલાડીઓ અંદર અંદર લડતી અને ઘુર ઘુર શબ્દ કરતી હોય તા ઠીક ન ગણાય. એ બીલાડી આડી ઉતરે તે**ા ગામાંતર જવાનું માંડી વાળવ**ં ઝ્હું દરતું ડાબી બા**ન્યુએ ઉતરવું ઉત્તમ તથા જમણી બાન્યુ**એ ઉતરવું ખરાબ ગણાય છે. પરગામ જતાં જો પ્રાત:નળમાં હુર-**આએો જમણી તરકે ઉતરે તે**! સારૂં: પરંતુ જે તે પાતાના સીં ગડા ને ઠાેકતા, માથાને હલાવતા, મળ-મૂત્ર કરતા તથા છીંકતા હાય તેમજ જમણી તરફ ઉતરતા હાય તે ઠીક ન ગણાય. ખ્હા-રગામ જતાં શુગાલનું ડાળી ખાજુ બાલવું તથા દાખલ થતા જમણી બાજુ બાલવું ઉત્તમ ગણાય છે.

શિષ્ય—સ્વરશાસ્ત્ર તથા શકન શાસ્ત્રના વિવેચનમાં આજે ઘણા સમય નીકળી ગયા છે. પુષ્ય–પાપ સંબંધી વિચાર હવે આવતી કાલને માટે રહેવા દઇએ એજ ઉચિત ગણારો.

स्रि-तथास्तु!

30%

વિવેક વિલાસ.

( १२ )

શિષ્ય—આત્મકલ્યાણના સાધકાએ પાપ-પુષ્યના બંધ કૈવી રીતે થાંય અને તેની નિર્જરા શી રીતે કરી શકાય એ વિષય બરાબર સમજી લેવા જોઈએ એમ આપે ઘણી વાર કહ્યું છે. આજે હું અનુક્રમે પાપ-પુષ્ય સંબંધી જ કીમતી ઉપદેશ આપના શ્રીમુખર્થા સાંભળવા ઇચ્છું છું.

<del>સ્યુ</sub>'ર — પાપ પુષ્ટયની આત્મા ઉપર શી અસર થાય છે</del> એ વિષય તત્ત્વજ્ઞ:ન કિંવા અધ્યાત્મ વિદ્યાને લગતો છે. એટલે પ.મર અથવા મૃઢ મતુષ્યા આત્માના સ્વાભાવિક નિર્મળ સ્વરૂપને અને પાપના અ.વરણને યથાયોગ્ય સ્વરૂપે ન સમજી શકે એ બનવા તેગ છે. પાપકર્મથી આત્માની અખુટ શક્તિએક ેટમ દુખાઇ રહે અને તેથી અહિમક પ્રગતિમાં કેટલા વિલંબ થાય એ વાત પણ સા કાેઇ ન સમજી શકે; પરંતુ પાપનાં રૂળા તા સવંત્ર જોવામાં આવે છે. પાપના પરિણામેં મનુષ્ય માત્રને જે કઠાર દંડ સહન કરવા પડે છે તે તા ગમે તે સ્થળે પ્રત્યક્ષ થઇ શકે એમ છે; છતાં આશ્ચર્ય છે કે કદાગ્રહને લીધે મનુષ્યા પાપનું કડવું ફળ ચાખવા છતાં તેથી નિવૃત્ત થઇ રાકલા નથી. નીશામાં ચક**્ર ખનેલા દારૂડીયા લાેકા જેવી** રીતે પાતાના તન મન-ધનની પ્રત્યક્ષ હાની નીહાળવા છતાં સમજ હકતા નથી તેવી રાતે સંસાર-બ્રમણમાં જ આનંદ માનનારા જવા પાપ અને તેનાં પરિણામાને પ્રત્યક્ષ અનુભવવા **ઝતાં તે** થકી વિરમતા નથી. જેઓ છ**તી આંખે આંધ**ળા ખનવા માગતા હાેય તેમને વિશેષ શું કહી શકાય **?** 

# ં **શિષ્ય**—પાપકમ<sup>્</sup> શી શી રીતે બંધાય ?

સૂરિ—જીવહિંસા, મઘપાન, અસત્ય ભાષણ, ચારી અને ચાડી એ પાંચ મનુષ્યને નરકમાં લઇ જનારાં ભયંકર દ્ભુત ગણાય છે. પારકાને ઠગવાથી, મ્હાટા આરંભ કરવાથી, પરિશ્રહ રાખલાથી, કદાગ્રહથી, પરસ્ત્રીના સંગથી, અભક્ષ્ય વસ્તુનું ભક્ષણ કરવાથી, વિકથા અને ખાટી પ્રરૂપણા કરવાથી, પાતાના આત્માને વશમાં નહીં રાખવાથી, કૃષ્ણ, કાપાત, નીલ અને એ ત્રણ લેશ્યાથી, માઠા અધ્યવસાયથી તથા આત્ત-રાદ્ર ધ્યાન કરવાથી દુ:ખને ઉપજાવનારૂં, સંતાપને વધારનારૂં, જન્મ-મરણના ત્રાસદાયક દુ:ખને આપનારૂં અને નારકીના દુ:ખોમાં નાખનારૂં પાપકર્મ ખંધાય છે.

**રાષ્ય—આપે** કહ્યું કે પાપનું ફળ સંસારમાં પ્રત્યક્ષ જોવામાં આવે છે તો તે કર્યું ફળ ?

સૃરિ—તમે આ સંસારમાં કાઇ વાર કાઇ માણુસને પાંગળા, કું ઠા, કુર્ભાગી, વિષયી અને નપુંસક જેવા નીહાજ્યા છે? તેમ થવામાં શા શા હેતુઓ રહેલા હાવા એઇએ તે વિષે કહી વિચાર કર્યો છે? એક માણુસને મજપૂત હાથ-પગાદિ અવયવા છતાં ખમા-ખમાના અવાએ સાથે પાલખીમાં એસી જતા એઇએ છીએ અને એક માણુસને દેહમાં પુરતી શક્તિ ન હાવા છતાં મજુરી કરતા અને મરણતાલ અવસ્થામાં દીવસા ગુજારતા એઇએ છીએ તેનું શું કારણ ? આ સ્થિતિના ભેદમાં કંઇ પણ મહત્ત્વનું કારણ તો હોલુંજ એઇએ. આનું કારણ

# વિવેક વિલાસ.

398

બીજાં કંઇજ નહીં પણ પૂર્વનાં પાપ-પૃષ્ય જ સમજ લેવાં. મનુષ્ય પાતાની સાથે પૂર્વકર્મનું જે ભાતું લઇને આવે છે તેના જ પ્રાથ: સંસારમાં ઉપલાગ કરે છે. જો એ બાતું પુષ્ય-કર્મનું હાય તાે તે સર્વત્ર માન–આદર અને સુખ–શાંતિ <mark>સાગવે અને જો પાપકર્મનું હાય તાે તે બધે દુ:</mark>ખ–નિરાશા અને આપત્તિઓથી ઘેરાએલાે જ રહે. મનુષ્યની વર્તમાન સ્થિતિ ઉપરથી જ પાપ-પુષ્યનાં ફળાના નિર્ધાર થઇ શકે છે. મા ખુલ્લી અને સ્પષ્ટ વાત પણ જેઓ જોઇ અને સમજ શકતા નથી, તેઓ સંસારના યથાર્થ સ્વરૂપને કહિ પણ સમજ શકતા નથી. એક આત્મા રાજાને ત્યાં દેહ ધારણ કરે છે અને એક આત્મા એવી ગરીબ જુંપડીમાં જન્મ લે છે કે જ્યાં ગર્ભન વતીને પણ પુરૂં પાષણ ન મળી શકતું હાય, તા પછી આ નવા. આળકના તા ભાવ જ કાહ્ય પૂછે ? પાપ-પુષ્યની પ્રેરણા જો ન માનવામાં આવે તેા ઉક્ત સમસ્યાના નિર્ણય થઇ શકતેઃ તથી. ડુંકામાં પાપથી જ માણસ પારકાના દાસ, મલિન, કાઢીઓ, બાળડા, મુંગા અને દરિદ્રી થાય છે. પૂર્વના પાપને લીધે જ મતુષ્ય નારકી અને પશુયાનીમાં જન્મ ધારણ કરી અસહ્ય દુ: ખા અને યાતનાઓ વેઠે છે. પાપને પ્રતાપે જ મૃતુષ્ય હીનકળ, મતિમંદ તથા ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ એ ચાર પુરૂષાર્થીથી ૧૫ અને સકા રાગી રહે **છે. આ સંસારમાં જીવને જે કાંઇ માઠું ફળ પ્રાપ્ત થાય,** મનને જે કાંઇ પણ દુ:ખ પ્રાપ્ત થાય તે સર્વ પાપનુંજ કળ સમજવું. પાપ-પુષ્યના પાયા ઉપરજ આ વિશ્વની સ્થિતિ રહેલી છે. આ રીતે જેઓ પાપનાં કારણાના વિચાર કરી શકતા હાય, પાપથી કૈવાં કેવાં :દુ:ખા–કષ્ટા–વેદનાઓ વેઠવી પડે છે તેના મનમાં સાક્ષાતકાર કરી શકતા હાય તેઓ હં મેશા પાપના હેતુઓ ધ્યાનમાં રાખી પુષ્યના સંચય કરવાને જ પ્રયત્નશીલ રહે છે. જો તમે પણ સુખમાં રહેવાની ઇચ્છા રાખતા હો તો તમારે પણ પાપના હેતુઓથી ખચવાને સતત્ ઉદ્યમ્પીલ રહેવું જોઈએ.

**રાિષ્ય**—પાપથી **બચવાનાં માર્ગી દર્શાવા તા આ પામર** પ્રાણી ઉપર મહા ઉપકાર **થા**ય.

સ્તિ — જીવા આ લાકમાં કષાય, વિષય, પ્રમાદ, આર્તિ-રોદ્રધ્યાન, પિરતિના અભાવ અને અગ્રાનથી જ નવાં કમા આંધે છે, એમ શાસ્ત્ર તથા ગુરૂમુખ દ્વારા હજારા વાર સાંભળ વામાં આવ્યું હશે. સંસારને એક અંદિખાનાની ઉપમા આપ-વામાં આવી છે. ખંદિખાનાના જીવતા—જાગતા પહેરગીર તરી? ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ આદિ કષાયા કામ કરી રહ્યા છે. જીવરૂપી અદિવાનને એજ પાળી આએા સંસારમાં મજ્બૂત રીતે પકડી રાખે છે.

શિષ્ય—ક્રોધ, માન, માયા, લાભ વિગેર શી રીતે જીવને પકડી રાખે છે ?

સૂરિ—ક્રોધ એક દાવાનળ સરખા પણ ગણાય 🕽.

#### विवेक्ष विक्षास.

કોંધથી માહ્યુસ પોતાને તો હાનિ કરે છે જ પરંતુ તેની સાથે બીજાને પણ હાની ઉપજાવતો જાય છે. જેવી રીતે એક ઘરમાં લાગેલી આગ વખતસર કાબુમાં ન આવે તો બીજા ઘરને-ત્રીજા ઘરને અને એ રીતે ધીમે ધીમે અનેક ઘરોને સળગાવતી ત્યાપી જાય તેવી રીતે કોંધ ક્યાય પણ પોતાના આત્માની શુભ સંપત્તિને બ ળતો થકા આસપાસના મનુષ્યોને પણ નુકશાન કરતો જાય છે. કોંધાવેશમાં મનુષ્ય પોતાનું હિત વિચારી શકતો નથી, તેથી તેના સંસાર વૃદ્ધિ પામે છે અર્થાત બ દિખાનાની સુદત લંખાતી જાય છે. વિવેકી પુરૂષોએ કોંધન દુર્ગતીનું એક મહા કારણ માનીને તે થકી બચવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. ચંડકાશિક નાગની પૂર્વ ભવની કહાણી કોંધનું ભયંકર પરિણામ રજી કરે છે તે વિચારવું.

અભિમાનના પણ અનેક પ્રકાર જેવામાં આવે છે. કાઇને કૃળનું, કાઇને જાતિનું, કાઇને પોતાની તપસ્યાનું તો કાઇને ક્ષેપનું, અળનું, લાભનું, શાસ્ત્રજ્ઞાનનું કે લક્ષ્મીનું પણ અભિમાન છે. આવા અભિમાનથી મનુષ્ય કુલાઇ જાય છે અને જગતને જંગતના પ્રાણીઓને તૃણવત્ ગણી કહા છે. અભિમાનને લીધે જ શવણની લંકાના નાશ થયા એમ કેટલાક માનસશાસ વેત્તાઓ કહે છે. આ ક્ષણભંગુર સંસાર કે જ્યાં મનુષ્યનાં કૂળ–જાતિ–અળ–દ્રવ્ય વિગેરે ચિરકાલ રહેવાનાં નથી, જેનો વિયાગ એક કાળે અનિવાર્ય છે, તેનું અભિમાન, મૂર્ખાઓ સિન્લય લાગ્યેજ કાઇને શાલા આપે! જે વસ્તુ આપણી પાતાની

નથી તેનું અભિમાન આપણે શી રીતે રાખી શકીએ ? આ-ત્માની સમૃદ્ધિનું –સત્તાનું અભિમાન રાખી એ સમૃદ્ધિના ભાંડારા ખુદ્ધાં રાખ્યાં હાય તા આપણેને પાતાને તેમજ જગ-ત્ને પશુ લાભ થાય! પરંતુ એથી ઉલદું ઉપર કહી તેવી ક્ષણિક વસ્તુઓનું અભિમાન કરવાથી તેજ વસ્તુઓ પરભવમાં હલકા રૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. અર્થાત્ કૂળના અભિમાનીએા પરભ-વમાં હલકું કૂળ અને રૂપના અભિમાનીએા પરભવમાં ઘૃણાપાત્ર થવાય એવું રૂપ પામે છે; એ રીતે અભિમાની જવાની સંસાર

માયા-કપટ એ દૌર્ભાગ્યને ઉત્પન્ન કરનારું, દુર્ગલીએ પેલાંચાડનારું તથા પુરૂષને સ્ત્રીના જન્મ આપનારૂં હાઇ વિવેકી પુરૂષોએ માયા-કપટના સર્વથા ત્યાગ કરવા જોઇએ. શ્રી મહીનાથ ભગવાને પાતાના પૂર્વ ભવમાં તપસ્યાના સંઅંધમાં માયા-કપટનું સેવન કર્યું તેથી તેમને સ્ત્રી વેદ પ્રાપ્ત થયું! માયાવી કે કપટી સ્ત્રી-પુરૂષ આ વિશ્વમાં કાઇના પ્રીતિપાત્ર થઇ શકતા નથી, એટલુંજ નહીં પણ પરભવમાંથે તેના વિયમય ફળા તેમને આપવાં પડે છે.

સંકેદ વસ્ત્ર કાજળમાં બાળવાથી જેમ મહીન થાય છે તથા આછલુથી દુધ જેમ અગડી જાય છે તેમ સ્ત્રી–પુરૂષનાં સંખ્યાબંધ ગુણા એક માત્ર લાેેલના દુઈ હ્યુથી મલીન થઇ જાય છે. કુપણ પુરૂષ કે સ્ત્રીનું મહાં જેવું એ પહ્યુ સંસારમાં એક અપશુકન ગણાય છે. પુદ્દગલ ઉપર લાેેબ રાખવા કરતાં જે

# વિવેક વિલાસ.

આત્મિક ત્રિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવા તરફ તેવા લાભ રાખવામાં આવે તા મનુષ્ય ભતિનું કેટલું બધું કલ્યાથ થાય ?

જે માણુસ ઉપરના ચાર કષાયા ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરી પાતાની ઇંદ્રિયા ઉપર સંયમ રાખતા શીખે તેને શૂરવીરતા, ગંભીરતા, ઉદારતા, શુભ ધ્યાન, અધ્યયન અને તપસ્યાની પ્રાપ્તિ થયા વિના રહે નહીં.

શિષ્ય—પાયનાં પરિણામા તથા કારણા સમજાયાં. તેવી જ રીતે પુષ્યનાં પરિણામા અને કારણા જાણ્યાં હાયતા પુષ્યા-ચરણ સરલ થાય એમ હું માનું છું. તા કુપા કરીને પુષ્યના વિષયમાં જરા વિશેષ સમજણ આપશા ?

સ્તૃરિ—પુષ્યનાં શુલ પરિષ્ણામાં એટલા બધા વિવિધ પ્રકારનાં હાય છે કે તેના સંપૂર્ણ ખ્યાલ આપવા અશક્ય છે. પુષ્ય કિવા ધર્મથીજ જગતમાં પ્રશંસા કરવા યાગ્ય કૂળ, ઉત્તમ જાતિ, મનાહર રૂપ તથા આશ્ચર્ય જનક સાભાગ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. પુષ્યથીજ મનુષ્યાને નીરાગી પણું, લાંબુ આયુષ્ય, ભાગવા યાગ્ય ધન તથા જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. વધારે શું કહું દિધર્મથી જ આ વિશ્વમાં મેઘની વૃષ્ટિ થાય છે, પુષ્યથી જ સર્વત્ર વિશુદ્ધિ જળવાઇ રહે છે, ધર્મથી જ સસુદ્ર પાતાની મયાદાને કાઇ કાળે પણું છાંકતા નથી, આ જગતમાં જેટલું સુંદર—મના હર—સુખકર તથા કલ્યાણકર છે એ બધા પુષ્યના જ પ્રતાપ સમજવા. ધર્મના પ્રભાવથી જ પૃથ્વી રસાતળે જતી બચી લાય છે, ધર્મથી જ મનુષ્યા ચાર પુરુષાર્થીની સિદ્ધિ કરી શકે છે.

સ્વર્ગ, માક્ષ વિગેરે બીજી જે કાેઇ મનગમતી ચીજ જીવને મળે છે તે સર્વ ધર્મના પ્રભાવથી જ હાેય છે. પુષ્યના પ્રભાવ આથી વધુ અસરકારક શખ્દામાં વર્ણ વવાને હું અશક્ત છું.

રિાબ્ય—આપ જે ધર્મના આવા અનહદ પ્રભાવ વર્ધુ-વા છા તેના પ્રત્યક્ષ પુરાવા આ જગતમાં કેમ દશ્યમાન નહીં ચતા હાય?

સૃરિ—જગતમાં જયવંતા ધર્મ, પરલાક, દેવ અને તત્વ એ ચારે છે જ, એમાં ખીલકુલ શંકા કરવા જેવું નથી. પણ મનુષ્યમાં પાતાનામાં જે સત્વ નેઇએ તે ક્યાં છે? શસ—અસ ખધા વર્તમાન હાય પણ લડનારમાં—પાતાનામાં જ ને સત્ત્વ—માલ ન હાય તાપછી સાધના ખિચારાં એકલાં શું કરી શકે? ધર્મના પ્રભાવ દ્રષ્ટિગાચરન થાય તા તે દેષ ધર્મના નહિ; પરંતુ મનુષ્યના જ લેખાવા એઇએ.

શિષ્ય—મનુષ્યના દાષ શી રીતે?

સૂરિ—જે મતુષ્ય પાતાના માઠા અધ્યવસાયાને લઇને પાતાની ઇંદ્રિયાને સંયમમાં ન રાખે, ચિત્તવૃત્તિને જ્યાં ત્યાં ભટકવા દે, સંસારના પાદ્દગલિક ભાગાપભાગમાંથી ક્ષણમાત્રના પણ અવકાશ ન મેળવી શકે અને એટલું છતાં એમ કહે કે " ધર્મ તું કંઇ પરિણામ ન આવ્યું – ધર્મ ના પ્રભાવ કંઇ પ્રત્યક્ષ ન થયા " તા તે એક પ્રકારના મિથ્યાલાય નહીં તા બીજું શું કહેવાય ? જો એક માણસ પાતાના મનને જ કાળુમાં ન રાખી શકે અને છતાં દેવ–દેવતાઓને વશ કરવાની સાધનાઓ કરે

: 20

#### વિવેક વિલાસ.

તો તે શી રીતે ફળીબૂત થાય ? જ્યાંસુધી આ પ**ણે આ** પણી પાેતા**ની** મનાવૃત્તિઓને આંતર્મુખી ન કરી શકીએ ત્યાં સુધી ધર્મના ેંકે કેવળીના વચનના વાંક કાઢવાે એ પાતાની હુલકાઇ બતા<mark>વવા</mark> જેવું છે. કહ્યું પણ છે કે " કુગુરુ, કુક્રિયા, પૂર્વભવના અંતરાય તથા કાળદાષને લીધે કેવળીનાં વચન પ્રમાણે કળ ન આપે તા તેમાં કેવળીના વચનના શાે દાેષ ?" મનુષ્ય માત્રે પાેતાનું આત્મવીર્ય પ્રકટાવવું જોઇએ. સંપૂર્ણ શ્રદ્ધાપૂર્વક સદ્ગુરૂનું શરણ લઇ, સુવિદ્ધિત ક્રિયાંએા દ્વારા ધર્મનું પાલન કરવું જોઇએ. જો એટલું થાય તાે ધર્મના પ્રભાવ પ્રત્યક્ષ થયા **વિના** રહે નહીં. માઠા અધ્યવસાયોને લીધે સમિપ આવેલી સિદ્ધિએ। પણ ચાલી જાય છે, તાપછી જે સિદ્ધિઓના પત્તો પણ નથી અને કાેે જાેે તે કેટલીયે દૂર હશે તેવી સિદ્ધિએ કેવળ વાતો અને દંભથી પ્રાપ્ત કરવાની અભિલાષા રાખવી એ નિર્શ્યક છે. ધર્મ પ્રત્યે આદરપૃદ્ધિ ઉદ્ભવવી જોઇએ. જેમ આદર ન કરનાર માણુસ પાસે કાઇ જતું નથી તેમ ધર્મ પ્રત્યે અનાદર રાખનાર માણસ પાસે ધર્મ પ્રભાવ કે ઋદ્ધિ–સિદ્ધિ પણ જઇ શકતી નથી.

જે લેકિક પોતાના મનમાં એમ માની બેઠા છે કે-"અમને આ ભવમાં સુંદર શરીર, મનારમ ભાર્યા, તથા રાજકૃપા વિગેરે અનાયાસે પ્રાપ્ત થઇ ચૂકચાં છે, તાપછી અમને હવે ધર્મ કર- વાની શી જરૂર છે?" તેઓ સંસારના યથાર્થ સ્વરૂપને નહીં સમજી શકવાને લીધે જ એમ બકે છે. આ નશ્વર સંસારમાં

કાૈેં⊌નું શરીર કે રૂપ, ધન–ધાન્ય કે કુટુંબ–પરિવાર અજર– અમર રહી શક્યાં છે ? જે વસ્તુમાં ક્ષણે ક્ષણે પરિવર્ત્તન થયા કરે છે તેની ઉપર આસક્તિ રાખી બેસી રહેવું એ માનવ-જીવન રૂપી રત્નને કાચની માફક ફેંકી દેવા બરાબર છે. રાજા-ની કુપા, ધન, પ્રીતિ, દેહ, દુજેન અને આયુષ્ય એટલી વસ્તુ-ચ્યાને વિઘટતાં વાર લાગતી નથી. છતાં જેઓ સંસારના પાદ્રગલિક વ્યામાહમાં કસાઇ, પાપ–પુષ્યમાં રહેલા પ્રત્યક્ષ ભેદ જોઇ કે વિચારી શકતા નથી, સદ્ગુરૂના ઉપદેશ સાંભળી તે પ્રમાણે વર્ત્તી શકતા નથી તેમની સ્થિતિ ખરેખર શાચનીય-દયાજનક છે. સુતેલા માણસા જેવી રીતે ફાગટમાં જ રાત્રી વીતાવી દે છે તેવી રીતે ધર્માચરણ વિનાની-પ્રમાદી જુંદગી ગુજારનાર પાતાના મનુષ્યત્વને ફાેગટજ ગુમાવી દે છે. મારા કથિતાશય માત્ર એટલા જ છે કે હરકાઇ પ્રકારે ધર્મા-ચરણ કરવું, ધર્મનું તત્ત્વ સમજવું અને જીવનને ધર્મમય <mark>અનાવવું. એ</mark>ટલું કરશા તાપછી ધર્મના પ્રભાવ અનુભવવાને તમારે કર નહીં જવું પહે. ધર્મ પાતેજ તમને તેના પાતાના પ્રભાવ અતાવશે.

**રિાષ્ય**—આપ જે ધર્મની આટલી પ્રશંસા કરાે છે. તેનું કંઇ સ્વરૂપ કે પ્રકાર વર્ણવશાે ?

સૂિ—તે ધર્મના દાન, શીળ, તપસ્યા અને ભાવના એમ ચાર પ્રકાર છે, અને તેથી ક્રમે ક્રમે મુક્તિ પણ પ્રાપ્ત કરી. શકાય છે. દાન શીલ, તપ અને ભાવ વિના ધર્મ કેવા પ્રકારના

#### વિવેક વિલાસ.

હાય તેની કલ્પના **થ**ઇ શક**તી નથી. જે**એા એ ચાર વસ્તુએાનું યથાયાગ્ય સ્વરૂપ વિચારી શકતા નથી તેમને ધર્મની વાતા કરવાના પણ અધિકાર મળી શકતા નથી અમુક ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે" એમ ઘણા માણસા વાતવાતમાં કહ્યા કરે છે અને વસ્તુત: પાતાના ધર્મ સંપ્રદાયનું સાને ન્યૂનાધિક પ્ર<mark>માણમાં અભિમાન હ</mark>ોય એ સ્વાભાવિક છે. એક સ્થળે શ્રેષ્ઠ ધર્માનું સ્વરૂપ સમજાવતાં સ્પષ્ટપણે કહેવામાં આવ્સં છે કે—" તપસ્યા, **ક્ષમા, મૃદ્ધતા,** આજ<sup>્</sup>વતા, સત્ય, પવિત્રતા, અપરિગ્રહ, દયા, બ્ર**દ્મા**ચર્ય અને દાન એ દસ વસ્તુએા જેમાં હાય તે ધર્મ શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. " ધર્મ પરીક્ષામાં આ વાત યાદ રાખવી નોઇએ, તેમજ ઉક્ત દસ વાતામાંથી કઇ વાતનું પાલન આપણાથી થાય છે તેના આત્મસાક્ષીએ વિચાર કરીને જ પાતાની ધાર્મિકતાની અડાઇ હાંકવી જોઇએ. કેટલાક માણસા તપ. ક્ષમા, દયા, સત્યને નામે મ્હાટું આમળા જેવું મીંડુ મુકાવતા હાય; છતાં પરમ ધાર્મિક પુરૂષામાં અપવાના દંભ કર્યા વિના રહેતા નથી. સાચા ધામિ કની અને ધર્મની પણ કસે.ટી ઉક્ત કથન ઉપરથી સહેજે કરી શકાય છે.

**શિષ્ય**— ધર્મો બ્હારથી જેતાં તેા બધા એક સરખા જ લાગે છે!

સૂરિ—ગાયનું ફ્રધ અને આકડાનું ફ્રધ ખ્હારથી જોતાં તાે એક સરખું જ સ્વ<sup>ચ્</sup>છ અને શુભ્ર જણાય છે; પરંતુ તેટ<mark>લા જ</mark> ઉપરથી તે બન્નેમાં એકજ પ્રકારના ગુણા છે એમ કયા બુદ્ધિ માન કહી શકે ? ખાદ્ય દેખાવ ઉપરથી કાઇ વસ્તુના નિર્ણ્ય કરવા એ હંમેશા નિશ્વાન્ત નથી હાતા. સાગરમાંનું જળ ઉપરથી જેતાં સર્વ સ્થળે એકસરખું ઉંડું હાય એવા-ભાસ થાય; પરંતુ ડાદ્યો માણસ એમ વિના વિચાર માની લેતા નથી. તેની જરીતે ખહારથી જેતાં સર્વ ધર્મો સમાન લાગતા હાય તેથી કરીને સર્વ ધર્મમાં દયા, ક્ષમા, મૃદ્ધતા, સત્ય, પ્રદ્યાચર્ય વિગેરનું સ્વરૂપ એક જ પ્રકારે વર્ણવામાં આવ્યું હશે એમ માની લેવાનું નથી. શુદ્ધ પરિણામવાળા માણસ દાન-શીલ-તપ-ભાવના તારતમ્ય ઉપરથી ધર્મની કસોડી કરી સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રનું પાલન કરે તા તેવા નરપુંગવને મુક્તિરૂપી સ્તી અળાત્કારે પણ આલિંગન કરે એમાં શક નથી. અર્થાત્ એવા પુરુષસિંહ સહેજે શિવ વધુને વરે.

**રિાષ્ય**—દાન, શીલ, તપ તથા ભાવનાનું સ્વરૂપ જરા વિસ્તારથી સમજાવશા ?

સૂરે—દાનના ચાર પ્રકાર છે. (૧) જ્ઞાનદાન, (૨) અ-ભયદાન, (૩) ધર્મો પકરણ દાન-અર્થાત્ વસ્તુ, પાત્ર પ્રમુખ વસ્તુઓનું દાન અને (૪) અનુકં પાદાન. જ્ઞાનદાન સર્વોત્કૃષ્ટ છે. જ્ઞાનના પ્રચાર કરવા, સત્યાસત્ય સમજી શકે એવા પ્રકારની વિદ્યાવૃદ્ધિ કરવી એ જ્ઞાનદાન ગણાય છે. જ્ઞાન વિનાના નર પશુવ મનાય છે. આપણા સ્વધર્મ બન્ધુએ તથા માનવ બન્ધુ-એ.ન જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય એવી વ્યવસ્થા કરવી એ જ્ઞાનદાનના ઉત્તમ પ્રકાર છે. જીવને મૃત્યુના પજામાંથા હુક્ત કરવા એ

# વિવેક વિલાસ.

અભયદાન છે. શત્રુને પણ તેના દુશ્મનાથી અભય આપવું એ જેમ ક્ષત્રીયાના ધર્મ છે, તેવી જ રીતે પ્રાણીમાત્રને પાતાના **ગ્યાત્મવત્ લેખી** તેમનું રક્ષણ કરવું એ દ્વિતીય કાનના એક પ્રકાર મનાચ છે. ધર્મોપકરણ દાનમાં વસદાન તથા પાત્રદાનના સમાવેશ થઇ જાય છે. જે ત્યાગી જ્ઞાની અને સંયમી પુરૂષોને વસ કે પાત્ર વિગેરેની આવશ્યકતા હોય તેમને તે માન અને ભક્તિ પૂર્વક અર્પાયું કરવાં એ આ તૃતીય દાનના મુખ્ય હેતુ છે. ચાેશું અનુકંપા દાન—કાેઇ પ્રા<del>ણ</del>ીને ભૂખ–તરસ કે પરિશ્રમથી રીબાતું જોઇ તેને આહાર, પાણી કે આશ્રય આપી શાતા ઉપજાવવી એ આ ચતુર્થ પ્રકારનાે મૂળ ઉદ્દેશ છે. ધર્મી પુકૃષા આ ચારે દાનના સ્વરૂપ વિચારી યોગ્ય પ્રસંગે તેનું પાલન કરવા ચૂકતા નથી. એક વાત ખાસ યાદ રાખવાની છે કે– કેવળ દાન કરવાથી જ ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય એમ માની લેવાનું નથી. દાનશીલતાની પાછળ ધમેં ખુદ્ધિ જોઇએ, શુભ ભાવના <mark>જોઇએ,</mark> ભૂત દયા જોઇએ. કેટલાક લાેકાે પાતાની પ્રસિદ્ધિને ખાતર મ્હાેટા મ્હાેટા દાના કરે છે; પણ તેવા ક્રીર્ત્તિદાનની <mark>વિવેકી પુરૂષાે અહું પ્રશાંસા કરતા નથી. ક</mark>ીર્ત્તિની ખાતર દાન કરવું એ એક પ્રકારનું વ્યસન ગણાય છે. વ્યસનમાં લાંબા વિવેક કે સહુદયતા નથી હોતી અને તેથી દાન દેનારની આ-િત્મિક પ્રગતિમાં તેવું દાન સહાયક થઇ શકતું નથી. **દાન** આ કહી વેળા ધાત્રાપાત્રના પણ વિત્રાઃ કરવાના છે. કુપાત્રે દાન આપવું તે પણ કલ્યાણકારી નથો. કાર**ણ** કે સર્પને

# સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

4.78

દ્રધ પાવાથી વિષ સિવાય અન્ય કઇ વસ્તુની વૃદ્ધિ થઇ શકે જે દાન કપટથી, અહ કારથી શરમથી કે ઉપકારના ખદલા વાળવાને અર્થે દેવાય તે પણ લગ્-ભગ વ્યર્થ જ જાય છે. મેં કહ્યું તેમ એવા દાનમાં કાં તો કીર્ત્તિની લાલસા અથવા વ્યાપારી લાભની વૃત્તિ રહેલી હાય છે. દાન તો વિશુદ્ધ અત:કરણ પૂર્વક, કોઇ પણ પ્રકારના ખદલાની ઇચ્છા વિના અને ધર્મ ખુદ્ધિથી જ થવું જોઇએ

હવે શીલનો વિષય લઇએ. જે પુરૂષ હુદ્દયમા વંરાવ્ય-ભાવ આણી સ્ત્રીને એક શું ખલારૂપ ગણું અને વિષય–ક્રિડાને વિષવત્ માને તે ન્હાેટો વિવેકી ગણાય છે. શીલ હત્ત પાળ-વાની જીજ્ઞાસાવાળાઓએ પરમ વિવેકના ચક્ષુ ઉઘાડી સ્ત્રી– પુરૂષની યથાર્થ રચના વિશ્વારી પ્રદ્માચર્યનું પાલન કરવાને ઉદ્યમશીલ થવું જોઇએ. ત્યાગી અને સંયમી મુનિવરા આ-જીવન એ હત્તનું પાલન કરે છે. તેમની વાત એક બાજુએ રહેવા દર્ઇએ તોપણ આ લાેકમાં તથા પરલાેકમાં સુખી થવા ઇચ્છતા ગૃહસ્થ માત્રે ઉચિત એવું શીલ હત્ત પાળવું જ જોઇએ.

શિષ્ય—ગૃહસ્થા શી રીતે શીલ વૃત્ત પાળી શકે ?

સૂરિ—જે પુરૂષ પાતાની–સ્વસ્તીમાં સંતાષ માની તિર્ચચની, દેવતાની અને લુવનપતિની સ્ત્રીએાના તથા મનુષ્યમાં પરસ્ત્રીના ત્યાગ કરે તે ગૃહસ્થાચિત શીલવૃત્ત કહેવાય. છુદ્ધિ-વાન અને સદાચાર પરાયણ સ્ત્રી–પુરૂષાએ આવું શીલ વૃત્ત

#### વિવેક વિલાસ.

અવશ્યમેવ પાળવું જોઇએ. જો પ્રમાદને લીધે કાઇ સમયે ક્વચિત સ્ત્રીનાં માહક અંગાપાંગા ઉપર દ્રષ્ટિ જાય અને વૃત્તિ ક્ષુષ્ધ થાય તાે તેવે પ્રસંગ મનુષ્યના શરીરમાં રહેલી મળ–મૂત્ર વિંગેરે ઘુલા જનક વસ્તુઓને ચિંતવી તે ઉપર વૈરાગ્ય આહુવા. જે વસ્તુ મહારથી સુંદર અને મનમાહક જણાય છે તે વસ્તુત: કેવા દર્ગંધી પદા**ર્થોથી પરિપૃ**ર્ણ છે એનું ધ્યાન કરી વિષય– વાસનાને રાકી સખવી એજ વિવેકી પુરૂષાનું પ્રધાન કર્ત્તવ્ય છે. શહેરને જે ગામડીયાએાએ કદાપિ ન જોયું હાય તે લાેકા પાતાના ક્ષદ્ર ગામડાની જ પ્રશંસા કરે, તેવી રીતે જેઓ આત્માના પર-માન દેના અનુભવ લેવાને છેક નિષ્ફળ નિવડેલા હાય છે તેઓ જ વિષય સેર્વનમાં મુખની કહપના કરી પાતાના આત્મ સામર્થ્યને ગુમાવી દે છે. વસ્તુત: જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્યના જે આનંદ છે તેની પાસે વિષયના આનંદ તો એક બિન્દુ માત્ર પણ નથી. પરમાન દમાં મગ્ન રહેનાર સંચમી પુરૂષોને વિષય–વાસના રંજાડી શકલી નથી; કારણ કે તેઓ એક એવા અદ્ભૂત સ્માન દ-સાગરમાં સ્નાન કરતા હોય છે કે તેમને વિષય–વાસનાના ગંદા પાણીમાં પડવાનું રૂચે જ નહીં. ગૃહસ્થ પુરૂષાએ અને સ્ત્રીઓએ યશાક્રમે સ્વકારા અને સ્વપતિમાં સંતાષ માની ગૃહસ્થાચિત શીલ પાળવાના દરેક પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. શીલના મહાત્મ્ય-ના અનેક અપૂર્વ દ્રષ્ટાંતાે શાસ્ત્રમાં મળી આવે *છે.* શીલ વૃત્ત શૂળીનું સિંહાસન બનાવી શકે છે એ વાત તા તમે સાંભળી જ હશે. આ વૃત સાધુ–મુનિએાને જેટલું ઉપયોગી છે તેટલું જ ગૃહસ્થાને પણ છે.

# સૂરિ શિષ્ય સંવાદ

369

**શિષ્ય**—તપના પ્રકાર તથા સ્વરૂપ વિષે કંઇ વિવે-ચન કરશા ?

સુરિ—તપના એક દરે ખાર પ્રકાર વર્ણવવામાં આવા છે. પ્રથમ છ પ્રકાર બાહ્ય તપના અને બાકીના છ અંતરંગ તપના. બાહ્ય તપમાં (૧) રસત્યાગ (૨) કાયક્લેશ (૩) ઉણા-દરી-પ્રમાણ કરતાં એછિ આહાર (૪) ઉપવાસ (૫) અંગા-પાંગ સંકાચીને બેસવું તે અને (६) વૃત્તિસંક્ષેપ ઇત્યાદિ તપાન ના સમાવેશ થાય છે. અંતરંગ તપમાં (૧) પ્રાયશ્ચિત (૨) શુભ ધ્યાન (૩) સ્વાધ્યાય (૪) વિનય (૫) વૈયાવચ્ચ અને (૬) કાઉસગ્ગ એ છ ખાખતા આવી જાય છે. ખરા તપસ્વી સા પ્રથમ પોતાનાં મનનાં પરિણામાને શુદ્ધ કરી, સર્વ ઇદ્રિઓને સમાધિમાં રાખી, સર્વ પ્રકારના આરંભ-સમાર ભાના ત્યાગ કરી દુ:ખના સમુદાયને ટાળવાને અર્થે તપસ્યાં કરે છે. જે અલ્પ બુદ્ધિવાળા માણસ જગતમાં પૂજનિક થવાને માટે કાઇ એક સાંસારિક લાભ અર્થ કે ખાલી પ્રસિદ્ધિને અર્થ તપસ્યા કરી શરીરને સૂકવે છે તે તપસ્યાનું ખરૂં ફળ મેળવી શકતા નથી. વિવેક વગર તપસ્યા કરવાથી માત્ર શરીરને તાપ ઉપજે છે એટલુંજ. બાકી એવા અજ્ઞાન કષ્ટોથી બહુ કુળ પ્રાપ્ત થતું નથી. તપસ્યા જ્ઞાન, વિવેક અને પવિત્ર ઉદ્દેશની સિદ્ધિ અર્થ જ થવી જોઇએ.

> શિષ્ય—ભાવના એટલે શું? તે કેટલા પ્રકારની છે? સુરિ—સત્ય અને હિતકર દ્રહ વિચાર કે જે જીવન

3//

#### વિવેક વિલાસ.

ઉપર ચિરસ્થાયા અસર કરે તેને ભાવના કહેવામાં આવે છે. મનુષ્ય વૈરાગ્ય યોગ પાળી શકે એટલા માટે બાર ભાવનાએ રૂપી ભૂમિકા શાસ્ત્રકારે નક્કી કરી છે. (૧) અનિત્ય ભાવના (૨) અશરણ ભાવના (૩) સંસાર ભાવના (૪) એકત્વ ભાવના (૫) અન્યત્ત્વ ભાવના (६) અશુરી ભાવના (૭) આશ્રવ ભાવના (૮) સંવર ભાવના (૯) નિર્જરા ભાવના (૧૦) લાક ભાવના (૧૧) એાધિદુલ ભાવના અને (૧૨) ધર્મ ભાવના. આ ભાવનાઓની સાથે જો શાસ્ત્રોકત ક્રિયાએ કરવામાં આવે તા માક્ષ પ્રાપ્તિમાં તે અગત્યના ભાગ ભજવે. આંધળા અને પાંગળાના મેળાપથી જેમ એક બીજા પરસ્પરને પરમાપયાગી થઈ પડે તેવી રીતે ક્રિયાની સાથે જ્ઞાનજન્ય ભાવનાઓ પણ પરસ્પરને સહાયક થઈ પડે એ નિર્વિવાદ છે.

પહેલી અનિત્ય ભાવના દ્વારા આ જગતની અનિત્યતાના વિચાર કરવાના છે. આ શરીર, યુવાવસ્થા, ધન દોલત અને એ સિવાય સઘળા પ્રકારના સુખ સં જોગા અનિત્ય છે એમ માની સંસાર ઉપરના માહ દ્વર કરવાના પ્રયત્ન કરવા. બીજ અશરણ ભાવના દ્વારા, આ જગતના પઢાર્થી કે સગા સંખંધીઓ પણ અંતે કંઇજ કામ આવતા નથી એમ ચિંત વવાનું છે. ઇંદ્ર તથા ચક્રવર્તી વિગેરે પણ કાળ મર્યાદા પુરી થયે મરણ પામે છે, તેમને એક ઘડી પણ કાઇ ખચાવી સખી શકતું નથી. તો પછી અન્ય સામાન્ય નર નારીઓની તો વાતજ શું પૂછવી ? જગતમાં મરણ સમયે કાઈ કોઇને શરણ આપી

# સૂરિ શિષ્ય સંવાદ.

30%

રાકતું નથી. સાને પાતાની આયુષ્યની મુદ્દત પુરી કરીને ચાલી નીકળવું પડે છે. આવી ભાવના ભાવી આત્માને સ્થળ ખંધ-નાથી અલગ કરતા જવું અને સાથે સાથે સૂક્ષ્મ શકિતએાની ખીલવટ કરવી એ આ ભાવનાનાે હેતુ છે. ત્રીજી સંસાર ભાવ ના છે. એ ભાવના દ્વારા સંસારની અસારતા વિચારવાની છે. ને આ રીતે કે જીવ સંસાર રૂપ નાટકમાં નાટકીયાની પેંઠેં કર્મના યાગે ઉત્તમ, મધ્યમ તથા અધમ એવા નાનાવિધ વેષ ધારણ કરે છે, વસ્તુત: તે તેની મૂળ અને ચિરસ્થાયી સ્થિતિ નથી. આમ વિચારી વૈરાગ્યવાન થવું એ આ ભાવનાના ઉપ દેશ છે. સંસાર ભાવના વડે રાગ–દ્રેષના ત્યાગ કરતા શીખ**વ**ે જોઇએ. સંસાર દુખમય છે, પરિવર્ત્તન શીલ છે અને જન્મ ગરણના ચક્રમાં કરતાં ખરી રીતે લેશ માત્ર સુખ નથી એવી દ્રઢ માન્યતા રાખવી. ચાેથી એકત્વ ભાવના દ્વારા આત્માનું એકાકી-પાશું ચિંતવવાનું છે. જીવ એકલાે જન્મ લે છે, મરણ પણ એકલા જ પાંગે છે અને સુખ–દુ:ખ પણ તે એકલા જ ભાગવે છે, બીજો કાઇ પણ તેના જન્મ-મરખુ જે સખ-દ:ખાદિમાં ભાગ પડાવી શકતું નથી. પાંચમી અન્યત્વભાવના દ્વારા સમ-જવાતું કે જેવી રીતે આત્મા એકલાજ કર્ત્તા અને ભાેકતા છે તેવી રીતે સર્વ વસ્તુએાથી અર્થાત્ દેહ, ધન, ગાંધવ, મિત્ર વિગેરેથી તદ્દન ન્યારાે છે. દેહુ, આંધવ કે ધનની ચઢતી પડતીમાં આત્માએ રાગ–દ્રેષ ન માનવા જોઇએ, છઠ્ઠી અશુચી બાવના મનુષ્યને તેના દેહનું યથા<sup>શ</sup> સ્વરૂપ સમજવામાં મદદ

#### વિવેક વિલાસ.

કરે છે. જે દેહ ઉપર આટલા ખધા માહ રાખવામાં આવે છે. જે દેહની ખાતર ન્હાનાં–મ્હાટાં પાપ કર્મા કરવામાં આવે છે. તે દેહ કેવા અપવિત્ર પદાર્થીથી બરેલાે છે તેનું અશુચી ભાવના દ્વારા મનુષ્યને જ્ઞાન થવું જોઇએ. રસ, લાહી, માંસ, મેદ, હાડકાં, મજજા અને વીર્ય એ સાત ધાતુઓથી બનેલું અને નવ દ્વારથી વીંટળાયેલું એવું શરીર પવિત્ર કયાંથી હાઈ શકે અને એવા અપવિત્ર દેહ ઉપર અહ માહ રાખવા એ સુજ્ઞ પુરૂષાને કેમ છાજે ? હવે આત્મા કેવી રીતે નિર્મળ અને પ્રગતિશીલ બને એ સવાલ ઉભા થાય છે. આતમાં શું છે તે સમજાયા પછી અને દેહ તથા સંસારનું સ્વરૂપ વિચાર્યો પછી આત્માને કર્મ 3પી જે મેલ લાગ્યા હાય તે દૂર કરવા ઉજમાળ થવું જોઇએ. કર્મા કેવી રીતે આત્માને લાગે છે અને શી રીતે તેમને અટકા<sub>ં</sub> ववा तेमक विभेरी नाणवा श्रे विधिन सूचन आश्रव, संवर તથા નિર્જરા ભાવનામાં થાય છે. મિશ્યાત્વ, અવિરતી, કષાય, વિષય, પ્રમાદ તથા આર્તા—રૌદ્ર ધ્યાન આદિ જે કાેેેેેેેેેેે આત્મા ને કર્મ વળગે છે તે કેપ્પેત્તું જ્ઞાન મેળવવું અને ભાવના જ્વાના ક એ દોષા મારામાંથી દ્વર થવા જ જોઇએ. આ ભાવના આશ્રવ ભાવનાના નામથી એાળખાય છે. નવાં કર્મ આત્માને વળગે નહીં તેટલા માટે કર્મ વળગે તેવા દાષોના નિરાધ કરવા અર્થાત્ સમ્યગ્ જ્ઞાનના શસ્ત્ર વડે મિથ્યા-ત્ત્વને હઠાવવું, વિસ્તી દ્વારા અવિસ્તીના રાધ કરવા, ક્ષમા વડે ક્રોધના પરાજય કરવા ઇત્યાદિ વિધિના સંવર ભાવ-

# સ્વિશિષ્ય સંવાદ.

**કે**ટેશ

નામાં સમાવેશ **શાય છે**. જે પુરૂષા આ ભાવનાનું અવલંબન ત્રહી સંવર દ્વારા **નવાં કર્મોની** ઉત્પત્તિને રાષ્ટ્રી શકે છે તેઓ ખરેખર ધન્ય છે. શાસમાં એમ સ્પષ્ટ પણે કહેવામાં આવ્યું છે કે " નવા કર્મની ઉત્પત્તિને અટકાવનાર સંવરને હં 🕰 સ્કાર કરૂં છું. કારણ કે સંવર સમતા રૂપ જ્જ્વા શુભાશુભ કર્મીને તોડી નાખે છે " ત્યૂના કર્મીને ખપાવવાનું કાર્ય નવમી નિજ<sup>દ</sup>રા **ભાવના વ**ડે અજાવવાનું રહે છે. મહાત્મા પુરૂષો સારા સંયમથી અને નિષ્કામ તપસ્યા રૂપ અબ્નિથી સંસાર વધાર-નારાં કર્મીને બાળીને ભસ્મીભૃત કરી દે છે. આ વાત લક્ષમાં રાખી આત્માને કર્મથી સુકત કરવાની ભાવના રાખવી તે નિર્જ-રા ભાવના ગણાય. લાેકનાે વિસ્તાર કેવાે છે, કેટલાે છે અને કેવી કેવી ઋદ્ધિવાળા જીવાે તેમાં રહેલા છે, કેવી કરણી દ્વારા તેઓ ઋહિને પ્રાપ્ત થયેલા છે અને ઉચ્ચતમ ઋહિ પ્રાપ્ત કરનાર સિદ્ધ ભગવાન કયાં વિરાજી રહ્યા છે, તેનું ચિંતન 🔪 દશમી લેહિભાવના દ્વારા કરવાનું છે. શાસ્ત્ર–ગ્રંથામાં લાેકનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે વર્ણવામાં આવ્યું છે:—" સીધા સરાવળા નીચે અને ઉંધા સરાવળા ઉપર રાખ્યાે હાય તાે તે શરાલ સંપાટ કહેવાય. તે શરાલ સંપટની નીચે એક ઉંઘા સરાવલા રાખ્યા હાય તેવા આકારમા રહેલું આ જગત્ ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લય પામ-નારા જીવ, અજીવ પ્રમુખ દ્રવ્યથી પરિપૂર્ણ ભરેલ છે એમ સાધકે ચિંતવવાનું છે. "સત્યજ્ઞાન દુર્લભ છે માટે સર્વજ્ઞ ભગવાને પ્રરૂપેલાં સિદ્ધાંતા ઉપર શ્રદ્ધા રાખવી, સત્ને સત્ તરીકે અને અસત્ને અસત્ તરીકે એાળખવું તથા તેમાં પારં-

3/2

#### વિવેક વિલાસ.

ગત ઘવું એ ભાવનાને " બાધિ દુર્લભ " એવું નામ આપવામાં આવ્યું છે. કેાઇક આસન્ન સિદ્ધ જીવજ પરિપૂર્ણ ઇંદ્રિયાવાળા મનુષ્ય ભવ પામી શ્રુત, ગુરૂ વિગેરે સામગ્રીઓના યાગ મેળવી <sup>લાન્કિક્સ્સ</sup> કરી એાધ પામે છે. એાધિ દર્લભ ભાવના વડે તત્ત્વ નિશ્ચિય અને સમ્યગ્ શ્રહ્મન્યનં ક્રમશ: આગળ વધવું એજ આ ભાવનાના ઉદ્દેશ છે. છેલ્લી ભાવના ધર્મ ભાવના છે. કેવળજ્ઞાની તીર્થ કર પ્રભુએ જગતના હિતાર્થ લોકોને જે જ્ઞાન આપ્યું છે અને શ્રેષ્ઠ ધર્માનું જે સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે તે ઉપરસંપૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખી દેશ વિરતી તથા સર્વ વિરતી રૂપ ઉપદેશાયેલા ધર્મનું પાલન કરવું એ આપણું કત્ત વ્ય છે. આ છેલ્લી ભાવનાના ચિંતનથી તેમજ અનુસરણથી આત્મા પોતાનું શ્રેય સાધી શંક છે. ભાવના વિનાની ક્રિયા જેવી જોઇએ તેવી સક્ષળ થતી નથી. ગુ<mark>ણસ્થાનકની શ્રેણીએ ચડવા માટે પણ આવી ભાવનાએાની</mark> આવશ્યકતા સ્વીકારવામાં આવે છે. હું પ્રથમ આંધળા અને પાંગળાના દષ્ટાંતથી સુચવી ગયાે છું કે ક્રિયા અને ભાવનાન એક બીજા સાથે ઘણા ગાઠ સંબંધ રહેલા છે. થાડી ક્રિયા પણ જો ઉપર્શું કત ભાવનાની મદદ પૂર્વક કરવામાં આવે તો તે આત્માને બહુ શ્રેયસ્કર થઇ પડે છે. લવ્ય જીવાએ શુભ ધ્યાન પૂર્વ ક ઉપર કહી તેવી ખાર ભાવનાઓ ભાવવી. કારણ કે તે ભાવનાઓ જીવના સંસાર નાશ કરવામાં અમાઘ શસ્ત્રનું માર્ય ખજાવે છે.

# સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

363

# ( ( ( )

શિષ્ય—આપ**ણે**! વાર્તાલાય સમામિને પામે તે પહેલાં તત્વના સંબંધમાં કંઇક જાણવાનું મળે એવી મ્હારી નમ્ર પ્રાર્થના છે.

સૂરિ—તમારી આ તત્વજીજ્ઞાસા સાંભળી મને ખરેખર અત્યાનંદ થાય છે. અત્યાર સુધી મેં તમારી યાચનાને માન આપી કેટલાક વ્યવહારના તથા પરમાર્થના વિષયા ચર્ચ્યા છે; પરંતુ તત્ત્વ સંગંધી વાત કરવાના જેવા જોઇએ તેવા પ્રસંગ મત્વા નથી. ખરૂં છે કે પૂર્વભવના શુભસંસ્કારથી અથવા સદ્ગુરૂના પ્રાસાદથી જ કાેઈ શુદ્ધ મનવાળા જીવને તત્વ જાણવાની-સમજવાની જીજ્ઞાસા થાય છે. પાંજરા ઉપર માહાઇ રહેલા પામર મનુષ્યા પાંજરાને જ યત્નથી સાચવ્યા કરે છે: પણ તેમાં રહેલા હુંસ રૂપ જીવનું શું થાય છે તેની તેએ! ખહુ પરવા રાખતા નથી. પાંજરાનું રક્ષણ કરવું એ જ્ઞાન અલ ખત્ત જરૂરનું છે, પણ તેના કરતાં યે અધિક જરૂરનું તો જીવનું કલ્યાણ કેમ થાય તે ચિંતવવાનું છે. તમને આજે જીવ તત્ત્વ સમજવાની ઇચ્છા ઉદ્દભવી એ તમારૂં સદ્ભાગ્ય સૂચવી આપે છે. જગતમાં એવા ઘણા પંડિતા મળી આવશે કે જે વિવિધ કળાએો અને પ્રપંચાના સંબંધમાં અસાધારણ જ્ઞાન ધરાવતા હાૈય; પરંતુ જ્યાં સુધી અધ્યાત્મ વિદ્યાનું જ્ઞાન નથાય ત્યાં સુધી ખીજી કાઇપણ કળા કે શાસ્ત્ર જીવનું શ્રેય કરી શકતું નથી. જેવી રીતે અજ્ઞાન લોકોના સંસાર પાત્ર-વાસણ વિગેરે સાધનાથી

# વિવેક વિલાસ.

નિત્ય વધતા જાય છે તેવી રીતે પંડિત ગણાતા લેકોના સંસાર પણ અધ્યાત્મ જ્ઞાન વગરના બીજા ઘણા નકામા શાસ્ત્રોથી વધતા જાય છે. ઘણા વિદ્વાના વિવિધ પ્રકારનાં પુસ્તકા 'લખી જગતનું કલ્યાણ કરીએ છીએ' એવી મિચ્યા બડાઇ હાંકે છે; પરંતુ હું પૂછુછું કે ઓગાળ સરખા ઘણા શ્રંથા રચવાથી શું લાભ થવાના હતા ? ખરા પંડિત અને મુમુક્ષુએ તા શરીરની અંદર રહેલા દિવ્ય જયાતિ રૂપ મહાડા જીવ તત્વના વિચાર કરવા એજ તેમને માટે શાલાસ્પદ છે.

શિષ્ય—પંડિત તેમજ જ્ઞાની પુરૂધાને તા તત્ત્વજીજ્ઞાસા અવશ્યમેવ થવી જોઇએ, છતાં ઘણે ભાગે તેમ બનતું જોવામાં નથી આવતું એનું શું કારણ હશે ?

સૂરિ—વાતા સાંભળવી અને શાસ્ત્રીય ચર્ચાઓ કરવી એ ઘણું સહેલું છે, પણ ઘણા જુના કાળના મલિન સંસ્કારા તેમજ જુના અભ્યાસાથી મુક્ત થવું એ સરળ વિષય નથી. ભલભલા જ્ઞાની અને સુજ્ઞ ગણાતા મનુષ્યા પણ આવી તત્ત્વની બાબતમાં તો બાળક જેવા જ જોવામાં આવે છે. " હું સુખી છું, અથવા હાં ખાળક જેવા જ જોવામાં આવે છે. " હું સુખી છું, અથવા નખળા છું, હું ગોરા છું અથવા કાળા છું, હું ગારા છું અથવા નખળા છું, હું ગીંગણા છું અથવા લાંબા છું, હું યુવાન છું અથવા વૃદ્ધ છું" એવા વિકલ્પા કિંવા અધ્યવસાયાથી કાઇ વિરલા નર જ મુક્ત થઇ શકે છે. એવા અધ્યવસાયા એટલા બધા લાંબા કાળથી આપણામાં ઘર કરીને રહેલા છે કે સખ્ત પ્રયત્ન અને સતત્ પરિશીલન સિવાય તે દાવાથી નિવૃત્ત ન થઇ શકાય.

# સરિ શિષ્ય સંવાદ.

36**4**.

કેટલાક માણુસા આ જગતમાં એવા પણ જોવામાં આવે છે કે જેમણે 'તત્ત્વના અભ્યાસની પાછળ કંઇક પરિશ્રમ કર્યી હાય. પરંતુ એટલું છતાં યે જે તેમનામાં જાતિ અને પાખંડના વિચારા રહી ગયા હાય તા સમજવું કે તેમના શ્રમ નિષ્કળ જ ગયા છે. એવા મતુષ્યે તત્ત્વ કદાચ સાંભળ્યું હાય તા તે વાર્ત્તા રૂપે સાંભુત્યું હાેય, પણ પરમાર્થથી તાે તત્ત્વની વાતનાે નિર્ધાર નહીં જ કર્યો હાય એવી ખાત્રી મળી શકે છે. તત્વની વાત કયાં સુધી બરાબર સમજવામાં આવી છે. અને તે કેટલે અંશે પરિ-ણમી છે તેના તાલ કેવળ એક જ.વાત ઉપરથી કરી શકાય. જ્યાં સુધા પાતાનું અને પારક એવા ભેઠરહ્યો હાય ત્યાં સુધી તત્વની વાત લેશમાત્ર પણ સમજવામાં નથી આવી એમ સમજી લેવું. જ્યાં સુધી નગરમાં અને ગામડામાં તફાવત દેખાય ત્યાં સુધી તત્ત્વની વાત નથી પરિણમી એમ માની લેવું. તત્ત્વ સમ-જવું અને પચાવવું એ મહાભાગ પુરૂષાથી જ ખની શકે છે. તેવા પુરૂષાનું કુટુંબ પણ તેવુંજ મહાભાગ હાય છે. તત્ત્વ વિચારકાેનું કુટુંબ કેવું હાેય તે વિષે ક<mark>હેવામાં</mark> આવ્યું છે કે એવા પુરૂષાના પિતા ધર્મ, માતા ક્ષમા, ભાર્યા દયા, અને પુત્ર સદ્ગુણ હાય છે. એ સિવાય બીજાં સર્વ તેમને ભ્રમ ૩૫ જ લાગે છે.

શિષ્ય--ચાગી પુરૂષા જ તત્ત્વને સમજ શકે એવા આ-પના કથનના આશય હાય એમ જણાય છે. ચાગ-સાધના વિષે કંઇ ઉપદેશ મળશે ?

વિવેક વિલાસ.

સૂરિ—યોગીઓને ઘર–બાર નથી હોતા એ તો તમે જાણતા જ હશા. પગરૂપ મજબુત પાયાવાળું, કેડરૂપ મધ્ય ભાગવાળું, ભૂજરૂપ લુંગળવાળું, સાત ધાતુરૂપ ભીંતવાળું અને નવદારવાળું એવું શરીર તે જ લક્ષા યોગીનું ઘર હોય.છે. છતાં સમાધિને માટે એક ખાસ સ્થાનની આવશ્યકતા માનવામાં આવે છે. સત્પુરૂષોએ સમાધિને અર્થે એવું સ્થાનક શોધી કહાડવું કે જે મનાહર, શાંત, એકાંતવાળું, પવિત્ર, વિશાળ, સરલ તથા સમતા ઉપજાવનારૂં હોય. તેથી વિપરીત પ્રકારનું ગૃહ ચિત્ત વૃત્તિને વિક્ષિપ્ત કરી નાખે છે અને તેથી મનની એકાગ્રતામાં વિક્ષકર થાય છે. સ્થાનની યોગ્યતા કરતાં પણ સાધકની યોગ્યતા વિદ્યાર શ્રાય છે. સા કોઇને યોગ સાધનાનો કે ધ્યાનનો એક સરખા અધિકાર મળી શકતો નથી.

**રિાષ્ય**—ધ્યાન કરવાના અધિકારી કાેેેે હાેઇ શકે ?

સૂરિ—જેના જદરાગિ, કફાદિ દોષ, રસાદિ ધાતુ અને મલ સમાન હોય, અર્થાત્ વૈદ્યક શાસમાં જેનું જેટલું પ્રમાણ કહ્યું છે તે તેટલા જ પ્રમાણમાં હોય તથા જેનાં ઇંદ્રિય અને મન સુપ્રસન્ન હોય તેવા સ્વસ્થ પુરૂષ યાગ—ધ્યાન કરવાના અધિકારી ગણાય છે. આ સ્વસ્થતા ઉપરાંત નીચેના ગુણા પણ તેટલા જ આવશ્યક છે એ યાદ રાખવું. જે પદ્માસન વાળીને બેસી શકતા હોય, ઇંદ્રિયાને વશ રાખવામાં નિપૂણ હોય, કોધ વિગેરે કષાયોને વશ ન થતા હોય, શીત—ઉષ્ણ પ્રમુખ પરિષહાથી પરાભવ પામેલા ન હાય. વિષય—સાગ પ્રત્યે વૈરાગ્ય ભાવ ધરાવનારા

હાય, પાતાના દેહ ઉપર પણ મૂર્છા ન રાખતો હાય, રાજા તથા રંકને સરખી દ્રષ્ટિથી જોઇ શકતો હાય, પવતની માફક કાઇ ઠેકાણે પ્રતિભંધ ન રાખનારા હાય, પર્વતની પેઠે નિશ્ચળ, ચંદ્રમાની પેઠે જગતને આનંદ ઉપજાવનારા, બાળકની પેઠે સરલ સ્વભાવના, સર્વ ક્રિયાઓમાં નિલે પ રહેનારા, પાતાને વિષે પાતાને જાણનારા, જગતને આત્મતુલ્ય જાણનારા, માક્ષ-માર્ગને વિષે આસકત થયેલા તથા સંસાસ્થી વૈરાગ્ય પામેલા હાય એવા બુદ્ધિશાળી પુરુષ ધ્યાનક્રિયા કરવાને યાગ્ય ગણાય છે.

શિષ્ય—યાગીઓના ચિત્તની સ્થિતિ કેવા પ્રકારની હાય? સૃરિ—ખરા યાગીઓનું ચિત્ત સર્વથા નિર્મળ હાય છે. એવા યાગી પૂર્વના પુષ્ય યાગે જ મળે છે. એક સ્થળે કહ્યું છે કે કુલીન, પંડિત તથા સુશીલ પુરૂષા સ્હેલાઇથી જગતમાં મળી આવે છે; પરંતુ તત્ત્વના જાણુ અને વિશુદ્ધ ચિત્તવાળા યાગીઓ મળવા બહુ દુર્લભ છે. કેટલાંકા બહારથી તો ખહુજ સ્વચ્છ દેખાવાના પ્રયત્ન કરે છે; પરંતુ તેમના અંત:કરણમાં ઉતરીને જોઈએ તા ત્યાં—કામ—કોધ—માન—માયાદિના કીડાઓ ઉછળી રહ્યા હાય છે. તમે જ કહા કે આવી ઉપરની સ્વચ્છ તાથી જીવનું કલ્યાણ શી રીતે થાય? લીંબાળી જ્યારે પાકે છે ત્યારે તેમાં કંઇક મિષ્ટતા આવે છે. પણ અદર તપાસીને જોઇએ તા જણાય કે લીંબાળીનું બીજ તો હજી જેવું ને તેવું જ કડવું રહી ગયું છે. મહત્ત્વની વાત તો એ છે કે મિષ્ટતા કે સ્વચ્છતા અંદરથી આવવી જોઈએ. યાગીઓની ચિત્તવૃત્તિ હહારથી અને

#### વિવેક વિલાસ.

ુઅંદરથી સમાન ભાવવાળી હોય છે. તેઓ જ્યારે ધ્યાનાવસ્થામાં તલ્લીન થાય છે ત્યારે તેમના શુદ્ધ આત્મા જગત્ને લગભગ ઘેલા જેવું જ નીહાળે છે; છતાં ખુખી એ છે કે તેમનામાં સમભાવ એટલા બધા ગંભીર હાય છે કે જગતુનું ઉપહાસ કરતા નથી. વચનની મર્યાદાના પણ ભંગ થવા દેતા નથી. તેમનું કાેઇ આવીને અપમાન કરે તાે પણ તેએા સામાન્ય માણસની માકુક ક્રોધ કે વેરથી ધમધમી ઉઠતા નથી. જેમના મનમાં વિકલ્પાે ઉદ્દભવતા હાય તેઓજ અમુક વસ્તુને માન અને અમુક વસ્તુને અપમાન ગણ; પરંતુ જયાં વિકલ્પના જ અભાવ હાેય ત્યાં માન–અપમાન આદિની કલ્પના શી રીતે સંભવે ? સાધક પુરૂષોને એમ પણ નથી લાગતું કે—" અહેા હાે ! આ જગતમાં મારા કેટલા ગધા અનુયાયીએા છે ? હું કેવા ભાગ્યશાળી છું ! " તેમ એવા પણ શાચ નથી થતા કે—" અરેરે! આ જગતમાં મારે જોઇએ તેટલા અનુયાયીઓ નથી! લાેકાે કેટલા કૃતશ્રી છે! " મતલળ કે સાધકાે અને નિર્મલ આત્માવાળા યાેગાેઓને એવા બાબતમાં હર્ષ-શાક થતા નથી. વિચાર કરા કે જે માણસને જાદી જાદી રૂચીવાળા આત્માની અને મનની સાથે સીધી મેત્રી બંધાઇ હોય તેને યેા-ગમાં વિક્ષ ઉપજાવે એવાં સ્થલ ઇંદ્રિય રૂપી મિત્રાની સાથે કાૈતુક કરવાની ઇ<sup>ચ્</sup>છા જ શી રીતે ઉદ્ભવે ? ઇદ્રિયા તા અનુચરા માત્ર છે! રાજાની સાથે જ્યાં સીધા સંબંધ ચાલતા હાય ત્યાં પાળીયાએોને! કે રક્ષકના ભાવ કાર્ણ પૂછે ?

**શિષ્ય**—યાેગીએા અપ્રક્**ય લાેગા તેમજ અ**પેય પીનારા અને અગમ્ય ગામી ગણાય છે એ શું સત્ય હશે ?

સૂરિ—એક રીતે એ સત્ય છે. યાેગીએા નહીં બાઇ શકાય એવી વસ્તુને ખાનારા ગણાય છે, તે આ રીતે:–કાળ સર્વ વસ્તુન ભક્ષણ કરી જાય છે, કાળના પંજો વસ્તુ માત્રને જર્ણ અનાવી દે છે, કાળનું ભક્ષણ કાેઈ કરી શુકતું નથી પરંતુ આ જગતમાં યાેગાઓ જ એવા છે કે જે કાળનું પણ ભક્ષણ કરી જાય છે, અર્થાત્ સમાધી અવસ્થામાં કાળનાે પ્રભાવ યાેગાઓ ઉપરચાલી શકતો નથી. હવે નહીં પીવા ચાેગ્ય વસ્તુ પીનારા કેવી **રી**તે ગણાય તેના વિચાર કરીએ. પ્રદ્મામૃત રૂપી કળા આ સંસારમાં કાઇ પી શકતું નથી. ચાેગાઓ તે પ્રદ્યામૃતનું ઘુંટડા ભરી ભરીને પાન કરે છે એટલા માટે તેએા અપેય પીનાસ ગણાય છે. જ્યાં કાઇથી જઇ શકાય નહી એવે સ્થાને ચાેગીએા પહેાંચી જાય છે. પરમપદ રૂપ અગમ્ય સ્થાનકે પણ ચાેગીએા પહેાંચી શકે છે એટલા માટે તેમને અગમ્યગામી કહેવામાં આવે તો તે ખેાટું નથી. ચાેગીએા ખરા પ્રક્ષચારી ગણાય છે. આત્માનું બીજું નામ પ્રદ્રા છે. પ્રદ્મમાંજ રમણ કરનાર તથા પ્રદ્રાનું જ મનન–ચિંતવન કરનાર પુરૂષ ખરાે ખ્રહ્મચારી ગણાય. જેણે સ્ત્રીના કે વિષય સંભાગના ત્યાગ કર્યા હાય, પરંતુ આત્મ તત્ત્વ ચિંતનમાં રસ લેતા ન હાય તા તે ખરેખરા બ્રહ્મચારી ન ગણાય. કામભાગને વર્જનારા સાધક સ્થૂળ પ્રદ્મચારી કહેવાય, ખાકી પ્રદ્મના આનંદમાં તલ્લીન રહેનારને જ ખરેખરા પ્રદ્મ-

KOO

# વિવેક વિલાસ.

ત્રારીનું નામ ઘટી શકે. સ્થૃળ બ્રહ્મચર્ય તાે નપુંસક પણ પાળી શકે; પરંતુ આત્મધ્યાન વિનાનું તે બ્રહ્મચર્ય એટલું બધુ પ્રશાસનીય નથી

શિષ્ય મેત્રી પ્રમાદ કરૂણા તથા માધ્યત્થ આદિ ભાવ નાઓનું સ્વરૂપ તથા અહિરાતમાં, અતરાતમાં અને પરમાતમાં વચ્ચેના ભેદ અતાવશા ?

સરિ-જીવ કર્મના વશથી અનેક આકાર ધારણ કરે છે, પણ કર્મથી છુટાયેલા જીવને તેમ કરવાની જરૂર પડતી નથી. એટલા માટે મુક્ત જીવને "એકાકાર" કહેવામાં આવે છે. આ જગતમાં કાેઇ પણ જીવ દુ:ખી ન થાય, કાેઈ પણ જીવ પાપ ન કરે, સંપૂર્ણ જગત માક્ષના આનંદ ભાગવે તા સારૂં એવી જે મતિ તે મૈત્રો ભાવના કહેવાય છે. કાેઈ કાંળે કાેઇની સાથે રાગ–દ્રેષ વિગેર કરવાં નહીં, કાેઇને રાગ–દ્રેષ કરતાં જોઇ ખુશી થવું નહીં, જગતના પ્રાણીમાગને પાતાના મિત્રવત્ લેખી તેમના સુખમાં આપણું ખરૂં સુખ છે એમ માનવું તે મૈત્રી ભાવના કહેવાય. દેષ રહિત આચરણ કરનાર અને ધર્મના સર્વ સ્વરૂપને જાણનાર એવા સત્પરૂષોના ગુણ ઉપર રાગ<sup>્</sup>તે પ્રમાેદ ભાવના કહેવાય. સંતા મહાત્માઓ અને પરાપકારી પુરૂષાનાં ગુણ જોઇ એ ગુણાનું પાન કરવા ઉજમાળ યવું અને મન થકી એ ગુણાની પ્રશંસા કરવી એ પ્રમાદ ભાવ નાના ઉપદેશ છે. ડરી ગયેલા, રાગથી પીડાતા, દીન અને જીવ નનાં સાધના જેની પાસે ખુટી ગયાં હોય એવાં પ્રાણીઓને જોઇ

# સ્રુરિ શિષ્ય સંવાદ.

fcy

શકિત અનુસ ર તેમની જરૂરીઆતે৷ પુરી પાડવી, તેમને સુખ ઉપજ એમ કરવું એ કરૂણા ભાવનાના નામથી શાસ્ત્રમાં પ્રસિ-દ્ધ છે. આ જગતમાં કરૂણા લાવવા ચાેગ્ય પ્રાણીઓના કયાં તોડાે છે ે જ્યાં જ્યાં કાેઇ દુ:ખી, અસહાય કે ત્રાસદાયક અવ-સ્થામાં હેાય ત્યાં ત્યાંથી તેમનાે ઉદ્ધાર કરવા પ્રયત્ન કરવાે એ આ કરણ ભાવનાના કાર્ય પ્રદેશ છે એમ પ્રસંગોપાત મારે કહી દેવું જોઇએ. માેહાંધતાને લીધે ધર્મના દ્રેષ કરનારા, બીક રાખ્યા વિના પાપના પ્રદેશમાં ઘુમનારા અને પોતેજ પાતાનાં વખાશુ કરનારા એવા લાેકાેના તિરસ્કાર ન કરતાં તેમના પ્રત્યે ઉપેક્ષ કરવી, તેમના તરફ અંહુ ધ્યાન ન આપવું –એ " માધ્ય-સ્થ ભાવના " કહેવાય છે. એક માણસ ગમે તેવા દુર્ગણી કે ભ્રષ્ટ હેાય તા પણ તેના તિરસ્કાર ન કરતાં મધ્યસ્થ વૃત્તિથી સમજાવવા અને એટલું છતાં ન સમજે તા આપણ આપણા આત્માને તો.કાેઇપણ કાળે કલુષિત ન થવા દેવાે. કેટલીક વાર એવું બને છે કે એક દુરાચારી માણસને ઉપદેશ આપવા જતાં અથવા સુધારવા જતાં આપણે પાતે જ એટલા બધા તિવ્ર અને ઉશ્કેરાએલી વૃત્તિવાળા બની જઇએ છીએ કે સામા આત્માનું હિત થવું તો દૂર રહ્યું; પણ આપણે પાતે જ આપણ આત્માને મલીન બનાવતા હાઇએ છીએ, એવે પ્રસંગે માધ્યસ્થ ભાવનાનું અવલ ખન લેવું એજ સ્વ–પરને હિતાવહ છે.

લક્મી અને શરીરાદિ પદાર્થી "બહિરાત્મા્" ગણાય છે. શરીરનાે અધિષ્ઠાયક તથા કર્મવંડે બંધાયેલાે જવ "અંત ૨૬

#### વિવેક વિલાસ.

રાત્મા " કહેવાય છે. ભય, આકાંક્ષા, વિકલ્પ અને કર્માનાે લેપ એ ચાર વાનાં જેનાં જતાં રહ્યાં હાેય, જેના આત્મીય ગુણોનાે નાશ અથવા ક્ષય ન થઇ શકે એવા હાેય–અર્થાત્ જેના અનેત ગુણુ હાેય એવાે જીવ " પરમાત્મા " ગણાય છે.

શિ<u>ષ</u>્ય—પ્રત્યેક જીવ શું પરમાત્મા બની શકે ?

સ્તૂરિ—જેમ વનસ્પતીના ચાગથી લાહાનું સાનું થાય છે, તેમ જીવ પણ પરમાત્માના ધ્યાનથી પાતેજ પરમાત્મા બની લાકે છે. ધ્યાનમાં આત્મવિચારણાને પ્રધાન સ્થાન આપવામાં આવે છે એ ભૂલવાનું નથી. આત્મવિચાર વિના કેવળ લાસ્ત્રમાં રહેલા ધ્યાનથી કાંઇ પણ ફળ નીપજતું નથી. પાણીમાં ફળાના પડછાયા પડેલા તો તમે જોયા હશે, તે પડછાયામાંના ફળા ખાવાથી શું કાંઇને કદાપિ કાળે તૃ'તી થાય ખરી ? તેવીજ રીતે શાસમાં ધ્યાનનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે એમ કહ્યા કરે, તે સંગંધી વિવેષ પણ મુખયી બેલ્યા કરે; પરંતુ આત્મવિચારણા સાથે ધ્યાનમાં પ્રવેશ ન કરે તો તેવા શાસ્ત્રગત ધ્યાનથી જીવનું શી રીતે કલ્યાણ થાય ?

રાષ્ય—ધ્યાન કેટલા પ્રકારનાં છે અને તે કયા કયા ? સૂરિ—રૂપસ્થ, પદસ્થ, પિંડસ્થ, અને રૂપાતીત એ રીતે ચાર પ્રકારનાં ધ્યાના સંસારરૂપ સમુદ્ર તરી જવામાં નાકા સ્વરૂપ ગણાય છે. સાધક પ્રથમ ધ્યેય વસ્તુનું રૂપ જુવે છે, પછી પદે કરી તે ધ્યેય વસ્તુની સ્તવના કરે છે, તે પછી પિંડને વિષે તન્મય થાય છે અને પછી અનુક્રમે રૂપાતીત થાય છે. એ રીતે ચાર પ્રકારના ધ્યાનની સંક્ષિપ્ત વ્યાખ્યા સમજી લેવી.

#### સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

४०३

**શિષ્ય—** દ્રષ્ટાંત સાથે એ ચારે ધ્યાનનું રહસ્ય સમ-જાવશા ?

સુરિ—તીર્થ કર ભગવાનનું જેવું રૂપ છે તેવા રૂપનું આલંખન લઇને જે ભગવાનનું હર્ષથી ધ્યાન કરવું તે ૩૫સ્થ કહેવાય છે. વિદ્યામાં, માંત્રમાં, ગુરૂની કે દેવની સ્તુતીમાં અને બીજી પણ પવિત્ર વસ્તુની સ્તુતીમાં જે ધ્યાન ધરવામાં આવે તેને પદ**સ્થ** ધ્યાન કહેવામાં આવે છે, તેમાં વિવિધ હેતુઓને અથે<sup>ડ</sup> પદના કે મંત્રના અક્ષરા જુદા જુદા વર્ષમાં ચિંતવવાના હાય છે. ઉદાહરણાર્થ –સ્તંભન કરવું હાેય તાે મંત્રાક્ષરા સાના સ-રખા પીળા, વશીકરણ કરવું હોય તો રાતા, કાઇને ક્ષાભ પમા-ડવા હાય તા પરવાળા સરખા ગુલ બી રંગના, મારણ કરવું હાેય તાે કાળા, દ્રેષ ઉપજાવવાે હાેય તાે ધુમાડા જેવા રંગના, શાંતિ પ્રસરાવવી હાેય તાે ચંદ્રમા સરખા સફેદ અને આકર્ષણ કરવું હોય તા રાતા રંગના મંત્રાક્ષરા ચિંતવ**ા** એવા નિયમ છે. પરંતુ હું એક વાર્ત્તાલાપ દરમીયાન તમને કહી ચુકયાે છું કે મારણની કે ઉદ્વેગ ફેલાવવાની સાધના એ બહુજ હલકા પ્ર**-**કારની છે અને તે તેના સાધકને ઉંડી અધાગતિએ લઇ જાય છે. ભૂલે ચુકે પણ એવી મલીન સાધનાના પાશમાં ન ક્સાવું. તન્મ-ય ભાવથી શુદ્ધ એવું જે કાંઈ શરીરમાં દેવતાદિકનું ધ્યાન કર-વામાં આવે તેને પિંડસ્થ ધ્યાન કહેવામાં આવે છે.

**શિષ્ય**—કોઇ કોઇ સાધક આ સ્થળે કું**ભ**ક–રેચક આ-દિની વિધિ ખતાવે છે તે શા માટે ? વિધિથી લાભ મેળવી શકે.

XOX

#### વિવેક વિલાસ.

સૃરિ—ડાબી વાટેથી પ્રાથ્વાયુને શરીરમાં ભરી તે જ બાજુથી પાછેા વાયુને ખ્હાર કહાડવા અને એ રીતે મનને બ્રહ્મપદે લઇ જવું એવા વિધિ છે; પણ જો મન સ્થિરરહી શકતું હાય તા રેચકાદિકના અભ્યાસની બહુ જરૂર પડતા નથી. મનની સ્થીરતા હાય તા વાયુ પણ પાતાની મેળે જ સ્થિર થઇ જાય છે. જેઓ મન સ્થિર ન કરી શકતા હાય તેઓ કું ભક-રેચકાદિના

**રાિષ્ય—મનને** કાબુમાં શી રીતે લઇ શકાય ?

સ્રિ—મન ઘણું ચંચળ છે.′્રપ્રત્યેક અર્ધ નિમેષમાં તેા તે ત્રણે લાેકમાં કરી વળે એવી તે**ની** ગતિ છે; છતાં આશ્ચર્ય જેવું તા એ છે કે તે ચુકિતથી સ્થિર કરી શકાય છે. મનને કાેઇ કાેર્ક સ્થળે સર્પની પણ ઉપમા<sup>ં</sup> આપવામાં આવે છે. ચંચળ મન જો કાંઇ બાધા ન નઉ તાે સર્પની માફક પાેતાની ઇ<sup>2</sup>છા-નુસાર ગમે ત્યાં ભરાઇ જાય અને એવે વખતે જો તેની સ્વ-<sup>ર</sup>છંદતા સામે અવરાધ મુકવા જઇએ તેા સર્પની પેઠે ક્ષાભ પ**શ** પાને છે. મનને સ્થિર થવામાં જે એક મહાન્ સંકટ અથવા વિદ નંડે છે તે અજ્ઞાનતાનું છે. મન રૂપી નેત્ર જ્યાં સુધી અજ્ઞાનરૂપ અધકારથી વીંટળાયેલું હાય છે ત્યાં સુધી તે બિચાર્ તત્ત્વ દેખી શકતું નથી; અને તેથી તે વિષયમાં જ સુંઝાયા કરે છે, સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવી અશકય થઈ પડે છે. અજ્ઞાનતા દૂર કરવા મનને ક્ષણે ક્ષણે સમજાવવું જોઇએ કે " હૈં મન ! જન્મ, મરણ, ધન અને દારિદ્ર એ

#### સુરિ શિષ્ય સ'વાદ.

YOY

સર્વ પાત પાતાના કાળે થયાં જ કરે છે! તું ફાગટ એની ચિંતા અને હાયવાય કરી શા માટે વ્યથિત થાય છે ? તારે એ અધાની સાથે કયાં લાંબા સંબંધ છે ? " આવી રીતે વિવેકમય પ્રશ્નોમાં મનને તલ્લીન કરવાથી અને ચાેગ્ય માર્ગે વાળવાથી તે <u>કાણમાં આવી જાય છે. પછી તેા જેમ પવન વિનાના ઘરમાં દીપક</u> 'સ્થિર રહે તેમ મનની સર્વ' વાસનાએોનો લય'થવાથી પંડિત પુરુ-ત્રા જગતમાં સિદ્ધની પેઠે નિરંતર સ્થિર થઇને રહે છે. મન સ્થિર-થવાથી અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર રૂપ રત્નાે પણ રહેજે પ્રાપ્ત થઇ જાય-છે.સમુદ્રમાં જયારે માેજા ઉછળતા બંધ થઇ જાય ત્યારે સમુદ્રના તળીયે રહેલા રતના પ્રગટ પણે જોઈ શકાય. તેવીજ રીતે વિક-કંપોના સર્વથા અભાવ થવાથી આત્માની ચૈતન્ય જયાતિ પ્રગટ ચાય છે અને એ જયાતિમાં અનેક અણ્મૂલ રતન સામગ્રી પ્રાપ્ત ચઇ શકે છે. મન સમતાને પ્રાપ્ત થાય તે પછી ઇંદિયાને વિષયને વિષે જેડવાની કે વિષયથી [વારવાની જરૂર 'રહેતી નથી. મનની સમતા પાતાની મેળે જ ઇંદ્રિયાને શાંત કરી દે છે. ઇંદ્રિયા સ્વા-ભાવિક રીતે જ પાત-પાતાના વિષયાને વિષે દાડી જાય છે. પણ તે ઇંદ્રિયાની પાછળનું મન જો રાગ–દ્વેષથી મુકત હાેય તાે તેથી બહુ હાની થતી નથી. મનની વિશુદ્ધિ ઉપરજ ઘણે৷ ખરા આધાર રહેલા છે એ વાત તમે સમજી શકયા હશા. મનના ત્ર્યાદેશમાં રહેલાે ઇંદ્રિયાના સમુહ પાતાની ઇચ્છા માફક **બલે** ામે તે કવિષયને વિષે જાય; પણ તેને વાળવા નહીં. કારણ કે અળાત્કારથી વાળવા જતાં તે સિંહ સરખા શાલ પામે છે. Xo &

#### વિવેક વિલાસ.

મતલબ એ છે કે મનને હુડથી કે અળથી રૃદ્ધ કરવાને બદલે તેને ધીમે ધીમે કેળવતાં શુદ્ધ અનાવવું જોઇએ. હુઠ કિવા અળથી રાકેલું મન થાડા સમયને માટે કાળુમાં આવી ગયું હાય તેમ લાગે છે; પરંતુ તેના પ્રત્યાઘાત સામાન્ય જીવાને માટે અસહ્ય થઇ પડે છે. અળવાન આત્માઓ જ તેવા ક્ષાલને સહન કરી શકે છે. એટલા માટે જ્ઞાન-વિવેક અને વૈરાગ્ય પૂર્વક મનને સંયમમાં રાખવું એ સાથી વધારે હિતાવહ છે.

**શિષ્ય**—રૂપાતીત ધ્યાનનું સ્વરૂપ શી રીતે ચિંતવાય ?

મૂરિ—કર્મલેપ વિનાના, નિરાકાર અને ચિદાનંદમય સિદ્ધ પરમાત્માનું ચિંતન કરવું તે "રૂપાતીત" ધ્યાન કહેવાય છે. સુવર્ષ્ણ વિગેરનું બિંબ બનાવ્યું હાય અને તેના દ્વારની પાલાણ કાઢી નાખી હાય તેમજ બિંબનું સંસ્થાન તેજોમય હાય એવા સ્વરૂપને વિષે રૂપાતીતની કલ્પના થાય છે. તેજ કાને કહેવાય એ પ્રશ્ન પણ વિચારવાના છે. જે દેખાય તે તત્વન હાય અને જે તત્વ હાય તે દેખાય નહીં. એટલે દેહ અને આત્માના મધ્યસ્થ ભાવને તેજત્વ કહેવામાં આવે છે.

**શિષ્ય**—આત્માના સ્વરૂપ વિષે વધુ કંઇ વકત*ન*્ય સંભવે છે ?

સૂરિ—નિકટ રહેલી ઇંદ્રિયા પણ આત્માને દેખી શકતી નથી; છતાં આત્મા તાે ઇંદ્રિએાને નીહાળતા જ હાય છે. એ કારણને લીધે ક્ષેત્રજ્ઞ આત્માને અલક્ય પણ કહેવામાં આવે છે. અન્ય ક્ષેત્રનું વાવેલું બીજ બીજા જ કાેઇના ક્ષેત્રમાં વવાય છે

અને તે ક્ષેત્રમાં ક્ષેત્રજ્ઞ તો ઉગેજ જાય છે એ એક મ્હાેટ આશ્ચર્ય ગણાય છે. અતિ સૂક્ષ્મ પરમાણુ અને સર્વવ્યાપી આ-કાશ એ ખન્ને વસ્તુને પાતાના માહાત્મ્યથી જીતનારા પરમાત્મા હંમેશા વંદનીય જ છે. તેમના સ્મરણ માત્રથી સંસાર સાગર સાષાઇને ખાબાચીયા જેવા ળની જાય છે. અગસ્ત્ય ઋષિ જેવી રીતે સમુદ્રનું પાન કરી ગયા હતા તેવી રીતે પરમાત્માના ધ્યાનથી સંસાર પણ એક કાેગળા .જેટલાે જ અની જાય છે. આત્માની અનેક ઋદ્ધિ-સિદ્ધિઓને ભૂલી જઇ જે લાેકા બાહ્ય **૬૦**ય-ધન–દાૈલત પ્રાપ્ત કરવા તનતાેડ પ્રયત્ન કરે છે તેમના સ્થિતિ ખરેખર દયાજનકજ ગણાવી જોઇએ. ભંડારમાં અસંખ્ય દ્રવ્ય ભર્યું હોય અને છતાં ઘરે ઘરે ભીખ માગવા જાય તેના જેવી બીજી મૂર્ખતા કઇ હાઇ શકે ? આત્માની સમૃદ્ધિના પાર હજ સુધી કોઇ પામી શક્યું નથી. એવી સમૃદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવા પ્રતિ જે લોકો બેદરકાર રહે છે તેઓ સાચું સુખ શી રીત પ્રાપ્ત કરી શકે ? તેમના ભાગ્યમાં તો રખડવાનું અને કુટાવાનું જ નિર્માયેલું હોય છે. કસ્તુરીવાળા મૃગ જેવી રીતે પાતાની નાભીમાં કસ્તુરી હાેવા છતાં કસ્તુરીની ખાતર જંગલાેમાં રખડી-રખડી પાતાનું જીવન નિષ્ફળ ગુમાવી નાખે છે, તેવી રીતે આત્માની શક્તિ અને સમૃદ્ધિ ઉપર વિશ્વાસ નહીં રાખનારા મતુષ્યા પણ પાતાનું જીવન વ્યર્થ જ વિતાવી નાખે છે, એમ કહીએ તાે ખાટું નથી.

શિષ્ય — સંસાર, માેક્ષ તથા સ્વર્ગગામીના શા અર્થ કરવા જોઇએ ?

# વિવેક વિલાસ.

સૂરિ—કર્મથી વીંટળાયેલા જીવને પંડિતા સંસાર કહે છે, કર્મથી મુક્ત થએલા જીવને માેક્ષ કહે છે. એ જીવ જ કર્મે કરોને રહિત થાય અને કેવળજ્ઞાનથી સૂર્ય સમાન પ્રકાશી, લાેક તથા અલાેકને જાણે તે કેવળી ગણાય, તેમને સર્વગામી પણ કહી શકાય. જીવ શુભાશુભ કર્મના અત્યંત ક્ષય થવાથી જયારે એકાકી થાય છે ત્યારે તેજ જીવ શુન્ય પણ કહેવાય છે.

.<mark>શિષ્ય—ત્યારે</mark> ધ્યાન કેવા આત્માનું કરવું ?

સ્તૂરિ—ડાહ્યા પુરૂષે ત્રણ લિંગથી મુકાએલા, સિદ્ધ, એક, નિરંજન, નિરાકાર એવા આત્માનું ધ્યાન કરવું. એવા આત્મ-ધ્યાનથી ઇદ્રિયા વશીભૂત થાય છે, શરીર હળવું થાય છે, કામ-ળતા ઉત્પન્ન થાય છે, મન-વચન અને કાયા પરમ પ્રસન્ન રહે છે, ચેતનાના ઉદય થાય છે, બ્રુધા, મત્સર, કામવિકાર, અહંકાર, કપટ, ભય, ક્રોધ, નિદ્રા અને લાભ ઇત્યાદિક વિકારના નાશ થાય છે.

શિષ્ય-ધ્યાનાવસ્થામાં રહેલા જવ બ્હારથી કેવા દેખાય?

મુરિ—અલ્યાસથી ધ્યાનમાં તહીન થએલા અને પરમાત્માનાં દર્શનથી આનંદ પામેલા જીવ જાગૃત હાય તે. પણ
સૂતેલાની પેઠે નિશ્ચય દેખાય છે. વિવેકી પુરૂષોએ મન-વચનકાયાથી આરંભ-સમારંભ વર્જી, સર્વત્ર ઉદાસીનપણે વર્ત્તી
નિશ્ચળ રહેવાના પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. કેટલાકા એવા પ્રશ્ન કરે છે કે પુષ્યના અર્થે પણ શું આરંભ ન કરવા કેચ્છતા નથી.
અભિલાષા રાખનારાઓ એવા પ્રયત્ન કરવા ઈચ્છતા નથી. કારણ કે પાપ-પૂર્યનાે સમૂળાે નાશ થાય ત્યારે જ સુક્તાવસ્થા મળે એવા જગપ્રસિદ્ધ નિયમ છે. કહેવાની મતલભ એટલી જ છે કે પાપ–પુષ્ય બન્નેને વિષે સમતા રાખવી એ મુમુક્ષુઓના આંતરિક ઉદ્દેશ હાય છે. તમારે પણ સંસારમાં જ્યાં કાંઇ સુખ જેવું જણાય ત્યાં ુ કાર્યા કે દ્રષ્ટિના ભેદ સમજી તે પ્રત્યે ઉદાસીન ભાવ જ ધારણ કરવા. વેદ, યજ્ઞ, તપસ્યા, શાસ્ત્ર, સંયમ એ સર્વેને એકઠા કરીએ તો પણ તે બધા સમતાની બરાબરી કરી **નથી** શકતા. તત્ત્વના વિચારકા સમતા પ્રાપ્તિના રાજમાર્ગે પ્રયાણ કરવા પાતાના અભ્યાસ ચાલ રાખે છે. પછી તે ગમે તે ધર્મ ે કે સંપ્રદાયના હાય તેની ચિંતા કરવાની રહેતી નથી. જાૃદા જાદા રંગની સર્વ ગાયાને વિષે કુધ તાે એકજ પ્રકારના રંગનું હાય છે તેમ ધર્મ નું બાહ્ય સ્વરૂપ જાૂદા જાૃદા પ્રકારનું હાવા છતાં પરમ તત્ત્વ તાે એકજ હાેય છે અને તત્ત્વના અભ્યાસીએા એજ તત્ત્વનાે સ્વીકાર કરી આત્મહિતના માર્ગમાં આગળ વધે છે.

શિષ્ય—ચાર્વાંક આદિ નાસ્તિકા જે આત્માના અસ્વીકાર કરે છે તેમને કાંઇ ચુક્તિપૂર્વંક ઉત્તર આપવામાં આવે છે શું ?

સ્તિ — તેમની વિચિત્ર શંકાઓ અને તેના અસરકારક ઉત્તરા બાણવા જોગ છેં. તેઓ એક એવી દલીલ કરે છે કે— "માઢે લાખ ચાટાડી મજબુત અંધ કરેલી કાેઠીમાં એક ચાર ગામ્યા હતા, તે મરાશુ પામ્યા. હવે છિદ્ર વિનાની તે વસ્તુમાંથી

# વિવેક વિલાસ.

880

ચારના જીવ પહાર શી રીતે નીકળ્યો? તેમજ તેના શરીર બીજ કૃમિરૂપ જીવ પડ્યા હતા તે શી રીતે અંદર પેઠા?" આના અસરકારક ઉત્તર એવી રીતે વાળવામાં આવે છે કે કોઠીમાં ચાર હતા તેણું જયારે શંખધ્વનિ કર્યા ત્યારે તે અવાજ અહાર શી રીતે નીકળ્યો? બીજો પ્રશ્ન એ પણ ઉદ્દભવે છે કે અગ્નિ તેર આકારવાળા છે; છતાં તે લાહાના ધગધગતા ગાળામાં શી રીતે દાખલ થઇ જાય છે? જો સાકાર વસ્તુ અન્ય વસ્તુમાં પેસી અને નીકળી જઇ શકે છે તો જીવરૂપ નિરાકાર પદાર્થ કાંડીમાંથી અહાર નીકળે અને અંદર દાખલ થાય એમાં આશ્વર્ય પામવા જેવું શું છે?" આવા ઉત્તર સાંભળી નાસ્તિકા જીવનું અસ્તિત્વ માનવાને તૈયાર થઇ જાય છે.

**િ શિષ્ય—**જીવતું અસ્તિત્વ હોય તે**ા પછી તે દેખાતે** ક્રેમ નથી <sup>?</sup> એ પ્રક્ષ તેા ઉદ્દભવવા જ જોઇએ.

સૃરિ—નાસ્તિકાની એ શંકાનું સમાધાન પણ બહુ સુંદર રીતે કરવામાં આવ્યું છે. અરણી વૃક્ષમાં અદશ્ય રૂપે અગ્નિ રહેલા હાય છે એમ સૌ કાઇ સ્વીકારે છે; પરંતુ તે વૃક્ષ-ના કટકે કટકા કરી નાખીએ તા પણ અંદર રહેલા સાકાર અગ્નિ નજરે પડતા નથી. જો સાકાર વસ્તુ પણ નથી પ્રત્યક્ષ થઇ શક્તી તા પછી જવને સ્થૂળ દ્રષ્ટિથી નીહાળ્યા પછી જ તેના સ્વીકાર કરવા એ કદાશ્રહ નહીં તા બીજો શું કહેવાય ?

શિષ્ય—નાસ્તિકા આ સ્થળે ત્રીજો પ્રશ્ન એવા કરે કે ભલે જીવ પ્રત્યક્ષપણે ન દેખાય, પણ તેના તાલ તા થવા જોઇએ ને ? એક ચારને જીવતા તાળીએ અને પછી તુરતમાં જ તેને શ્વાસરાધથી મારી નાખીને તાળીએ તાપણ તાલમાં કંઇ વધઘટ થતી નથી તેનું શું કારણ ?

સૂરિ—પાણી ભરવાની જે મશક આવે છે તે તો તમે જોઇ હશે. એ મશકને ખાલી તોળીએ કે પવન ભરીને તોળીયે તો પણ તેના વજનમાં કંઇ ફેરફાર થતો નથી તેનું શું કારણ ? પવનનું જેમ વજન થઇ શકતું નથી તેવી રીતે જીવનું પણ વજન થઇ શકતું નથી તેવી રીતે જીવનું પણ વજન થઇ શકતું નથી. વજન થાય તો જ વસ્તુ સિદ્ધ થાય એમ માનવું એ બુદ્ધિભ્રાંશતા છે.

શિષ્ય—નાસ્તિકા કંઇ એટલી યુક્તિએ સાંભળીને જ બેલી ન રહે; કેટલાક નાસ્તિકા કહે છે કે "ઐતન્ય માનવામાં અમને હરકત નથી; પણ તે ચૈતન્ય કેવું છે? જેમ જળ, લાેટ વિગેરે વસ્તુઓના મિશ્રણથી એક નવી જ વસ્તુ ઉત્પન્ન થાય છે અને વિવિધ દ્રવ્યાનાં મિશ્રણથી મઘમાં માદક શકિત આવે છે તેવી રીતે અચેતન પાંચ મહાભૂતના સંમેલનથી ઐતન્ય ઉત્પન્ન થાય છે, તેજ જો જીવસ્વરૂપ મનાતું હાય તાે અમે તેટલું માનવાને તૈયાર છીએ."

સૂરિ—પણ ચૈતન્ય તેવું મિશ્રણજન્ય નથી એ વાતની જેવી એઇએ તેવી ખાત્રી આપી શકાય તેમ છે. વસ્તુઓ જાૂદી જાૂદી હોય છતાં એ વસ્તુઓના મિશ્રણમાં કંઇક અદ્દભૂત પ્રકાર-ની શક્તિ આવી જાય એમ માનવું એ અસંગત છે. મિશ્રણમાં તેજ શક્તિ આવી શકે કે જે મૂળ પદાર્થમાં શાહ

#### વિવેક વિલાસ.

ઘણે અંશે પણ વર્તામાન હોય; જો વસ્તુમાં જ શક્તિ ન હોય તો પછી સમુદાયમાં તે શી રીતે આવે? ઘણા બીકણુ માણુસોનો એક સ્થળે સમાગમ કરીએ તો શું ઘણા બીકણુ મળવાથી શુરવીરપણું ઉત્પન્ન થાય ખરૂં? જે શુરવીરપણું કોઇ એક વ્યક્તિમાં હોય તે જ સમુદાયમાં ખ્હાર આવે. મૂળ ન હોય તો પછી તેની શાખા સંભવે જ કેમ? નાસ્તિકા જો આ વાતના વિચાર કરે અને વિવિધ વસ્તુઓના ધર્મનું મનન કરે તો તેમને છવનું સ્વયંસિદ્ધ ચૈતન્ય સમજાયા વિના રહે નહીં.

**િરાષ્ય**—નાસ્તિકા પ્રત્યક્ષ સિવાયના બીજા પ્રમા<mark>ણ</mark>ને માનતા જ નથી તે કેમ ?.

સૃરિ—તે તેમની મ્હાટામાં મ્હાટી બ્રાંતિ છે. અનુ-માન પ્રમાણના આધાર લીધા વિના ચાલતું નથી. લુગ-ડાના હાલવા ઉપરથી જ જેમ વાયુનું અનુમાન નીકળી શકે છે. તેવી રીતે જીવ પણ અનુમાન ઉપરથી જ સિદ્ધ થઇ શકે છે. જેમ સુંદર બીજમાં અંકુર, સૂર્ય-કાંતમણીમાં અગ્ની અને ચંદ્રકાંત મણીમાં જળ રહેલાં છે અને તે યુક્તિથી જ સિદ્ધ કરાય છે. તેવી રીતે શરીરમાં રહેલા જીવ પણ યુક્તિથી જ સિદ્ધ કરી શકાય છે. યુક્તિ કે અનુમાન વિના ખાલી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણને જ વળગી રહેવું એ ખાટા મતાગૃહ છે. મતના અંધ આગૃહ હાય ત્યાં સુધી કાઇ વસ્તુ સંપૂર્ણ રીતે આળખી જ કેમ શકાય ? **શિષ્ય**—અનુમાન કે યુક્તિ વિના નજ ચાલે એમ કહે-વાતું શું પ્રયોજન ?

सरि-अत्यक्ष प्रभाष् क की भानवाभां आवे ते। " તારામાં ખુદ્ધિ છે કે નહીં " એ પ્રશ્નના ઉત્તર આપવા ભારે થઇ પડે ? પ્રત્યક્ષ થઈ શકે એ જ વસ્તુને જો તમે માનતા હા તો સુદ્ધિ કે જે પ્રત્યક્ષપણે જોઇ શકાતી નથી, પરંતુ કેવળ લક્ષણ ઉપરથી જ જાણી શકાય તેમ છે તેના સ્વીકાર શામાટે કરાે છાે ? ધારાે કે તમારૂં કાેઇ સગું ગહાર ગામ ગયું હાેય. જો તમે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જ માનતા હે**ા તો તમારૂં તે સ**ગું ત-મારી નજરે નથી પડતું માટે તે મરી ગયું હાેલું જોઇએ એમ શું તમે કહી શકશા ? આપણે નથી જોઇ શકતા એટલા માટે તે વસ્તુ વિશ્વમાં વિદ્યમાન જ ન હોય એમ કહેવું તે ઘાર અન્ના નતા છે. જેમ તલમાં તેલ, લાકડામાં અગ્નિ, દુધમાં ઘી અને કલમાં સુગંધી રહેલી જ છે અને તે તેના યુક્તિ સંગત લક્ષણા . ઉપરથી નક્કી કરી શકાય છે તેવીજ રીતે જીવ પણ શરીરમાં રહેલાે છે એમ યુક્તિથી સિદ્ધ કરી શકાય છે.

**શિષ્ય**—જીવનું અસ્તિત્ત્વ સિદ્ધ કરવામાં શી શી યુક્તિએ**ા** છે ?

સૃરિ—પ્રત્યેક જીવતા શરીરમાં જીવ નિશ્ચયથી રહેલાજ છે એમ સંજ્ઞા, વિજ્ઞાન, ચૈતન્ય, ચિત્ત વિગેરે લક્ષણા ઉપરથી સહેજે સિદ્ધ થઇ શકે છે. આળકને વિષે ધાવવાની, સંકાચ પામવાના સ્વભાવવાળી વનસ્પતીમાં ભય, અશોક વૃક્ષને વિષે

# વિવેક વિલાસ.

મૈશુન તથા બિલ્વવૃક્ષને વિષે અર્થાસંગૃહ કરવાની જે સંજ્ઞા રહેલી છે તે ચારે સંજ્ઞાએા જીવને વિષે હાેય છે જ. સ્થાવર અને જંગમ જીવામાં પણ ઇંદ્રિયાની અપેક્ષાએ થાેડું ઘણું ચૈતન્ય તાે નિશ્ચયે કરીને હાેય છે જ, એમાં શાંકા કરવા જેવું નથી.

શિષ્ય — તો પછી મનુષ્યમાં જ્ઞાનનું વધતા–એોછા પણ કેમ જોવામાં આવે છે એમ કોઈ પૂછે તો ?

સૂરિ—સત્તામાં તો સઘળા આત્માઓમાં જ્ઞાન સરખું જ હોય છે; પણ મતિ, શ્રૃતિ, અવધી, મન:પર્યવતથા કેવળ એ પાંચ નિર્મળ જ્ઞાનામાં કેટલું ક કોઇ ઠેકાણે જ્ઞાનાતરાયના તુટ-વાથી જ પ્રકટ થાય છે. એમાં અંતરાય કર્મના ક્ષય જેટલા પ્રમાણમાં હોય તેટલા જ પ્રમાણમાં જ્ઞાન શક્તિ ખીલે. ચિત્તની વ્યાપ્યા પણ આ સ્થળે સમજી લેવી જોઇએ. અતીત અનાગત અને વર્ત્તમાન એમ ત્રણે કાળના વિષયની ચિંતાને હંમેશા ધારણ કરનારૂં તથા નાના વિધ-સંકદ્ધ-વિકદ્ધવાળું ચિત્ત હોય છે. નાસ્તિકા જો આવી રીતે તથ્ય શ્રહણ કરવાની જીજ્ઞાસા- છૃત્તિથી વિષય ચર્ચે તો તેમને સાવ નિર્ત્તર જ થવાના પ્રસંગ આવે. નાસ્તિકાની નિ:સાર દલીલા આસ્તિકા પાસે બીલકુલ ચાલી શકતી નથી. પરંતુ તેમના નાસ્તિકપણાના અહંકાર જ તેમને ખધું બાલાવે છે.

શિષ્ય—આપણા ધ્યાનના મૂળ વિષય હતા તે મુકી દૂધ આસ્તિક–નાસ્તિકની ચર્ચામાં ઉત્તરી પડયા.

# સુરિ શિષ્ય સંવાદ.

४१५

સૂરિ—આ ચર્ચાને પણ ધ્યાનની સાથે સીધા સંબંધ વહેલા છે. જો આત્મા વસ્તુ સિદ્ધ કરવામાં ન આવે તા કાણ કાેનું ધ્યાન કરે? આત્માની સિદ્ધિ કરવી એ સ**ર્વ** આસ્તિક દર્શનાનું મુખ્ય લક્ષ હાય છે. આપણે પણ એ આત્મસિદ્ધિને માટે જ આસ્તિક–નાસ્તિકની યુક્તિ પૂર્ણ દલીલાે ચર્ચી હતી. છેવટે આત્મા સિદ્ધ થયાે. જે આસ્તિકાે અાત્માના સ્વીકાર કરી ધ્યાન કરે છે તેમની ઉપર દુ:ખ, કઠણ રાેગ તથા મનના વિકારાે પાેતાનાે હુમલાે લઇ જઇ શકતા નથી. ધ્યાની પુરૂષોના હાથમાં સિદ્ધિ રમી રહેલી જ હાય છે સર્વ પ્રકારના કલ્યાણા શુભ ધ્યાની પુરૂષના ચરણની આગળ નાેકરની માક્ક રાહ જોતા ઉભા રહે છે. તેમને માઠાં કર્મ લાગ્યાં હાય તા તે કમી પણ કમળતાંતુની પેઠે સહજમાં તુટી જાય છે. ધ્યાનને જગતમાં સર્વોપરી પદવી આપવામાં **આવી** છે તે સાર્થક છે, એમ ઉપરના વિવેચનથી સ્પષ્ટ થયું હશે.

શિષ્ય—આજે આત્મકલ્યાણના અનેક વિષયો ઉપર ચર્ચા શ્રુઇ ગઇ. ધ્યાનની સ્તુતી કર્યા પછી વિષયની સમાપ્તિ કર**ની** યાગ્ય થઇ પડશે એમ માની આજે એટલેથી જ વિરમવાની પ્રાર્થના કરૂ છું.

# (१४)

શિષ્ય—સંસારમાં જે કેાઇ મ્હાટામાં મ્હાટા ભય હાય અને જે રાજા–મહારાજાઓથી લઇ એક ગરીબમાં ગરીબને

# **૪૧૬** વિવેક વિલાસ.

પણ એક સરખી રીતે ભય પમાડતાે હાય તાે તે મૃત્યુના જ ભય છે એમ લગભગ સાૈ કાઇ સ્વીકારે છે. એ મૃત્યુના ડર જો માણુસને માથે ન હાેત તાે આ સંસારનું સ્વરૂપ આજે કેલું હાેત તે કહી શકાતું નથી. મૃત્યુના ભયથી જ કેટલાક જીવાે સદાચારના માર્ગે<sup>ડ</sup> ચાલે છે. મૃત્યુના ભયને લીધે જ લાેકાે પાપકર્મ કરતાં પાછું વાળીને જુવે છે. મેઢાતના કેટલાક ઉપ-કારા છે એમ પણ ચાળ્યું જણાય છે. મહાપુરૂષાને–સાધુઓને મૃત્યુ મહાત્સવરૂપ થઇ પડે છે. જે વસ્તુ સમગ્ર સંસારને ભ-યાનક લાગે છે તે મહાપુરૂષોને તદ્દન સામાન્ય જણાય છે તેનું શું કારણ હશે તે સમજાતું નથી. એટલા માટે આજનાે છેલ્લાે દિવસ એ વિષયમાં જ વિતાવવાની અને સમાધિ–મૃત્યુ સંખંધી <mark>એ શ</mark>બ્દો આપના શ્રીમુખથી સાંભળવાની મારી વાંછા છે. હું સા પહેલું **જાણવા** માગું છું તે એ છે કે " મૃત્યુ સમિપ આ-વેલું શી રીતે જાણી શકાય ? "

સ્તૃરિ—માઠાં સ્વપ્નથી, પાતાની પ્રકૃતીના બદલાવાથી, માઠાં નિમિત્તોથી. માઠા બ્રહ્કેનેગથી તથા હંસગ્રાર કિંવા સ્વ-રના ફેરફારથી મરણ સમિપમાં આવેલું હાય એવી કલ્પના થઇ શકે. પરંતુ તમે જે મૃત્યુને મહા ભયંકર માની એઠા છા તેને તેટલું બધું ભયંકર માનવાનું શું કારણ છે તે હું સમજી શકતો નથી. વિદ્વાન હાય કે સાવ જડ જેવા મનુષ્ય હાય તા પણ સર્વ જીવાને એક વાર મરવાનું તા છે જ. તા પછી વિવેકી પુર્વે એ મૃત્યુનું નામ સાંભળીને કે તેને પાતાની પાસે આવતું

જોઇને શામાટે ગલરાઇ જવું જોઇએ ? અલ્પ ધન છતાં દાન દેવાની ઇચ્છા, દુ: ખ આવવા છતાં મનની સ્થિરતા, તથા મરણ સમિપ આવતાં છતાં ધીરતા એ સત્પુરૂષોના સામાન્ય સ્વભાવ જ હાય છે. તથાપિ મૃત્યુ મહા ભયંકર અને ત્રાસદાયક લાગતું હાય તો કરીથી મરણ ન થાય એવું કાંઇ પણ કૃત્ય કરવું એ સર્વોત્તમ છે. સારા પુરૂષા પુન: પુન: જન્મ ધારણ કરી વિધાના કલ્યાણની ખાતર સંસારમાં આવતા હાય તો તે એક રીતે વખાણવા યાગ્ય ગણી શકાય. પરંતુ અવિરતી અને કષાય-પરિપૃર્ણ જવા પુન: પુન: જન્મે અને મરે એ તો ખરેખર તેમને માટે શરમભરેલું છે.

**શિષ્ય**—જીવને મૃત્યુ જ ન આવે એવા કંઇ ઉપાય છે ખરા ?

મૂરિ— સર્વ વસ્તુઓની શક્તિ જણવા છતાં તથા સર્વે વસ્તુઓ પાસે હોવા છતાં શ્રી જીનભગવાનની જાણમાં પણ મૃત્યુને દ્વર કહાડવાના કે આયુષ્ય વધારવાના ઉપાય આવ્યા નહીં. એજ ખતાવી આપે છે કે મૃત્યુ તા પ્રાણી માત્રને માટે અનિવાર્ય જ છે. વિચાર કરો કે જગતમાં મૃત્યુ ન હાય તા આ લાકની શી સ્થિતિ થાય? સર્વે જવના પૂર્વ જો તા દ્વર રહો, પણ દરેક જીવ જો જગતમાં સ્થિર રહે તા પણ આ આખા લોક તેટલાથી ભરાઈ જાય.

**િ શિષ્ય**—મૃત્યુ સુધરે એવા તા કઇ ઉપાય હશે ને ? રહ

#### વિવેક વિશાસ.

સૂરિ—વિવેડી પુરૂષો મરેશુ નજીક આવ્યે પ્રાયશ્ચિત્ત, બતોચ્ચાર, અભયદાન તથા દેવગુરૂનાં સ્મરેશુને જ વાંછે છે. મૃત્યુ સુધારવાને માટે વ્રત—તપ—જપ વિગેરે ઉત્તમમાં ઉત્તમ સાધનો છે. તપસ્યા વિગેરેનો ઉદ્દેશ પણ સમાધિ મરેશુનો જ હોવા યાગ્ય છે. એક સ્થળે કહ્યું છે કે આચરેલી તપસ્યા, સચ્ચક્ પ્રકારે ભશેલું જ્ઞાન અને સારી પેઠે પાળેલું વ્રત એ ત્રેશુનું ફળ સમાધિ મરેશુ વખતે પ્રકટ થયા વિના રહેતું નથી. જે માશુસ મરેશુ સમયે આત્ત ધ્યાન ન કરે પણ શાંતિમાં રહે તે માશુસ તરિશ્વ અથવા નરક ગતિમાં જતો નથી. જે માશુસ આપું જીવન ધર્મ મય વ્યતીત કરે તે સમાધિ મૃત્યુ પામી દેવતા થાય અને જે અનશન કરી કાળધર્મ પાને તે તો દેવતાનો પણ સ્વામી થાય.

**શિષ્ય—પુ**ષ્<mark>યશાળી પુરૂષો દેહ</mark>ત્યાગ કેવી રીતે કરતા હશે ?

સૂરિ—બાલ્યાવસ્થાથી માંડી ચિરકાળ સુધી કરેલાં સુકૃત વડે પોતાના જન્મ સફળ કરીને, ધર્મધ્યાનને વિષે પોતાનું મન તલ્લીન રાખનારા અને માેહના નાશ કરવાને અર્થે પ્રત્યન્ન કરનારા એવા પુષ્યશાળી લાેકા અવસર વ્યાબ્ધે પાતાના આયુષ્યના છેડા વિશેષ જ્ઞાનથી જાણીને ઉપર કહેલી દીતે અર્થાત્ ધ્યાન-ત્યાગ તથા વૃત્તોચ્ચાર સાથે દેહના ત્યાગ કરે છે. જે પુરૂષ પાતાનું મરણ જાણે, જે માહિની કર્મના અત્યંત ક્ષય કરી લાેકના અતે રહેલા શાધ્યત પદને-મક્તિપદને પામે તેજ

પુરૂષ જગતમાં શ્રેષ્ઠ, મતુષ્યામાં શિરામણી, સુભદાના અગ્રેસર, વખાણુવા લાયક, પંડિત, કળામાં કૃશળ, મુનિરાજ, યાગી, જ્ઞાની તથા ગુણી લાકામાં શ્રેષ્ઠ ગણાય.

શિષ્ય — આજે આપની વાણી સાંભળી મૃત્યુના ઘણા ખરા ભય દ્વર થયા. તપ-જપ અને વૃત વિગેરેને સમાધી મરણની સાથે શા સંબંધ છે તે પણ સમજાયું. હવે તપ-જપના ઉદ્દેશ સમજાયાથી તેમાં વધારે રસ પડશે એમ મને લાગે છે. આપે મારા બાળાચિત પ્રશ્નાને પણ વધાવી લઇ જે ગંભીર અને ઉપકારક ખુલાસાએ કર્યા છે તેના બદલા હું આ ભવમાં તો કાઈ રીતે વાળી શકું તેમ નથી. આપે મને વાર્તાલાપ દરમીયાન વ્યવહાર અને પરમાર્થનું જે જ્ઞાન આપ્યું છે તે હું હુમેશાં મારા સ્મરણ ભંડારમાં સંગૃહી રાખીશ. આપની ધર્માશિષ્ મારા જેવા પામર મનુષ્યનું તથા વિશ્વનું કર્યાણ કરા એજ મહારી એક માત્ર અંતિમ યાચના છે.

આ ગ્રંથમાં સ્થળે સ્થળે સૂરિ અને શિષ્યના જે ના-માલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે તેમના સંક્ષિપ્ત પરિચય આ પ્ર-કારે છે:—

# સૂરિ--

આંખાના વૃક્ષની પેઠે જગતને પ્રીતિ ઉપજાવનાર અને શ્રેષ્ઠ સજ્જના રૂપ કાેકીલાએાથી વ્યાપ્ત એવા "વાયડ" ગચ્છમાં જૈનમત રૂપ નગરીનું રહ્મણ કરનારા જાણે કે એક Xto

#### વિવેક વિલાસ.

મહા કાંડ જ હાયની અને વાદિ રૂપ શૂરવીરાથી કદાપિ હાર ન પામે એવા તેમજ સ્થિરતા વિગેરે સદ્યુણાનું એક મ્હાડું વસતિસ્થાન જ હાયની એવા બ્રી રાશિલપ્રભ થઇ ગયા છે. શ્રી જવદેવ શુરૂમહારાજના યુણાની લીલા તો કંઇ અદ્ભૂત જ છે. કારણ કે તે યુણા વિદ્યજ્યનાના મસ્તક રૂપ હીંચકાને કાઇ કાળે પણ મુકતા નથી. અર્થાત્ વિદ્યાના પણ જે જવદેવચુરૂ મહારાજના યુણાને સંસ્મર્યા–પ્રશંસ્યા કરે છે તે જવદેવ યુરૂમહારાજની ચરણસેવાથી કલ્યાણની પર પરા પામેલા એવા શ્રી જનદત્તસૂરિ નામે આચાર્ય કે જે સર્વ આચાર્યોમાં પ્રસિદ્ધ જ છે તેમને પ્રસ્તુત ચંથમાં "સૂરિ" તરીકે સ્વીકારવા.

# શિષ્ય—

" બાહુમા " વંશરૂપ સમુદ્રને ઉદ્ઘાસ પમાડવાને ચંદ્રમા સમાન એવા શ્રી ઉદ્ઘયસિંહ નામે, જાબાલીપુરના એક રાજ થઇ ગયા છે. તે રાજાને ઘણા વિશ્વાસુ તથા તેના ભાંડાગારની રક્ષા કરવામાં નિપુણ એવા દેવ પાળ નામે એક મ્હાેટા મંત્રી હતા. તે મંત્રી બુદ્ધિ રૂપ નંદનવનમાં ચંદન સરબા અર્થાત બુદ્ધિશાળીઓની સભાને શાભાવે એવા હતા. તેને સર્વ ધર્મોના આધાર, જ્ઞાનશાળી લાકામાં અગ્રેસર, સર્વ પુષ્યાનું વસતિસ્થાન, તથા જાણે કે સર્વ સંપદાઓની ખાલુ કેમ ન હાય એવા પવિત્ર, બુદ્ધિશાળી, વિવેકથી વિકાસ પામતા મનને ધા-

#### સ્(ર શિષ્ય સંવાદ.

833

રાશુ કરનારા અને વાયડ વંશમાં ઉત્પન્ન થયેલા એવા " ધન-પાળ " નામના માનેલા પુત્ર હતા. તે ધનપાળ જ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાંના શિષ્ય. શ્રી જીનદત્તસૂરિજીએ ધનપાળના મનને સં-તાષ પ્રમાડવા ખાતર જ આ વિવેકવિલાસ નામે ગ્રંથ રચ્ચાે છે. અંતે પ્રાર્થવાનું કે:—

નાગકુમારના સ્વામી ધરણું દ્ર દેવ, સ્કુરણુ પામતી સર્વે કળાએાને શાેભાવનાર અને સર્વજ્ઞ એવા શ્રી યુગાદિનાથ ઋષભદેવ ભગવાનની અતિશય ભક્તિ જ્યાં સુધી પ્રગટ કરે છે ત્યાં સુધી પાંડિત પુરૂષા વડે આદર પૂર્વક વાર વાર પઠન કરાતાે એવા આ ગ્રંથ ચિરકાળ જયવંત રહાે!



નાટક અને સીનેમાએામાં તન–મન–ધનની બરબાદી કરવા કરતાં અવનવા ભાવા અને હૃદયભેદક બાર ચિત્રા યુકત આદર્શ ચરિત્ર



વાંચી જીવનને પવિત્ર, ઉજવળ અને સ્વર્ગીય અનાવલું શું ખાેટું છે ?

નાટક અને સીનેમાં એ આજકાલની એક મ્હાંટી મળહ પ્રથાય છે. પરન્તુ તેની પાછળ તન-મન-ધનના જે દુરૂપયાંગ પ્રાય છે અને તે ઉપરાંત જે દુરાચારા દાખલ થાય છે, તેનું વર્ષ્યુન કરવું નકામું છે! એવા બચાવ 'કરવામાં આવે છે કે નાટક જોવાથી મનુષ્ય સદાચારી થાય છે, સીનેમાં જોવાથી મનુષ્યને દુનીઆદારીનું ભાન થાય છે. તો પછી વસ્તુન: દુનીઆમાં દુરાચાર અને દુષ્યતાના પ્રચાર નિત્ય વધતા જતા જોવામાં આવે છે તેનું શું કારણ ? આજે આપણી દૃષ્ટિ આગ-ળથી આદર્શ પુરૂષાનાં ચરિત્રા અને સતી સભારીઓનાં દૈવી જીવના છેક અદૃષ્ય થઇ ગયાં છે. તેને બદલે દૃષ્યિત ાવિનાના ચિતારા પગલે પગલે આપણી દષ્ટિ સંમુખ ખડા કરવામાં આવે છે. એમાં શિક્ષણ અને બાધ લેવા લાયક ખરાા તા નહિં જેવાજ હાય છે.

અમે કહીએ છીએ કે, "મલયાસું દરીનું" જે આદર્શ ચિરિત્ર અમારા તરફથી થાડાજ વખતમાં બહાર પડનાર છે તેના વાંચનથી જાણે જુદીજ દુનીઆમાં વિમાન વડે વિહાર કરતા હાઈએ, સ્વર્ગીદાનમાં ચમત્કારિક દૃષ્યા અનુભવતા હાઈએ એવા ભાસ થાય છે. નાટક અને સીનેમાના દેખાવા તા આ ચરિત્રમાંના પ્રસંગ પાસે પાણી ભરે! એક વાર પુસ્તક હાથમાં લીધા પછી નિચે સુકવાનું મન થતું નથી, પ્રત્યેક લીંટી અને પૃષ્ઠ વાંચતાં બીજી લીંટી અને બીજું પૃષ્ઠ વાંચવાની જીજ્ઞાસા વધતી જાય છે. મૂળ આચાર્યની વર્ણન શૈક્ષીની અફ્યુતતા સાથે મનાહર ખાર ચિત્રાના સંયોગ થવાથી સુવર્ણ અને સુગંધનાજ સંગમ થયા છે, એમ કહીએ તા બાદું નથી.

પંન્યાસજ શ્રી કેશરાંવજયજ મહારાજ કે જેમની લે-ખનશૈલી "યાગશાસ્ત્ર" શ્રંથના અભ્યાસીએા એકી અવાજે રખાણી રહ્યા છે તેજ માનવંતા લેખકની લેખિનીથી મલયા-સુંદરીનું ચરિત્ર નવા જમાનાની નવી શૈલીમાં લખાયેલું છે.

એક વાત અમારા વાંચકા એ ખાસ કરીને યાદ

રાખવી જોઇએ કે અમારા તરફથી પ્રગટ થતાં લાંથા જેવ કે, મહાવીર જીવન વિસ્તાર-મહાવીર લક્ત મણિલદ્ર સચિત્ર આદર્શ-રામાયણ અને અદભુત દ્રષ્ટાંતમાળા જોત જોતામાં ઉપડી જતાં હાવાથી પાછળથી આવનારાઓને નિરાશ થવું પઢે છે, એટલા માટે તુરતમાં નામ નાંધાવવાને આથહ કરીએ છીએ. મલયાસું દરી ચરિત્ર (પૃષ્ઠ ૫૦૦) આવે! માસ દરમ્યાન પ્રગટ થવાની આશા રાખવામાં આવે છે.

અગાઉથી નામ નાંધાવનાર પાસેથી રૂા. ર-૦-૦ અને પાછળથી રૂા. ૩-૦-૦ લેવાના અમે ઠરાવ કર્યો છે. નામ નાંધાવનારાએ કીપોઝીટ તરીકે આના એની પાસ્ટેજ ટિકીટા માકલી આપવી. અને અમારૂં કુપન (બીલ) મંગાવી લેવું. પાતાનું શિરનામું હંમેશા સાફ અક્ષરામાં લખવું.

મેસર્સ મેઘજ હીરજ બુકસેલર પાયધુની નં. પદદ–મુંબઇ.

