नागेशभट्ट-हत

# वैथाकरणसिद्धान्तपस्तस्यमञ्जूषा

(भूत चन्य, धनुवाद एवं समोशात्मक ब्राह्या)

डॉ॰ कपिलदेश वास्त्री



कुरुषेत्र विश्वविद्यालय प्रकारान १९७५

# <sub>नागेशभट्ट-कृत</sub> वैयाकरगासिद्धान्तपरमलघुमञ्जूषा

(मूल ग्रन्थ, अनुवाद एवं समीक्षात्मक व्याख्या)

सम्पादक एव व्याख्याकार **डॉ० कपिलदेव झास्त्रो** रीडर, संस्कृत विभाग, कुरुक्षेत्र विश्वविद्यालय कुरुक्षेत्र



कुरुत्तेत्र विश्वविद्यालय प्रकाशन १९७५ Published by: Kurukshetra University, Kurukshetra.

Printed by:

T. Philip,

Manager,

Kurukshetra University Press,

Kurukshetra.

संस्कृत न्याकरण दर्शन के मर्मन न्यास्याता, सर्वलंबस्वतंब श्री नागेश मष्ट की पावन स्मृति भै १. चत्वारि वाक् परिमिता पदानि तानि विदुर्जाह्मणा ये मनीषिणः ।।

ऋग्वेदे १.१६४.४५

२. महान् देवः शब्दः । महता देवेन नः साम्यं यथा स्याद् इत्यध्येयं व्याकरराम् ।

पतंजितः (महाभाष्ये, प्रयोजनाधिकरणे)

- ३. प्राप्तरूपविभागाया यो वाचः परमो रसः । यत्तत्पुण्यतमं ज्योतिस्तस्य मार्गोऽयमांजसः ।। यदेकम्प्रक्रियाभेदंबंहुधा प्रविभज्यते । तद् व्याकरणमागम्य परं ब्रह्माधिगम्यते ।। तस्माद्यः शब्दसंस्कारः सा सिद्धिः परमात्मनः । तस्य प्रवृत्तितत्त्वज्ञस्तद् ब्रह्मामृतमश्नुते ।। भतृंहरः (वाक्यपदीये १.१२.२२,१३२)
- ४. **इद**मन्थन्तमः कृत्स्नं जायेत भुवनत्रयम् । यदि शब्दाह्मयं ज्योतिरासंसारान्न दीप्यते ॥ रण्डी (शब्बादग्रें १.४)
- ५. शास्त्रीय-प्रकृति-प्रत्यय-व्युत्पादन-पूर्वकं विजातीय-तज्ज्ञान-पूर्वक-प्रयोगस्य चित्त-शुद्धि-द्वाराऽपवर्ग-सम्पादकत्वेन शास्त्र-ज्ञानस्यावश्यकत्वात् ।

नागेशभट्टः (वैयाकरणसिद्धान्तलषुमंजूषायाम् पृ०१५७३)

## प्राक्कथन

यह विशेष सौभाग्य की बात है कि नागेश भट्ट कृत परमलघुमं जूषा का सर्वोत्तम संस्करण (आलोचनात्मक सम्पादन, अनुवाद तथा विस्तृत समीक्षात्मक व्याख्या के साथ) संस्कृत व्याकरण दर्शन के निष्णात गवेषक डॉ० किपल देव शास्त्री (रीडर संस्कृत विभाग, कुरुक्षेत्र विश्वविद्यालय) के द्वारा प्रकाशित हो रहा है। इससे पूर्व डॉ० शास्त्री का शोध प्रवन्ध The Gaṇapātha Ascribed to Pāṇini, पाणिनीय गणपाठ के सिटप्पण आलोचनात्मक सम्पादन के रूप में, इसी विश्वविद्यालय से १६६७ में प्रकाशित हो चुका है, जिसे पौरस्त्य तथा पाश्चात्त्य सभी विद्वानों का विशेष भादर एवं मान प्राप्त हुआ है। इसके अतिरिक्त डॉ० शास्त्री ने संस्कृत व्याकरण दर्शन की भनेक समस्याओं तथा विषयों पर मौलिक शोध पूर्ण निबन्ध लिखे हैं जो समय समय पर शोधपत्रों में प्रकाशित होते रहे हैं।

भारत में व्याकरए। दर्शन की परम्परा श्रिति प्राचीन है। परन्तु सर्वप्रयम भर्तृ हिरि ने अपने अप्रतिम ग्रन्थ वाक्यपदीय में इस दर्शन को सुव्यवस्थित, परिनिष्ठित एवं परिमाणित रूप दिया, जिसे शब्दाद्वैत दर्शन कहा जाता है। परवर्ती सभी वैयाकरए। तथा अन्य दार्शनिक भर्तृ हिरि से पर्याप्त प्रभावित हुए हैं। एक ग्रोर प्रसिद्ध मीमांसक कुमारिल भट्ट तथा बौद्ध दार्शनिक धर्मकीति ने शब्दाद्वैतवाद के खण्डन में अपनी पूरी शक्ति लगा दी तो दूसरी स्रोर उतने ही प्रतिष्ठित दार्शनिक मण्डन मिश्र तथा बाचस्पित मिश्र ने विविध युक्तियों तथा प्रमाणों के द्वारा भर्तृ हिरि के शब्द सिद्धान्त का जोरदार समर्थन किया।

वावयपदीय एक अत्यन्त दुरूह ग्रन्थ है। इसके व्याख्या के रूप में वृषभदेव, पुण्य-राज तथा हेलाराज की टीकाओं से, जो आज कर्थांचत् उपलब्ध हैं, वाक्यपदीय को हृदयं-गम करने में पर्याप्त सहायता नहीं मिल पाती। साथ ही इन टीकाकारों तथा भट्ट हिर के समय में भी बहुत अन्तर है। भट्ट हिर की परम्परा इन टीकाओं में कहाँ तक सुरक्षित है यह विचारसीय प्रश्न है। वाक्यपदीय की तथाकथित 'स्वोपज्ञ' टीका के भट्ट हिर-रिचत होने में अनेक सन्देह व्यक्त किये गये हैं। वस्तुतः स्यारहवीं शताब्दी के बाद भर्ट हिर की परम्परा बहुत कुछ लुप्त अथवा विकृत हो गई। भट्टोजि दीक्षित के ग्रन्थों में भी व्याकरसा दर्शन का सुष्ठु निरूपसारित व्याकरसा दर्शन को पुनरुजीवित किया।

जिस काल में नागेश भट्ट का प्रादुर्भाव हुआ उस समय दार्शनिक विवेचन के क्षेत्र में एक नयी पद्धति जन्म ले चुकी थी, जिसका बहुत कुछ श्रीय १३वीं शताब्दी के गंगेश उपाध्याय को है। इस पद्धति को नव्यत्याय का नाम दिया गया। इस काल के प्रायः सभी दार्शनिक नव्यत्याय की परिभाषा तथा शैली से पूर्णतः प्रभावित दिखाई देते हैं। नागेश भट्ट भी इस शैली से मुक्त नहीं हैं। इस कारण नागेश के ग्रन्थों में भी वही (জ)

दुरूहता विद्यमान है। परन्तु पूर्ण ग्रध्यवसाय एवं परिश्रम के साथ गवेषणा बुद्धि से यदि नागेश के ग्रन्थों, विशेषत: तीनों मंजूपाओं, का मनन किया जाय तो व्याकरण दर्शन के सर्वागीण ग्रध्ययन की दिशा में पर्याप्त नवीन सामग्री प्राप्त हो सकती है। नैयायिक परम्परा में भूजगदीश तर्कालंकार की शब्दशक्तिप्रकाशिका में भी व्याकरण दर्शन के तत्वों का नयी रीति से विवेचन किया गया है। नागेश के ग्रन्थों में शब्दशक्ति-प्रकाशिका के कुछ सिद्धान्तों का खण्डन मिलता है।

हमें यह प्रसन्तता है कि परमलघुमंजूषा के संस्कर्ता एवं समीक्षक डॉ॰ शास्त्री ने विशेष ग्रध्यवसाय के साथ इस ग्रति गहन एवं दुरूह ग्रन्थ का ग्रादर्श सम्पादन तथा विवेचन एक विद्वान् गवेषक की हिंदि से किया है। नागेश भट्ट कहाँ तक पूर्ववर्त्ती ग्राचार्यों तथा व्याख्याताग्रों के ऋणी हैं इस का भी निर्णय इस ग्रध्ययन में किया गया है। इस दृष्टि से भूमिका में किया गया कौण्ड भट्ट तथा नागेश भट्ट का तुलनात्मक ग्रध्ययन विशेष महत्वपूर्ण है।

मेरा पूर्ण निश्चय है कि परमलधुमंजूका का यह संस्करण व्याकरण दर्शन के विद्वानों तथा अन्वेषक एवं जिज्ञामु छात्रों सभी के लिए विशेष उपयोगी सिद्ध होगा। डॉ॰ शास्त्री सम्प्रति नागेश भट्ट के अन्य प्रन्थ वैयाकरणसिद्धान्तलघुमंजूषा, जिसे परमलघुमंजूषा का बृहद रूप माना जाता है तथा जो समुद्र के समान संस्कृत वाङ्मय के सभी ज्ञान-स्रोतों को अपने विशाल कलेवर में समन्वित किए हुए हैं. के सम्पादन में रत हैं। आशा है निकट भविष्य में वह प्रन्थ भी इसी पद्धति से एक आवर्श संस्करण के रूप में उपलब्ध होगा तथा उसके द्वारा व्याकरण दर्शन को नागेश भट्ट के अद्भुत योगदान का एवं उनके असाधारण वैदुष्य का व्यापक चित्र हमारे समक्ष उपस्थित हो सकेगा। मेरी प्रभु से मंगल कामना है कि डॉ॰ शास्त्री की समर्थ लेखनी के द्वारा व्याकरण दर्शन का की समर्थ लेखनी

संस्कृत विभाग, कुरुक्षेत्र विश्वविद्यालय २०-१-७५ गोपिका मोहन मट्टाचार्य

## दो शब्द

संस्कृत व्याकरण के दार्शनिक श्रष्टययन एवं विवेचन के इतिहास में, भतृंहिर के अद्भुत ग्रन्थ वाक्यपदीय के पश्चात्, नागेश भटट् की वैयाकरणिसद्धान्तमं जूषा के गुरु तथा लघु संस्करणों का श्रद्धितीय स्थान है। इन दोनों ग्रन्थों में विस्तृत रूप से चिंचत सिद्धान्तों को ही, यथाकथंचित संक्षिप्त रूप में, वैयाकरणिसद्धान्तपरमलघु-मं जूषा में संकलित किया गया है। परन्तु इस परमलघुमं जूषा को गुरु तथा लघुमं जूषा में अकलित किया गया है। परन्तु इस परमलघुमं जूषा को गुरु तथा लघुमं जूषा में उन दोनों ग्रन्थों से स्वतंत्र चिन्तन एवं प्रतिपादन की प्रणाली भी देखी जाती है तथा कुछ ऐसे विषयों का भी समावेश है जो लघुमं जूषा तथा बृहन्मं जूषा में नहीं पाये जाते। कुछ स्थानों पर लघुमं जूषा तथा परमलघुमं जूषा के वक्तव्यों तथा प्रतिपादनों में परस्पर विरोधी स्थिति भी पायी जाती है। इसके ग्रतिरिक्त परमलघुमं जूषा के ग्रन्तिम दो श्रध्यायों में कौण्डभट् के वैयाकरणभूषण्यासार की बहुत कुछ सामग्री ग्रविकल रूप में संगृहीत है, यद्यिष कुछ ग्रन्य स्थलों में वैयाकरणभूषण्यासार के एक दो वक्तव्यों का खण्डन ग्रथवा उनके विरुद्ध कथन भी मिलता है। इन सब का सप्रमाण निरूपण भूमिका में किया गया है।

ऐसा प्रतीत होता है कि दोनों (गुरु तथा लघु) संजूषाग्रों ग्रौर कौण्डभट्ट के वैदाकरराभूषरासार की विषय वस्तु को इस परमलघुमंजूषा में ग्रन्थकार ने नवीन दृष्टि से परिष्कृत रूप में ग्रौर कहीं कहीं स्वतंत्र रूप में प्रस्तुत किया है।

यहाँ ग्रन्थकार स्वयं नागेश हैं, ग्रथवा उनका कोई शिष्य है, या ग्रन्य कोई है यह निर्माय करना कठिन है, विशेषतः ऐसी स्थिति में जब कि परमलघुमंजूषा के विभिन्न हस्तलेखों के प्रारम्भिक ग्रंश 'मंगलाचरमा' में —

## शिवं नत्वा हि नागेशेनानिन्द्या परमा लघु: । वैद्याकरशसिद्धान्तमंजुर्षेषा विरच्यते ।।

यह श्लोक तथा ग्रन्त में — "इति शिवभट्ट-सुत-सतीदेवी-गभंज-नागेशभट्ट-कृता परमलघु-मंजूषा समाप्ता" यह वावय लिखा मिलता है। यह भी सम्भव है कि नागेश के ग्रन्थ में किसी पण्डित ने यत्र तत्र कुछ ग्रंश प्रक्षिप्त कर दिये हों। परमलघुमंजूषा के ग्रन्थकार के विषय में ग्रब तक किसी ने सन्देह नहीं किया था। हम ग्रपना यह सन्देह व्यक्त करते हुए यह ग्राशा करते हैं कि विद्वन्महानुभाव इस विषय में किसी सुपुष्ट ग्राधार पर कुछ निर्णय शीघ्र देंगे।

ग्रत्थकार के सन्दिग्व होने पर भी परमलघुमंजूषा का महत्त्व किसी प्रकार कम नहीं होता । व्याकरण दर्शन की रूपरेखा तथा उसके विविध सिद्धान्तों के संक्षिप्त परिचय

की दृष्टि से इस प्रत्थ की उपादेयता ग्रसन्दिग्ध है। वैयाकरण सिद्धान्तों के विवेचन के प्रसंग में, पूर्वपक्ष के रूप में, न्याय मीमांसा ग्रादि ग्रन्य दर्शनों के उत-उन सिद्धान्तों का स्पष्ट उल्लेख कर के यहां उनका सयुक्तिक खण्डन किया गया है। कहीं कहीं तो इन दर्शनों की पूर्वपक्षीय स्थापना का यह रूप इतना विस्तृत हो गया है कि इनमें पूर्वपक्ष की प्रतीति ही नहीं होती। 'धात्वर्थनिरूपण,' निपातार्थनिरूपण,' 'लकारार्थनिरूपण' तथा 'समासादिवृत्ययं' प्रकरणों में ऐसे ग्रनेक स्थल मिलते हैं। वैयाकरणों की दृष्टि से 'लकारादेशार्थनिरूपण' के पश्चात् नैयायिकों के नाम से 'लकारायंनिरूपण' नामक एक ग्रलग प्रकरण भी यहां उपलब्ध है, जिसमें ग्रन्थकार ने पूरे विस्तार के साथ जमकर नैयायिकों तथा मीमांसकों के लकारायं-विवेचन को परखा है।

इस रूप में यह ग्रन्थ, देखने में भले ही छोटा है पर, व्याख्या एवं विश्लेषणा की दृष्टि से पर्याप्त किटन ग्रीर दुष्टह है। फिर भी व्याकरण दर्शन के अध्ययन के लिये इस ग्रन्थ की उपयोगिता बहुत अधिक है। इसी कारण वैयाकरणभूषणसार की अपेक्षा कहीं प्रिष्ठिक ग्रादर, प्रसिद्धि एवं लोकप्रियता इस ग्रन्थ को प्राप्त है। दुर्भीग्यवश इस ग्रन्थ के सम्बन्ध में श्रव तक कोई विशेष कार्य नहीं हुआ था। यहां तक कि इसका कोई अच्छा संस्करण भी उपलब्ध नहीं था। केवल कुछ संस्कृत टिप्पिणियों के साथ इस ग्रन्थ के एक दो संस्करण मिल रहे थे।

हस्तलेखों तथा प्रकाशित संस्करणों के ग्राधार पर मूल ग्रन्थ के विशुद्ध सम्पादन, सम्पूर्ण ग्रन्थ का हिन्दी भाषा में सरल एवं स्पष्ट ग्रनुवाद तथा विस्तृत समीक्षात्मक व्याख्या—इन विशेषताओं के साथ यह संस्करण इस दिशा में एक नया प्रयास है। हिन्दी श्रनुवाद को, सरल बनाने की दृष्टि से, कहीं कहीं ग्रधिक विस्तृत करना पड़ा। व्याख्या के प्रसंग में व्याख्येय ग्रंश से सम्बद्ध पृष्ठभूमि तथा पूर्वपक्ष सम्बन्धी मूल स्नोतों भीर ग्राधारों को भी देना ग्रनिवार्य था। इन कारणों से इस संस्करण का कलेवर कुछ प्रधिक विस्तृत हो गया। ग्राशा है यह संस्करण, इस दिशा में रुचि रखने वाले ग्रथवा शोधार्थी छात्रों तथा विद्वानों के लिये विशेष उपयोगी सिद्ध होगा।

न्नाज से लगभग १२ वर्ष पूर्व यह संस्करणा तैयार हो चुका था, तथापि विश्व-विद्यालय के प्रकाशन-क्रम में आकर श्रव यह प्रकाशित हो रहा है । यह भी विधाता की परम अनुकम्पा है तथा प्रसन्तता की बात है—-''यस्माद् ऋते न सिध्यति यक्नो विपश्चितदचन''।

परमलघुमंजूषा के इस प्रकाशन के प्रसंग में इस विश्वविद्यालय के परम सम्मान-नीय एवं प्रतिष्ठित उपकुलपति श्री शरत कुमार दत्त, प्राचीन भारतीय इतिहास एवं संस्कृति विभाग के भूतपूर्व अध्यक्ष स्व० प्रोफेसर डॉ० बुद्ध प्रकाश तथा संस्कृत विभाग के सम्माननीय अध्यक्ष प्रोफेसर डॉ० गोपिका मोहन भट्टाचार्य के प्रति मैं विशेष आभारी एवं श्रद्धावनत हूँ, जिनकी परोक्ष एवं अपरोक्ष प्रेरणाओं तथा सहायताओं से मुक्ते समय समय पर अनुगृहीत होने का सौभाग्य प्राप्त हुआ है।

विश्वविद्यालय अनुदान आयोग के अधिकारियों का में विशेष कृतज्ञ हूं जिनकी आर्थिक सहायता से यह अन्य प्रकाशित हो सका।

€

प्रत्थ की श्रनेक पंक्तियों को समक्षने तथा हृदयंगम करने में श्रादरणीय मित्रवर डॉ॰ श्रीनिवास शास्त्री, रीडर संस्कृत विभाग, से मुक्ते विशेष सहायता प्राप्त हुई है। संस्कृत व्याकरणा शास्त्र के पारवृश्वा विद्वान् श्री पं॰ चारुदेव शास्त्री ने सम्पूर्ण अनुवाद एवं व्याख्या की पाण्डुलिपि का अवलोकन कर उसे अनेक स्थलों पर संशोधित किया है। मेरे सम्माननीय सहयोगी श्री पं॰ स्थाणुदत्त जी ने भूमिका भाग को देखकर उपयोगी सुक्ताव दिये हैं। इन सब के प्रति मैं हृदय से आभारी हूँ। प्रिय शिष्या डॉ॰ अमिता रानी गुष्ता ने पाण्डुलिपि के पुनः लेखन इत्यादि में विशेष सहयोग दिया है। उन्हें मैं हृदय से साधुवाद, श्राशीवदि एवं ग्रुभकामनायें देता हूँ।

कुरुक्षेत्र विस्वविद्यालय के प्रेस मैंतेजर श्री टी० फिलिप तथा उनके सहयोगियों को मैं अनेक घन्यवाद देता हूँ जिन्होंने इस कार्य को सुचार रूप से सम्पन्न किया।

१६-१-७५

कपिल देव शास्त्री

## संकेता चर

ग्र॰ ग्रह्माय

ग्रमर० ग्रमरकोश

उप० उपनिषद

का० कारिका

काप्रशु० परमलधुमंजुषा 'ज्योत्स्ना' टीका-सहित, पं० कालिकाप्रसाद

शुक्ल सम्पादित, महाराज सवाजीराव विश्वविद्यालय, बड़ौदा,

वि० सं० २०१७

छान्दो० छान्दोग्योपनिपद्

निस॰ परमलघुमंजूषा, नित्यानन्द पर्वतीय कृत टिप्पणी सहित,

पं सदाशिव शास्त्री सम्पादित, चौखम्बा संस्कृत सीरीज

बनारस, १९४६

न्या० न्यायसूत्र

पलम० वैवाकरणसिद्धान्तपरमलधूमंजूषा अथवा परमलधुमंजूषा

परि० परिभाषा

पा॰ पाणिनीय अध्टाध्यायी (पाणिनीय सूत्रपाठ तथा तत्परिशिष्ट

ग्रन्थों का शब्दकोष) श्रीधर शास्त्री पाठक द्वारा सम्पादित,

भण्डारकर प्राच्य विद्या संशोधन मन्दिर, पूना १६३४

पाटि॰ पाद टिप्परा

महा० पतंजलि-कृत व्याकरणा महाभाष्य, पं० गुरुप्रसाद शास्त्री द्वारा

सम्पादित, राजस्थान संस्कृत कालेज, बनारस, १६३८-३६

बा॰, वाप० वाक्यपदीय, अभ्यंकर काशीनाथ वासुदेव तथा प्रभाकर विष्णु

लिमये द्वारा, सम्पादित, पूना १६३५

वैभूसा० कौण्डभट्ट कृत वैयाकररणभूषर्मार, शांकरी ब्याख्या-सहित,

मारुलकर शंकर शास्त्री द्वारा सम्पादित, श्रामन्दाश्रम पूना,

१९५७

वैसिम० वैयाकरणसिद्धान्तमंजूषा (वाराणसेय संस्कृत विश्वविद्यालय,

वाररासी के सरस्वती भवन का हस्तलेख, संख्या ३६ = २७)

Ę

| र्घीसलम० | वैयाकरएासिद्धान्तलघुमंजूषा, कुंजिका तथा कला टीकाओं के के साथ, माधव शास्त्री भण्डोरी द्वारा सम्पादित चौलम्बा संस्कृत सीरीज, बनारस से कई भागों में, १६२४-२४, १६२७-२६ में, प्रकाशित |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| बंमि०    | परमलघुमंजूषा, वंशी टीका सहित, पं० वंशीधर मिश्र<br>सम्पादित, गया, १६५७                                                                                                            |
| ब्युवा०  | गदाघर कृत ब्युत्पत्तिवाद, जया टीका सहित                                                                                                                                          |
| स •      | संहिता स्रथवा संख्या                                                                                                                                                             |
| ह∘       | हस्तलेख (वाराणसेय संस्कृत विश्वविद्यालय, वाराणसी के<br>परमलघुमंजूषा सम्बन्धी चार हस्तलेख'यहाँ संकेतित हैं)                                                                       |

१. चारों हस्तलेखों का विवरण—

<sup>(</sup>१) हस्तलेख संख्या ३०४६२, पत्र संख्या १–३१, पूर्ण, आकार १०.२ ४४.३, प्रति पृट्ठ १० पंक्ति, प्रति पंक्ति ४० अक्षर, लिपि काल १०४७, अनेक स्थानों पर कीड़ों द्वारा खाया हुआ।

<sup>(</sup>२) हस्तलेख संख्या ३६०३४, पत्र संख्या ५-३७, पूर्ण, आकार १२.५ $\times$ ४.६, लिपि काल १८७०।

<sup>(</sup>३) हस्तलेख संख्या ३६०३४, पत्र संख्या १-३७, पूर्ण, आकार १२.५ × ४.४, लिपिकाल १६०४, कहीं कहीं आख्यात्मक टिप्णियों हैं।

<sup>(</sup>४) हस्तलेख संख्या ४०३४९, पत्र संख्या ९-४३, आकार ९२. × ८.६, लिपि काल अज्ञात ।

# विषय-सूची

| प्राक्कथन  | <i>पुष्</i> ठ |
|------------|---------------|
| वो शब्द    | <b>€</b> —\$  |
| संकेताक्षर | XX            |
| मूमिका     | 359           |

## (१) संस्कृत व्याकरण दर्शन : स्वरूप, प्रतिपाद्य एवं परम्परा

'दर्शन' शब्द का मौलिक ग्रभिप्राय, संस्कृत व्याकरण शास्त्र ग्रथवा शब्द दर्शन; एक ही 'शब्द' तत्त्व की प्रमुख पाँच रूपों में स्थिति; 'शब्दब्रह्म' के स्वरूप-ज्ञान से मुक्ति; व्याकरण दर्शन का प्रतिपाद्य; व्याकरण दर्शन की परम्परा ।

## (२) नागेश भट्ट भ्रोर उनकी कृतियां

नागेश भट्ट; समय; जीवनवृत्त; विद्या-गुरु; शिष्य-परम्परा; कृतियाँ; कृतियों का कालकम; नागेश भट्ट-कृत तीन मंजूषा प्रत्य; वैयाकरण-सिद्धान्तमंजूषा का दूसरा नाम स्फोटवाद; तीनों मंजूषा प्रत्यों का प्रतिपाद्य; वैयाकरणसिद्धान्तलघुमंजूषा तथा वैयाकरणसिद्धान्तलघुमंजूषा तथा वैयाकरणसिद्धान्तलपरमलघुमंजूषा का तुलनात्मक प्रध्ययन एवं परमलघुमंजूषा का वैशिष्ट्य; परमलघुमंजूषा पर वैयाकरणभूषणसार का प्रभाव; परमलघुमंजूषा का महत्त्व; प्रस्तुत ग्रध्ययन ।

## वैयाकरएसिद्धान्तपरमलघुमंजूषा

#### शक्ति-निरूपए।

१----६२

मंगलाचरणा; आठ प्रकार के स्फोट, आठ प्रकार के स्फोटों में वाक्यस्फोट की प्रमुखता; 'वाक्यस्फोट' के स्वरूप-बोधन के लिये प्रकृति-प्रत्यय की कल्पना; 'वर्णस्फोट' को मानने की आवश्यकता तथा 'स्थानी' और 'आदेश' की वाचकता के विषय में विचार; ज्याकरण-भेद से 'स्थानी' आदि के भिन्न-भिन्न होने पर भी शब्द से अर्थ का बोध होने में कोई क्षति नहीं होती; आप्तों के द्वारा उपदिष्ट शब्द को भी प्रमाण कोटि में माना गया है; शब्द बोध में कार्य-कारण-भाव के स्वरूप का

t

प्रदर्शन: शाब्द बोध-विषयक कार्य-कार्गा-भाव के प्रदर्शन-वाक्य में प्रथम 'तद्धमविच्छिन' पद का प्रयोजन; शाब्द ज्ञान में, वृत्ति-कृत विशेषता के विषय में दो प्रकार के सम्बन्धों का, द्वितीय 'तद्धमीवच्छित्न' पद के प्रयोजन का तथा शाब्द-बोध-विषयक कार्यकारराभाव-रूप नियम के विविध प्रयोजनों का कथन; 'शक्ति' के स्वरूप के विषय में नैयायिकों का मत: नैयायिकों के मत का खण्डन: वैधाकरणों के मत में 'शक्ति' का स्वरूप; 'शक्ति' के साथ सम्बन्ध की श्रनिवायं सत्ता के विषय में भर्तृहरि का कथन; सम्बन्ध' पद तथा वाक्य दोनों में रहता है; 'संकेत' के विषय में योग-मूत्र के व्यास-भाष्य का प्रमारगः 'ईश्वर-संकेत ही शक्ति हैं नैयायिकों के इस मत का खण्डन: 'शब्द तथा श्रर्थ में तादातम्य सम्बन्ध है' इस सिद्धान्त में प्रमाणः; 'तादात्म्य' सम्बन्ध का स्वरूप; 'बुडि-गत अर्थ ही बाच्य है' इस सिद्धान्त का प्रतिपादन; 'बुद्धि-गत ग्रथं ही शब्द के द्वारा ग्रिभव्यक्त होता है' इस विषय में एक ग्रीर हेत्; 'शक्षश्रुङगम्' जैसे प्रयोगों में नैयायिकों के मन्तव्य का खण्डन; ग्रर्थ-भेद के श्राघार पर शब्द-भेद या 'ग्रनेक-शब्दता तथा आकार-साम्य के आधार पर 'एकशब्दता' का व्यवहार; 'साध्र' तथा 'असाध्र' दोनों प्रकार के शब्दों में 'शक्ति' की सत्ता का प्रतिपादन; 'ग्रसाचु शब्दों में वाचकता शक्ति नहीं होती वैयायिकों के इस मत का निराकरण; अपभ्रंश शब्दों में वाचकता शक्ति के मानने पर ही भीमांसकों का 'ब्रार्यम्लेच्छाध-करणा सुसंगत हो पाता हैं; साधु तथा ग्रसाधू अब्दों की परिभाषा; 'शक्ति' के तीन प्रकार; 'पङ्काज' शब्द में लक्ष्मगा नहीं मानी जा मकती तथा इसके प्रयोगों में कही केवल 'रूढि' और कहीं केवल 'योग' अर्थ का बोध होता है; 'यौगिक रूढि' की परिभाषा; 'संयोग' म्रादि के द्वारा 'स्रिभवा' शक्ति का नियमन होता है; संयोग **प्रादि के उदाहरण**।

लक्षरा।-निरूपरा

६३ — ७७

'लक्षणा' वृत्ति के विषय में नैयायिकों का मत; लक्षणा के दो भ्रौर भेद; 'जहत्स्वार्था' लक्षणा की परिभाषा; लक्षणा में 'तात्स्थ्य' भादि अनेक धर्म निमित्त बनते हैं; 'तात्पर्य' की अनुपपत्ति लक्षणा का मूल है; लक्षणा का एक तीसरा प्रकार—'जहद्-अजहल्लक्षणा'; मीमांसकों के द्वारा लक्षणा की एक दूसरी परिभाषा; प्राचीन नैयायिकों की हष्टि से एक चौथी प्रकार की लक्षणा— 'लक्षत-लक्षणा'; लक्षणा के दो अन्य भेद— 'प्रयोजनवती' तथा 'निरूढ़ा'; लक्षणा वृत्ति का खण्डन; लक्षणा वृत्ति के अभाव में उपस्थित होने वाले दोषों का समाधान।

ê

#### ब्यं जना-निरूपरा

ওদ— দ্বধ

व्यंजना वा स्वरूप; वैयाकरण विद्वानों को भी व्यंजना वृत्ति ग्रभीष्ट है; व्यंजना वृत्ति के श्रविष्टान तथा सहायक; 'व्यंजना वृत्ति श्रनावश्यक हैं' नैयायिकों के इस मन्तव्य का खण्डन।

#### स्फोट-निरूपग

६५-११२

अभिधा' आदि वृत्तियों का आश्रय वर्गों को नहीं माना जा सकता; इस विषय में नैयायिकों का मन्तव्य; नैयायिकों के इन तीनों विकल्पों का खण्डन; नैयायिकों की बात का पतंजिल के कथन से विरोध; वैयाकरगों के मत में वृत्तियों का आश्रय स्फोट तथा चार प्रकार की वागी —परा, पश्यन्ती, मध्यमा और वैखरी; 'मध्यमा' तथा 'बैखरी' नाद का अन्तर; 'स्फोट' एक एवं अखण्ड है; 'कत्व', 'गत्व', आदि का स्फोट में आभास तथा उसका कारगा; दो प्रकार की ध्वनियाँ; 'बैखरी' नाद तथा 'मध्यमा नाद का उदाहरगा द्वारा स्पष्टीकरगा; 'जाति' ही वास्तविक 'स्फोट' है।

#### ग्राकांक्षादि-विचार

११३ -- १२४

'म्राकांक्षा' का स्वरूप; एक दूसरे प्रकार से 'म्राकांक्षा' का विवेचन; 'योग्यता' का स्वरूप; योग्यता' के विषय में नैयायिकों का वक्तव्य तथा उसका खण्डन; 'म्रासित' का स्वरूप तथा उसकी 'सहकारि-कारणता' के विषय में विचार; 'तात्पर्य' का स्वरूप-विवेचन तथा शाब्द बोध में उसकी हेतुता।

### धात्वर्थ-निर्णय

**१**२६---१६४

धातुश्रों के अर्थ के विषय में विचार; 'फल' की परिभाषा; 'व्यापार' पद का स्पष्टीकरण तथा धात्वर्थ की परिभाषा में आये 'अनुकूल' शब्द का अभिप्राय; कर्जृ वाच्य तथा भाववाच्य में आये 'अनुकूल' शब्द का अभिप्राय; कर्जृ वाच्य तथा भाववाच्य में 'फल' प्रधान; 'फल' तथा 'व्यापार' दोनों में धातु की पृथक्-पृथक् 'शिक्त' मानने वालों का खण्डन; मीमांसकों के मत — "धातु' का अर्थ 'फल' है तथा 'प्रस्यय' का अर्थ 'व्यापार' है" — का खण्डन; मीमांसकों का उपर्युक्त मत मानने पर 'सकर्मक', 'अकर्मक' सम्बन्धी व्यवस्था की अनुपपत्ति; भीमांसकों के मत में अन्य दोषों का प्रदर्शन; क्रिया वा स्वरूप; सिद्ध और साध्य की कौण्ड- भट्ट-सम्मन परिभाषा; 'साध्यता' की वास्तविक परिभाषा; 'अस्' इत्यादि धातुओं की क्रियारूपता; 'सकर्मक' तथा 'अकर्मक' की

परिभाषा: 'सकमंक' तथा 'अकमंक' की निष्कषंभूत परिभाषा; 'ज्ञा' धातु के ग्रर्थ के विषय में विचार; 'ग्रावरणभङ्ग' ग्रथवा 'विषयता' को 'ज्ञा' बातू का 'फल' नहीं माना जा सकता; 'इष्' घातुका अर्थ; 'पत्' घातुकी 'सकमंकता' तथा 'अकमंकता' के विषय में विचार; 'क्टु' घातुका ग्रर्थ; 'लकारार्थ' के विषय में नैयायिकों का सिद्धान्त; नैयायिकों के प्रथम सिद्धान्त — 'लकारों का ग्रर्थ 'कृति' है''—का खण्डन; नैयायिकों के अनुसार 'लकारों' का मर्थ 'कृति' मानने से उत्पन्त दोषों के निराकरण का एक ग्रीर उपाय तथा उसका खण्डन; "नामार्थयोरभेदेनान्वयः" इस न्याय के ब्राधार पर भी 'शतू' तथा 'शानच्' प्रत्ययों का सर्थ 'कर्ता' नहीं माना जा सकता; 'लकारों' का अर्थ 'कर्ता' न मान कर, केवल 'कृति' मानने पर एक और दोष; नैयायिकों द्वारा स्वीकृत 'स्राख्यातार्थ में 'घात्वर्थ' विशेषण बनता है'—इस द्वितीय सिद्धान्त का निराकरण; नैयायिकों के ज़तीय सिद्धान्त-- 'शाब्द बीघ में प्रथमाविभक्त्यन्त पद का ग्रथं प्रमुख होता है - के खण्डन की हिट्ट से, उससे पहले, वैदाकरणों के मत की स्थापना; नैदादिकों के सिद्धान्त में दोष; 'पश्य मृगो घावति' इस वाक्य में उपरि-प्रदर्शित दोष का पूर्व पक्ष के रूप में समाधान तथा उसका खण्डन।

## निपातार्थ-निर्णय

१८५ — २४२

'निपातों की स्रर्थ-द्योतकता का प्रतिपादन; 'द्योतकता' का ग्रभिप्राय; 'उपसर्ग अर्थ के बोतक हैं तथा निपात ग्रथं के वाचक', - नैयायिकों के इस मत का खण्डन; इस प्रसङ्ग में नैयायिकों पर श्रन्य वैयाकरणों द्वारा किये गये श्राक्षेप; कौण्डभट्ट के स्नाक्षेपों की निस्सारता: 'द्योतक' होने पर भी 'निपात' सार्थक हैं, अनर्थक नहीं: "उपसर्ग प्रथं के द्योतक हैं'-इस सिद्धान्त का प्रति-पादन; उपसर्गों की अर्थ-द्योतकता के विषय में भर्तृहरि का कथन: "इव' साहरुय अर्थ का वाचक है"--इस नैयायिक-मत का खण्डत; 'इव' के द्योत्य प्रथं के विषय में नागेश का मत; 'पर्युदास नम् तथा उसका द्योत्य अर्थः; 'पयुंदास नम्' प्रायः समास-युक्त मिलता है; 'प्रसज्यप्रतिषेव' का स्वरूप, 'प्रसज्यप्रतिषेध' के प्रयोगों के ग्रथं; बुद्धिगत शब्द ही वाचक है तथा वही बाच्यार्थ भी है; 'घटो न पटः' इस प्रयोग के विषय में विचार तथा उसके सम्बन्ध में नैयाधिकों के मत का खण्डन; 'एव' निपात के विविध अर्थ; श्रवधारसा के तीन प्रकार; 'एव' के प्रयोग के दिना भी नियम की प्रतीति; प्रसंगतः 'विधि', 'नियम' तथा 'परिसंख्या' के लक्षण भीर शास्त्रीय उदाहरण ।

#### दश-लकारावेशार्य-निर्णय

**२४३-२६**२

'लकारों' के स्थान पर विह्त 'श्रादेश'-भूत 'तिङ्' की अर्थ-वाचकता के विषय में विचार; 'लादेश'-मात्र के अर्थ तथा उनका परस्पर अन्वय; वर्तमान काल की परिभाषा; 'लिट्' के आदेशभूत 'तिङ्' का अर्थ; 'कृ', 'भू' आदि के अनुप्रयोग के स्थलों में 'कृ', 'भू' ग्रादि धातुओं तथा 'श्राम्' प्रत्यय के अर्थ का निग्रंय और उनके पारस्परिक अन्वय का स्पष्टीकरण; 'लुट्' के आदेशभूत 'तिङ' के श्रथं तथा 'भविष्यत्त्व' की परिभाषा के विषय में विचार; 'लृट्'-स्थानीय 'तिङ्' का अर्थ; 'लेट्' लकार के आदेशभूत 'तिङ्' का अर्थ; 'लोट्' लकार के स्थान पर आने वाले 'तिङ्' का अर्थ; 'लङ्' के ग्रादेशभूत 'तिङ्' का अर्थ; 'लिङ्' के ग्रादेशभूत 'तिङ्' का अर्थ; 'प्रवर्तना' की परिभाषा; 'लुङ्' लकार के श्रादेश-भूत 'िङ्' का अर्थ तथा 'भूतत्व' की परिभाषा; 'लृङ्' लकार के ग्रादेशभूत 'तिङ्' का ग्रर्थ तथा 'भूतत्व' की परिभाषा; 'लृङ्' लकार के

### लकारार्थ-निर्ग्ध

२६३-३१४

लकारार्थ के विषय में विविध मत; 'लकार' को ही वाचक मानना युक्त है, उसके स्थान पर ग्राने वाले 'तिप्' ग्रादि 'ग्रादेशों' को नहीं; 'लत्व' तथा 'ग्रात्मनेपदत्व' रूप शक्तियों में ग्रन्तर; कर्नृ वाच्य के प्रयोगों में शाब्द बोध का स्वरूप; कर्मवाच्य तथा कर्तृवाच्य के कूछ ग्रौर प्रयोग; काल की हष्टि से 'लकारों' के विविध ग्रर्थ; 'वर्तमान' स्रादि कालों का म्रन्वय 'कृति' (यत्न) स्रथवा 'व्यापार' में ही होता है; 'ज्ञा' ग्रादि धातुत्रों के विषय में विचार; 'लट्' से किस प्रकार 'वर्तमान' काल तथा 'ग्राश्रयता' दोनों का बोघ होता है ग्रीर 'वर्तमान' काल का क्या ग्रिमिश्राय है इन प्रश्नों का उत्तर; एक ही पद ('लट्') से बोधित 'कृति' तथा 'वर्तमानता' इन दोनों ग्रथों में परस्पर ग्रन्वय का प्रकार; 'घटो नश्यति' इत्यादि वाक्यों में 'लट्' के ग्रर्थ के विषय में विचार; इस विषय में अन्य आचार्यों का मत; 'नश्यति' के अर्थ के विषय में कुछ अन्य विद्वानों का मत; 'श्राख्यात' (लकार) से होने वाले अर्थ-बोध के विषय में वैयाकरणों, मीमांसाकों तथा नैयायिकों के विभिन्न वाद; 'लर्ङ्' तथा 'लुर्ङ्' लकार के ग्रर्थ के विषय में विचार; 'लिट्'लकार के अर्थ-- 'भूत' काल तथा 'परोक्षता' -- के विषय में विचार; 'लुट्' तथा 'लुट्' लकार से प्रकट होने वाले भविष्यत काल की परिभाषा; कुछ ग्रन्य विद्वानों का मत; 'नश्' घातु के 'लुट्' तथा लृट्' लकार के प्रयोग के विषय में विचार; 'पक्ष्यति', 'पक्ववान्' इत्यादि प्रयोगों के ऋर्थ के विषय में विचार; 'लिङ्' तथा 'लोट' लकार के अर्थ के विषय में विचार; 'विधि' शब्द

के अर्थ के विषय में भाट्ट-मतानुयायी मीमांसकों का विचार;
नैयायिकों द्वारा उपर्युक्त भाट्ट मीमांसकों के मत का खण्डन,
आचार्य प्रभाकर के अनुयायों मीमांसक विद्वानों के अनुसार
'विधि' शब्द का अर्थ; केवल एक प्रकार के अर्थ की कल्पना से
काम नहीं चल सकता; पाँचों प्रकार के अर्थों का उपपादन;
'विधि' शब्द के अर्थ के विषय में नैयायिकों का मत; 'स्वर्गकामो
यजेत' इत्यादि प्रशोगों में नैयायिकों के सिद्धान्त-मत के अनुसार
'अभेद'-सम्बन्ध से ही अन्वय सम्भव; 'ब्राह्मागों न हन्तव्य:' इस
प्रयोग के अर्थ के विषय में, 'लिङ्' के अर्थ की दृष्टि से, विचार;
'प्रत्ययानां प्रकृत्ययीन्वित-स्वार्थ-बोबकत्वम्' इस परिभाषा के
प्रकाश में 'ब्राह्मागों न हन्तव्य:' इस वाक्य के अर्थ के विषय में
पुत: विचार; 'लेट्' लकार के अर्थ के विषय विचार; 'लृङ्' लकार
के अर्थ के विषय में विचार; 'लृङ्' लकार के दोनों अर्थों से
सम्बद्ध उदाहरणों का प्रदर्शन एवं विवेचन।

कारक-निरूपस

३१५-३७७

कारक की परिभाषा; 'कर्तृत्व' की परिभाषा; सूत्रकार पाणिनि के अनुसार प्रथमा विभक्ति का अर्थ; 'सम्बोधन' मे होने वाली प्रथमा विभक्ति की 'कारकता': प्रथमा तथा सम्बोधन की 'कारकता' में प्रमासा; कारक की दूसरी परिभाषात्रों के विषय में विचार: 'कर्त्ता' की एक अन्य परिभाषा का खण्डन: 'कर्म' कारक की परिभाषा के विषय में विचार: 'कर्म' संज्ञा की परिभाषा के 'उद्देश्यत्व' पद के विषय में विचार; 'कर्म' कारक की परिभाषा में 'योग्यता-विशेष-शालित्वम्' ग्रौर जोडना चाहिये; कुछ ग्रन्य प्रयोगों में 'कर्मत्व' की उपपत्ति; 'योग्यताविशेष-शालि-त्वम् में 'विशेष' पद का प्रयोजन; 'कर्म' कारक के कुछ ग्रन्थ प्रयोगों पर दिचार; 'द्विकर्मक' बातुश्रों के विषय में दिचार; 'कमं' कारक की परिभाषा के विषय में नैयायिकों के सिद्धान्त पक्ष को प्रस्तुत करने के पहले, पूर्वपक्ष के रूप में, किन्हीं ग्रन्थ नैयायिक विद्वानों के ही तीन मतों का प्रदर्शन; इस प्रसंग में नैयायिकों की सिद्धान्तभूत परिभाषाः नैयायिकों द्वारा 'कर्म' कारक की परिभाषा के रूप में स्वीकृत सिद्धान्तभूत उपर्युक्त चतुर्थ मत का खण्डन; 'वृक्षं त्यजिति खगः' प्रयोग के विषय मे विचार; 'सकर्मक' तथा 'अकर्मक' धातुओं की परिभाषाओं पर एक दिष्ट; 'करएा' कारक का लक्षरण एवं उसका विवेचन; 'सम्प्रदान' कारक की परिभाषा; इस प्रसंग में वृत्तिकारों का भिन्न विचार; वृत्तिकारों के मत का अनौचित्य; 'सम्प्रदान' कारक में होने वाली चतुर्थी विभक्ति का ग्रर्थ; 'सम्प्रदान' कारक की एक दूसरी परिभाषा; "कर्मगा यम् अभिन्नैति" । सुत्र की

श्रावश्यकता पर विचार; 'श्रपादान' कारक की परिभाषा; 'श्रपादान' कारक की परिभाषा के 'श्रकृतबात्ववाच्य' तथा 'तत्तत्कतृ' इन श्रंशों के प्रयोजन के विषय में विचार; 'श्रौपाधिक' भेद से उत्पन्न श्रथं-भेद के द्वारा 'श्रपादान' संज्ञा की सिद्धि ही जाने पर परिभाषा में 'तत्तत्कर्तृ समवेत' इस श्रंश की श्रवश्यकता पर विचार; 'वृक्षात् पर्गु पतिति' इस प्रयोग के विषय में विचार; 'श्रपादान' कारक की एक दूसरी परिभाषा का विवेचन; 'श्रपादान' की उपर्यु कत परिभाषा को मानने वाले किसी विद्वान् के, 'परस्परस्मान् मेषावपसरतः' इस प्रयोग-विषयक, वक्तव्य का खण्डन; पंचमी विभवित का श्रर्थ; 'श्रिधकरण्' कारक की परिभाषा; 'श्रिधकरण्' के तीन प्रकार; भावसप्तमी या सत्सप्तमी का श्रर्थ; पण्डी विभवित का श्रर्थ; 'राज्ञः पुरुषः' जैसे प्रयोग में, सम्बन्ध 'राजा' तथा 'पुरुष' दोनों में है इसलिये, 'राज्ञः' के समान 'पुरुष' शब्द में भी षष्ठी विभवित का प्रयोग प्राप्त है—इस शंका का समाधान।

नामार्थ

३७५ ---४०३

मीमांसकों के प्रमुसार शब्द की शक्ति जाति में है; मीमांसकों के 'जातिशिक्तवाद' के सिद्धान्त का खण्डन तथा नैयायिकों के व्यक्तिशक्तिवाद' के सिद्धान्त का प्रतिपादन; वस्तुतः 'जाति' विशिष्ट 'व्यक्ति' प्रथवा 'व्यक्ति'-विशिष्ट 'जाति' ही शब्द का वाच्य प्रथं होता है; 'प्रातिपदिक' प्रथवा 'नाम' शब्दों का प्रथं 'जाति' तथा 'व्यक्ति' के साथ साथ 'लिङ्ग' भी है; 'संङख्या' प्रथवा 'वचन' भी 'प्रातिपदिक' शब्दों का प्रथं है; 'कारक' भी 'प्रातिपदिक' शब्दों का प्रथं है; 'कारक' भी 'प्रातिपदिक' शब्द कपने स्वरूप का भी बोधक होता है; शाब्द बोध में शब्द के प्रपने रूप के भी भासित होने के कारण ही 'प्रमुकरण' से 'प्रमुकायं' के स्वरूप का ज्ञान होता है; 'मू सत्तायाम्' इत्यादि प्रयोगों में 'मू' जैसे विभिन्तिरहित प्रयोग प्रसाधु नही है; अभेद पक्ष में 'प्रमुकरण' तथा 'प्रमुकायं' के सर्वथा प्रभिन्न होने पर 'प्रमुकरण' न्भूत शब्द से 'प्रमुकायं' भूत शब्द के स्वरूप का ज्ञान कैसे होता है इस प्रशन का उत्तर।

समासावि-वृश्ययं

808-83E

दो प्रकार को वृत्तियां; व्यपेक्षावादी नैयायिकों तथा मीमांसकों का मत; 'व्यपेक्षा' पक्ष का खण्डन; लाक्षिएाक ग्रर्थवत्ता के ग्रावार पर भी समासयुक्त पदों को 'प्रातिपदिक' संज्ञा उपपन्न नहीं हो पाती; समासयुक्त पदों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा के उपपादन का एक ग्रन्थ उपाय तथा उसका निराकरण; ٩¥

www.kobatirth.org

व्यपेक्षावादी के एक ग्रन्य कथन का खण्डन; "प्रत्यय ग्रपने समीपवर्ती पद के ग्रथं से सम्बद्ध स्वार्थ के बोधक होते हैं' इस न्याय की ग्रनुक्लता 'व्यपेक्षावाद' में ही हैं" नैयायिकों के इस कथन का निराकरण; 'व्यपेक्षावाद' के सिद्धान्त में एक ग्रीर दोष; 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य पर किये जाने वाले कुछ ग्रन्य ग्राक्षेपों का समाघान; 'व्यपेक्षा' सामर्थ्य में ग्रनेक दोष दिलाकर 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य का समर्थन; 'व्यपेक्षा' सामर्थ्य में कुछ ग्रीर दोष।

परमलघुमंजूषा में उद्धृत सन्दर्भ ४३६-४५० परमलघुमंजूषा में उद्धृत ग्रन्थ एवं ग्रन्थकार ४५१-५२ शुद्धिपत्र

# भूमिका

٩

## ब्याकररा-दर्शन : स्वरूप, प्रतिपाद्य विषय एवं परम्परा

'दर्शन' तब्द का मौलिक ग्रिभिप्राय — 'दर्शन' शब्द का मौलिक ग्रथं है दृष्टि, जिसके द्वारा देखा जाय। पर यह सामान्य दृष्टि न होकर, विशेष, ग्रसाधारए ग्रथवा दिव्य दृष्टि है। चर्म वक्षुश्रों से दिखाई देने वाले ग्रथवा सभी ज्ञानेन्द्रियों द्वारा ग्रमुभूत होने वाले बाह्य एवं स्थूल रूपों, भावों, व्यापारों, क्रियाग्रों तथा चेष्टाग्रों को क्षिएिक एवं ग्रसत्य मानते हुए उनसे ऊपर उठ कर ग्रतिमानस ग्रथवा दिव्य दृष्टि से विश्व में ग्रोत ग्रीत ग्रनिवंचनीय विश्वातमा का सतत दर्शन करना (उसके सान्निष्य, सायुज्य एवं साहचर्य में रहना) ही 'दर्शन' शब्द का प्रमुख तथा प्राचीन ग्रथं प्रतीत होता है। इस विशिष्ट हिष्ट से ग्रमुभूत ग्राध्योत्मिक ज्ञान को भी 'दर्शन' कहा जाता है।

इस दिव्य दशंन (हिष्ट) की सर्वप्रथम उपलब्धि हुई थी वैदिक ऋषियों को जिनके ग्रितिमानस में वैदिक ऋषाओं का स्वतः स्फुरण हुआ था। इस तथ्य के उपोद्वलक ग्रनन्त प्रमाण वेदों, ब्राह्मणों, ग्रारण्यकों, उपनिषदों तथा ग्रन्य प्राचीन ग्राध्यात्मिक ग्रन्थों में स्वष्टतः उल्लिखित ग्रथवा संकेतित मिलते हैं। उदाहरण के लिये निम्नलिखित मन्त्रांश द्रष्टव्य हैं:—

## तब विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः। (ऋग्वेद १.२२.२०)

विष्णु के उस परम पद को (सर्वोत्कृष्ट रूप को) विद्वान् अथवा ज्ञानी सदा देखते रहते हैं।

## त**इ ग्रपश्य**त्, त**द ग्रभवत् तद ग्रा**सीत् । (यजुर्वेद ३२.१२)

ऋषि ने उस परम तत्त्व को देखा, (देखकर) उससे श्रभिन्न हो गया, (वस्तुतः) वह उससे श्रभिन्न ही था ।

वेनस्तत् पश्यत् परमं गुहा यद् यत्र विश्वम् भवत्येकरूपम् ।

(ग्रथवंवेद २.१.१)

तुलना करो—गीता ११.५;
 न तु मां शन्यते द्रस्टुमनेतैव स्वचक्षुषा।
 दिन्यं ददामि ते चक्षुः पश्य में योगमैश्वरम् ।
 वाप०—१.१६;
 कैकृतं समतिकास्ता मूर्तिव्यापारदर्शनम् ।
 व्यतिस्यालोकतमसी प्रकाशं यमुगासते ।

२. तुलना करो--- यजुर्वेद ३२,०; वेनस्तत्पम्पन्तिहतं गुहा सद्यत्र विश्वम्भवत्येकतीदम् ।

दो

विद्वान भ्रथवा ज्ञानी ऋषि ने उस परम तत्त्व को देखा जो रहस्यमय (गुहा) है और जिसमें सम्पूर्ण विश्व एक रूपता (ग्रभिन्नता) को प्राप्त हो जाता है।

इस विशिष्ट हष्टि अथवा दर्शन की उपलब्धि के कारएा ही ये ऋषि 'साक्षात्कृत-धर्मा' कहलायें तथा 'ऋषि' शब्द की व्युत्पत्ति 'हशिर् प्रेक्षरों' (दृश्, देखना) बातु से मानी गयी।

वैदिक मंत्रों में जिस महाभाग्यवान्, ग्रथवा ग्रनन्त-क्षक्ति-सम्पन्न, सत्य स्वरूप ग्रहितीय परमात्मा की बहुधा स्तुति हुई है उस मंत्रात्मा के दर्शन ग्रथवा साक्षात्कार के बिना मंत्रों का दर्शन करना या स्कुरण होना ग्रसम्भव था। इसिलये मंत्रों के दर्शन ग्रथवा मंत्रात्मा के दर्शन में कोई ग्रन्तर नहीं मानना चाहिये। इन परमात्म-द्रष्टा ऋषियों की दिव्य चेतना में स्वतः संकान्त ऋचाग्रों के समूह को ही विद कहा गया जो उस परम सत्ता का ही शाब्दिक प्रतिविन्व था ग्रीर साथ ही उस परम सत्ता की प्राप्ति का उपाय भी था।

इस दिव्य दृष्टि ग्रथवा दर्शन की ग्रनुपम निधि की ग्रपने मूल में ग्रन्तिहित करके ज्ञान की विविध रिश्मयों की ग्रपनी पद्धित से प्रतिपादित, प्रचारित एवं प्रसारित करने वाली स्मृतियों ग्रथवा शास्त्रों को भी संस्कृत भाषा में 'दर्शन' कहा गया ' इन सभी दर्शनों ग्रथवा शास्त्रों का मूल ग्राधार है वेद । वस्तुतः वेदवेत्ता ग्राप्त विद्वानों ने वैदिक संकेतों के ग्राधार पर ग्रनेकविध शास्त्रों का प्रस्पयन किया । इस रूप में इन सभी दर्शनों ग्रीर शास्त्रों तथा स्मृतियों के मूल में वही दिव्य दृष्टि है जिसने सम्पूर्ण मृष्टि के कर्ण-कर्ण में व्याप्त एक, ग्रविनाशी एवं सचेतन तत्त्व का दर्शन किया था, साक्षात्कार किया था। इस मौलिक दृष्टि ग्रथवा उससे ग्रनुभूत ग्राध्यात्मिक ज्ञान से रिहत शास्त्रों को 'दर्शन' नाम नहीं दिया जा सकता।

संस्कृत-व्याकरण-शास्त्र श्रयवा शब्द-दर्शन—संस्कृत-व्याकरण-शास्त्र भी एक दर्शन है—यह शब्द-दर्शन है। एक ऐसा दर्शन श्रयवा हिष्ट जिसकी मूलभूत मान्यता यह है कि सम्पूर्ण सृष्टि की परम-कारण-भूता, ग्रनादि, एवं परात्पर शक्ति शब्द-तत्त्वात्मक हैं। इसी

निरुक्त १.२०; साक्षात्कृतधर्माण ऋषयो बभूबु: ।

२. वही २.९५; ऋषिर्देर्णनात् । स्तोमान् ददर्शस्यौपमन्यवः ।

३. वही ७.४; माहाभाग्याद् देवताया एक आत्मा बहुधा स्तूयते ।

४. ब्र०—ऋग्वेद १.१६४.३६;
ऋचोऽश्वरे परमे व्योमन् यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदु: ।
यस्तन्त वेद किमृचा करिष्यति य इत्तद् विदुस्त इमे समासते ॥
तथा—गीता १४.१५; वेदैश्च सर्वेरहमेव वेदा: ।

प्र. द्र० — वाप० १.४;
 प्रान्त्युगायोऽनुकारक्च तस्य वेदो महर्षिभि; ।

६. 'वर्शन' शब्द के इस अभिप्राय की दृष्टि से द्र०—काप० १.३६; यो यस्य स्विमिव जातं वर्शनं नातिग्रङ्कते । स्थितं प्रत्यक्षपक्षे तं कथमन्यो निवर्तयेत् ।।

७. द्र०---बही १.७;

स्मृतयो बहुरूपाश्च दृष्टादृष्टप्रयोजनाः । तमेवाश्वित्य लिङ्गेभ्यो देदविद्भिः प्रकल्पिताः ॥

द्र०---वही १.९ (पूर्वार्ध); अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतस्य यदक्षरम् ।

#### तीन

ज्योति:स्वरूप शन्द-ब्रह्म' से विश्व की विविध प्रक्रियायें, ग्रान्तर एवं वाह्य प्रथों, पदार्थों, भावों ग्रांदि के रूप में विवित्तित, प्रवित्ति ग्रावितित एवं परिएात होती रही हैं। यह सूक्ष्मातिसूक्ष्म (मानवीय इन्द्रियों द्वारा सर्वथा ग्राविजेय) मूलभूत शब्द ही प्रारिएयों की चेतना है, ग्रान्तर ज्ञान है। यही सूक्ष्म वागारमा है, जो ग्रपती ग्रनन्तिष्य ग्राभिव्यक्ति के लिये वैखरीरूप स्थूल ध्वितयों में परिवर्तित होता हैं। सम्पूर्ण मृष्टि-प्रपंच के मूल में विद्यमान यही शब्द-न्रह्म स्वयं ग्रपने स्थूल रूप में उसी प्रकार सम्पूर्ण सृष्टि-प्रपंच बन जाता है जिस प्रकार वृक्ष के मूल में विद्यमान सूक्ष्म बीज ही ग्रपने स्थूल रूप में परिरात हो जाता हैं। यह शब्द-ग्रह्म ग्राहितीय है, ग्रानादि ग्रीर ग्रान्त है। इससे ग्राहिरिक्त ग्रीर कुछ भी नहीं हैं। इस शब्द-वह्म की ग्रान्तातन्त शक्तियां, शक्तिमान् ब्रह्म से ग्रामिन होकर, विविध कार्यों में रत हैं। इन शक्तियों में प्रमुख है 'काल' शक्ति, जिसमें ग्रन्य सभी शक्तियां समाहित ग्रथवा ग्रन्तभूत हैं। इसी 'काल' शक्ति के ग्राश्रित वे जन्म ग्रादि छ: भाविकार भी हैं, जो सभी पदार्थों तथा क्रियाग्रों के पारस्परिक भेद के कारण हैं। इस रूप में वही शब्द ब्रह्म स्वयं भोक्ता, भोक्तव्य ग्रीर भोग सब कुछ बना हुन्ना हैं।

दूसरी योर, यदि भाषा की हिष्टि से देखा जाय तो, वही सूक्ष्मतम एक शब्द-तत्त्व ही विविध शब्द हों (वर्ण, पद, वाक्य थ्रादि) में विभक्त, श्रौर इस रूप में नाम-रूप-विभागा, वाणी का परम श्राह लादक रस है। वह एक पवित्रतम ज्योति हैं क्योंकि वक्ता का श्रान्तर ज्ञान श्रथवा चैतन्य-स्वरूप श्रात्मा ही स्थूल शब्दों के रूप में प्रकट होता है। विद्वानों का विचार है कि श्रव्यक्त शब्द-कहा, जिसे 'परा' कहा गया है, श्रभिव्यक्ति के लिए उन्मुख होता हुशा वक्ता के नाभि स्थान में 'पश्यन्ती' एवं हृदय देश में 'मध्यमा' नाम ग्रहण करता है। 'मध्यमा' की स्थिति में उसी शब्द तत्त्व को 'स्फोट' कहा जाता है

- द्र०—अथवंदेद १३.३ १; यदेकं ज्योतिबंहुधा विभाति । तथा वाप ० १.१२; धत् तत्र पृथ्यतमं ज्योति: ।
- २. द०---वाप० १.९ (उल्रार्ध); विवर्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो मत: ।
- वही १ ११२, १२६, १२७;
   अधेदमास्तरं ज्ञानं सूक्ष्मे बागास्मिनि स्थित; ।
   व्यक्तये स्वस्य स्पस्य शब्दत्वेन विवर्तते ।
   सैषा संतारिणो संज्ञा बहिरस्तवच वर्तते ।
   तन्माकामनितकार्त्तं कैतन्यं सर्वं अन्तुष् ।
   अर्थकियासु बाक् सर्वान् समोहयति देहिन: ।
   तदुत्कान्तौ विसंजोऽयं दश्यते काष्ठकुड्यवत् ।।
- द्र० वाप० १ ४;
   एकस्य सम्बंबीजस्य यस्य चेयमनेकधा ।
   भोक्तृभोक्तन्यस्पेण भोगस्पेण च स्थिति: ॥
- वही—-१.२; एकमेव यदास्तातम् । तुलना करो—गीता ७,७; मत्तः परतरं नास्यत् किचिदस्ति धनंजय ।
- वाप० १.३;
   अध्याहितकलां यस्य कालशिवतमुराश्चिता: ।
   जन्मादयो विकारा: यह भावभेदस्य योनय: ॥
- वाप० १.१२;
   प्राप्तक्षविभागाया यो वाच: परमो रस: ।
   यत्तत्पुण्यतमं ज्योतिस्तस्य मार्गोऽयमांजस: ।
- प्रुक्त पलम० (प्रस्तुत संस्करण) पु॰ १९-१६ ।

#### चार

क्योंकि वहां वाचक शब्द तथा बाच्य अर्थ का पार्थवय प्रतीत होने लगता है। पृथक पृथक रूप से प्रतीत होने वाले शब्द तथा अर्थ में बाचक शब्द को 'स्फोट' इसलिए कहा जाता है कि एक तो वह स्वयं प्राकृत ध्वितयों के द्वारा स्फुटित होता है, उत्पन्न न होकर अभिव्यक्त होता है, तथा दूसरी और, अपनी महिमा से वक्ता के अभीष्ट अर्थ को स्फुटित करता है, प्रकाशित करता है ।

एक ही 'शब्द' तत्व की पांच प्रमुख स्थितियाँ -- संस्कृत वैयाकरणों के इस 'शब्द-ब्रह्म', 'केवला' ग्रथवा 'परा' वास्ती या सूक्ष्मतम मूल शब्द को समक्षने की दृष्टि से शब्द की प्रमुख पाँच स्थितियाँ मानी जा सकती हैं। प्रथम स्थित को 'ग्रशब्द' कहा गया जिसमें क्षोभ ग्रथवा चंचलता का सबंया ग्रभाव होता है। सारी चंचलता को समेट कर वह परात्पर तत्त्व शान्त समुद्र के समान अपने निश्चल रूप में स्थित रहता है। भगवद्-गीता में इसी मूल भूत तत्त्व को 'अव्यक्त स्रक्षर' कहा गया है तथा उसे ही 'परम गित' माना गया है ! इसके बाद की स्थिति को 'पर शब्द' कहा गया । इस स्थिति में 'शब्द-ब्रह्म' की ग्रनन्त शक्तियाँ कार्यरत हो जाती हैं। उनकी ग्रव्यक्त चंचलता ग्रब ग्रिभिव्यक्ति के लिए उन्मुख हो जाती है। इस चंचलता की सुनने योग्य कोई कान नहीं है। इस 'पर शब्द' की स्थिति में विद्यमान चंचलता को केवल स्रष्टा प्रजापित स्रथवा विघाता के कान ही मुन सकते हैं। यह 'पर शब्द' ही बाद की 'शब्द-तत्मात्रा' 'सुक्ष्म शब्द' तथा 'स्थूल शब्द' श्रादि विविध स्थितियों का कारण है क्योंकि उसके बिना इनकी स्थित सम्भव नहीं है। इन 'शब्द-तन्मात्रा' आदि के न होने पर भी 'पर शब्द' की सत्ता तो रहती है पर इसके विपरीत स्थिति की सम्भावना नहीं की जा सकती, अर्थात 'शब्द तन्मात्रा' श्रादि के न होने पर 'पर कब्द' की स्थिति भी न रहे ऐसा नहीं कहा जा सकता। यह 'पर शब्द' ही सर्व-समर्थ स्रष्टा है। इसके उच्चरित होते ही शब्द अपने अर्थ से सम्बद्ध पदार्थ की उसी क्षण सिष्ट करने में समर्थ होता है। इस स्थिति के लिए ही ब्राह्मण ग्रन्थों में यह कहा गया कि प्रजापति ने 'मू:' कहा स्रौर पृथ्वी बन गई, 'मूव:' कहा स्रौर स्रत्तरिक्ष बन गया । बाइबिल में भी यह कथन मिलता है कि "मुष्टि के प्रारम्भ में केवल शब्द तत्त्व ही था श्रीर वहीं ब्रह्म ग्रथवा परमात्मा था"। वहीं यह भी कहा गया है कि इस शब्द तत्त्व रूप ब्रह्म

द्र०—वाप० १.७७ की स्वोपज्ञ टीका में उद्भृत संग्रह की कारिका: शब्दस्य ग्रहणे हेतु: प्राकृती ध्वनिरिष्यते ।

द्र०—व्याकरणमहाभाष्य, गुरुप्रसाद संस्करण प्रथम आहि नक् पृ० १२ ।
 वेनोच्चारितेन सास्नाल।ङ्गुलककुद्-खुरिवषाणिनां सम्प्रत्ययो भवति स शब्द: ।

३. इस विषय के विस्तृत अध्ययन के लिये द्रब्टब्य—स्वामी प्रत्यगातमानन्द-कृत जपसूत्रम्, भूमिका भाग, 'स्वाभाविक शब्द और मंत्र' (१), पु० ९७-१६।

४. भगवद्गीता ५.२५; अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तामाहुः परमो गतिम् ।

४. द्र०—तैत्तिरीय ब्राह्मण २.२.४.२-३; स भूरिति व्याहरत् । स भुवम् असृजत् स भुवरिति व्याहरत् । सोऽन्तरिक्षम् असृजत् ।

Sible, New Testament, St. John, Chapter I.
In the beginning was the word and the word was with God and the word was God.

#### पाँच

ने कहा--- "प्रकाश हो जाय और प्रकाश हो गया" । इसी 'पर शब्द' की दृष्टि से यह कथन भी समक्त में आता है कि ''परमेश्वर ने वेदों के शब्दों से सृष्टि का निर्माण किया"।

'पर शब्द' के बाद की स्थित 'शब्द तन्मात्रा' की है। इस शब्द के श्रवएिय होने की कल्पना तो की जा सकती है पर वह श्रवएियता सर्वसामान्य के लिए नहीं है। इस 'शब्द-तन्मात्रा' के पश्चात् 'सूक्ष्म शब्द' ग्रीर फिर 'स्थूल शब्द' की स्थिति मानी गई। 'शब्द-तन्मात्रा' तथा 'सूक्ष्म शब्द' के स्पन्दन का अनुभव भौतिक श्रोत्र तो नहीं कर पाते पर योगियों के दिव्य श्रोत्र उन्हें श्रवस्य ग्रहए। कर लेते हैं। 'स्थूल शब्द' को शब्द की ग्रिभव्यक्ति का निम्नतम स्तर कहा जायगा जो श्रपने स्थूल एवं बाह्य स्पन्दनों के द्वारा भौतिक श्रोत्रों को उत्तेजित करके उन स्पन्दनों को श्रवए। योग्य बनाता है।

इस प्रकार यह अव्यक्त शब्द अथवा 'अशब्द' ही, अपने 'पर शब्द'-रूप एक अंश से, सम्पूर्ण सृष्टि प्रपंच के रूप में प्रकट हो रहा है। यह 'पर शब्द' अयवा' सूक्ष्मातिसूक्ष्म स्पन्दन, (जिसे गति, चेष्टा, हरकत जैसे शब्दों से समभा जा सकता है) ही वह विश्व-प्रसिवनी आद्या वाएंगी है जो आम्भूणी ऋषिका के नाम से ऋग्वेद में अपना असाधारए। महत्त्व उद्घोषित करती हुई अन्त में यह कहती है कि—'मैं ही सम्पूर्ण भुवनों का उत्पादन करती हुई, सृष्टि की उत्पत्ति के लिए उन्मुख होती हुई, सृष्टि के प्रारम्भ में वायु के समान विशेष रूप से गतिशील हो जाती हूँ, स्पन्दन अथवा चेष्टा आदि से युक्त बन जाती हूं। मैं द्युलोक तथा पृथ्वी लोक आदि सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड अथवा सृष्टि के पसारे से अत्यन्त परे हूँ, विलक्षरण हूँ तथा अपनी यसीम एवं अनिवैचनीय महिमा से नितान्त असाधाररण हुँ और परम महिमामयी बनी हुई हूँ।''

'पर शब्द'-रूप यह स्पन्दन तथा उसका आश्रयभूत वह अविज्ञेय तत्त्व, जिसमें स्पन्दन हो रहा है, अर्थात् 'पर शब्द' तथा उसकी पूर्वावस्थारूप मूलभूत शब्द ('ग्रशब्द') ये दोनों हो सर्वथा अभिन्न हैं, एक हैं, अखण्ड हैं और अविच्छेद्य हैं। अन्तर केवल स्थिति का है। 'अशब्द' रूप यह अभिन्न तत्त्व ही वैयाकरणों का 'शब्दब्रह्म' है, जो स्पन्दन करती हुई किया विभिन्न कार्यों का निष्पादन करती हुई, अपनी अनन्तानन्त शक्तियों का आश्रय बन कर भी उनसे सर्वथा अभिन्न है और अभिन्न होकर भी उन शक्तियों से भिन्न सा

Bible, Old testament Genesis, Chapter 1, 3;
 And God said let there be light and there was light.

द्र०—महाभारत, श्रान्तिपर्व, अध्याय २३, क्लोक सं० २४; अनादिनिधना नित्या वाग् उत्सृष्टा स्वयम्भुवा । आदौ वेदमयी दिव्या यत: सर्वा: प्रवृत्तय: ।। वाप० १.२०; शब्दस्य परिणामोऽयम् इत्याम्नायविदो चितु: । छन्दोभ्य एव प्रयमम् एतद् विश्वं व्यवर्तत ।। तथा ऋष्वेद के सायण-भाष्य का प्रारम्भिक श्लोक २; यस्य वि:श्वसिसं वेदा यो वेदेभ्योऽखिलं जगत् । निर्मम तमहं वन्दे विद्यातीर्थं महेष्वरम् ।!

ऋग्वेद १०.१२५.५;
 अहमेव वात इव प्रवाम्पारभमाणा भुवनानि विण्वा।
 परो दिवा पर एना पृथिव्यैतावती महिना सम्बभूव।।

Ø

प्रतीत होता है। वस्तुतः हमारी भेदवती बुद्धि, अथवा समभने समभाने की प्रक्रिया, के कारण उसमें भेद अथवा वैविध्य प्रतीत होता है। इस प्रकार यह 'शब्दब्रह्म' हो, जिसे 'अधब्द', 'केवला वाक्', 'परा वाक्' आदि नामों अथवा विशेषणों से प्रकट किया गया है, सब सुष्ट पदार्थों की मूलभूता आद्या प्रकृति है।

'शब्द-ब्रह्म' के स्वरूप-जान से मुक्त -- इस ग्रविनाशी 'शब्द ब्रह्म' की सार्वितिक सत्ता एवं उसकी विविध रूपता के प्रतिपादन के लिये व्याकरणा के प्राचार्यों ने ग्रनेक विध प्रक्रियाओं तथा करणनाश्रों को जन्म दिया। प्रकृति प्रत्ययों की विशाल श्रुंखला, चतुविध पद-विभाग, इत्यादि उन्हीं करणनाश्रों के परिणाम है। यह बड़े ग्रश्चयं की बात मानी जायगी कि जिन वैपाकरणों ने शब्द को ग्रखण्ड, ग्रविच्छेट एवं नित्य माना उन्होंने ही, शब्द तत्त्व के स्वरूपाधिगम की दृष्टि से, शब्दों के सूक्ष्मातिसूक्ष्म विभाग किये। यहां तक कि रूढ़ि शब्दों में भी 'प्रकृति', प्रत्यय' ग्रादि की करणना को पराकाष्ठा तक पहुँचा दिया। पर इन सभी ग्रसत्य विभागों तथा तत्सम्बद्ध करणनाश्रों के द्वारा उसी एक, ग्रविभक्त एवं सत्य स्वरूप महान् 'शब्द' देव के साथ सान्निध्य प्राप्त करना, उसका सवंत्र रातत ग्रनुभव करना, सभी भूतों में उसे तथा उसमें सब भूतों को देखते हुए ग्रपने को उस ग्रात्मतत्त्व से ग्रभिन्न बना देना' तथा इस रूप में उसका सान्निध्य प्राप्त करना हो इन शान्दिक साधकों

- तुलना करो--भगवद्गीता ५.१७
   तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्तिः अस्तर्यस्ययाः ।
   गच्छ्यस्यपुतरावृत्तिं ज्ञाननिधूतकत्मवाः ॥
- ५. तुलना वरो ईशोपनियत्-६ यस्तु सर्वाणि भूतान्यारमन्तेवानुषश्यति । मर्वभूतेषु चात्मानं ततो न विजुगुप्सते ॥ तथा भरवद्गीता ६.२६ । सर्वभूतेषु चात्मानं सर्वभूतानि चात्मिनि । ईस्तते योगयुक्तात्मा सर्वत्र समदर्शन: ॥
- ६. द्र० महा० पस्पशास्त्रिक (गुरुप्रसाद संस्करण) पृ० ३१ ; महान् देव: शब्द: । महता देवेत न: साम्यं यथा स्यादित्यध्येयं व्याकरणम् । तथा — वाप० १.१३१; अपि प्रयोवतुरात्मानं शब्दमन्तरवस्थितम् । प्राष्टुर्महान्तमथभं तेन सायुरुप्रमिष्यते ॥

पुक्रमेन यदाम्तातं भिन्तं शक्तिव्यशास्त्रयात् ः
 अपुयक्तवेऽपि शक्तिक्यः पुथक्तवेतेव वर्तते ।

द्र०—वाप० १.१९८ की स्वीपत्र टीका में उद्धृत;
 भेदीद्याहिनवर्तेन लब्धाकारपरिग्रहा ।
 आम्नाता सर्व विद्यासु वागेद प्रकृति: परा ।।

३. द्र०—वाप० २.२३६; उपाया: शिक्षमाणातां बालानाम् उपलालना: । असस्ये वस्मेनि स्थित्वा ततः सस्यं समीहते ।। तुलना करो—बंभूसा०, कारिका सं० ६५; उपेयप्रतिपत्त्यर्थमुपाया अध्यवस्थिता: । पञ्चकोशादिवसस्मात् कस्पनीया समाधिता ॥

#### सात

का एक मात्र लक्ष्य था। यही है सस्कृत वैयाकरणों का शब्दाईतयाद। इस स्रद्धेत तत्त्व रूप 'शब्दब्रह्म' के परम रहस्यभूत स्वरूप को स्रधिगम कर लेना ही मुक्ति है।

भर्तृहिर ने इसी दृष्टि से इस शब्द-संस्कार की प्रक्रियां को परमात्मा की प्राप्ति प्रथवा उसके साक्षात्कार का उपाय माना है तथा यह कहा है कि जो साधक इन स्थूल शब्दों के प्रयोग (उच्चरण) के मूल में विद्यमान तत्त्व ('प्रवृत्ति-तत्त्व') को जान लेता है, उसका अनुभव कर लेता है, वह 'शब्दबहारूष' परम अमृत का आस्वादन कर लेता है'। वस्तुतः शब्द-प्रयोग के मूल में विद्यमान चेतना ही तो वक्ता की अत्मा है, उसका आन्तर ज्ञान है। इस आत्म-तत्त्व को जानने का उपदेश ही सम्पूर्ण उपनिषदों का प्रतिपाद्य है। इस आत्मा तथा परमात्मा में कोई तात्त्विक अन्तर नहीं है। इसलिए शब्द-प्रवृत्ति के मूल भूत तत्त्व का सच्चा ज्ञाता परमात्मा को, वैयाकरणों के 'शब्दबह्य' को, पा लेगा — इसमें क्या सन्देह हो सकता है? भर्तृहिर ने इस 'शब्द-ब्रह्म' को अमृत कहा है। वह अमृत इसलिए है कि इस दिव्य ज्ञान रूप सोम के पान से साधक भी अमृत हो जाता है, अमर बन जाता है, विद्य प्रकाश को पाकर स्वयं दिव्य बन जाता है। भर्तृहिर की इन कारिकाओं को पढ़ते हुए वैदिक ऋषियों की वह ऋचा बरबस याद आ जाती है जिसमें उन्होंने यह कहा था कि—''हमने सोम पान कर लिया, हम अमर हो गए, दिव्य ज्योति को प्राप्त कर लिया, दिव्यताएँ हममें समाहित हो गई,'' इत्यादि।

इस कारिका की स्वोपज्ञ टीका में दो तीन क्लोक किसी प्राचीन ग्रन्थ से उद्घृत हैं। इनमें से ग्रन्तिम दो क्लोकों में भी यह कहा गया है कि वाणी का संस्कार करके तथा वाणी श्रीर ज्ञान को ग्रमिन बना कर, वाणी को सभी बाह्य बन्धनों — भेदों तथा उपभेदों — से रहित कर ग्रान्तर उपोति की प्राप्ति होती है ग्रीर फिर सभी ग्रन्थियों, संशयों, कर्मों ग्रीर ग्रज्ञान-जन्य विविध भ्रन्तियों का निवारण होकर परात्पर ज्योति से पूर्ण एकता हो जाती है, पूर्णतः तादात्म्य ग्रथवा ग्रभेद हो जाता है, शब्दब्रह्म का यह ज्ञाता स्वयं भी शब्दब्रह्म बन जाता है, ग्रीर इस रूप में संस्कृत व्याकरण के ग्रध्ययन का ग्रन्तिम प्रयोजन प्राप्त हो जाता है।

- वाप० १. १२३;
   तस्माद्यः शब्दसंस्कारः साः सिद्धः परमात्मनः ।
   तस्य प्रवृत्तितत्त्वज्ञस्तद् ब्रह्मामृतसक्तृते ।।
- द्र० वाप० १. ११= की स्वापज्ञ टीका में उद्गृत;
   ते मृत्युमतिवर्तन्ते ये वै वाचमुपासते ।
- ऋगवेद ६,४३,३;
   अपाम सोमनमृता अभून अगन्म ज्योतिर् अविदास देवान् ।
- ४. वाप० १.१२३ की स्वोपज टीका में उद्घृत; बाच: संस्कारमाधाय वाचं जाने निवेश्य च ! विभव्य बन्धनान्यस्या: कृत्वा तां छिन्नबन्धनाम् ॥ ज्योतिरान्तरमासाद्य छिन्नग्रन्थिपरिग्रह: । परेण ज्योतिषैकत्वं छित्वा ग्रन्थीन् प्रपद्यते ॥
- ५. द्र० व्याकरणमहाभाष्य, प्रथम आह्निक, पृ० ३१; महता देवेन नः साम्यं यथा स्याद् इत्यध्येयं व्याकरणम्

माउ

इसी दृष्टि से व्याकरण को मोक्ष का द्वार' तथा मुमुक्षक्रो के लिए राज-पद्विति और सिद्धि-सोपान का प्रथम पर्वं (पैर रखने का स्थान) कहा गया है। व्याकरण-दर्शन का मनस्वी एवं निष्ठवान् अध्येता विपर्यास अर्थात् अविद्याः, अज्ञान एवं भेद-वृद्धि का नितान्त निरसन करके, सर्वथा परिष्कृत एवं छःदस्य बनकर, उस 'केवला' (अनिवंचनीया अथवा परम शुद्धा) वाणी का दर्शन करता है, जो सभी छःदोबद्ध वैदिक्ष ऋचाओं का भी मूल हैं। जिसमें सभी भेद, विभाग एवं प्रक्रियाएँ समाप्त हो जाती हैं, उस अविभक्त एवं नाम-रूप-रहिता वाणी का सर्वोत्तम रूप है यह 'केवला' वाणी ।' अभिन्तता एवं अद्वितीयता के कारणा ही इसे 'केवला' कहा गया । यही वह अद्भुत प्रकाश है, जिसकी उपासना, सभी रूपों तथा क्रियाओं से ऊपर उठकर और मानव बुद्धि-निर्मित - पाप-पुण्य, सत्य-असत्य, सुकृत-दुष्कृत इत्यादि द्वन्द्वों से सम्बद्ध सभी मापदण्डों एवं कसौटियों से परे जाकर सर्वत्र एक मात्र शब्द तत्त्व का ही दर्शन करने वाले, समदर्शी शब्दिक साधक ही कर पाते हैं।'

संस्कृत-व्याकरण-दर्शन की यह ग्रद्भुत एवं सर्वथा ग्रसाधारण विशेषता है, जो विश्व के किसी भी ग्रन्य व्याकरण में ग्रनुपलब्ब है। संस्कृत-व्याकरण केवल व्याकरण ग्रथवा व्याकृति न हो कर दर्शन है जबकि ग्रन्य व्याकरण शब्दों के खिलवाड़ मात्र बन कर रह गए हैं, उनका उद्देश्य केवल भाषा का कथंचित ज्ञान करा देना हो है।

क्याकरण-दर्शन का प्रतिपाद्य — संस्कृत-व्याकरण-दर्शन सामान्यतया शब्द, श्रयं तथा उनके सम्बन्ध के विषय में विचार करता है। वैयाकरणों की दृष्टि में शब्द का स्रिभियाय है अखण्ड वाक्य अथवा अखण्ड पद, जिससे कोई भाव (Idea) या अभियाय प्रकृट हो सके। व्याकरणदर्शन सामान्यतया अखण्ड वाक्य को ही अखण्ड वाक्यार्थ का वाचक मानता है। कहीं-कहीं अखण्ड पद को भी अखण्ड पदार्थ का वाचक माना गया है। इसी कारण वाक्यस्फोट तथा पदस्फोट इन दोनों की कल्पना की गई तथा इनकी दृष्टि से विविध समस्याओं पर विचार किया गया है। यहाँ वाक्य तथा पद को अन्वाख्येय माना गया है, जिनका अन्वाख्यान, विश्लेषण, संस्क्रिया अथवा स्वस्प-सिद्धि का प्रयास व्याकरण की प्रक्रिया भाग में किया जाता है। जिन कल्पित भागों तथा अशों से इन अन्वाख्येय शब्दों (वाक्यों तथा पदों) का अन्वाख्यान किया जाता है, उन्हें 'प्रतिपादक' शब्द कहा गया है। वाक्य स्प 'अन्वाख्येय' शब्द के 'प्रतिपादक' है वाक्य में कल्पित

१. वाप० १.९४; तद् हारम् अपवर्गस्य ।

२. वही १.६; इदमार्च पदस्थानं सिद्धिसोपानपर्वणाम् । इयं सा मोक्षमाणानाम् अजिह्या राजपद्धति: ॥

वही-१.१७.
 अत्रातीतविषयांगः केवलामनुपश्यति ।
 छन्दस्यण्डन्दसां योनिमातमा छन्दोमयीं तनुमु ॥

४. बही--१. १८; प्रत्यस्तिमितभेदाया यद् बाचो रूपमुत्तमम् । यदस्मिग्नेव तमसि ज्यति: भुद्धं विवतंते॥

यही — १. १६;
 वैकृतं समितिकान्ता मूर्तिव्यापारदर्शनम् ।
 स्थतीत्यानोकतमसी प्रकाशं समूपासते ॥

नी

विविध पद । पदरूप 'ग्रन्वास्येय' शब्द के 'प्रतिपादक' हैं पद में कल्पित विविध 'प्रकृति' तथा 'प्रस्थय' रूप ग्रंश ।

इसी तरह धर्य भी दो प्रकार का है। अखण्ड वावय तथा अखण्ड पद के क्रमशः अखण्ड वाक्याथं तथा अखण्ड पदार्थं रूप अर्थं को 'स्थितलक्षरए' अर्थं कहा गया है क्योंकि इस अर्थं में परिवर्तन नहीं होता। इसका स्वरूप (लक्षरए) स्थिर (स्थित) होता है। इस अखण्ड वाक्याथं तथा अखण्ड पदार्थं रूप 'स्थित लक्षरए' अर्थं को समभने समभाने की हिष्ट से इनमें, कल्पना के श्राधार पर, जो विभाग किया जाता है उसे, अखण्ड वाक्यार्थं तथा अखण्ड पदार्थं (पदों के अर्थ) से अपीढ़्त (पृथक् कृत) होने के काररए, 'अपोढ़ार' पदार्थं' कहा जाता है। अखण्ड वाक्यार्थं की हिष्ट से उसमें किल्पत विविध पदार्थों (पदों के अर्थों) को 'अपोढ़ार पदार्थं' कहा जाता है। इस्वण्ड वाक्यार्थं की हिष्ट से उसमें किल्पत विविध पदार्थों की हिष्ट से उनमें किल्पत प्रकृत्यर्थों और अत्ययार्थों को 'अपोढ़ार पदार्थं' कहा जाता है'।

शब्द का ग्रपने ग्रथं के साथ सम्बन्ध भी दो प्रकार का है:— 'कार्यकारए।भाव' सम्बन्ध तथा 'योग्यता' सम्बन्ध । शब्द से ग्रथं प्रकट होता है, इस हिष्ट से शब्द ग्रथं का ग्रिमिन्यं जक निमित्त ग्रथवा कारए। है ग्रीर ग्रथं कार्य है। परन्तु ग्रथं को प्रकट करने के लिये शब्द का प्रयोग किया जाता है, इस हिष्ट से ग्रथं शब्द का प्रयोजक निमित्त है तथा शब्द उसका कार्य है। इस तरह दोनों में 'कार्यकारए।भाव' सम्बन्ध है। इसी प्रकार शब्द तथा ग्रथं दोनों में योग्यता' सम्बन्ध भी है। शब्द में ग्रथं को प्रकट करने की योग्यता है तथा ग्रथं में शब्द के द्वारा प्रकट होने की योग्यता है। इस 'सम्बन्ध' के विषय में व्याकरए।-दर्शन को यह भी मान्यता है कि साधु ग्रथवा शिष्ट शब्दों तथा उनके ग्रथों में विद्यमान सम्बन्ध दो कार्य करते हैं। जहाँ वे ग्रयं के बोधक होते हैं, बक्ता के तात्पर्य को प्रकट करने में सहायक होते है, वहीं वे एक प्रकार के ग्रभ्युद्य, ग्रहष्ट ग्रथवा पुष्य के उत्पादक भी होते हैं। ग्रसाधु ग्रथित ग्रिशब्द ग्रथवा ग्रपभ्रब्द एवं म्लेच्छ शब्दों में विद्यमान सम्बन्ध ग्रथं का बोध तो कराते हैं परन्तु ग्रहष्ट वर्म ग्रथवा पुष्य के उत्पादन की क्षमता उनमें नहीं होती'।

इन शब्द, अर्थ तथा सम्बन्ध, तीनों को व्याकरणदर्शन नित्य मानता है। बाचक शब्द वक्ता के आन्तर ज्ञान, चेतना श्रथवा श्रात्मा का ही एक स्यूल एवं बाह्य श्रभिव्यक्ति है अत: वह नित्य है। घट श्रादि शब्दों में विद्यमान घटशब्दस्व श्रादि जाति की हिष्ट

 द्र०— महा० पस्पणाह्मिक प्०४७; सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे । तथा वाप० १.२३;
 तित्याः शब्दार्थसम्बन्धाः, समाम्नाता महिषिः । सूत्राणां सानुतंत्राणां भाष्याणां च प्रणेतृषिः ॥

इस विषय में द्रष्टिच्य मेरा लेख "अपोद्धार पदार्च तथा स्थितलक्षण अर्थ", भाषा पत्रिका (वर्ष १२, अंक ३, मार्च १९७३) में प्रकाशित ।

२. व्याकरणदर्गन के प्रतिपाद्यभूत द्विविध शब्द, अयं तथा सम्बन्ध का संकलन भत् हिर ने वाक्यपदीय की निम्न कारिकाओं में किया है:—
अपीद्धारपदार्था में ये वार्था: स्थितलक्षणा: ।
अग्वाख्येयाश्च ये शब्दा ये वार्षि प्रतिपादका: ॥ १.२४
कार्यकारणभावेन योग्यभावेन च स्थिता: ।
धर्मे ये प्रत्यये वांगं सम्बन्धा: साठ्यसाध्य ॥ १.२५

दस

से भी शब्दों को नित्य माना जा सकता है। शब्दों का ग्रर्थ भी परम्परया जाति महासत्ता ग्रथवा श्रह्म है। श्रतः नित्य है। शब्द तथा ग्रर्थ के नित्य होने पर उनके सम्बन्ध की नित्यता स्वतः सिद्ध हो जाती है।

व्याकररा-दर्शन की परम्परा¹--संस्कृत-व्याकररा के मूल भूत तत्त्वोंच-नाम, ग्राख्यात, उपसर्ग, निपात, क्रिया, लिंग, वचन, विभिवत, प्रत्यय ग्रादि - के विषय में बहुत प्रारम्भिक काल से दार्शनिक चिश्तन ग्रारम्भ हो गया था। श्राचार्ययास्क के निरुक्त ग्रन्थ के प्रारम्भे में ही नाम, ब्राख्यात, उपसर्ग तथा निपात के स्वरूप आदि के विषय में पर्याप्त गम्भीर विवेचन मिलता है। सम्भव है इस प्रकार का विवेचन यास्क से पूर्व के ग्रान्य निरुक्त ग्रन्थों में भी किया गया हो। उपसर्ग तथा नाम शब्दों के स्वरूप के सम्बन्ध में ग्रपने से पूर्ववर्ती स्नाचायं गार्ग्यं तथा शाकटायन के परस्पर विरोधी मतों का उल्लेख यास्क ने ग्रपने निम्बत में किया भी है। इसी निरुक्त में उद्धृत एक ग्राचार्य श्रौदुम्बरायण के ग्रखण्ड बाक्य-विषयक, व्याकरणदर्शन के प्रमुख एवं ग्राधारभूत, सिद्धान्त का उल्लेख भर्तृहरि ने वाक्यपदीय में, भरतिमश्र ने स्फोटसिद्धि में तथा महाभाष्य के एक टीकाकार ने प्रपनी टीका में किया है। यास्क ने भी शब्द को 'ध्याप्तिमान्' तथा 'ग्राणीयस्' कह कर शब्द के नित्यस्व एवं सुक्ष्मत्व का निर्देश किया है। भारतीय संस्कृति के स्रादि ग्रंथ ऋग्वेद में " वासी, वाक ग्रथवा शब्द को विविध रूपों से युक्त तथा नित्य कहा सथा है। ग्रथवंवेद में भी बाग़ी को वक्ता में नित्य रूप से रहने वाला कहा है। शब्द-नित्यत्व के सिद्धान्त पर प्रतिष्ठित एक दूसरे सिद्धान्त स्फोटवाद का सम्बन्ध पाणिनि मे पूर्वदर्ती आचार्य स्फोटायन से माना जाता है जिन्हें हरदत्त ने पदमंजरी <sup>१२</sup> में स्फोटतत्त्व का प्रथम प्रचारक तथा स्वोपज्ञाता कहा है।

परन्तु व्याकररावर्शन के स्पष्ट एवं सुव्यवस्थित स्वरूप का प्रारम्भ श्राचार्य पारिएनि (ईस्वी पूर्व पाँचवीं शताब्दी) के समय से माना जा सकता है। इसमें कोई सन्देह

- 9. इस विषय के विस्तृत अध्ययन के लिये द्र०—पं० युधिष्ठिर मीमांसक द्वारा प्रणीत ब्याकरणशास्त्र का इतिहास, (प्रयम संस्करण) भा० २, पृ० ३४२-३६८ तथा डा० रामसुरेश त्रिपाठी द्वारा लिखित संस्कृत व्याकरण दर्शन, प्रयम अध्याय, पृ० १-३३.
- २, द्र०—निरुक्त १.१
- ३. द्र० वही १.३; न निबंदा उपसर्गा अर्थान्तराहुरिति शाकटायन: । नामाध्यातयोस्तु कर्मोपसंयोग-द्योतका भवन्ति । उच्चावचा: पदार्था भवन्तीति गार्ग्यः । तथा १.१२; तश्र नामान्याध्यातज्ञानीनि शाकटायनो नैस्वतसमयश्च । न सर्वाणीति गार्ग्यो वैयाकरणानां चैके ।
- ४. द्रo निरुक्त १,१.; इन्द्रियनित्यं वचनम् औदुम्बरायणः ।
- इस विक्य में द्र० मेरा लेख : "यास्क तथा भर्त हरि की दृष्टि में आचार्य ओदुम्बरायण का मध्द-दर्शन" कुरुक्षेत्र विश्वविद्यालय रिसर्च जरनल, अक्तूबर १९७२।
- ६. वाप० २.२४२; वावयस्य बुद्धौ नित्यत्वमययोगं च लौकिकम् । कृष्ट्वा चतुष्ट्वं नास्तीति वार्ताक्षीदुम्बरायणी ॥
- ७. स्फोटसिद्धि पृ० १
- प्रव—संस्कृत व्याकरण दर्शन—डा० रामसुरेश श्रिपाठी, पृ० १३६
- निह्वत १.२., व्याप्तिमत्त्वात् गब्दस्याणीयस्त्वाच्य शब्देन संज्ञाकरणं व्यवहारार्थं लोके ।
- ९०. द्र० ऋ० ५.७५.६; बाचा विरूपनित्यया।
- ११. द्र० अ०---२.१.४; बाचिमव वक्तरि भूवनेष्ठा:।
- १२. पदमंजरी --६.१.१२३; स्फोटोऽयनं पारायणं यस्य स स्फोटायन: स्फोटप्रतिपादनपरी व याकरणचार्यः।

#### धारह

नहीं है कि पाणिनि के हुद्ध एपओं व्याख्याता कात्यायन तथा पतंजिल ने, (जिन्हें पाणिनि के समान अथवा उनसे भी अधिक प्रामाणिक माना जाता है) पाणिनीय व्याकरण के क्षेत्र को, शब्दतत्त्व-सम्बन्धी दार्शनिक चिन्तनों से आप्लावित कर दिया। पर इन दोनों से पूर्व दाक्षायण व्यादि ने, व्याकरण-दर्शन से सम्बद्ध एक लाख श्लोकों के विपुल परिमाण वाले, अपने संग्रह नामक प्रद्भुत एवं असाधारण ग्रन्थ में, शब्द, ध्विन, वर्ण, पद, वाक्य, उपसगं, निपात आदि सभी महत्त्वपूर्ण विषयों पर विचार किया था। संभव है कात्यायन, पतंजिल तथा भर्तृ हिर आदि द्वारा प्रदिश्ति व्याकरण-दर्शन-सम्बन्धी चिन्तनों, विवादों, मतों तथा निर्णयों का प्रधान ग्राधार यही ग्रन्थ रहा हो। इस सम्भावना के कुछ संकेत पातंजल महाभाष्य तथा वाक्यपदीय में उपलब्ध हैं।

कात्यायन (ई०पू० तीसरी शताब्दी) ने पािशानीय ग्रष्टाघ्यायी के अनेक शब्दों तथा विषयों की, दार्शनिक परिवेश में गम्भीर विवादों तथा युक्तियों के आधार पर, अतीव मार्मिक व्याख्या प्रस्तुत की है तथा अनेक त्यायों, परिभाषाओं तथा जापकों को अभिव्यक्ति दी है, जो वार्तिकों के रूप में पातंजल महाभाष्य में संगृहीत हैं। यों तो कात्यायन से पूर्ववर्ती अनेक आचार्यों के वचन तथा कुछ श्लोकबद्ध वार्तिकों भी महाभाष्य में संगृहीत हैं परन्तु उनके विषय में अभी विशेष कुछ भी ज्ञात नहीं है—कहीं कहीं किन्हीं नामों का निर्देश अवश्य मिल जाता है।

संस्कृत व्याकरण दर्शन के ग्रन्तिम प्रमाणभूत मुनि पतंजिल (ई०पू० द्वितीय शताब्दी) ने कात्यायन के लगभग सभी वार्तिकों का संकलन करके उनकी तथा उनके प्रसंग से, ग्रन्टाध्यायी के सूत्रों की संयुक्तिक एवं लोक-संगत व्याख्या की है ग्रौर ग्रपने पूर्ववर्ती इन दोनों मुनियों की न्यूनता को ग्रपनी इिट्यों द्वारा दूर करने का प्रयास किया है। साथ ही ग्रनेक प्राचीन ग्राचार्यों के मतों तथा सिद्धान्तों का संकलन ग्रौर उनका प्रसंगत: विस्तृत विवेचन, व्याकरणदर्शन की पृष्ठभूमि में, बड़ी रोचक शैली में किया है। इस इिट्ट से पातंजल महाभाष्य, व्याकरण के क्षेत्र में सम्प्रति उपलब्ध ग्रन्थों की ग्रपेका, एक ग्रनुपम ग्रन्थ हैं। मर्गुहिर ने इस ग्रन्थ के प्रऐता पतंजिल को तीर्थदर्शी गुरु तथा महाभाष्य को व्याकरण सम्बन्धी सभी न्याय-बीजों का मूल माना हैं।

इन तीनों — पाणिनि, कात्यायन तथा पतंजिल — मुनियों तथा इनके समाकालिक आचार्यों के बाद ईसा की पाँचवी शताब्दी में व्याकरणदर्शन के क्षेत्र में महान् शब्दयोगी भर्तृ हिर का पदापंग हुआ। व्याकरणदर्शन सम्बन्धी लगभग सभी प्रश्नों, समस्याग्री तथा विवादों का, प्रकरण और प्रसंग ग्रादि की सुव्यवस्था के साथ, अतीव गम्भीर एवं महत्त्वपूर्ण विवेचन भर्तृ हिर के वाक्यपदीय नामक ग्रन्थ में, जिसका ग्राकार लगभग दी हजार कारिकाग्रों से समलंकृत है, उपलब्ध है। कहना नहीं होगा कि सर्वप्रथम इसी

द०— सिद्धान्तकोष्ट्रदो (अजन्त पुं ल्लिग प्रकरण १.१.२८); यथोत्तरं मुनीनाम् प्रामाण्यम् ।

२. द्र० - महा० पस्पशाह्निक पृ० ४६; सङ्ग्रह एतत् प्राधान्येन परीक्षितम् नित्यो वा स्यात् कार्यो वेति । तया सहा० २.३.६६; शोभना खलु दाक्षायणस्य सङ्ग्रहस्य कृतिः; शोभना खलु दाक्षायणेन संङ्ग्रहस्य कृतिरिति ।

रे. द्र०--वाप० २,४७६; संब्रहेऽस्तमुपागते । तथा २,४५१; आर्षे विष्ताविते ब्रन्थे संब्रह्मितिकंचुके ।

ष. द्रव—वाप०२.४७८;

कृतेऽय पतंजिलना गुरुणा तौर्यदर्शिना। सर्वेषां न्यायबीजानां महाभाष्ये निबन्धने ॥

#### बारह

ग्रन्थ ने संस्कृत-ब्याकरण को दर्शन को उदात्त भूमिका में प्रतिष्ठापित किया श्रौर उसके श्रसाधारणा स्वरूप एवं महिमा को सर्वथा ग्रनावृत, एवं सुस्पष्ट करने का प्रयास किया।

वाक्यपदीय के प्रथम काण्ड को ब्रह्मकाण्ड अथवा आगमकण्ड कहा जाता है। इसमें शब्दाई तवादी व्याकरणदर्शन की दृष्टि से शब्दब्रह्म के स्वरूप, व्याकरणदर्शन के प्रयोजन, स्कोट, प्राकृत तथा वैकृत ध्विन इत्यादि विविध विषयों पर विस्तार पूर्वक विचार किया गया है। इस काण्ड को सम्पूर्ण वाक्यपदीय की भूमिका माना जा सकता है। द्वितीय काण्ड में वाक्य की विविध परिभाषायें प्रस्तुत करते हुए, वाक्य एवं वाक्यार्थ की अखण्डता के प्रतिपादन के साथ-साथ वाक्य-सम्बन्धी लगभग सभी समस्याय्यों का शास्त्रीय पद्धित से गम्भीर समीक्षण मिलता है। इसी कारण इस काण्ड को वाक्य-काण्ड कहा जाता है। वृतीय काण्ड को पदकाण्ड अथवा प्रकीर्णकाण्ड कहा जाता है। इस काण्ड के वाक्य-काण्ड कहा जाता है। इस काण्ड के समुद्देशों पर विचार किया गया है। ये समुद्देश है— जाति, द्रव्य, सम्बन्ध, भूयो द्रव्य, गुरा, दिक्, सायन, किया, काल, पुरुष, संस्था, उपग्रह लिंग तथा वृत्ति। पुष्प राज से पता लगता है कि वाक्यपदीय के इस काण्ड में लक्षरा नामक एक समुद्देश भी था जो बाद में लुस्त हो गया।

वाक्यपदीय की स्वयं भर्तृहरि ने ही एक वृत्ति लिखी थी जिसे स्वोपज्ञ वृत्ति कहा जाता है। स्नाज यह वृत्ति सम्पूर्ण प्रथम काण्ड पर तथा द्वितीय काण्ड के कुछ भाग पर प्रकाशित हो चुकी है। इसके स्नतिरिक्त भर्तृहरि के नाम से महाभाष्यदीपिका तथा शब्दबातुसमीक्षा नामक ग्रन्थों का भी उल्लेख विद्वानों ने किया है।

वाक्यपदीय के टीकाकारों में वृषभदेव पुण्यराज तथा हेलाराज का नाम गौरव के साथ लिया जाता है। वृषभदेव (५५० ई०) की टीका का नाम वाक्यपदीयपद्धित है तथा सम्प्रति केवल प्रथम काण्ड पर ही उपलब्ध है। पुण्यराज (६ वीं शताब्दी) की टीका वाक्यपदीय के दितीय काण्ड पर ही उपलब्ध है। हेलाराज (१०वीं शताब्दी) ने वाक्यपदीय के तीनों काण्डों पर ग्रत्यन्त विद्वत्तापूर्ण टीका लिखी थी। प्रथम तथा द्वितीय काण्ड से सम्बद्ध टीका का नाम शब्दप्रभा था। तृतीय काण्ड की टीका का नाम प्रकीर्णप्रकाश है। सम्प्रति केवल तृतीय काण्ड की टीका ही उपलब्ध है। इन टीकाशों के ग्रतिरिक्त कियाविवेक, वार्तिकोन्मेष तथा ग्रद्धयसिद्धि नामक ग्रन्थों की रचना भी हेलाराज ने की थी। पुण्यराज तथा हेलाराज दोनों काश्मीरी विद्वान जान पड़ते हैं।

समय की हिन्द से हेलाराज से पूर्व कैय्यट (६०० ई०) का नाम लिया जा सकता है क्योंकि हेलाराज कैय्यट के बाद के हैं। हेलाराज ने कैय्यट की व्याख्या के अनेक स्थलों का, जो पातंजल महाभाष्य की कैय्यट-कृत प्रदीप टीका में आज भी उपलब्ध हैं, बिना नाम लिये खण्डन किया है। भतृंहरि-रिचित वाक्यपदीय तथा महाभाष्यदीपिका, जिसे कैय्यट ने 'सार' कहा हैं, के आधार पर कैय्यट ने सम्पूर्ण महाभाष्य पर अपनी

वाप० पुष्यराज-कृत टीका २.८४; एतेषां ''स्वरूपं लक्षणसमुद्देशे विनिदिष्टम् ।''''लक्षणसमुद्देशश्च
पदकाण्डमध्ये न प्रसिद्धः ।

द्र०—महा० प्रदीप टीका के प्रारम्भिक ख्लोक—
भाष्याब्धि: क्वातिगम्भीर: क्वाहं मन्दमतिस्तदः।
छात्राणामुपहास्यस्वं यास्यामि पिश्रुनात्मनाम्।।
तथापि हरिवद्धेन सारेण ग्रन्थतुसेना।
क्रममाण: शनै: पारं तस्य प्राप्तोस्मि पङ्गुबत्।।

#### तेरह

प्रदीप टीका प्रस्तुत की। इस प्रदीप टीका में वाक्यपदीय की कारिकाओं के प्रचुर उद्धरण तथा उनकी व्याख्यायें उपलब्ध हैं। संक्षिप्त होने पर भी व्याकरण दर्शन के अध्ययन की हब्दि से इस टीका का विशेष महत्त्व है। कैय्यट भी काश्मीरी विद्वान् हैं।

कैयट के कुछ समय बाद व्याकरण तथा साहित्य दोनों शास्त्रों के पारावारीण श्रीभोज (१७५ ई०) ने अपने ग्रन्थ श्रुगारप्रकाश में व्याकरणदर्शन-सम्बन्धी विशाल सामग्री को संकलित किया। वाक्यपदीय के द्वितीय काण्ड की लगभग दो सौ कारि-कार्ये, उनकी भतृंहरि-कृत स्वोपज्ञ वृत्ति तथा महाभाष्यदीपिका के पर्याप्त उद्घाहरण इस ग्रन्थ में द्रष्टव्य हैं। यह दूसरी वात है कि भतृंहरि के प्रतिभादर्शन से वे सहमत नहीं हैं साथ ही शब्द-ब्रह्म तथा स्फोट के सम्बन्ध में भी इनका प्रतिपादन भतृंहरि से भिन्न है।

११वीं शताब्दी से १ अवीं शताब्दी के मध्य ध्रतेक वैयाकरण विद्वाम् हुए । इनमें पुरुषोत्तमदेव, सायणाचार्य, शेष श्रीकृष्ण तथा भट्टोजि दीक्षित प्रमुख हैं । पुरुषोत्तमदेव (१२वीं शताब्दी) का कारकचक्र, प्रसिद्ध वेदभाष्कार सायणाचार्य (१४वीं शताब्दी) के सर्वदर्शनसंग्रह का व्याकरणदर्शन-सम्बन्धी ग्रंश, शेषश्रीकृष्ण का शब्दाभरण, स्फोट-तत्त्विनरूपण, भट्टोजि दीक्षित (१६०० ई०) का शब्दकौस्तुभ, वैयाकरणसिद्धान्ति कारिका, ग्रादि में व्याकरणदर्शन के सिद्धान्तों का विवरण तथा विवेचन मिलता है।

१ अवीं से १ ५वीं शताब्दी के प्रविध में भी विविध वैधाकरणों ने, जिनमें स्रनेक न्यायशास्त्र के भी सर्मज्ञ विद्वान थे, अपनी व्याकरण-दर्शन-सम्बन्धी कतियों से इस क्षेत्र की अलंकत किया। इन विद्वानों में कौण्डभट्ट, नागेशभट्ट, जगदीय भटटाचार्य, कृष्णमित्र, भरतिमिश्र का नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है। कौण्डभटट ने, भटटोजि दीक्षित की व्याकरणदर्शन-सम्बन्धी कारिकाछी की ग्राधार बना कर, वैयाकरण-भुष्ण नामक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ की रचना की । इस ग्रन्थ में अन्य दार्शनिकों के द्वारा, व्याकरएा-दर्शन के अनेक सिद्धान्तों के सम्बन्ध में, किये गये आक्षेपों का सयक्तिक निराकरण करके वैयाकरण-सिद्धान्तों का पोषण, प्रतिपादन एवं समर्थन किया गया है। इस प्रन्थ का लघू रूप भी वैयाकरणभूषणसार के नाम से कौण्डभट्ट ने ही प्रस्तुत किया। नागेशभट्ट की कृति ऋादि के सम्बन्ध में ऋागे के पृथ्ठों में विचार किया जायगा। जगदीश भट्टाचार्य की शब्दशक्तिप्रकाशिका, गिरिधर भट्टाचार्य का विभक्त्यर्थनिर्एाय, गोकूलनाथ का पदवाक्यरत्नाकर, पूर्णतः व्याकरगा-दर्शन से सम्बद्ध न होते हुए भी, इस दर्शन के अध्ययन एवं शब्दों के विश्लेषणा में पर्याप्त सहायक है। इसके अतिरिक्त भरतिमश्र का स्फोटवाद, कृष्णमित्र का वादस्याकर, लघ्विभक्त्यर्थनिर्णय तथा वृत्ति-दीपिका, श्रीकृष्णभट्ट की स्फोटचन्द्रिका ग्रादि ग्रन्थ ग्रन्थ भी इस काल की संस्कृत-व्याकरण-दर्शन को विशिष्ट देन हैं।

व्याकरण दर्शन के क्षेत्र में कार्य करने वाले तथा श्रपनी विशिष्ट कृतियों -- ग्रन्थों एवं शोधपत्रों आदि — के द्वारा इस दर्शन-सम्बन्धी मनन, चिन्तन एवं अनुसन्धान की दिशा को परिष्कृत, परिमार्जित एवं आलोकित करने वाले आधुनिक विद्वानों में श्री प्रभातचन्द्र चक्रवर्ती, महामहोपाध्याय गोपीनाथ कविराज, डाँ० गौरीनाथ शास्त्री, प्रो० के० एस० अध्यर, पं० रघुनाथ शर्मी, डाँ० रामसुरेश त्रिपाठी ग्रादि का नाम विशेष उल्लेखनीय है।

ર

## नागेश भट्ट: जीवन-वृत्त एवं कृतियाँ

भट्टोजि दीक्षित तथा कौण्ड भट्ट जैसे, व्याकरणदर्शन के भ्रद्भूत व्याख्याताश्री एवं शास्त्र-ममंज्ञों की परम्परा में ही, इस निकाय के उद्भट विद्वान् तथा पातंजल महा-भाष्य ब्रादि के अध्ययन में कृतभूरिपरिश्रम' नागेश भट्ट का प्रादर्भाव हुन्ना । इस विद्वान् ने संस्कृत वाङ्मय के अनेक महत्त्वपूर्ण अंगों, दिशाओं तथा क्षेत्रों को और विशेषरूप से व्याकरण-दर्शन को ग्रपने ग्रध्ययन का विषय बनाया, उसे ग्रपनी विविध गम्भीर कृतियों से आलोकित, ग्रलंकत एवं समृद्ध किया । इनकी वैयाकरएासिद्धान्तमंज्रुषा (वैसिम०) तथा उसका लघु रूप वैयाकरशासिद्धान्तलघुमंजूषा (वैसिलम०) ये दोनों ही ग्रंथ व्याकरण-दर्शन के प्रमुख सिद्धान्तों की बहुमूल्य मंजूषाएं हैं, जिनमें इस दर्शन की सम्पूर्ण रत्न-राशि अपनी अद्भूत गरिमा, असाधारण विच्छित्ति एवं अनुपम स्रोजस्विता के साथ सुरक्षित है। इन ग्रन्थों में व्याकरएा-दर्शन के सिद्धान्तों का-पातंजल महाभाष्य, भृत् हरि-कृत वाक्यपदीय तथा उसकी स्वोपज्ञ टीका, पुण्यराज ग्रौर हेलाराज कृत वाक्यपदीय सम्बन्धी टीकाओं तथा श्रन्य पुष्कल प्रामासिक सामग्रियों के श्राधार पर सम्यक विश्लेषसा, विस्तृत विवेचन ग्रौर परीक्षण करते हुए-विश्वनीय विस्तृत विवरण तो प्रस्तृत किया ही गया साथ ही ग्रन्य दार्शनिक सम्प्रदायों के विद्वानों के द्वारा व्याकरणदर्शन के सम्बन्ध में किए गए प्राक्षेपों तथा प्रश्नों का यथोचित उत्तर भी दिया गया है। नागेश भट्ट द्वारा रचित महाभाष्यप्रदीपोद्द्योत (पातंजल महाभाष्य की कैय्यट-कृत प्रदीप टीका की व्याख्या), शब्देन्द्शेखर (बृहत् तथा लघु संस्करएा) परिभाषेन्दृशेखर ग्रादि भी व्याकरएा शास्त्र के प्रामाणिक ग्रंथ माने जाते हैं।

समय—नागेश भट्ट के प्रमुख ग्रंथ वैयाकरएासिद्धान्तमंजूषा के (उर्जन में संगृहीत) हस्तलेख का समय १७०८ ई० है तथा महाभाष्यप्रदीपोद्द्योत के (ऐशियाटिक सोसाइटी बंगाल के पुस्तकालय में संगृहीत) हस्तलेख का समय १७३८ ई० है। इन दोनों ग्रंथों में एक दूसरे का निवेंश मिलता है। इसलिए यह सम्भावना है कि १७०८ से पूर्व इन दोनों की रचना हो चुकी होगी। ये दोनों ही ग्रंथ नागेशभट्ट की प्रौढ़ प्रतिभा से समुद्रभूत हैं। अतः यह भी मानना उचित प्रतीत होता है कि इस समय लेखक की आयु कम से कम ३० वर्ष तो होगी ही। इस आधार पर इनका जन्मकाल ई० समृ १६७० अथवा १६८० माना गया है।

द्र०—तचुशब्देन्दुशेखर का प्रारम्भिक श्लोक;
 पातंजले महाभाष्ये कृतसूरिपरिश्रम:।

२. पी० के० गोदे०--स्टबीस इन इण्डियन लिटरेरी हिस्टरी, भा० ३, प्० २१८-१६ ।

#### पन्द्रह

श्री पी०बी० कारों ने नागेश की ग्रंथ-रचना का काल १७००-१७५० ई० माना है। महामहोपाध्याय हरप्रसाद शास्त्री ने नागेश की मृत्यु का काल १७७५ ई० माना है, जिसे प्रो० पी०बी० कारों ने इस तर्क के ग्राधार पर ग्रस्वीकृत कर दिया है कि नागेश के एक हस्तलेख का समय १७१३ ई० है। इसलिए १७७५ तक नागेश का जीवित रहना तभी सम्भव है, यदि उनकी ग्रायु १०० वर्ष की मानी जाय।

इस प्रसंग में यह भी ध्यान देने योग्य है कि नागेश भट्ट ने भट्टोजि दीक्षित के पौत्र हरिदीक्षित से महाभाष्य ग्रादि ग्रंथों का ग्रध्ययन किया था। भट्टोजि दीक्षित का समय १७वीं शताब्दी का पूर्वां माना जाता है, क्योंकि इनके एक शिष्य नीलकण्ठ शुक्ल ने ग्रपना एक ग्रन्थ १६६३ वि० सं० में लिखा था। साथ ही यह भी द्रष्टव्य है कि नागेश ने कौण्ड भट्ट के दो एक मन्तव्यों का लबुमंजूषा तथा परमलघुमंजूषा में बिना नाम लिए खण्डन किया है। इसके ग्रितिरक्त परमलमंघुजूषा के ग्रनेक स्थलों पर कौण्ड भट्ट के वैयाकरराभूषरा तथा वैयाकरराभूषरासार का पर्याप्त ग्रनुकररा किया गया है। परमलघुमंजूषा के ग्रन्तिम दो ग्रध्यायों में तो ऐसी स्थिति है कि पंक्ति की पंक्ति ग्रक्षरश: वैयाकरराभूषरासार की पंक्तियों से ग्रभिन्न रूप में उपलब्ध हैं, जिसका विवररा यहीं ग्रागे के पृथ्ठों में दिया जा रहा है। कौण्डभट्ट भट्टोजि दीक्षित के भाई रंगोजि दीक्षित के पुत्र हैं। इस काररा नागेश भट्ट को १७वीं शताब्दी के ग्रन्तिम तथा १५वीं शताब्दी के प्रथम चररा के मध्य में माना जा सकता है।

कीण्ड भट्ट तथा नागेश भट्ट भले ही एक शताब्दी के समसामयिक क्यों न हों, पर यह निश्चित है कि कीण्ड भट्ट नागेश से पूर्ववर्ती हैं। इन दोनों के हस्त लेखों की तिथियों के साधार पर भी यही निष्कर्ष निकलता है।

जीवन-वृत्त — नागेश भट्ट महाराष्ट्र के ऋग्वेद-शाखाध्यायी देशस्थ बहारा परिवार में उत्पन्न हुए थे। परन्तु इनके जीवन का अधिकांश समय बनारस में ही बीता। इनका दूसरा नाम नागोजि भट्ट भी कहीं कहीं मिलता है। इनके पिता का नाम शिव भट्ट तथा माता का नाम सती देवी था । शब्देन्दुशेखर को पुत्र तथा मंजूषा को कन्या कहने से यह अनुमान किया जा सकता है कि नागेश भट्ट सन्तानहीन थे। प्रथाग के समीप की रियासत

पी० के० काणे — हिस्टरी आफ धर्मशाला, भाग १, प्० ४५३-५६ ।

पीठ के गोडे — स्टडीज इन इण्डियन लिटरेरी हिस्टरी, भाग ३, पृ० २०६-११।

३. द्र०--वैसिलम० की अन्तिम पंक्तियाँ ;

इति श्रीमदुपाष्ट्रयायोपनामक-सतीगर्भज-शिव भट्टसुत-सगेशकृत: \*\* रफोटवाद: । शब्देन्दुशेखर तथा परमलघुमंजूषा आदि ग्रन्थों में श्री अन्त के अंश में इन्हीं विशेषणों का प्रयोग मिलता है।

४. द्र० — शब्देन्दुगेखर का समाध्ति-श्लोक ;
 शब्देन्दुगेक्षरं पुत्रं मंजूदां चैव कन्यकाम् ।
 स्वमतौ सम्यग् उत्पाद शिवयोरिंपतौ मया ॥

### सोलह

शृंगवेरपुर के राजा श्रीराम से इन्हें श्राधिक सहायता एवं संरक्षण प्राप्त होता रहा। इस राजा की श्रसाधारण उदारता तथा वीरता का उल्लेख नागेश ने लघुमंजूषा के श्रन्तिम रलोकों में किया है। श्रपने जीवन के श्रन्तिम दिनों में नागेश ने सन्यास धारण कर लिया था। कहा जाता है कि जयपुर के राजा जयसिंह वर्मा ने १७१४ ई० में इन्हें श्रपने श्रद्यमेध यज्ञ में श्रामंत्रित किया था। परन्तु क्षेत्र-सन्यासी होने के कारण नागेश ने वहाँ जाना श्रद्योकार कर दिया ।

विधा-गुरु— नागेश ने अपने गुरु के रूप में हरि दीक्षित को अनेक बार याद किया है। उनसे नागेश ने पातंजल महाभाष्य आदि अनेक वैयाकरण ग्रन्थों का अध्ययन किया थां। हरिदीक्षित ने भी नागेश भट्ट को अपना अन्तेवासी बतायां है। ये हरिदीक्षित प्रसिद्ध वैयाकरण भट्टोजिदीक्षित के पौत्र, वीरेश्वर के पुत्र तथा रामाश्रम के शिष्य थें। नागेश ने न्यायदर्शन का विशिष्ट अध्ययन राम भट्ट नामक विद्वान् से किया थां।

शिष्य-परम्परा — वैद्यनाय पायगुण्ड नागेश भट्ट के प्रमुख शिष्यों में माने जाते हैं। इन्होंने महाभाष्यप्रदीपोद्द्यीत की छाथा नामक व्याख्या तथा वैसिलम० पर कला नामक

द्र०—ण्लोक सं० २ ;
 याचकानां कल्पतरोररिकसहुताशनात् ।
 शृङ्गवेरपुराधीशाद् रामतो लग्धजीविक: ॥

युलना करो :---रसगंगाधरमर्मप्रकाशिका के अन्तिम श्लोक ; याचकानां कल्पतरीररिकश्चहुताशनात् । नामेश: श्रृङ्कदेरेशरामतो लब्धजीनिक: ॥

- ९. द्र∘ पो०बी० काणे —हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र, भा• १, पृ० ४५३-५६।
- ३. द्र०—वै सिलम० के अस्तिम श्लोक पू० १५७३;
   अधीरय फणिभाष्याब्धिं मुधीन्द्रहरिदीक्षितात् । १ (पृविधि)।
- ४. द्र०-पी० बी० काणे-- हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र, मा० १, पादटिप्पण सं० १९४०।
- ५. शब्दरत के प्रारम्भिक श्लोक ;

  गूढो क्तिप्रथितां पितामहकृतां विद्व्यमोदप्रदां ।

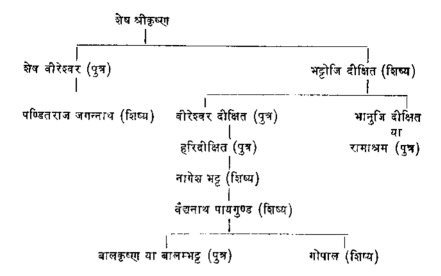
  भक्त्याधीत्य मनोरमां निरुपमाद् रामाश्रमाद् सद्गुरोः ॥

  तत्त्वाज्ञानवकात् परेण कितान् दोषान् समुन्द्रलयन् ।

  व्याचण्टे हरिरेष तां फणिमतान्याक्षोच्य वैरेष्यरिः ॥
- ६. द्र० वैसिलम, अन्तिम क्लोक, पृ० १४७३ ; न्यायतन्त्रं च रामरामाद् वादिरक्षोक्नरामत: । हडस्तकेंऽस्य नाक्यास इति चिल्छं न पण्डितै: । हपदोऽपि हि सन्तीर्णाः पयोभौ रामयोगत: ॥

#### सत्रह

टीका लिखी। वैद्यनाथ के पुत्र बालशर्मा को भी नागेश का शिष्य माना गया है। नीचे के चार्टे में नागेश की गुरु-शिष्य-परम्परा का विवरण दिया जाता है:—



कृतिर्या आफ्रोक्ट<sup>ै</sup> ने नागेश भट्टकी कृतियों के रूप में निम्न ग्रन्थों का नाम जिया है जिनकी संख्या ४७ हैं:—

| ۶.          | ग्रलंकारसुधाकुवलयान <b>न्द</b>    | १५.         | तीर्थेन्दुशेखर                       |
|-------------|-----------------------------------|-------------|--------------------------------------|
| ₹.          | ग्रष्टाध्यायीपाठ                  | १६.         | त्रिस्थलीसेतु                        |
| ₹.          | ग्राचारेन्दुशेखर                  | १७.         | धातुपाठवृत्ति                        |
| ٧.          | <b>धाशौ</b> चनिर्ण्य              | १८.         | <b>ऐ</b> ।रिग्गिवादार्थ              |
| <b>X</b> .  | इष्टिकालनिर्णय                    | <b>१</b> ٤. | पदार्थदीपिका                         |
| Ę.          | कात्यायनीत•त्र                    | ₹•.         | परिभाषेन्दुशेखर                      |
| <b>9.</b>   | काव्यप्रदीपोद्द्योत               | २१.         | पातं जलसूत्रवृत्ति                   |
|             | रसगंगावरटीका गुरुममंप्रकाशिका     | २२.         | पातंजलसूत्रवृत्तिभाष्यच्छायाव्याख्या |
| €.          | चंडीटीका ग्रथवा देवीमाहास्म्यटीका | २३.         | प्रभाकरचन्द्रतत्त्वदीपिकाटीका        |
| ₹٥.         | चंडीस्तोत्रप्रयोगविधि             | २४.         | प्रयोगसर <b>रि</b> ग                 |
| ११.         | तर्कभग्रषाटीकायुक्तियुक्तावली     | २४.         | प्रयश्चित्तेन्दुशेखर                 |
| <b>१</b> २. | तात्पर्यदीपिका                    | २६.         | प्रायश्चित्ते-दुशेखरसारसंग्रह        |

१३. तिङन्तसंग्रह १४. तिथीन्दुशेखर २७. महाभाष्यप्रदीपोदद्योत

२८. रसतरंगिएगिटीका

दू०—संस्कृत व्याकरण शास्त्र का इतिहास, भा० १, द्वितीय संस्करण, पृ० ३६२ ।

२. द्र॰—हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र, भा० १ पादिटप्पण संख्या १९४०।

३. द्र० - कैटलोगस कैटलोगरम, भा० ९, पृ० २८३-८४ ।

#### अठारह

२६, रसमंजरीप्रकाश ३६. शब्दानन्तसागरसमुच्चय
३०. रामायराटीका ४०. सुप्तिङन्तसागरसमुच्चय
३१. लक्षरारत्नमालिका ४१. शब्देन्दुशेखर
३२. विषमपदी शब्दकौस्तुभटीका ४२. संस्काररत्नमाला
३३. वेदसूवतभाष्य ४३. लघुसांक्यसूत्रवृत्ति
३४. वैयाकरराकारिका ४४. सार्पिङ्थमंजरी

३५ वैयाकरसभूषसम् (?) ४५. सार्विङ्यदीपिका

३६. वैयाकरणसिद्धान्तमंजूषा ४६. स्फोटबाद

३८. शब्दरत्त

३७. व्याससूत्रेन्द्रशेखर

इसी सूची में धर्मशास्त्र, काव्यशास्त्र, न्याय, योग, व्याकरण्, ज्योतिष, मीमांसा, स्तोत्र इत्यादि अनेक विषयों के ग्रन्थ हैं। नागेश भट्ट की लघुमंजूषा तथा परमलघुमंजूषा, जो वैयाकरण्सिद्धान्तमंजूषा के ही संक्षिप्त तथा संक्षिप्ततर रूप माने जाते हैं, का परिगण्न इस सूची में नहीं किया गया। संभवतः वैयाकरण्सिद्धान्तमंजूषा तथा वैयाकरण्सिद्धान्त्तमंजूषा इन दोनों को एक मान लिया गया है। चौखम्बा संस्कृत सीरीज से अनेक खण्डों में लघुमंजूषा प्रकाशित हुई थी। उसमें प्रायः इस पुस्तक को वैयाकरण्सिद्धान्तमंजूषा ही कहा गया है। परन्तु वास्तविकता यह है कि ये तीनों ग्रन्थ स्वरूपतः पर्याप्त भिन्न हैं। इन तीनों ग्रन्थ-मंजूषाग्रों के पारस्परिक तुलना एवं समीक्षा की नितान्त ग्रावश्यकता है।

४७. नागोजीभट्टीय

कृतियों का कालकम — श्री पी० के गोडे ने नागेश भट्ट की विभिन्न कृतियों के उपलब्ध हस्तलेखों में दी गयी तिथियों के आधार पर, इन कृतियों के काल-विषयक लग-भग ग्रन्तिम सीमा का निर्धारण निम्म रूप में किया है:—

- (क) वैयाकरणसिद्धान्तमंजूषा तथा महाभाष्यप्रदीपोद्द्योत १७००-१७०८ ई०।
- (ख) भानुदत्तकृत रसमंजरी की नागेक्षभट्ट-कृत टीका रसमंजरीप्रकाश १७१२ ई० से पूर्व ।
- (ग) रसगंगाधर की टीका-१७०० ई० पश्चात्।
- (घ) काव्यप्रदीपोद्दोत--१७०० ई० के श्रास पास ।
- (ङ) भ्राभीचित्रग्य --- १७२२ ई० से पूर्व ।
- (च) लधुमंजूषा -- यह ग्रन्थ वैयाकरणसिद्धौतमंजूषा तथा बृहच्छब्देन्दुशेखर के बाद की रचना है। इसका समय लगभग १७००-१७०६ है।
- (छ) लघुशब्देन्दुशेखर यह ग्रन्थ बृहच्छब्देन्दुशेखर के बाद लिखा गया। इसमें नागेश-कृत महाभाष्यप्रदीपोद्द्योतटीका (१७००-१७०८) का निर्देश मिलता है। ग्रत: लघुशब्देन्दुशेखर को १७०० ई० के बाद का मानना होगा।

प. द०—स्टडीज इन इण्डियन लिटरेरी हिस्टरी, भा० ३, पृ० २१८-१६ ।

#### उन्नीस

- (ज) परिभाषेन्दुशेखर—यह प्रन्थ वैयाकरस्मिद्धान्तमं श्रुषा, महाभाष्यप्रदीपोद्द्योत तथा बृहच्छब्देन्दुशेखर के बाद की रचना है क्योंकि इन तीनों प्रन्थों का निर्देश परिभाषेन्दुशेखर में मिलता है।
- (भ) लघुशब्देन्दुशेखर --१७२१ ई० से पूर्व।
- (अ) काव्यप्रदीपोद्द्योत—१७०० के बाद तथा १७५४ से पूर्व।
  यह सीमानिर्घारण, हस्तलेखों की तिथियों पर ग्राश्रित होने के कारण, बहुत कुछ
  श्रानुमानिक ही है।

परमलघुमंजूषा—वैयाकरसासिद्धान्तपरमलघुमंजूषा के समय के विषय में यहाँ कुछ नहीं कहा गया। सम्भवतः यह नागेश की सबसे बाद की रचना है—यद्यपि नागेश की कृति के रूप में यह अत्यन्त सन्दिग्ध प्रतीत होती है। इस सन्देह के दो प्रमुख कारसा हैं। प्रथम यह कि, पूर्वार्घ के अव्यायों में लघुमंजूषा के अनेक सिद्धान्तों से बहुत कुछ साम्य होते पर भी, लघुमंजूषा के अनेक सिद्धांतों के ठीश विपरीत सिद्धान्तों का परमलघुमंजूषा में यत्र तत्र उल्लेख पाया जाता है। द्वितीय कारसा यह है कि परमलघुमंजूषा के उत्तरार्ध में अनेक स्थलों पर कौण्ड भटट् के वैयाकरसाभूषस्यसार से पंक्ति की पंक्ति अक्षरशः उद्धृत कर दी गयी है, जिसकी आशा नागेश भटट् जैसे असाधारसा विद्वाम् से नहीं की जा सकती। ऐसे स्थलों का विवरसा आगे के पृथ्ठों में दिया जा रहा है।

नागेश भट्ट-कृत तीन मंजूषा ग्रन्थ — सामान्य धारणा तथा हस्तलेखों के अन्तिम बाक्यों के अनुसार नागेश भटट् ने तीन मंजूषा नामक ग्रन्थों की रचना की। प्रथम—वैयाकरणसिद्धान्तसंजूषा, द्वितीय—वैयाकरणसिद्धान्तलघुमंजूषा तथा नृतीय वैयाकरणसिद्धान्तपरमलघुमंजूषा। ये तीनों ग्रन्थ क्रमशः मंजूषा, लघुमंजूषा तथा परमलघुमंजूषा के नाम से प्रसिद्ध हैं। इस सम्बन्ध में इन तीनों ग्रन्थों के प्रारम्भिक तथा ग्रन्तिम वाक्य निम्न रूप में मिलते हैं।

वैसिम० (प्रारम्भ)—नागेशभट्ट विदुषा नत्वा साम्बं सदाशिवम् । वैयाकरणसिद्धान्तमंजूषेयं विरच्यते ॥ (सरस्वतीभवन पुस्तकालय हस्तलेख सं० ३६८२७ पत्र सं० १ क)

ग्रन्त — वैयाकरस्पसिद्धान्तमंजूषेयं कृता मया। तया श्री भगवान् साम्बः शियो मे त्रीयतामिति ॥ (वही, पत्र सं०१४२ क)

वैसिलम० (प्रारम्भ)—नागेशभटट्विदुषा नत्वा साम्बशिवं लघुः । वैयाकररासिद्धान्तमंजूषेयं विरच्यते ।। (चौखम्वा संस्कररा १९२७ पृ० १)

इस प्रत्य के अन्त में वैयाकरणसिसिद्धान्तलधुमंजूषा के स्थान पर सम्भवतः स्नान्तिवश वैयाकरणसिद्धान्तमंजूषा का नाम उल्लिखित है। इस भ्रान्ति के विषय में अपो विचार किया जायेगा।

#### बीस

# वैसिपलम० (श्रारम्भ)---शिवं नत्वा हि नागेशेनानिन्द्या परमा लघुः । वैयाकरस्पसिद्धान्समंजूषेषा विरच्यते ॥

#### ग्रन्त---

"इति शिवभट्टसुत-सतीदेवीगर्भज-नागेश भट्टकृता परमलघुमंजूषा समाप्ता" ।

वैयाकरणसिद्धान्तलघुमंजूषा को वैयाकरणसिद्धान्तमंजूषा मानने की श्रान्ति—वैसिलम० के हस्तलेख (सं० ३६३५४ तथा ३६२२७) की पुष्पिका में इस ग्रन्थ को वैयाकरणसिद्धान्तमंज्षा कहा गया है— ''इति श्रीमदुपाध्यायोपनामक सती-गर्भज-शिवभटट्-युत-नागेश-कृतो वैयाकरणसिद्धांतमंजूषाख्यः स्फोटवादः''। लगभग इसी प्रकार का कथन वैसिम० के हस्तलेख (सं० ३६५२७) की पुष्पिका में भी मिलता है — ''इति श्रीमदुपाध्यायोपनामक शिवभट्ट-युत-नागेश भट्ट-कृतो वैयाकरणसिद्धान्तमञ्जूषाख्यः स्फोटवादः समाप्तः' ।

काशी संस्कृत मुद्रालय से बाबू वाराग्यासी प्रसाद द्वारा संवत् १६४३ में, हस्त-लिखित शैली में प्रकाशित<sup>3</sup>, वैसिलम० के प्रारम्भ तथा अन्त में उसका नाम लघुमंजूषा मिलता है। परन्तु इस संस्करण की पुष्पिका में इसे भी वैद्याकरणासिद्धान्तमञ्जूषा कहा गया है—"इति श्रीवैद्याकरण्**तिद्धान्तमञ्जूषास्यः** स्फोटवादः समाप्तः"!

इसी प्रकार, चौखम्बा संस्कृत सीरीज से १८२५-२७ ई० में प्रकाशित लघुमंजूषा के अन्त में भी उपर्युक्त वाक्य कुछ विकृत रूप में मिलता है --- "इति श्रीवैयाकरसासिद्धान्त-ममंजूषास्य स्फोटवाद: समाप्तः"।

स्पष्ट है कि इन सभी उल्लेखों में वैयाकरएसिद्धान्तलघुमंजूषा को ही वैयाकरएा-सिद्धान्तमंजूषा कहा गया है। परन्तु यह उल्लेख प्रमाद श्रथवा भ्रान्ति के कारएा ही हुग्रा है क्योंकि वैसिम तथा वैसिलम वोनों सर्वथा भिन्न भिन्न ग्रन्थ हैं। इन दोनों को कथमपि श्रभिन्न नहीं माना जा सकता। सम्भवतः इन भ्रान्त उल्लेखों के ब्राधार पर ही ग्राज के कुछ मान्य विद्वानों को भी इस विषय में भ्रान्ति हो गयी।

श्री पं॰ युधिष्ठिर मीमांसक ने कुञ्जिका तथा कला नामक टीकाग्रों को नैयाकरण-सिद्धान्तमं बूषा से सम्बन्द माना है, जबिक ये दोनों टीकायें वैसिलम॰ पर लिखी गयी हैं।

में दोनों हस्तलेख वाराणसेय संस्कृत विश्वविद्यालय के सरस्वतीभवन के हैं।

२. पृ०—इस संस्करण का अस्तिम पत्र ; वाराणभीप्रसादस्य नियोगेन प्रयत्नत: । काशीसंस्कृतमुद्रभ्यामङ्कितोऽयं मिलाक्षरै: ।)

द्र० -- संस्कृत व्याकरण शास्त्र का इतिहास, भा० २, प्रथम संस्करण, प्० ३६६ ।

#### इनकीस

इसी तरह डॉ॰ रामसुरेश त्रिपाठी ने नागेशभट्ट-कृत केवल दो मंजूषा ग्रन्थों का उल्लेख किया। वे हैं - वैयाकरएा सिद्धान्तमंजूषा तथा परमल धुमंजूषा। वैसिलम॰ का उन्होंने उल्लेख ही नहीं किया। सम्भवतः वे वैसिम॰ तथा वैसिलम॰ को एक मानना चाहते है। डा॰ त्रिपाठी ने यह भी लिखा है कि ''मंजूषा की कला टीका के पृ॰ ५३०, ५३५ पर गुरुमंजूषा का भी उल्लेख हैं'। इस लेख से यह प्रतीत होता है कि डा॰ त्रिपाठी के विचार में गुरुमंजूषा वैसिम॰ से कोई भिन्न ग्रन्थ है। परन्तु वस्तुस्थित यह है कि वैसिम॰ को ही गुरुमंजूषा कहा गया है तथा कला टीका वैसिलम॰ से सम्बद्ध है।

वैयाकरएसिद्धान्तमंजूषा का दूसरा नाम स्कोटवाद — वैयाकरएसिद्धान्तमंजूषा तथा वैयाकरएसिद्धान्तमंजूषा की पृष्पिकाश्रों में "वैयाकरएसिद्धान्तमंजूषाख्यः स्कोटवादः" यह कथन मिलता है जिसका निर्देश ऊपर हो चुका है। इससे यह स्पष्ट है कि नागेश ने इस विशाल अन्य को वैयाकरएों के मौलिक सिद्धान्त स्फोटवाद के विस्तृत विवरण एवं प्रतिपादन के रूप में प्रस्तुत किया था। यह स्फोटवाद नाम केवल वैसिम के लिये उपयुक्त है वैसिलम के लिये नहीं, यह इन दोनों ग्रन्थों की विषयानुक्रमणी अथवा विषय-निर्देश से स्पष्ट है।

सम्पूर्ण वैयाकरएासिद्धान्तमंजूषा, अपने दूसरे नाम स्फोटवाद की हष्टि से, तीन प्रमुख भागों में विभवत है। प्रथम भाग को 'वर्णस्फोट-निरूपएएम्' नाम दिया गया है। इस भाग में शक्ति, धात्वर्थ, निपातार्थ, तिङ्थं, सनाद्यर्थ, कृद्यं, सुबयं, समासशक्ति, वयजाद्ययं तथा तिद्धतार्थ इन विषयों के विवेचन को स्थान दिया गया है तथा अन्त में "इति वर्णस्कोट-निरूपएएम्" कह कर इस प्रथम प्रकरएा को समाप्त किया गया है। दितीय भाग में सखण्डपदवावयस्फोट तथा अखण्डपदवावयस्फोट के विषय में विचार किया गया है। तृतीय भाग में जातिस्कोट का, जो व्याकरएा दर्शन का अन्तिम एवं निष्कृष्ट सिद्धान्त है, प्रतिपादन करके प्रभ्य का उपसंहार किया गया है। इस प्रकार आरम्भ से अन्त तक सम्पूर्ण प्रत्थ में स्फोट का ही कथन होने से स्फोटवाद नाम प्रथार्थ ही है। वैसिलम० तथा पलम० के विषय-प्रतिपादन का क्रम लगभग समान होता हुआ भी ऐसा नहीं है। इसलिये वैसिलम० के लिये स्फोटवाद नाम अस अथवा प्रमादवश ही मानना चाहिये।

अतः यह मानना उचित ही है कि नागेश की दृष्टि में स्फोटवाद का ही दूसरा नाम वैयाकरए। सिद्धान्त मंजूषा है। यों तो लघु मंजूषा में भी पूरा ग्रन्थ स्फोट का ही विवरए। प्रस्तुत करता है परन्तु वहाँ केवल ग्रन्थ के प्रारम्भ में स्फोट की थोड़ी सी चर्च है तथा शक्तिन रूपए। के पश्चात् म्फोट का प्रतिपादन एवं त्रिवेचन एक पूरे प्रकरए। में किया गया है। पर सारे ग्रन्थ को, वैसिम० के समान, साक्षात् स्फोट से सम्बद्ध नहीं किया गया है अथवा थों कहा जाय कि इन दोनों ग्रन्थों का स्फीट की दृष्टि से ग्रन्थकार ने विभाजन नहीं किया है। इसिलये यथार्थता तथा नागेश के ग्रपने कथन की दृष्टि से वैसिम० को ही स्फोटवाद का नामान्तर मानना उचित है।

द्र०—संस्कृतथ्याकरणदर्शन, प्रथम अध्याय, प्० ३२ ।

२. द्र०---वैसिलम० की समार्थित का क्लोक; व याकरणनागेश: स्कोटायनऋषेमंतम् । परिष्कत्योक्तवांस्तस्मै प्रीयताभ्परमेक्ष्वर: ॥

### बाईस

यहां यह कह देना आवश्यक है कि स्कोटबाद नाम का एक ग्रन्थ ग्रन्थ भी नागेश के नाम से प्रसिद्ध है जिसमें ग्रन्थ भारतीय दर्शनों के प्रसंग में वैयाकरणों के स्कोटसिद्धान्त का गम्भीर परीक्षण एवं प्रतिपादन किया गया है। इस पुस्तिका में केवल स्कोट सिद्धान्त के विषय में ही विचार किया गया है जबकि वैसिम० के व्यापक परिवेश एवं विपुल कलेवर में संस्कृत व्याकरण के प्राय: सभी विषयों का, स्कोटबाद के प्रतिपादन की हिष्ट से, विस्तृत विवेचन किया गया है।

तीनों मंजूषा प्रन्थों का प्रतिपाद्य — इन तीनों ग्रन्थों का प्रतिपाद्य ग्रथवा विवेच्य विषय तथा उसका क्रम लगभग समान ही है पर जो थोड़ा बहुत भेद है वह इस प्रकार है।

तीनों में ही प्रथम प्रकर्शा 'शब्दशक्ति' के निरूपिश अथवा निर्शाय से सम्बद्ध हैं परन्तु प्रकरिश के प्रारम्भ में स्फोट की चर्चा की गयी है। वैसिम० में स्फोट से सम्बद्ध इस प्रारम्भिक ग्रंश की 'वर्शस्फोटसामान्यनिरूपिश' नाम दिया गया है। 'वर्शस्फोट' का यह सामान्य निरूपिश लग० तथा पलम० के प्रारम्भिक स्फोटनिरूपिश की ग्रपेक्षा पर्याप्त विस्तृत एवं कुछ भिन्त रूप में है।

इसके पश्चात् तीनों में ही शक्ति (ग्रिभिषा), लक्षणा तथा व्यंजना वृत्तियों के विषय में विचार किया गया है। लम० तथा पलम० में 'व्यंजनातिरूपण्' के पश्चात् पुनः स्फोट की ग्रखण्डता ग्रादि के विषय में विस्तार से विचार किया गया है। नाम के अनुरूप लम० में यह यह प्रसंग पर्याप्त विस्तृत है तथा पलम० में लम० की ग्रपेक्षा संक्षिप्त। यद्यपि पलम० के इस प्रसंग में कुछ ऐसी बातें भी है जो लम० में नहीं हैं। शिक्तिरूपण् के पश्चात् लम० तथा पलम० में ग्राकांक्षा, योग्यता, ग्रासित्त तथा ताल्पयं के विषय में विचार किया गया है। ये प्रकरण् वैसिम० में नहीं हैं।

तीसरे प्रकरण के रूप में वैसिम॰ में 'घात्वर्धनिपातार्थनिएंग्यः' का निर्देश मिलता है। लम० तथा पलम० में इन दोनों प्रकरणों का धलग ग्रलग निर्देश किया गया है। लम० के भी किसी किसी हस्तलेख में इन दोनों प्रकरणों का एक साथ निर्देश है।

चौथे प्रकरण का नाम वैसिम० तथा लम० में 'तिङयंनिरूपण्' है तथा पराम० में 'दशलकारादेशार्थाः'! यह भी द्रष्टव्य है कि पलम० में इस प्रकरण के दो भाग हैं। प्रथम भाग में वैयाकरणों के अनुसार दशलकारादेशार्थ तथा दूसरे भाग में नैयायिकों के अनुसार लकारार्थ का विवेचन किया गया है। पलम० का यह प्रथम भाग वैभूसा० के 'लकारविशेषार्थनिर्णय' नामक प्रकरण का संक्षेप प्रतीत होता है। पलम० के इस प्रकरण के दूसरे भाग में नैयायिकों तथा मीमांसकों की हिष्ट से किया गया विवेचन वैसिम० तथा लम० में इसी रूप में नहीं मिलता। पलम० के संक्षिप्त आयाम को देखते हुए यह ग्रंश अनावश्यक सा लगता है।

पाँचवें प्रकरण 'कृदर्थ-निरूपण' में वैसिम० तथा लम० में 'कृत्' प्रत्ययों के अर्थ के विषय में विचार किया गया है। पलम० में यह प्रकरण नहीं है।

छठे प्रकरण में वैसिम० तथा लम० में 'नाम' ग्रथवा 'प्रातिपादिक' शब्दों के ग्रथं के विषय में विचार किया गया है। वैसिम० में इसे 'नामार्थनिरूपण' तथा लम० में

### तेईस

'प्रातिपदिकार्थनि रूपए।' नाम दिया गया है। पलम० में 'दशलकारादेशार्था': प्रकरण के पश्चात् कारकों के अर्थ के विषय में विचार किया गया है। उसके बाद नामार्थ का प्रकरण मिलता है। पलम० का नामार्थविचार पूरा का पूरा वैभूसा० के 'नामार्थ' का लगभग अक्षरशः संक्षेप प्रतीत होता है।

सातवें प्रकररण में वैसिम॰ तथा लम॰ दोनों में कारकों के ग्रथं के विषय में विचार है तथा इस प्रकररण को 'सुबर्धनिर्णय' नाम दिया गया है। पलम॰ में पहले कारकों के विषय में विचार करके फिर 'नामार्थ' प्रकररण को प्रस्तुत किया गया है।

श्राठवें प्रकरण में वैसिम० मे समासग्राक्ति, क्यजाद्यर्थ तथा तद्वितार्थ का निरूपण मिलता है। वैसिम० का प्रथम भाग, जिसे 'वर्णस्फोटसामान्यनिरूपण' नाम दिया गया है, यहाँ समाप्त होता है। लम० में इस प्रकरण का नाम 'वृत्तिविचार' है तथा इसमें एकार्थीभाव, सामान्य समास, श्रव्ययीभाव, तत्पुरुष, बहुन्नीहि, द्वन्द्व, एकशेष, क्यजाद्यन्त, तद्वित, वीप्सा — वृत्ति के इन सभी भेदो—के विषय में विचार करते हुए लम० के ग्रन्थ को समाप्त कर दिया गया है। पलम० में इस प्रकरण का नाम 'समासादिवृत्त्यर्थ' है तथा उसमें एकार्थीभाव और व्यपेक्षा, वृत्ति के केवल इन दो भेदों, के विषय में विस्तार से विचार किया गया है। पर यह सारा विचार वैभूसा० के 'समासशिक्तिनिर्णय' का ही प्राय: प्रतिलिपि मात्र है।

वैसिम० में इसके बाद तीन प्रकरिंगों में कमशः सखण्डपदशावयस्कोट, ग्रखण्ड-पदवाक्यस्कोट तथा जातिस्कोट पर विचार किया गया है ग्रीर तब 'इति जातिस्कोटिनिरांयः' इस कथन के साथ वैसिम० का परिसमापन हुग्रा है। लम० तथा पलम० में ये प्रकरिंग नहीं है, यों इन में प्रतिपादित विषय लम० तथा पलम० में ग्रन्यत्र ग्रलग ग्रलग संक्षिप्त रूपों में प्राप्त हो जाते हैं। इन तीनों ग्रन्थों में विचारित विषयों की प्रकरिंग-तालिका इस प्रकार है:—

| क्रम संख्या    | वैसिम ०                               | वैसिलम०                                               | <b>वै</b> सिपलम०                                      |
|----------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ₹.             | वर्णस्फोटसामान्य-<br>निरूप <b>णम्</b> | × ×                                                   | × ×                                                   |
| ₹.             | शक्तिनिरूपराम्                        | वाच्यवाचकशक्तीनां<br>निर्ण्यः                         | शक्तिनि रूपग्रम्                                      |
| ₹.             | लक्षगानि रूपगम्                       | लक्षगानि रूपगम्                                       | लक्ष <b>गा</b> निरूपग् <b>म्</b>                      |
| ٧.             | व्यञ्जनातिरूप <b>णम्</b>              | व्यञ्जनातिरूप <b>ण्</b> म्                            | व्यञ्जनानि रूप <b>राम्</b>                            |
| <b>¥</b> .     | ××                                    | स्फोटनि रूपसम्                                        | स्फोटनि रूपगाम्                                       |
| <del>ц</del> . | × ×                                   | ग्राकांक्षा-योग्यता-<br>ग्रामत्ति-तात्पर्य-<br>विचारः | श्राकांक्षा-योग्यता-<br>ग्रासत्ति-तास्पर्य-<br>विचार: |
| ૭.             | धात्वर्थनिपातार्थ-<br>निर्गायः        | घात्वर्थनिरूप <b>गम्</b><br>तिपातार्थनिरूपग्रम्       | घात्वर्थनिर्णयः<br>निभातार्थनिर्णयः                   |
| u,             | तिङथंनिरूपराम्                        | तिङथंनिरूपराम्                                        | दशलकारादेशार्थाः                                      |

### चौबीस

| ŧ.          | सनाद्यथंनिरूप <b>राम्</b>  | सनाद्यर्थनि रूपगम्             | × ×                        |
|-------------|----------------------------|--------------------------------|----------------------------|
| १०.         | कृदर्थनि रूपग्रम्          | कृदार्थनि रूप <b>गम</b> ्      | × ×                        |
| ११.         | नामार्थनिरूपग्म्           | प्रातिपदिकार्थनिर्णयः          | नामार्थः                   |
| १२.         | सुबर्थनिगार्यः             | सुबर्थनिर्एाय:                 | कारकनिरूपग्रम्             |
| १३.         | (क) समासशक्ति-<br>निरूपणम् | वृत्तिविचारः<br>(इस प्रकरण में | समा <b>सदिवृत्त्य</b> र्थः |
|             | (ख) क्यजादार्थनिरूपग्रम्   | एकार्थीभाव,                    | (इस प्रकरण में वैया-       |
|             | (ग) तद्धितार्थं निरूपणम्   | सामान्य समास,                  | करणों की दृष्टि से         |
|             | (वैसिम० के इन              | ग्रव्ययीभाव, संत्पु-           | 'एकार्थीभाव' सामध्यं का    |
|             | प्रकरणों में               | रुष, बहुब्रीहि, द्वन्द्व,      | प्रतिपादन तथा नैया-        |
|             | 'वर्णंस्फोट' का            | एकशेष, क्यजाद्यन्त,            | यिकों के 'व्यपेक्षा'       |
|             | तिरूपण किया गया            | तद्धित, वीप्सा इन              | सामर्थ्य का खण्डन          |
|             | है)                        | वृक्ति-भेदों के विषय           | वैभूसा० के ग्रनुकरएा       |
|             |                            | में विचार किया<br>गया है)      | पर किया गया है)            |
| 6~          |                            |                                | · » ()                     |
| <b>ξ</b> &. | सखण्डपदवाक्यस्फोट-<br>———— | वैसिलम० में ये                 | पलम० में 'शक्तिनिरूपण्'    |
| <b>A</b> 1. | निरूप <b>गम्</b>           | तीनों प्रकरण 'क्षक्ति-         | प्रकरण के प्रारम्भ में     |
| १५.         | ग्रखण्डपदवाक्यस्फोट-       | निर्एाय' के प्रसंग में         | तथा 'स्फोटनिरूपरा'         |
|             | निरूप <b>ण्</b> म्         | तथा स्फोट निरूपण               | प्रकरण में इन तीनों का     |
| १६.         | जातिस्फोटनिर्णयः           | के प्रकरण में ग्रागये<br>हैं।  | उल्लेख किया गया है।        |

पलम० तथा लम० का तुलनात्मक विवेचन एवं पलम० की बिशेषता—ऐसा अनुमान किया जाता है कि लघुमंजूषा में विस्तृत रूप से विवेचित एवं चित्तंत विषयों को परमलघुमंजूषा में संक्षिप्त रूप से प्रस्तुत किया गया है। परन्तु दोनों के अध्ययन से पता लगता है कि पलम० का ग्रधार सर्वांश में लम० न हो कर कुछ ही ग्रंशों अथवा प्रकरणों तक है। 'शक्तिम्हपण' से लेकर 'निपातार्थनिर्णय' तक ही पलम० का ग्राधार लम० को माना जा सकता है —यदापि इन ग्रध्यायों में भी कहीं कहीं कुछ परस्पर विरोधी बातें दोनों ग्रन्थों में देखी जा सकती है जिनका उल्लेख ग्रागे किया जायगा।

जहाँ तक दोनों ग्रन्थों के प्रकरएए-तामों का सम्बन्ध है उनकी स्थिति इस रूप में हैं —

पलम० लम'०
शक्तिनिरूपसम् वाच्यवाचकशक्तीनां निर्णयः
लक्षसानिरूपसम् (कोई निर्देश नहीं)
व्यंजनानिरूपसम् (कोई निर्देश नहीं)
स्फोटनिरूपसम् (कोई निर्देश नहीं)
ग्राकांक्षादिविचारः ग्राकांक्षादिविचारः

प्रकरण-नामों की निम्न स्थिति लम० के हस्तलेखों के उत-उन प्रकरणों के अन्त के उल्लेखों के आधार
 पर दी जा रही है।

#### पच्चीस

वात्वर्थनिएायः, निपातार्थनिर्शायः धात्वर्थनिपातार्थनिर्शायः दश्चकारादेशार्थाः, लकारार्थनिर्शायः तिङ्थेनिरूपण्म् कारकनिरूपण्म् प्रातिपदिकार्थनिर्शायः नामार्थः सुबर्थनिर्गायः समासादिवृत्यर्थः वृत्तिदिचारः

लम० के दो प्रकरण 'सनाद्ययंविचार' तथा 'कृदयंविचार' पलम० में सर्वथा ही नहीं है। इन प्रकरण-नामों का स्पष्ट निर्धारण न तो लम० के हस्तलेखों में मिला है न पलम० के। कुछ प्रकरण-नामों का निर्देश ग्रादि में मिलता है तो कुछ का ग्रन्त में। इन दोनों ग्रन्थों के श्रध्ययन से श्रनेक प्रकार के विरोध तथा विषमतायें एवं पाठभेद सामने ग्राते हैं परन्तु निम्न विषमतायें पर्याप्त स्पष्ट हैं—

पलम के प्रथम प्रकरण 'शक्तिनिरूपण' के ब्रारम्भ में स्फोट के ग्राठ भेदों का उल्लेख करके वाक्यस्फोट की प्रमुखता का प्रतिपादन किया गया है — "तत्र वर्णपद-वाक्यभेदेन श्रष्ठी स्फोटा: तत्र वाक्यस्फोटो मुख्य:"। लम् ० में इन श्राठ स्फोटों का उल्लेख किये बिना ही वाक्यस्फोट की प्रमुखता के प्रतिपादन के साथ ग्रन्थ का ग्रारम्भ हुग्रा है।

पलम० के 'लक्षणानिरूपणं' के प्रारम्भ में बड़े बिस्तार से तार्किकों के मत के रूप में लक्षणा के स्वरूप, भेद, निमित्त ग्रादि के बिषय में विचार प्रस्तुत करके अन्त में "सर्वें सर्वार्थवाचकाः" इस सिद्धान्त के ग्राधार पर लक्षणा वृत्ति का खण्डन कर दिया गया है, जबिक लम० के इस प्रकरण का आरम्भ ही लक्षणा वृत्ति के साथ हुआ है। यहाँ लक्षणा वृत्ति का खण्डन पूर्वपक्ष के रूप में ही है। उत्तरपक्ष के रूप में लक्षणा वृत्ति के मण्डन का प्रयास भी यहाँ किया गया है। द्र०—"ननु सर्वेषां सर्वार्थवाचकत्वे लक्षणाच्छेद इति चेन्न, योगिनां सर्वार्थवाचकत्वज्ञाने सत्यप्यस्मदादीनां तदभावात्।" 'ग्रामो दग्धः' जैसे प्रयोगों में पलम० में जहदजहल्लक्षणा वृत्ति मानी गयी है जबिक लम० में, इस प्रकार के प्रयोगों में, लक्षणा वृत्ति का स्पष्ट निषेच किया गया है। 'द्विरेफ' पद में भी पलम० के ग्रन्थकार ने 'लक्षितलक्षणा' मानी है जबिक लम० में इसका खण्डन किया गया है।

पलम० के 'स्फोटनिरूपएा' के प्रकरएा में वृत्ति के स्राश्रयभूत शब्द के स्वरूप के विषय में नैयायिकों की दृष्टि से तीन विकल्पों का उल्लेख करके उनका खण्डन किया गया है जबकि लम० के इस प्रसंग में केवल दो ही मतों का उल्लेख है, तीसरे विकल्प "पूर्वपूर्व "शाब्दबोधः" का उल्लेख लम० में नहीं मिलता । पलम० के यहाँ के उपक्रम वाक्य 'कोऽसी वृत्त्याश्रयः शब्दः ?" के 'वृत्त्याश्रयः' पाठ के स्थान पर लम० में 'शक्त्याश्रयः' पाठ मिलता है। पलम० में चार प्रकार की बाएगी--परा, पश्यन्ती, मध्यमा तथा वैखरी—का जो विवरए। प्रस्तुत किया गया है वह सारा प्रसंग लम० में स्नुपलब्ध है।

'ग्राकांक्षादिविचार' के प्रकरण में पलम० में 'तात्पर्य' का जो स्वरूप दिया गया है वह लम० में नहीं है। उसके बाद पलम० में 'प्रकरण' ग्रादि को तात्पर्य का नियामक मानते हुए भी यह स्पष्ट कहा गया है कि केवल 'किक्त' को मानने से काम नहीं चल

### छब्बीस

सकता— 'तात्पर्य' को मानना भी ब्रावश्यक है। लम० की स्थिति इस विषय में सर्वथा भिन्न है। वहाँ 'तात्पर्य' को शाब्दबोध में हेतु माना ही नहीं गया। द्र०— ''तन्न शुकादि तस्य बोधे हेतुस्वासम्भवात्"। यहाँ ब्राश्चर्य की बात तो यह है कि ''ब्रास्माच्छब्दा-दर्यद्वय संगच्छते'' पलम० की इन पंक्तियों से सर्वथा मिलती जुलती पंक्तियाँ ही लम० में भी हैं पर उनमें वहाँ 'तात्पर्या' वृत्ति का खण्डन किया गया है। लम० के इस प्रसंग में यह स्पष्ट लिखा है— ''सर्वजनानुभविषरोधान्न तस्य हेतुस्वम्'' (पृ० ५२५)। पलम० के इस ग्रंश में सभवतः जानबूक्त कर यह वाक्य छोड़ दिया गया है।

'वात्वर्थ-निर्ण्य' के प्रकरण में पलम० में 'व्यापारत्व' की परिष्कृत परिभाषा दी गयी है जो लम० सर्वथा अनुपलब्ध है। पलम० का यह सारा प्रकरण लम० के प्रकरण की अपेक्षा अधिक सुसंगत एवं परिष्कृत प्रतीत होता है भले ही वह ग्रन्य हिंड्यों से संक्षिप्त क्यों न हो। ग्रनेक स्थलों में लम० का पाठ कुछ असम्बद्ध विखायी देता है जबिक पलम० का पाठ अपेक्षाकृत ग्रधिक सुसंगत हैं। लम० के इस प्रकरण के प्रारम्भ में ही मीमांसकों का नाम लिये बिना ही उनके मत 'फलं घात्वर्थः' का खण्डन ग्रारम्भ कर दिया गया है। पलम० में यह खण्डन बाद में मिलता है तथा वहाँ मीमांसकों का स्पष्टतः नाम निर्देश करके उनका खण्डन किया गया है। द्र०—'यत्तु मीमांसकाः फलं घात्वर्थों व्यापारः प्रत्यथार्थ इति वदन्ति तन्त''।

'निपातार्थ-निरूपए' के प्रकरण में पलम० में 'नज्' निपात के अर्थ के विषय में जो विचार मिलता है उह लम० के विचार की अपेक्षा अधिक मुख्यवस्थित है। पलम० में यहाँ प्रसज्य प्रतिषेघ तथा पर्युदास प्रतिषेघ की हिष्ट से दो प्रकार के 'नज्' का निर्देश करते हुए पहले 'पर्युदास नज्' के अर्थ का विवेचन किया गया और फिर 'प्रसज्य नज्' के विषय में विचार किया गया। लम० में ऐसी स्पष्ट स्थित नहीं दिलायी देती—यहां पर्युदास तथा प्रसज्य का नाम ही नहीं लिया गया। प्रारम्भ में ही 'घटो नास्ति' इस उदाहरण के साथ प्रसज्य प्रतिषेघ की बात कही गयी तथा इस हिष्ट से 'नज्' निपात की बाचकता स्वीकार की गयी। यहीं 'नानुयाजेषु' इस पर्युदास के प्रयोग को प्रस्तुत करके उसकी हिष्ट से 'नज्' को अर्थ का द्योतक माना गया। फिर कुछ आगे चल कर ''असमस्ते तु अभावो नजर्थः'' (पृ०६५२) इत्यादि प्रसज्य के उदाहरणों पर विचार किया गया।

इसी प्रकार 'एव' निपात के अर्थ-विचार के प्रसंग में पलम० में तीन प्रकार के अवधारण (नियम) की बात, बड़े स्पष्ट तथा सुगम रूप में, समक्तायी गयी है पर लम० (पृ० ७०६-७०६) में अवधारण की त्रिविचता स्पष्ट रूप में कहीं भी नहीं प्रकट की गयी। इस प्रकरण के कुछ उदाहरण, यथा—'शङ्खः पाण्डुर एव' तथा 'नीलं सरोजं भवत्येव,' अवश्य दोनों में ही मिलते हैं परन्तु दोनों ग्रन्थों का प्रतिपादन सर्वधा भिन्न रूपों में हुआ है। पलम० का "सर्व वाक्यं सावधारणम् ...... वृद्धोक्तं सङ्गच्छते' आदि अंश लम० में नहीं मिलते।

द०—लम०पू० ५६३.

अतएव 'स्थालीस्थे यत्ने कथ्यमाने' इति ''कारके'' इति सूत्रं भाष्ये प्रयुक्तम् । तुलना करो-पत्नम० पृ० १५५; अतएव स्थालीस्थे यत्ने पिचना कथ्यमाने 'स्थाली पचति' इति 'कारके' इति सूत्रे भाष्य उक्तम् ।

#### सत्ताईस

लम० के 'तिङ्थंतिरूपए।' में जिन बातों पर विचार किया गया उनमें से कुछ पलम० के 'घात्वर्थ-निरूपए।' में, कुछ, 'दशलकारादेशार्थ' के प्रकरण में तथा कुछ, 'लकारार्थ-निर्णय' के प्रकरण में प्रस्तुत की गयी हैं।

पलम० के एक संस्करए। में 'दशलकारादेशार्थ' तथा 'लकारार्थनिरूपए।' इन दोनों प्रकरएों को एक नाम देकर एक साथ सिन्निष्ट कर दिया गया है'। परन्तु हस्तलेखों में तथा अन्य संस्करएों में दोनों को अलग अलग दो प्रकरए। माना गया है। वस्तुत: इन दोनों प्रकरएों की पृष्ठभूमि में दो हष्टिकोए। हैं — भट्टोजि दीक्षित आदि वैयाकरए।, 'लकारों' को अर्थ का वाचक न मान कर उन के अदेशभूत, 'तिप्' आदि को अर्थ का वाचक मानते हैं। इन की हष्टि से 'दशलकारादेशार्थ' प्रकरए। को स्थान दिया गया है। इसके विपरीत नैयायिक 'लकारों' को ही अर्थ का वाचक मानते हैं। इसलिये उनकी हिट से 'लकारार्थनिरूपए।' नामक प्रकरए। की अवतारए। की गयी। लम० में इन दोनों प्रकरएों का नाम नहीं मिलता। 'लकारों'के आदेशभूत 'तिङ्' को वाचक मानते हुए, केवल उन्हीं के अर्थों पर विचार करते की हष्टि से, 'तिङ्'-निरूपए।' नामक प्रकरए। ही वहाँ दिखायी देता है। परन्तु पलम० के अतिसंक्षिप्त आयाम को देखते हुए नैयायिकों की हष्टि से 'लकारार्थ-निरूपए।' का पूरा प्रकरए। सर्वथा अनावश्यक प्रतीत होता है।

लम० में 'तिङ्यंनिरूपएा' के पश्चात् 'सनाद्यर्थनिरूपएा' तथा 'कृदर्थनिरूपएा' नामक दो ऐसे प्रकरण हैं जो पलम० में नहीं मिलते। इसके बाद लम० में 'प्रातिपदिकार्थनिर्णय' तथा 'सुबयंनिर्णय' का प्रकरण है। पलम० में 'लकारायंनिरूपएा' के पश्चात् 'कारकार्य-निरूपएा' का प्रकरण है, जिसे लम० में 'सुबयंनिर्णय' के नाम से प्रस्तुत किया गया है और उसके बाद 'नामार्थ-निरूपएा' का प्रकरण है जिसे लम० में 'प्रातिपादिकार्थ-निर्णय' के नाम से, 'सुबर्थनिर्णय' नामक प्रकरण से पहले ही, रखा गया है।

लम० के 'सुबर्थनिएांय' में सभी कारकों के विषय में विचार किया गया है। परम्तु पलम० के 'कारकिन रूपएम्' में भी उन्हीं को संक्षेप में उपिस्थित किया गया है। परम्तु पलम० के इस प्रकरएा को लम० के 'सुबर्थनिएांय' का संक्षेपमात्र नहीं कहा जा सकता। दोनों प्रन्थों के इस प्रकरएा में प्रतिपाद्य विषय के क्रम, विवेचन-पढ़ित, ग्रादि में पर्याप्त भिन्नता है। पलम० में प्रतिपादित ग्रथवा विषय लम० में उपलब्ध हों ही यह भी श्रावश्यक नहीं है। जैसे— 'कमं' कारक की पलम० में प्रदिश्त नैयायिक सम्मत, तीन परिभाषात्रों में से केवल एक का ही उल्लेख लम० में मिलता है। पलम० में 'सम्प्रदान' कारक के प्रसंग में, काशिका वृत्ति के मत का स्पष्ट खण्डन किया गया जो लम० में नहीं मिलता। इसी प्रकार "दानादीनां तदर्थत्वात् होताराजः" यह पूरा ग्रंश, जिसमें 'सम्प्रदान' कारक का विधान करने वाले प्रमुख सूत्र के विषय में एक महत्त्व-पूर्ण शंका तथा उसके समाधान के रूप में वाक्यपदीय के टीकाकार हेलाराज का मत उद्गृत किया गया, लम० में सर्वथा ही नहीं है। पलम० में उद्गृत यह ग्रंश लम० की कला टीका (पृ० १२६५) में कथंचित विद्यमान है।

द्र०—कालिकाप्रसाद भुक्ल सम्पादित पलम० का संस्करण।

#### अठाईस

पलम० में कारकों के विषय में विचार करने से पूर्व उनकी मुनिहिचत परिभाषा दी गई है तथा उस परिभाषा की व्याख्या करते हुए उनका विवेचन किया गया है। कारकों की ये परिभाषायों लम० के उन उन प्रकरिएों में उसी रूप में कहीं भी नहीं दिखायी देतीं। यदि कहीं कोई परिभाषा मिलती भी है तो उसमें बहुत कुछ भिन्नता दिखायी देतीं है। इसी तरह पलम० के इस प्रकरिए के आरम्भ में ही कारकत्व के विषय में विविध परिभाषाथों का विवेचन किया गया है। पर लम० के इस प्रकरिएं में बीच बीच में इतस्ततः विकीएं रूप में कारकत्व का स्वरूप ग्रीर परिभाषा आदि विषयक विचार मिलता है। पलम० (पृ० ३७३-७४) में षष्ठी विभक्ति के विषय में जो विचार, ''कारकातिपदिकार्थ सम्बन्धाक्षयः'' इन पक्तियों में, मिलता है वह भी लम० में नहीं है।

म्रतः यह कहा जा सकता है कि पलम० का यह पूरा प्रकरण, लम० के इस प्रकरण की अपेक्षा, अधिक सुब्यवस्थित एवं सुसंगत है। यहां यह भी द्रष्टव्य है कि लम० तथा पलम० के इस प्रकरण में कहीं कहीं परस्पर विरोधी कथन भी उपलब्ध हैं। जैसे— 'ग्रधिकरण' कारक के प्रकरण में लम० में 'औपश्लेषिक' अधिकरण का उदाहरण 'कटे आस्ते' तथा 'वैषिक र ग्रधिक र ग्राधिक र ग्राधि

पलम० के ग्रन्तिम दो प्रकरण, 'नामाथं' तथा 'समासादिवृत्यथं' भी लम० के संक्षेप नहीं माने जा सकते। पलम० के 'नामाथं' प्रकरणा में प्रातिपदिक शब्दों के पाँच ग्रथों—-जाति, व्यक्ति, लिंग, संख्या तथा कारक के विषय में विचार किया गया है तथा ग्रन्त में, शब्द का ग्रपना रूप भी शब्दायं में ग्राह्म बनता है ग्रीर श्रनुकार्य तथा अनुकरण में भेद तथा ग्रभेद दोनों स्थितियाँ मानी जाती हैं, इन सिद्धान्तों का प्रतिपादन करते हुए प्रकरण को समाप्त किया गया है। यद्यपि लम० में भी इन बातों की ही चर्चा की गयी है पर दोनों की भाषा में कोई साम्य नहीं दिखायी देता। साथ ही पलम० (पृ० ५००) में इस प्रकरण के अन्त का ''अपदम् इत्यस्य परिनिष्ठत-साधुशब्दी पर्यायी'' ग्रंश लम० में सर्वथा ग्रप्राप्य है तथा पलम० के कलेवर की दृष्टि से ग्रनावश्यक भी प्रतीत होता है।

इसी प्रकार पलम० का 'समासादिवृत्त्यखं' प्रकरण लम० के 'वृत्ति-विचार' वाले प्रकरण से सर्वथा भिन्न है। पलम० के इस प्रकरण में वृत्तित्वसामान्य के विचार-प्रसंग में नैयायिकाभिमत 'व्यपेक्षा' पक्ष में दोष दिखाते हुए, वैयाकरणों के 'एकार्थीभाव' पक्ष को निदोंष प्रतिपादित किया गया है। यहीं 'जहत्स्वार्था' तथा 'ग्रजहत्स्वार्था' को कमशः 'एकार्थीभाव' तथा 'व्यपेक्षा' सामर्थ्य के रूप में प्रस्तुत किया गया है जबिक लघु-मञ्जूषा में इस बात का खण्डन मिलता है (द्र० पृ०१४०६-१०)। दूसरी ग्रोर वैसिलम० के 'वृत्तिविचार' नामक प्रकरण में वृत्ति के सभी पाँच प्रकारों—समास, एकशेष, क्यजाद्यन्त, तद्धित, वीप्सा — की विस्तृत विवेचना की गई है जो पलम० में ग्रनुपलब्ध है।

यह एक बड़ी विचित्र बात है कि पलम० के ये दोनों ही प्रकरण जहां वैसिलम० के सम्बद्ध प्रकरणों से सर्वथा भिन्न रूप बाले हैं वहीं कौण्ड भट्ट-कृत वैभूसा० के

#### उन्तीस

'नामार्थ-विचार' तथा 'वृत्ति-विचार' नामक प्रकरिंगों से लगभग ग्रिभिन्न हैं। इस विषय में स्रागे के पृष्ठों में दोनों ग्रन्थों की तुलना प्रस्तुत की जा रही है।

परमलघुमंजूषा पर वैथाकरएासूषरासार का प्रभाव—कौण्ड भट्ट, भट्टोजि दीक्षित के भाई, रंगोजि भट्ट के पुत्र तथा सुरेश्वर के शिष्य थे दसरी ग्रोर नागेश भट्ट, भट्टोजि दीक्षित के पौत्र, हिर दीक्षित के शिष्य थे। इस प्रकार कौण्ड भट्ट तथा नागेश भट्ट दोनों ही लगभग समकालीन हैं पर कौण्ड भट्ट नागेश भट्ट से निश्चित ही पूर्ववर्ती हैं। कौण्ड भट्ट के समय की ग्रन्तिम सीमा १६५०-१६६० ई० मानो जाती है जबिक नागेश भट्ट के समय की ग्रन्तिम सीमा १६७०-१६६० ई० मानो गई है।

कीण्ड भट्ट के दोनों ग्रन्थों — वैयाकरए। भूषण् तथा उसके संक्षिप्त रूप वैयाकरए। भूषण्। सार — में व्याकरए। दर्शन के लगभग उन्हीं विषयों पर विचार किया गया है जिन पर बाद में नागेश भट्ट ने ग्रपने वैसिम तथा वैसिलम ग्रन्थों में विशेष विस्तार से विचार किया है। नागेश ने इन ग्रन्थों में ग्रनेक स्थलों पर कीण्ड भट्ट के कुछ विचारों का खण्डन भी किया है। परमलधुमंजूषा में भी कुछ स्थलों पर भी वैयाकरए। भूषण्। सार के कुछ मन्तव्यों का खण्डन श्रप्रत्यक्षक्ष से किया गया है। उदाहरए। के लिए निम्स स्थल द्रष्टट्य है: —

'घात्वर्थनिरूपएं' के प्रकरण में 'केचित' सर्वनाम के द्वारा कौण्ड भट्ट अभिमत 'सिद्धत्व' तथा 'साघ्यत्व' की परिभाषा देकर उससे सहमत न होते हुए नागेश ने 'वस्तुतः साध्यत्वं निष्पाद्यत्वम् एवं इन शब्दों में 'साध्यत्व' की अपनी परिभाषा भी दी है। इसी प्रकार 'सकर्मक', 'अकर्मक' की कौण्ड भट्ट द्वारा निर्धारित परिभाषा को लिखकर उसका खण्डन करते हुए पुनः अपनी परिभाषा को ''वस्तुतस्तु अकर्मकत्वम्'' इन शब्दों में प्रस्तृत किया है (द्व० पूवं पृष्ठ १४३~४६, १४५~५१)।

'निपातार्थनिरूपएा' के प्रकरएा में नैयायिकों के 'निपात अर्थ के बाचक होते हैं' इस सिद्धान्त के निराकरएा के लिए कौण्ड भट्टद्वारा किए गये आक्षेपों को 'केचित् शाब्दिकाः...इत्यापितः' द्वारा प्रस्तुत करके ''तन्न वय षष्ठ्यापादनम्'' इन शब्दों में स्पष्टतः नागेश ने खण्डन किया है (द्व० पूर्व पृ०१६२–६६)।

'कारक-निरूपण' के प्रकरण' में 'अपादास' कारक की परिभाषा पर विचार करते हुए 'परस्परस्मान्मेषावपसरतः' इस प्रयोग में 'अपसरतः' क्रिया के सम्बन्ध में कौण्ड भट्ट अभिमत दो प्रकार की गति-विषयक मान्यता का भी नागेश ने, महाभाष्य के प्रामाणिक बक्तव्य के अधार पर, खण्डन कर दिया है (द्व० पूर्व पृष्ठ ३६३-६५)।

परन्तु वैभूसा० तथा पलम० के तुलनात्मक ग्रध्ययन से यह सर्वथा स्पष्ट है कि पलम० का पूर्वार्घ, ग्रथित् ग्रन्थ के प्रारम्भ से 'निपातार्थ-निर्णय' तक का अंश ही वैसिलम० का संक्षिप्त रूप है। यद्यपि इस भाग में भी पलम० की अनेक पंक्तियाँ

पी॰के॰ गोडे—स्टडीज इन इण्डियन लिटरेरी हिस्टरी, भाग ३, पृ॰ २०६-११।

### तीस

वैभूसा० की तत्सम्बद्ध पंक्तियों से प्रभावित हैं, भने ही इनकी संख्या थाड़ी है। इस सम्बन्ध में निम्न स्थल दर्शनीय हैं—

# (क) वैभूसा० (पृ० ५७)

भावनाया ग्रवाच्यत्वे धातूनां सकमं-करवाकमंकत्वविभाग उच्छिन्नः स्यात् ।

# (ख) वैभूसा० (पृ० ३६२-६३)

'ग्रत्वं भवसि,' 'ग्रनहं भवामि' इत्यादौ
पुरुषवचनादिव्यवस्थोपपद्यते । ग्रन्यथा
'त्वदभावः', 'मदभावः' इतिवद् युष्मत्सामानाधिकरण्यस्य तिङ्क्ष्यसत्त्वात् पुरुषव्यवस्था न स्यात्।

# (ग) वैभूसा० (पृ० ३७३)

'साक्षातप्रत्यक्षतुल्ययोः'' इति कोश-स्वरसात् । स्वस्वयुक्तनिपातान्यतरार्थ-फलव्यधिकरणाव्यापारवाचित्वं सकमंक-त्वम् इति चेन्न । नामघात्वर्थयोभेदेन साक्षादन्वयासम्भवान्निपातार्थघात्वर्थयो-रन्वयस्यैवासम्भवात् ।

# (घ) वैभूसा० (पृ० ३७७)

समानाधिकरणप्रातिपदिकार्थयोरभेदा-न्वयव्युत्पत्तिनिपातातिरिक्तविषया ।

# (ङ) वैभूसा० (पृ० ३३४) निरुढलक्षरणायाः अक्त्यनतिरेकात् ।

(च) ग्रखण्डस्फोटवाद की प्रस्थापना

(च) अखण्डस्फाटवाद का प्रस्थापना करते हुए वैभूसा० (पृ० ४६१) में बाक्यपदीय (१.७३) की निम्न कारिका उद्धृत की गयी है—

पदे न वर्गा विद्यन्ते वर्गोध्ववयवा न च । वाक्यास्पदानाम् ग्रत्यन्तं प्रविवेको न कञ्चन ॥

तथा इसकी व्याख्या निम्न रूप में की गयी है---

# पलम० (पु० १३३-३४)

यत्तु मीमांसकाः 'फलं घात्वर्थो व्यापारः प्रत्ययार्थः' इति वदन्ति तन्न । ' कि च सकर्मकत्वाकर्मकत्वव्यवहारोच्छेदापत्तिः ।

# पलम० (पृ० २२१)

'ग्रहं नास्मि', 'त्वं नासि' इत्यादौ पुरुषवचनस्यवस्थोपपद्यते । ग्रन्यथा युष्म-दादेस्तिङ्सामानाधिकरण्याभावात् 'मद-भावोऽस्ति' इत्यादाविव सा न स्यात् ।

### पलम० (पृ०)

'साक्षात्प्रस्यक्षतुल्ययोः' इति कोशात् ।

''सकर्मकत्वं च स्वस्वसमिभव्याहृतनिपातान्यतरार्थफलव्यधिकरण्व्यापारवाचकत्वम् ।'' तन्त । नामार्थधात्वर्थयोर्भेदेन साक्षादन्वयाभावात् निपातार्थधात्वर्थयोरन्वयस्यैवासम्भवात् ।

# पलम० (पृ०१६५)

नामार्थयोरभेदान्वयव्युत्पत्तिस्तु निपा-तातिरिक्तविषया ।

### पलम०

'निरूढलक्षसा' इयं शक्त्यपरपर्या-यैवेति बोध्यम्।

पलम० (पृ० १००) में नागेश ने भी
वैभूसा० की बात को दुहराते हुए उपर्युक्त
कारिका को ग्रखण्डस्फीटबाद का ही
प्रतिपादक माना है। द्र०---स च
यद्यप्येकोऽखण्डश्च। तथापि "वर्ग् रूपः
पदरूपो वृक्ष्यरूपश्च । "तदुक्तम् —
"पदेन वर्गा विद्यन्ते न कश्चन"।

### इकतीस

इदानीम् अखण्डस्फोटपक्षम् स्राह— 'पचिति' इत्यादौ न वर्गाः । पदानाम् ग्रिपि वाक्चाद् विवेको भेदो नास्ति इत्यर्थः ।

इस प्रसंग में यह विशेष रूप से घ्यान देने योग्य है कि इस कारिका की स्वयं भर्गृहरिकृत स्वोपज्ञ टीका के अनुसार इसमें सखण्डस्फोटवाद अथवा नानात्व-दर्शन का प्रतिपादन है न कि अखण्डस्फोट-वाद अथवा एकत्वदर्शन का, जबकि कीण्डमट्ट का इससे ठीक विपरीत प्रतिपादन है। स्वोपज्ञ वृत्ति के व्याख्याकार वृष्यदेव' ने भी उपर्युक्त कारिका को सखण्डस्फोटवाद का ही प्रतिपादक माना है तथा यह कहा है कि इस कारिका से पहले की दो कारिकाओं में अखण्ड-स्फोटवाद का प्रतिपादन किया जा चुका है।

यहाँ यह नहीं भूलना चाहिए कि लघु-मंजूषा में भी नागेश ने ऋखण्डस्फोट सिद्धान्त का बड़े विस्तार से प्रतिपादन किया है परन्तु उस प्रसङ्ग में कहीं भी इस कारिका को उद्धृत नहीं किया गया।

यह तो हुई पलम० के पूर्वार्ध भाग की स्थिति । उपके उत्तरार्धभागमें जाकर वैभूसा० का ग्रधिक से ग्रधिक श्रनुकरण किया गया है। कहीं-कहीं तो ऐसा लगता है कि पलम० का प्रशोता वैभूसा० के प्रतिपाद्य को उसी के शब्दों में संक्षिप्त रूप में प्रस्तुत कर रहाहै। पलम० का 'कारकनिरूपरा' स्रवस्य वैभूसा० के उस प्रकरण से भिन्त है परन्तु उसे वैसिलम० का भी संक्षेप नहीं कहाजा सकता। पलम० का 'दशलकारादेशार्थ' वैयाकरणों की हर्ष्टि से 'लकार' के खादेश भूत' तिङ् के भर्थका विवेचन करता है। यह पूरा प्रकरण वैभूसा० के 'लकारविशेषार्थः' प्रकरण का ही संक्षेप है जिसमें प्राय: वैभूसा० के ही बाक्यों को ले लिया गया है।

तुलना के लिए दोनों ग्रन्थों के निम्न स्थल द्रष्टब्य हैं :---

(क) वैभूसा० (पृ०१४६)

प्रारक्वापरिसमाप्तत्वं भूतभविष्यद्-भिन्नत्वं वर्त्तमानत्वम् ।

(ख) वैभूसा० (पृ०१५१)

परोक्षत्वं च साक्षात्कृतम् इत्येतादृश-विषयताशालिज्ञानाविषयत्वम् ।

(ग) वैभूसा० (पु० १५६)

तत्त्वं (मविष्यत्त्वम्) च वर्त्तमानप्राग-भावप्रतियोगिसमयोत्पत्तिमत्त्वम् । पलम० (पृ० २४८)

वर्त्तमानकालत्वं च प्रारब्धापरिसमाप्त-क्रियोपलक्षितत्वम् ।

पलम० (पृ०२५०)

परोक्षत्वं च साक्षात्कृतम् इत्येताहशः-विषयताशालिज्ञानाविषयत्वम् ।

पलम० (पृ०२५२)

भविष्यत्त्वं च वर्त्तमानप्रागभावप्रति-योगिक्रियोपलक्षितत्वम् ।

<sup>4.</sup> के० ए० एस० अय्यर सम्पादित वाप०, स्वोपज्ञवृत्ति तथा वृष्ठभदेव की 'पद्धति' वृत्ति सहित, पृ० १३४; "एकत्ववादिमतं वर्णयन्नाह ''पदभेदेऽपि'' तथा पृ० १३७," नानात्वदर्शतम् अधिकृत्य आह—''पदे व अर्णाः" इति ।

वाप० १.७१-७२-पदभेदेऽपि वर्णानाम् एकस्वं न निवर्तते ।
 वाक्येषु पदमेकं च भिन्नेष्वय्युपलभ्यते ।
 न वर्णव्यतिरेकेण पदमन्यच्च विद्यते ।
 वाक्यं वर्णपदाभ्यां च व्यतिरिक्तं न किचन ।।

### बत्तीस

# (घ) वैभूसा० (पृ० १४८-१६१)

विधिः ''निमन्त्रग्रम्'' ग्रामन्त्रग्रम् '' ग्रमीष्ट ''एतच्चतुष्टयानुगतप्रवर्त्तनात्वेन वाच्यता लाघवात् । उक्तं च — ''ग्रस्ति प्रवर्त्तनारूपम् ग्रनुस्यूतं चतुष्वंपि । तत्रौव लिङ् विधातव्यः किम्भेदस्य विवक्षया ॥''

प्रवर्तनारवं च प्रवृत्तिजनकज्ञान-विषयतावच्छेदकत्वम् । तच्चेष्टसाधन-त्वस्यास्ति इति तदेव विध्यथंः। यद्यप्येत-त्कृतिसाध्यत्वस्यापि तज्ज्ञानस्यापि प्रवर्ता-कत्वात्, तथापि यागादौ सर्वत्र त्व्लोकत एवावगम्यते इत्यनन्यलभ्यत्वात् न तच्छ-क्यम् । बलवदनिष्टाननुबन्धित्वज्ञानञ्च न हेतुः द्वेषभावेनान्यथासिद्धत्वात् ।

# (ङ) वैभूसा० (१६४)

वर्त्त मानध्वंसप्रतियोगित्वं भूतत्वम् ।

पलम० (पृ० २५५-५७)

विध्यादिचतुष्टयस्यानुस्यूतप्रवर्त्तनात्वेन चतुर्गा वाच्यता लाघवात् । तदुक्तं दृरिगा — "ग्रस्ति प्रवर्त्तनारूपं"भेदस्य विवक्षया।"

प्रवर्तनात्वं च प्रवृत्तिजनकज्ञान-विषयतावच्छेदकत्वम्। तच्चेष्टसाधन-त्वस्यैवेति तदेव लिङ्ग्यः। न तु कृति-साध्यत्वम्, तस्य यागादौ लोकत एव लाभाद्, इत्यन्यलभ्यत्वात्। न च बलवद-निष्टाननुबन्वित्वं द्वेषभावेनान्यथा-सिद्धत्वात्।

## पलम० (पु॰ २६०)

भूतत्वं च वर्त्तं मानव्वंसप्रतियोगिकियो-पलक्षितत्वम् ।

पलम० के ग्रन्तिम दो प्रकर्ण--- 'नामार्थ' तथा 'समासादिवृत्त्यर्थ''-- तो वैभूसा० के 'नामार्थनिर्ण्य' तथा 'समासशक्तिनिर्ण्य' नामक प्रकर्णों के ग्रिभन्न सक्षेप मात्र हैं। इन दोनों प्रकर्णों के नाम भी पलम० के ग्रन्थकार ने वैभूसा० के सम्बद्ध प्रकर्णों के नाम पर ही रखे हैं। वैसिलम० में इन प्रकर्णों के नाम क्रमशः 'प्रतिपदिकार्थनिर्ण्य' तथा 'वृत्तिविचार' हैं।

वैसिलम० के 'वृक्ति-विचार' प्रकरण में ६ प्रमुख खण्ड हैं जितमें वृक्ति के क्रमशः 'एकार्थीभाव', प्रधान समास, 'एकशेष', 'क्यजाद्यन्त', 'तद्वित-प्रत्ययार्थ' तथा 'वीप्सा', इन विविध प्रकारों ग्रथवा भेदों के विषय में विचार किया गया है। पलम० में ये विचार नहीं मिलते। वैभूसा० के 'समासशक्तिनिर्णय' नामक प्रकरण की ग्रभिन्न, परन्तु किसी सीमा तक संक्षिप्त, प्रतिलिपि ग्रवश्य वहां उपलब्ध है।

कुछ स्थल ऐसे भी हैं जहां वैभूसा० के ग्रन्थकार कौण्डभट्ट ने ग्रपने विवेचन अथवा प्रतिपादन की पुष्टि के लिये ग्रपने दूसरे ग्रन्थ वैयाकरसाभूषसा को प्रमासा के रूप में उद्भृत किया है। इन स्थलों की प्रतिलिपि करते समय पलम० का ग्रन्थकार इतना सजग है कि वह वैयाकरसाभूषसा का नाम जान बूभ कर छोड़ जाता है', यद्यपि ऐसे स्थल एक दो ही हैं।

१. द्र० वभूसा०, प्०२८८;

 <sup>(</sup>क) तस्य नियमार्थताया भाष्यसिद्धाया वैयाकरणभूषणे स्पष्टं प्रतिपादितस्वात । तुलना करो — पत्तम० (पृ० ४१८) तस्य नियमार्थताया भाष्यकृतैव प्रतिपादितस्वात् ।

<sup>(</sup>क्ष) नैभूसार, पूर्व ३०७ ; नान्त्य: प्रतंचितं नैयाकरणभूषणे । तुलना करो —पलमरु (पुरु४२६)

नान्त्यः । ... इत्यन्त्य प्रसंगात् ।

### तेतीस

नीचे वे स्थल तुलना के लिए प्रस्तुत हैं जहां पलम० में वैभूसा० से सब कुछ ही लगभग अभिन्न रूप में ग्रहण कर लिया गया है। पलम० के इन स्थलों को वैभूसा० की प्रतिलिपि मात्र माना जा सकता है:---

# 'नामार्थनिर्गय' के स्थल

# (क) वैभूसा० (पृ० २**१६**-१८)

एकं जातिः । लाघवेन तस्याः
एव वाच्यत्वौचित्यात् । स्रनेकव्यक्तीनां
वाच्यत्वे गौरवात् '''''जात्या तु
सहाश्रयत्वमेव संसर्गः इति लाघवम् ।
किंचैवं विशिष्टवाच्यत्वमपेक्ष्य "नागृहीतविशेषएगाः" न्यायेन जातिरेव वाच्येति
युक्तम् । व्यक्तिबोधस्तु लक्षराया ।

# (ख) वैभूसा० (पृ० २१६)

यद्वा केवलं व्यक्तिरेवैकशब्दार्थः । "
सम्बन्धितावच्छेदकस्य जातेरैक्याच्छक्तिः
रप्येकैवेति न गौरवमिष । न चैवं घटत्वं
वाच्यं स्थाच्छक्यतावच्छेदकत्वात् तथा
"नागृहीतविशेषणा०" न्यायात् तदेव
वाच्यमस्त्वित शक्यम्। स्रकारणत्वेऽपि
कारणतावच्छेदकत्वाद् स्रलक्ष्यत्वेऽपि
लक्ष्यतावच्छेदकत्वात्, तथात्रापि
सम्भवात् । उक्तं च—

ग्रानन्त्येऽपि हि भावानाम् एकं कृत्वोपलक्षराम् । शब्द: सुकरसम्बन्धो न च व्यभिचरिष्यति ।।

# (ग) वैभूसा० (पृ० ३२२)

वस्तुतस्तु "नह्याकृतिपदार्थकस्य द्रव्यं न पदार्थः" इति भाष्याद् विशिष्ट-मेव वाच्यम्

### 'नामार्थ' के स्थलं

पलम० (पृ० ३७८)

शंब्यानां' जातौ शक्तिनिषवात् । व्यक्तीनाम् स्थानन्त्येन तत्र शक्तौ गौरवात् । "नागृहीतिवशेषणा बुद्धिवशेष्य उप-जायते" इति न्यायस्य विशेषणे शक्तिर् विशेष्ये लक्षणेति तात्पर्यात् । """गाम् स्मानय' इत्यादौ स्रन्वयानुपपत्त्या तदाश्रय-लक्षकत्वेन निर्वाहरचेत्याहुः ।

पलम० (पृ० ३८१-८२)

तन्त । व्यक्तीनामानन्त्येऽपि
शवयतावच्छेदकजातेरुपलक्षस्यत्वेत तदेवयेन च तादृशजात्युपत्निक्षतव्यक्तौ
शक्तिस्वीकारेगानिन्तशक्तिकल्पनाविरहेग्
अगौरवात् । लक्ष्यतावच्छेदकतीरत्वादिवत्
शव्यतावच्छेदकस्यावाच्यत्वे दोषाभावात् ।
"नागृहीतः" इति न्यायस्य विशेषग्विशिष्टविशेष्यबोधे तात्पर्येऽपि त्वदुक्ततात्पर्ये मानाभावात् । जातेरुपलक्षकत्वेन
तदाश्रयसकलव्यक्तिबोधेन व्यवत्यन्तरबोधाप्रसङ्गभङ्गाच्च । तदाहु—

म्रानन्त्येऽपि<sup>\*\*</sup>'व्यभिचरिष्यति ।

पलम० (पृ०३८७)

वस्तुतस्तु "न ह्याकृतिपदार्थकस्य द्रव्यं न पदार्थः" इति "सरूप०"-सूत्र-भाष्याद् विशिष्टमेव वाच्यम् ।

### चौतीस

### (घ) वैभूसा० (पृ० २३०-३१)

नन्बन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रत्ययस्यैव तद्वाच्यम् ''''इति चेत् सत्यम् । प्रत्यय-विजते 'दिध पश्यति' इत्यादौ प्रत्ययम-जानतोऽपि बोधात् ।

# (ङ) वैभूसा० (पृ०२३३)

शब्दस्तावच्छाब्दबोधे भासते ।''' न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके

यः शब्दानुगमाद् ऋते । श्रनुविद्धमिव ज्ञानं सर्व शब्देन भासते ॥

इत्याद्यनुभाविकोक्ते:।

# (च) वैभूसा० (पृ० २४२-४३)

उक्तं च वावयपदीये--ग्राह्मत्वं ग्राह्मत्वं च द्वे शक्ती तेजसी यथा।
तथैव सर्वशब्दानाम् एते पृथगवस्थिते।
विषयत्वमनाहत्य शब्दैनर्थिः प्रकाश्यते॥

पलम० (पृ० ३६३)

नन्वन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रत्ययस्यैव तद् वाच्यम् इति चेत् न । 'दिध तिष्ठति', 'दिध पश्य' इत्यादौ • • • • प्रत्ययलोप-भजानतोऽपि नामत एव तत्प्रतीतेः ।

पलम् ०

शब्दोऽपि शाब्दबोधे भासते ।\*\*\* न सोऽस्तिः\*\*\*\*\*भासते ।। इत्यभियुक्तोक्ते: ।

पलम० (पु० ३६४)

ग्राह्मत्वं ग्राहकत्वं च...प्रकाश्यते ॥ इति वाक्यपदीयाच्च ।

यहां अन्त के दो ग्रंशों में यह विशेष ध्यान देने योग्य है कि इन दोनों ही स्थलों में यद्यपि बाक्यपदीय से ही कारिकार्ये उद्भृत की गर्थी हैं, परन्तु पलम० में ऊपर के ग्रंश में कारिकार्यों के लिये 'इत्यिभयुक्तोक्तेः' कहा गया जबकि नीचे के ग्रंश में 'इति वाक्यपदीयाच्च' का उत्लेख किया गया। स्पष्ट हैं कि पलम० के ग्रन्थकार ने वैभूसा० के 'इत्याद्यनुभाविकोक्तेः' के स्थान पर 'इत्याभयुक्तोक्तेः' तथा 'उक्तं च वाक्यपदीये' के स्थान पर 'इति वाक्यपदीयें के स्थान पर 'इति वाक्यपदीयें का प्रयोग किया है।

# (छ) वैभूसा० (पृ० २०२)

'भू सत्तायाम्' इत्यादयोऽनुकररणकव्या अनुकार्यान्न भिद्यन्तेऽतस्तेषाम् अर्थवत्त्वाद्य-भावात् "अर्थवद्यातु०" इत्याद्यप्रवृत्तौ न पदत्वं न वा प्रातिपदिकत्वम् । अर्थ च साधुत्वम् इत्युपपद्यते । अन्यथा "अपदं न प्रयुञ्जीत" इति असाधुतापत्तिः ।

# पलम् (पृ० ३६७-४००)

श्रमुकार्याद् ग्रमुकरण्म् श्रीभन्नम् इत्यभेदनिवक्षायां चार्थवस्वाभावान्न प्रातिपदिकत्वम् न वा पदत्वम् । ग्रभेद्-पक्षज्ञापकस्तु 'भू सत्तायाम्' इत्यादि-निर्देशः । प्रातिपदिकत्वपदत्वाभावेऽपि 'भू' इत्यादि साधु भवत्येव । ननु "ग्रपदं न प्रयुञ्जीत" इति भाष्याद् ग्रसाध्विति चेत् न ।

# 'समासक्षक्तिनिर्णय' के स्थल

(क) वैभूसा० (पृ० २७०-७१)

भत एव व्यपेक्षापक्षम् उत्पाद्य "ग्रथै-तस्मिन् व्यपेक्षायां सामर्थ्ये योऽसी एकार्थी-भावकृतो विशेषः स वक्तव्यः" इति

# सामासदिवृत्त्यर्थ के स्थल

पलम० (पृ०४०४)

ग्रत एव भाष्ये व्यपेक्षापक्षम् उद्भाव्य 'भ्रयेतस्मिन् व्यपेक्षायां सामर्थ्ये योऽसौ एकार्थीभावकृतो विशेषः स वक्तव्यः'

### पैतीस

भाष्यकारेगा दूषसाम् अप्युक्तम् । तथा धवस्रदिरौ निष्कौशाम्बिगौरथो घृतघटो गुड़धानाः केशचूडः सुवर्गालंकारो द्विदशाः सप्तपर्गा इत्यादौ इतरेतरयोगातिकान्त-युक्तपूर्णामिश्रसङ्कातिवकारसुच्यत्ययलोपो वीप्साद्यर्था वाचनिका वाच्याः ।

# (ख) वैभूसा० (पृ० २७१-७१)

दूषसान्तरम् ग्राहः — चकारादिनिषेधोऽथः, बहुब्युत्पत्तिभञ्जनम् । कर्तव्यं ते न्यायसिद्धं। त्वस्माकं तदिति स्थितिः ॥

```'बहुब्युत्पत्तिभञ्जन**म्**' इति 'प्राप्तोदको ग्रामः' इत्यादौ 'प्राप्तिकर्त्र-भिन्तम् उदकम्' इत्यादिबोधोत्तरं तत्सम्बन्धिग्रामलक्षणायाम् ग्रपि 'उदक-कर्त्तृ कप्राप्तिकमं ग्रामः' इत्यर्थालाभात् । 'प्राप्त' इति 'क्त' प्रत्ययस्यैव कर्त्रर्थकस्य कर्माण लक्षणेति चेत् तहि समानाधि-करएाप्रातिपदिकार्थयोरभेदान्वयव्युत्पत्तेः उदकाभिन्नप्राप्तिकर्मेति स्यात् । अन्यथा 'समानाधिकरणप्रातिपदिकार्थयोरभेदान्वय'-ब्युत्पत्तिभङ्गापतेः । प्राप्तेर्धात्वर्थतया कर्तृतासम्बन्धे भेदेनोदकस्य तत्रान्वया-सम्भवाच्च ।

# (ग) वैभूसा० (पृ० २८२-८८)

यत्तु व्यपेक्षावादिनो नैयायिकमीमांस-कादय: — न समासे शक्तिः । 'राजपुरुषः' इत्यादौ 'राज' पदादेः सम्बन्धिन लक्षण्-यैव 'राजसम्बन्ध्यभिन्नः पुरुषः' इति बोधो-पपत्तेः। ग्रत एव 'राज्ञः' पदार्थेकदेशतया न 'शोभनस्य' इत्यादिविशेषणान्वयः न या 'घनश्यामो निष्कौशाम्बिगोरयः' इत्यादौ इवादिप्रयोगापत्तः । उक्तार्थ-कत्येयादिपदप्रयोगासम्भवात् । न वा "विभाषा'' इति सूत्रावश्यकत्वम् । लक्षण्या 'राजसम्बन्ध्यभिन्नः' इति बुबो- इत्युक्तम् । घवखदिरौ निष्कौशाम्बि-गोरथो घृतघटो गुड़घानाः केशचूडः सुद्रग्गीलङ्कारो द्विदशाः सप्तपर्गा इत्यादौ साहित्यक्रान्तयुक्तपूर्गामिश्रसङ्घातविकार-सुच्यत्ययलोपवीप्साद्यर्था वाचनिका वाच्याः ।

### पलम० (पृ० ४३४-३५)

दूषसान्तरम् भ्राह: --

चकारादिनिषेत्री "स्थितिः। "प्राप्ती-दकः इत्यादौ पृथक् शक्तिवादिनां मते 'प्राप्तिकत्रंभिन्नम् उदकम्' इत्यादिबोधोत्तरं तत्सम्बन्धिग्रामलक्षणायाम् ग्रिप 'उदककर्तृ क्षप्राप्तिकर्मग्रामः' इत्यर्थालाभे प्राप्ते 'प्राप्त' इति 'क्त' प्रत्यवस्य कर्त्रथंकस्य कर्मार्थे लक्षणा। ततोऽपि "समानिक्मक्तिकना-मार्थयोरभेद एव संसर्गः" इति ब्युत्पत्त्या 'उदकाभिन्नं कर्म' इति स्यात्। 'उदकस्य'-कर्तृत्या 'प्राप्तौ' श्रन्वये तु "नामार्थयोरभे-दान्वय०" — ब्युत्पत्तिभञ्जनं स्याद् इति तात्पर्यम्।

# पलम० (पृ० ४१०-२१)

व्यपेक्षावादिनो नैयायिकः ----यत्त् मीमांसकदयः -- न समासे शक्तिः। 'राज-पुरुषः' इत्यादौ 'राज'-पदादेः सम्बन्धिनि लक्षरार्यंव 'राजसम्बन्धवदभिन्न: पुरुष:' इति बोधात्। अत एव 'राजः' पदार्थैक-देशत्वान्म तत्र 'ऋद्धस्य' इत्यादि-विशेषगान्वयः । ""न वा 'वनश्यामः', 'निष्कौशाम्बिः', 'गोरथः' इत्यादाविवादि-प्रयोगापत्तिः । - लक्षग्रयं**वोक्तार्थतया** 'उक्ताथनामप्रयोगः' इति न्यायेनेवा-दीनाम् अप्रयोगात् । नापि "विभाषा"

### छत्तीस

धियधायां समासस्य 'राजसम्बन्धवान्' इति बुबोधयिषायां विग्रहस्येत्यादि प्रयोग-नियमसम्भवात् । नापि पंकजपदप्रतिबन्दी शक्तिसाधिका। तत्रावयवशक्तिमजानतोऽ पि बोघान्। न च शक्त्यग्रहे लक्ष्मग्या तेभ्यो विशिष्टायंत्रत्ययः सम्भवति । स्रत एव राजादिपदशक्तिग्रहे 'राजपूरुषः', इत्यादौ न बोध:। 'चित्रग्:' इत्यादौ लक्षगासम्भवेऽपि ग्रषष्ठ्यर्थबहुद्वीही लक्षणाया ग्रसम्भवः। बहुब्युत्पत्तिभञ्जनापत्तेरिति वाच्यम् । 'प्राप्तोदक:' इत्यादौ 'उदक'पदे एव लक्षरणस्वीकारात् । पूर्वपदस्य यौगिक-त्वेन तल्लक्षणाया वात्प्रत्ययतदर्थज्ञान-विलम्बितवात्। प्रत्ययानां साध्यतया सन्निहितपदार्थगतस्वार्थबोधकत्वव्युत्पत्त्य-न्रोधाच्च । घटादिपदे चातिरिक्ता शक्ति: कल्प्यमाना विशिष्टे कल्प्यते, विशिष्टस्यैव सङ्क्रीततत्वात् बोधकत्व-स्यापि प्रत्येकं वर्गोष्वसस्वात् । प्रकृते चात्यन्तसन्निधानेन प्रत्ययाथन्वियसौ-लभ्यायोत्तरपद एव साकल्प्यते इति विशेष:। स्वीकृतं च घटादिपदेष्वपि चरम-वर्णास्यैव वाचकत्वं मीमांसकम्मन्यै:--इत्याहुः।

ग्रशोच्यत — समासे श्वन्त्यस्वोकारे तस्य प्रातिपदिकसंज्ञादिकः न स्यात् । ग्रथंवत्त्वाभावेन "ग्रथंवदघातुरप्रत्ययः प्रातिपादिकम्" इत्यस्याप्रवृत्तेः । न च "कृत्तद्धितसमासाश्च" इति 'समास'-ग्रह्णात् सा । तस्य नियमर्थताया भाष्य-सिद्धाया देवाकरणभूषणे स्पष्टं प्रतिपा-दितत्वात्। ...ग्रथ "तिप्तस्०" इत्यारभ्य "ङ्योस्सुप्" इति 'तिप्' प्रत्याहारो भाष्य-सिद्धः । तमादाय "ग्रतिप् प्रातिपदिकम्" इत्येव सूत्र्यताम् । कृतम् "ग्रथंवत् ०" ग्रादि-

इति सूत्रम् ग्रावश्यकम्। लक्षणया 'राज-सम्बन्ध्यभिन्नः इति वुबोधयिषायां समासस्य, राजसम्बन्धवान्' इति बुबोध-विषायां विश्वहस्य च प्रयोगनियम-सम्भवात् । नापि'शक्तिः पकंजशब्दवत्' पङ्कजशब्दप्रतिद्वन्द्विता साधिका । तत्र ग्रवयवशक्तिमजानतोऽपि ततो बोधात्। न च शक्त्यग्रहे लक्षराया विशिष्टार्थप्रत्ययः सम्भवति । ग्रत एव राजपदादिशक्त्यग्रहे 'राजपुरुष: इत्यादिषु न बोध:। नच 'चित्रगु:, इत्यादौ लक्षगासम्भवेष्यषष्ठ्यर्थबहुब्रीही लक्षगाया ग्रसम्भवः, बहुव्युत्पत्तिभञ्ज-बाच्यम् । नापत्तेरिति 'प्राप्तोदकः' इत्यादी 'उदक' पदे एव लक्षगास्वी-पूर्वपदस्य यौगिकत्वेन तत्र लक्षाया धातुप्रत्ययतदर्थज्ञानसाध्यतया विलम्बितस्वात् । प्रत्ययानां 👚 सन्निहित-पदार्थगतस्वार्थबोधकत्वब्यृत्पत्त्यनूरोधाच्च । घटादिपदे चातिरिक्ता कल्प्यमाना प्रत्येकं वर्गोषु बोधकत्वेऽपि विशिष्टे करूपते, विशिष्टस्यैव सङ्केति-त्वात् । प्रकृते चात्यन्तस{न्नधानेन प्रत्ययान्वयसौलभ्यायोत्तरपदे एव लक्षरा। कल्पते इति विशेष:। स्वीकृतं च घटादि पदेष्वपि चरमवर्णस्यैव वाचकत्वं मीमां-सकम्मन्ये :— इत्याहः ।

श्रश्रोच्यते—समासे शक्त्यस्वीकारे विशिष्टस्यार्थवस्वाभावेन प्रतिपादिकस्वं न स्यात् ।... न च 'कृत्तद्धित क' इति सूत्रे समासग्रहणात् तत्संज्ञेति वाच्यम् । तस्य नियमार्थताया भाष्यकृतेव प्रति-पादितत्वात् । '''तिष्तस्भक' इत्यतः 'ति' इत्यारभ्य 'ङ्योस्सुप् व् इति पकारेण 'तिप्' इत्याहारो भाष्यसिद्धः । तत्पर्यु दासेन 'ग्रतिष्प्रातिपादिकम्' इत्येव सूत्र्यताम् । ततः 'समासश्च' इति सूत्रं नियमार्थम् अस्तु कि सूत्रद्वयेनित 'सुष्त्वङन्तभिन्नं प्रातिपदिकम्'

### सैतीस

सूत्रद्वयेन । 'समासग्रह्णं च नियमार्थमस्तु ।
तथा च "तिबन्तभिन्नम्प्रातिपदिकम्"
इत्यर्थात् समासस्यापि सा स्याद् इति चेत्
तथापि प्रत्येकं वर्णेषु संज्ञावारणायार्थ-वत्त्वावश्यकत्वेन समासाव्याप्तिताद-वस्थ्यमेव । तथा प्रातिपदिकसंज्ञारूपं कार्यम् एवार्थवस्वम् अनुमापयति ।

# (घ) वैभूसा० (पृ० ३०४-३०७)

कि च 'राजपुरुषः' इत्यादौ सम्बन्धिनि सम्बन्धे वा लक्षणा । नाद्यः 'राजः पुरुषः' इति विवरण्विरोषात् समाससमानार्थक-वाक्यस्यैव विग्रहत्वात् । श्रन्यथा तस्मात् शक्तिनिर्णयो न स्थात् । नान्त्यः 'राज-सम्बन्धरूपपुरुषः' इति बोधप्रसङ्गात् । विरुद्धविभक्तिरहितप्रातिषदिकार्थयोरभेदा-न्वयव्युत्पत्तेरित्यादि प्रपञ्चितं वैयाकरण्-भूषणे । ६त्यर्थात् समासस्यापि सा स्यादिति
'समासदच' इत्यस्य नियमार्थत्वं सुलभमिति
चेत् सत्यम् । प्रत्येकं वर्सेषु संज्ञावाररागय
''श्रयंवत् ०'' इत्यस्यावदयकत्वेन समासे-ऽव्याप्तिस्तदवस्यैव । तथा च प्रातिपदिक-संज्ञारूपकार्यमेवार्थवत्त्वमनुमापयति ।

पलम० (पृ० ४२५-२६)

कि च 'राजपुरुषः' म्रादौ राजपदादेः सम्बन्धिति सम्बन्धे वा लक्षणा नाद्यः। 'राज्ञः पुरुषः' इति विवरणविरोधात वृत्तिसमानार्थवाक्यस्यैव विग्रहस्वात्। भ्रन्यथा तस्मात् शक्तितिरणंयो न स्यात्। नान्त्यः 'राजसम्बन्धरूपपुरुषः' इत्यन्वय-प्रसङ्गात्।

वैभूसा० तथा पलम० के इन स्रनेक स्थलों की इस समागरूपता को देखते हुए यह कहा जा सकता है कि या तो ये स्रंश प्रक्षिप्त हैं अथवा पलम० ही नागेश से भिन्न किसी विद्वान् के द्वारा प्रगीत स्रथवा सङ्कलित है। परन्तु यों शीझता में किसी निश्चित निष्कर्ष पर पहुँचना हमें उचित प्रतीत नहीं होता।

पलम० का महत्त्व — ऊपर तीनों मञ्जूषा ग्रन्थों के आकार प्रकार तथा प्रतिपास आदि के विषय में विचार किया गया है। सम्प्रति व्याकरण दर्शन का विक्षिष्ट अध्ययन करने वाले विद्वानों तथा छात्रों में पलम० का ही अत्यधिक प्रचार देखा जाता है। इसका कारण यह है कि ग्रन्थकार ने अपनी इस परम लध्बी मञ्जूषा में संस्कृत-व्याकरण-दर्शन के प्राय: सभी सिद्धान्त-रत्नों को सुचारु रूप से सजा कर रखा है। फलत: इस ग्रन्थ के सम्यक् ग्रध्ययन से संस्कृत-व्याकरण-दर्शन के साथ भली भोति परिचय हो जाता है।

बृहन्मञ्जूषा तथा लघुमञ्जूषा तो पाठकों को ग्रथाह समुद्र की भांति प्रतीत होते हैं। उनमें घुसते हुए भी भय लगता है। प्रतिपाद्य विषयों का इतना असंयमित विस्तार है कि श्रासानी से कुछ पता ही नहीं लग पाता कि ग्रन्थकार कहना क्या चाहता है।

पहले लम ० तथा पलम ० की तुलना के प्रसंग में कई बार यह बात कही गयी है कि पलम ० के भ्रतेक स्थल लम ० के उन स्थलों की भ्रपेक्षा ग्रधिक सुसंगत तथा स्पष्ट हैं।

पलम ॰ सं "विষद्ध" "दीयाकरणभूषण" इस पूरे बाक्य को सम्भलतः इस लिये नहीं रखा गया कि इस में दीयाकरणभूषण का नाम प्रयुक्त हुआ है।

#### अठतीस

इस हष्टि से 'धात्वर्यनिग्ंय' तथा निपातार्थनिग्ंय' का विशेष रूप से नाम निया जा सकता है। 'स्फोटनिरूपग्ं' के प्रकरण में भी संक्षेप में जितना स्पष्ट बोध 'स्फोट' के विषय में पलम० के ग्रह्ययन से होता है उतना लम० से सम्भवतः नहीं हो पाता। इसी प्रकार लम० का 'तिङ्थंनिरूपग्ं' तथा 'प्रातिपिवकार्थनिरूपण्ं अपने विस्तार में पर्योप्त भयावह प्रतीत होता है। लम० के 'सुबयंविचार' में विभिन्न कारकों की वे पिरिनिष्ठित परिभाषायें नहीं मिल पातीं जो पलम० में बड़ी सुन्दरता के साथ उपनिबद्ध हैं।

इस सबका यह तात्पर्य कदापि नहीं है कि दोनों बड़ी मंजूषाओं का कोई महत्त्व ही नहीं है। व्याकरण दशन में पूर्ण निष्णात होने के लिये उन दोनों ही अन्थों का अध्ययन अनिवार्य है। परन्तु सक्षेप मे व्याकरण दर्शन के सिद्धान्तों का प्रतिपादन तथा समर्थन और नैयायिकों तथा मीमांसकों के सिद्धान्तों का नाम लेकर सयुक्तिक खण्डन जिस स्पष्टता के साथ पलम० में मिलता है उतना लम० में नहीं मिलता। इसलिये थोड़े में विषय को समभने के लिये पलम० की उपयोगिता अनुपेक्षणीय है।

पलम० का प्रस्तुत ग्रध्ययन – नागेश भटट् की परमल बुमं जूषा एक नितान्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। परन्तु इस ग्रन्थ रत्न कान तो कोई मुज्यवस्थित शुद्ध संस्करण उपलब्ध है ग्रीर न इसका अनुवाद तथा तथा व्याख्या ही की गयी है। जो एक दो संस्करण उपलब्ध हैं उनमें भ्रष्ट पाठों की बहुलता ही देखने को मिलती है। व्याख्या की हिष्ट से एक दो संस्करणों में टिप्पणियां दी गयी हैं पर उन में न्याय की परिभाषिक शब्दावली का प्रयोग करके विषय को भीर भी दुक्ह कर दिया गया है। अध्येताओं को इन टीका टिप्पणियों से कोई सहायता नहीं मिलती। इस न्यूनता की पूर्ति की दिशा में यह संस्करणा प्रथम प्रयास है।

विविध हस्तने लों तथा प्रकाशित संस्करणों के अधार पर ग्रन्थ का यथासम्भव शुद्ध सम्पादन, उद्धरणों की उनके भूल स्रोतों से तुलना तथा उनका संकेत, अर्थ-संगति की दृष्टि से पूरे ग्रन्थ का विविध खण्डों में विभाजन, पाठ भेदों का संकलन तथा शुद्ध पाठ का निर्धारण इत्यादि इस संस्करण की विशेषतायें हैं।

ग्रन्थ के प्रतिपाद्य विषय को अनुवाद में यथासंभव सरल तथा स्पष्ट किया गया हैं। इसके लिये कोष्ठकों का कुछ ग्रंथिक प्रयोग करना पड़ा क्योंकि बहुत से ग्रावश्यक पद या ग्रंश मूल पंक्ति में नहीं थे। ग्रनुवादमात्र के ग्रध्ययन से भी विषयवस्तु समभ में में ग्रा जाय इस इष्टि से कहीं कहीं अनुवाद को कुछ विस्तृत करना पड़ा है।

व्याख्या भाग में प्रतिपाद्य विषय की पूरी छान बीन की गयी है तथा प्रत्येक विषय को पातंजल महाभाष्य तथा भर्तृंहिर के वाक्यपदीय म्रादि, व्याकरण दर्शन के सभी, म्राधारभूत प्रमाणिक ग्रन्थों की पृष्टिभूमि में प्रस्तुत करके म्रालोचनात्मक पद्धित से म्राधकाधिक सरल वनया गया है। नैयायिकों तथा मीमांसकों के, पूर्वपक्ष के रूप में प्रस्तुत किये गये, उन उन सिद्धान्तों के खण्डन के प्रसंग में इन ग्राचार्यों तथा उनके मूल ग्रंथों के ग्रावश्यक उद्धरणों एवं वचनों के द्वारा उनके मन्तव्यों को भी स्पष्ट किया गया है। इस प्रकार परमलघुमंजूषा में चिंचत, उल्लिखित ग्रथवा संकेतित सभी विषयों को,

### उन्तालीस

हिन्दी के माध्यम द्वारा ग्रध्ययन करने वाले विद्वानों तथा छात्रों के लिये यथासम्भव सुगम एवं हृदयग्राही बनाया गया है। श्रज्ञानतावश ग्रथवा प्रेस की असावधानी के कारए। कुछ न्यूनतायें तथा ग्रज्ञद्वियां ग्रवश्य मिलेंगी। विद्वद्वृन्द उनका परिमार्जन करके उदारता पूर्वक मुक्ते अवश्यक मुक्ते क्षमा करेंगे।

> गच्छतः स्खलनं नवापि भवत्येवाप्रमादतः। हसन्ति दुर्जनास्तत्र समादघति सज्जनाः।।

कुरुक्षेत्र १०-१-७५ विद्वानों का परम विनीत कपिलदेव

# शक्ति-निरूपणम्

[मंगलाचरण]

शिवं नत्वा हि नागेशेनानिन्द्या परमा लघुः । वैयाकरणसिद्धान्तमंजूषैषा विरच्यते ।।

नागेश के द्वारा, शिव को प्रसाम करके, निश्चित रूप से ग्रनिन्दनीय, यह वैयाकरसा-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा रची जाती है।

शिवं नत्वा — मंगलाचरण के इस ग्रंश से यह स्पष्ट है कि इस ग्रन्थ के लेखक श्री नागेश भट्ट भगवान् शिव के परम भक्त थे। इस ग्रन्थ के दो ग्रन्य, बृहत् तथा बृहत्र रूपों — वैयाकरण्-सिद्धान्त-लघु-मंजूषा तथा वैयाकरण्-सिद्धान्त-मंजूषा, (बृहन् मंजूषा) — के मंगलाचरणों में भी नागेश भट्ट ने भगवान् शिव की ही स्तुति की है। द्रष्टक्य —

नागेशभट्टविदुषा नत्वा साम्बशिवं लघुः । वैयाकरएासिद्धान्तमंजूर्वेषा विरच्यते ॥ (लम० पृ० १) नागेशभट्टविदुषा नत्वा साम्बं सदाशिवम् । वैयाकरएासिद्धान्तमंजूर्वेषा विरच्यते ॥ (हस्तलेख, पत्र सं० १)

महाभाष्य की उद्योत टीका में नागेश ने भगवान् शिव तथा सरस्वती दोनों की ग्राराधना की है:—

> नत्या साम्बज्ञिषं वेनी वागिष्ठानिकां गुरुष् । भाष्यप्रवीपव्यास्यां कुर्वेऽहं तु यथामति ।।

(महा॰, भा॰ १, उद्बोत टीका पृ॰ १)

इसी प्रकार परिभाषेन्द्रशेखर में भी इस महावैयाकरण ने भगवान् साम्बशिव की ही स्तुति की हैं। द्रष्टन्य---

> नत्वा साम्बद्धावं ब्रह्म नागेशः कुरुते सुधीः । बालानां सुखबीधाय परिभाषेन्द्रशेखरम् ॥

ऐसी धारणा है कि पाणिनि-सम्प्रदाय के प्रायः सभी ग्राचार्य एवं व्याख्याता शैव थे। परम्परा के ग्रनुसार स्वयं ग्राचार्य पाणिनि भी भगवान् शिव के ग्रनन्य उपासक थे तथा पाणिनीय व्याकरणा के मूल ग्राधार रूप १४ प्रत्याहार सूत्र, भगवान् शिव की परम श्रनुकम्पा के रूप में, उनके साक्षात् उपदेश द्वारा, ग्राचार्य पाणिनि को सम्प्राप्त हुए थे। इष्टव्य —

येनाक्षरसमाम्नायम् श्रविगम्य महेदवरात् । कृश्स्नं व्याकरणं प्रोक्तं तस्मै पाणिनये नमः ॥

(मनमोहन घोष सम्पादित पाश्गिनीय शिक्षा, ऋक् शास्त्रीया, इलोक, ५७ पृ० ४४)

### वैयक्करण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंज्ञा

इसी हिन्दि से इन प्रत्याहार-सूत्रों का दूसरा नाम 'शिव-सूत्र' ग्रथवा 'माहेश्वर-सूत्र' भी प्रसिद्ध हो गया । द्रष्टव्य—-

> नृत्यावसाने नटराजराजो ननाद ढक्का नवपंचवारम् । उद्धर्तुकामः सनकादिकामान् एतद् विमर्शे शिवसूत्रजालम् ॥

> > (नन्दिकेश्वरकृत काशिका, प्रथम दलोक)

परमा लघु-वैयाकरएा-सिद्धान्त-मंजूषा—परम उद्भट विद्वान् श्री नागेश भट्ट ने पािएानीय-व्याकरएा-शास्त्र के विविध सिद्धान्तों, मान्यताश्चों एवं तस्वों के गम्भीर दार्शनिक विवेचन, विश्लेषएा एवं प्रष्टाध्यायी के मुत्रों की व्याच्या की हिष्ट से मनेक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों की रचना द्वारा संस्कृत-व्याकरएा के वाङ्मय की समृद्ध बनाया। लघु-शब्देन्दु-शेखर, परिभाषेन्दु-शेखर, वैयाकरएा-सिद्धान्त-मंजूषा, स्फोटवाद, महाभाष्य-प्रत्याख्यान संग्रह जैसे विशिष्ट ग्रन्थ इनकी ग्रसाधारएा विद्वना के उत्कृष्ट प्रमाण् हैं। इनके ग्रतिरिक्त महाभाष्य की कैयट-कृत प्रदीप टीका की विवेचना के रूप में नागेश ने ग्रपनी उद्द्यीत टीका प्रस्तुत की, जिसमें 'प्रदीप' की व्याख्या के साथ साथ महाभाष्य के ग्रनेक रहस्यपूर्ण स्थलों की ग्रच्छी व्याख्या उपलब्ध हो जाती है।

वैयाकरण्-सिद्धान्त-मञ्जूषा व्याकरण् दर्शन का एक परम प्रौढ़ ग्रन्थ कहा जा सकता है, जो केवल हस्तलेखों के रूप में कहीं २ उपलब्ध है। मञ्जूषा का यह बृहत् तथा प्रारम्भिक पाठ माना जाता है। नागेश ने अपने इस बृहत् ग्रन्थ को दो संक्षिप्त रूपों में प्रम्तुत किया—एक लघु-मंजूषा तथा दूसरी परम-लघु-मंजूषा। संभवतः वैयाकरण्-सिद्धान्त-मंजूषा की रचना नागेश ने अपनी 'उद्द्योत' टीका की रचना से पूर्व कर ली थी। द्र०—तत्र सु न शक्तिर इति मंजूषायाम् प्रतिपादितम्। (महा० उद्योत टीका, भा० १, प० ४६)

# [ब्राठ प्रकार के 'स्फोट']

तत्र वर्णपदवाक्यभेदेन स्फोटस्त्रिधा । तत्रापि जातिव्यक्ति-भेदेन पुनः षोढा । अखण्डपदस्फोटोऽखण्डवाक्यस्फोटक्चेति सङ्कलनया अष्टौ स्फोटाः ।

वर्गा, पद तथा वाक्य (इन) भेदों के कारगा 'स्फोट' (म्रर्थ-बोधक शब्द) तीन प्रकार का होता है। उनमें भी 'जाति' तथा 'ब्यक्ति' की भिन्नता के कारगा पुनः 'स्फोट' छः प्रकार का होता है। (इसके ग्रतिरिक्त) 'ग्रखण्ड-पद-स्फोट' तथा 'ग्रखण्ड-वाक्य-स्फोट' इनके योग से 'स्फोट' ग्राठ प्रकार का होता है।

ş

#### शक्ति-निम्पण

स्फुटति प्रकाशते प्रमिष्यज्यते बार्थोंऽनेन प्रसुमुख्दु व्या इस व्युत्पत्ति के अनुसार जिस तत्त्व से अर्थ का प्रकाशन या अभिव्यक्ति होती है वह 'स्फोट' है। वैयाकरसा विद्वान् सार्थक् शब्द में दो तत्त्व मानते हैं - एक व्यति तथा दूसरा 'स्फोट'। 'ध्वनि' को सावयव एवं विनाशी मानते हुए वैयाकरु उसे अर्थाभिन्यक्ति में असमर्थ मानते हैं। उनके अनुसार यह ध्वनि केवल 'स्फोट' को प्रकट कर देती हैं। उसके पश्चाः (स्फोट' तत्त्व, या दूसरे झक्दों में 'ध्यनि' रूप शब्द की ग्रात्मा, से ग्रर्थ की ग्राभिव्यक्ति होती है। इस 'स्फोट' का <u>दूसरा नाम 'शब्द' भी है</u> । 'स्फोट' का विस्तृत वर्सान, प्रतिपादन एवं स्वरूप-विश्लेषरम् वाक्यपदीय के प्रथम (ब्रह्म अथवा ग्रागम) काण्ड में शब्द-ब्रह्म के श्रिद्वितीय द्रष्टा एवं स्रमाधारए। मनीषी भर्त हरि ने बड़ी मार्मिक पद्धति से किया है। स्वयं नागेश भट्ट ने भी अपनी मंजूषा के तीनों ग्रन्थों में 'स्फोट' के विषय में अपने विचार प्रस्तृत किये हैं तथा ग्राचार्य मर्त् हरि का ग्रनगमन करने हए शास्त्रीय प्रमास तथा तर्जी की स्थिर भित्ति पर स्फोट की प्रतिष्ठापना एवं उसका स्वरूप-विवेचन किया है। 'स्फोट' की हष्टि से यह ध्यान देने योग्य है कि वैयाकरएए-सिद्धान्त-मंजूषा तथा वैयाकरगा-सिद्धान्त-लघु-मंजूषा इन दोनों ग्रन्थों को हस्तलेखों में 'स्फोटवाद' कहा गया है। द्र०--इति श्रीमदुपाध्यायोपनामक-सतीगर्भज-शिवभट्ट-सुत-नागेशभट्ट-कृती वैयाकरण-सिद्धान्त-मजूबाल्यः स्फोटबादः । यह पंक्ति लघु तथा बृहत् मंजूषा के प्रत्येक हस्तलेख में मिलती है।

यह 'स्फोट' वर्गों से ग्रितिरक्त तत्त्व होते हुए भी, वर्गारूप ध्वनियों से ग्रिभिव्यक्त हुग्रा करता है। इसलिये इसकी दूसरी व्युत्पत्ति की जाती हैं — स्फुटित ग्रिमिव्यक्य ते वर्गोरिति स्फोट:। 'स्फोट' यद्यपि नित्य, निरंश एवं सर्वथा ग्रविभाज्य तत्त्व है तथापि शब्दों के स्वरूप-ज्ञान के उपाय के रूप में ग्रथवा ताकिक बुद्धि के संतीष के लिये कल्पना द्वारा 'स्फोट' में ग्रसत्य विभाग मान लिया जाता है। द्र० —

उपायाः शिक्षमार्गानां बालानाम् प्रयलालनाः । प्रसत्ये वर्त्मानि स्थित्वा ततः सत्यं समीहते ॥ वाप० २.२३८ निर्भागेष्वभ्युपायो वा भागभेदप्रकल्पनम् ॥ वाप० १.६२ पंचकोशादिवत् तस्मात् कल्पनेषा समाश्रिता । जपेयप्रतिपत्त्यर्था उपाया श्रव्यवस्थिताः ॥ वैभूसा०, कारिका सं० ६८

वाचकता की दृष्टि से वर्सी, पद ग्रादि विभिन्न रूपों में 'स्फोट' को स्वीकार किया गया है। इस कारण 'स्फोट' के वर्णस्फोट, पदस्फोट तथा वाक्यस्फोट ये प्रमुख भेद माने गये। ये भेद पुनः 'जाति' तथा 'ब्यक्ति' की दृष्टि से दो दो प्रकार के होते हैं।

'जाति' तथा 'व्यक्ति' -- शब्दार्थ अथवा पदार्थ का विश्लेषण करते हुए कुछ विद्वान् जाति को प्रधान मानते हैं तो कुछ विद्वान् 'व्यक्ति' को । मीमांसक विद्वान् प्रथम कोटि में रखे जा सकते हैं तथा नैयायिक द्वितीय कोटि में । 'जाति' का अभिप्राय है 'सामान्य' अथवा वह 'भाव' (सत्ता) जो अनेक व्यक्तियों में समान रूप से पाया जाता है । इस 'सामान्य' को ही व्याकरण के 'त्व' या 'तल्' अत्ययों द्वारा कहा जाता है । जैसे

٧

### वैयाकरण-सिद्धाःत-१रम-लघु-मंजूषा

सम्पूर्ण गौ व्यक्तियों में समान रूप से रहने वाले सामान्य भाव को 'गोत्व' कहा जाता है। यह 'जाति' नित्य एवं निरवयद मानी गयी है। दूसरी छोर 'व्यक्ति' का अभिप्राय है—'द्रव्य' या पृथक् पृथक् रूप से दिखाई देने वाला पदार्थ, जिसकी दृष्टि में रख कर, 'यह हैं इस प्रकार के, किसी विशिष्ट वस्तु का संकेत करने वाले, सर्वनामों का प्रयोग किया जाता है।

जातिचादियों की मान्यता यह है कि शब्द से पहले 'जाति' का ही बोध होता है परन्तु 'जाति' स्वतन्त्र रूप से, 'ब्यक्ति' का भ्राध्ययण किये बिना, रह नहीं सकती इसलिये 'जाति' के साथ 'ब्यक्ति' का भी बोध बाद में शब्द से होता है। इनकी दृष्टि में श्राकृति ही वाचक है तथा आकृति ही वाच्य है— शब्दाकृति वाचक है तथा अर्थाकृति वाच्य है।

व्यक्तिवादियों का सिद्धान्त इसके विपरीत है। इनकी दृष्टि में शब्दाकृति से अर्थाकृति का बोध नहीं होता अपितु पृथक २ शब्दों से पृथक २ अर्थों (द्रव्यों अर्थवा व्यक्तियों) का बोध होता है। इनका एक तर्क यह है कि 'व्यक्ति' को शब्दार्थ मानने पर ही शब्दों के विभिन्न लिङ्गों तथा वचनों की सिद्धि हो पाती है। 'व्यक्ति' में 'जाति' अनिवार्य रूप से रहती ही है इसलिये, शब्द का अर्थ व्यक्ति मानने पर भी, 'व्यक्ति' के साथ साथ 'जाति' का भी बोध शब्द से होता ही है।

इस प्रकार यदि वर्ण, पद तथा वाक्य से, व्यक्ति पक्ष के अनुसार, 'वर्णव्यक्ति', 'पदव्यक्ति' तथा 'वाक्यव्यक्ति' का बोध माना जाय और उन्हें अर्थ का बोधक माना जाय तो 'वर्ण-व्यक्ति-स्फोट', 'पद-व्यक्ति-स्फोट' तथा 'वाक्य-व्यक्ति-स्फोट' ये भेद निष्पन्न होते हैं। परन्तु जातिपक्ष की दृष्टि से जब वर्ण, पद तथा वाक्य से वर्णकिति, पदाकृति तथा वाक्याकृति का बोध अभिप्रेत माना जाय तथा उन्हें अर्थ का बोधक माना जाय तो 'वर्ण-जाति-स्फोट', 'पद-जाति-स्फोट' तथा 'वाक्य-जाति-स्फोट' ये तीन और भेद निष्पन्न होते हैं।

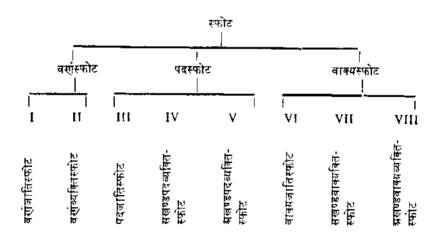
वर्णस्फोट—एक एक 'प्रकृति' तथा 'प्रत्यय' से पृथक २ प्रयं की प्रतीति होने के कारण 'प्रकृति' 'प्रत्यय' ग्रादि रूप व्यक्ति की दृष्टि से 'वर्ण-व्यक्ति-स्फोट, तथा प्रकृति, प्रत्यय ग्रादि में स्थित 'सामान्य' ग्रथवा 'जाति' से ग्रथं का बोध होता है—िमन्त २ प्रकृति, प्रत्यय ग्रादि व्यक्तियों से नहीं—यह मानते हुए 'वर्ण-जाति-स्फोट' की कल्पना की गयी। यहां 'वर्णस्फोट' में 'सखण्ड-वर्ण-स्फोट', तथा 'ग्रखण्ड-वर्ण-स्फोट' ये दोनों विभाग नहीं बनते, क्योंक 'प्रकृति', 'प्रत्यय' ग्रादि में विद्यमान वर्णो का पृथक् पृथक् कोई ग्रथं नहीं माना जाता। जैसे 'ग्रक' (ण्पुल्) प्रत्यय में 'ग्र' तथा 'क' वर्णो का ग्रलग ग्रलग कोई ग्रथं नहीं है। दूसरे शब्दों में 'प्रकृति' 'प्रत्यय' ग्रादि के ग्रंशभूत वर्णो निर्थंक होते हैं।

पदरफोट—'गौ:', 'ग्रश्वः' अथवा 'गच्छिति', 'पठिति' इत्यादि पद भ्रर्थ-बोधक हैं तथा उनमें भिन्न भिन्न वर्णों की पृथक् पृथक् पारमाधिक सत्ता नहीं है इस इंग्टि से 'पदस्फोट' की कल्पना की गयी। 'पदस्फोट' को तीन प्रकार का माना गया—'पद-जाति-स्फोट',

### शक्ति-निरूपण

'सखण्ड-पद-व्यक्ति-स्फोट' तथा 'ग्रखण्ड-पद-व्यक्ति-स्फोट'। जातिपक्ष की हष्टि से पद-जाति-स्फोट की कल्पना की गयी। 'जाति' ग्रखण्ड तथा ग्रविभाज्य होती है इसलिये, खण्ड न माने जाने के कारण, उसमें सखण्ड तथा ग्रखण्ड ये भेद नहीं बन पाते। परन्तु दूसरी और. व्यक्तिपक्ष में पदव्यक्ति में सखण्डता तथा ग्रखण्डता की कल्पना की जा सकती है इसलिये, 'सखण्ड-पद-व्यक्ति-स्फोट' तथा 'ग्रखण्ड-पद-व्यक्ति-स्फोट' ये भेद बन जाते हैं।

बाक्यस्फोट — 'देवदत्तः पुस्तकं पठित' इत्यादि वाक्यों में 'देवदत्तः' ग्रादि भिन्न भिन्न पदों की पृथक् सत्ता न मानकर पूरे वाक्य को वैयाकरण पारमाथिक रूप में एक मानता है। इस दृष्टि से ग्रखण्ड वाक्य को ग्रखण्ड वाक्यार्थ का बोधक मानते हुए 'वाक्यस्फोट' की कल्पना की गयी। इसे भी तीन प्रकार का माना गया— 'वाक्य-जाति-स्फोट', 'सखण्ड-वाक्य-व्यक्ति-स्फोट' तथा 'ग्रखण्ड-वाक्य-व्यक्ति-स्फोट'। यहां भी 'जाति' की ग्रखण्डता के कारण ही उसमें सखण्ड तथा ग्रखण्ड भेद नहीं किये जाते। परन्तु व्यक्तिपक्ष की हष्टि से वाक्य रूप व्यक्ति में सखण्ड तथा ग्रखण्ड ये भेद हो सकते हैं, इसलिये 'सखण्ड-वाक्य व्यक्ति-स्फोट' तथा 'ग्रखण्ड-वाक्य-व्यक्ति-स्फोट' की कल्पना की गयी। स्फोट के इन ग्राट भेदों को नीचे चार्ट में स्पष्ट किया गया है।



# [ म्राठ प्रकार के स्फोटों में 'वाक्यस्फोट' की प्रमुखता ]

तत्र वाक्यस्फोटो मुख्यः, तस्यैव लोकेऽर्थबोधकत्वात् तेनै-वार्थसमाप्तेश्चेति । तदाह न्यायभाष्यकारः — पदसमूहो वाक्यम् श्रर्थ-समाप्तौ (न्यायसूत्र, वात्स्यायनभाष्य, १.५५) इति । अस्य 'समर्थम्' इति शेषः । ٤

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लधु-मजूषा

उन (स्राठ प्रकार के स्फोटों) में वाक्य-स्फोट ही प्रमुख है। क्योंकि लोक में वही स्रयं का बोधक होता है तथा उससे ही स्रयं का स्रवसान (स्रयं का निरपेक्ष ज्ञान) भी होता है। जैसा कि न्यायभाष्यकार (वात्स्यायन) ने कहा है- "स्रयं की समाष्ति (निराकांक्ष ज्ञान) में (समर्थ) पद-समूह का नाम वाक्य हैं"। इस (न्यायभाष्यकार के कथन) में 'समर्थम्' यह (पद) शेष है।

वाक्यस्फोटो मुख्यः—वाक्य से ही लोक में निराकांक्ष रूप से अर्थ का ज्ञान होता है—पद से नहीं। इस कारएा 'वाक्यस्फोट' को ही वैयाकरएा प्रमुख स्फोट मानते हैं। वाक्य से जो अर्थ का बोध होता है वह निराकांक्ष होता है—पदों से उस प्रकार का, निराकांक्ष रूप से, अर्थ का बोध नहीं होता। इस तथ्य का स्पष्टीकरएा भर्नृहिर ने, वाक्यपदीय के द्वितीय काण्ड में वाक्य की मीमांसक विद्वानों द्वारा सम्मत परिभाषा को प्रस्तुत करते हुए, निम्न कारिका में किया है:—

सकाक्षावयवं भेदे परानाकाक्षशब्दकस् । कर्मप्रधानं गुणवद् एकार्थं वाक्यम् उच्यते ॥ २.८

इस कारिका का स्रभिप्राय यह है कि पदों के रूप में विभाग करने पर जिसके स्रवयव, स्रथं की दृष्टि से, साकांक्ष रहते हैं, परन्तु स्रविभवत रूप में पूरे समुदाय के उपस्थित होने पर जिसमें शब्द किसी अन्य शब्द की स्रपेक्षा नहीं करते, ऐसा क्रिया-प्रधान, विशेषण पद से युक्त तथा एक प्रयोजन वाला पद-समूह वाक्य कहा जाता है।

प्रस्तुत प्रसङ्ग में 'परानाकाङ्क्ष-शब्दकम्' यह विशेषणा विशेष महत्त्व का है। इस तथ्य का उल्लेख पुन: भर्तृहरि ने इसी काण्ड की एक ग्रीर कारिका में किया है:—

> तथेवैकस्य वाक्यस्य निराकांक्षस्य सर्वतः । शब्दान्तरैः समाख्यानं साकांक्षरन्गम्यते ॥ २.६

अर्थात्—वाक्य वस्तुतः एक एवं सर्वया निराकांक्ष होता है। उस एक एवं किसी भी श्रन्य शब्द की अपेक्षा न करने वाले वाक्य का, साकांक्ष पदों के रूप में विभाजन कर के उन उन, पदों द्वारा अन्वाख्यान किया जाता है।

यहां तुलना के लिये मीमांसा दर्शन (२.१.४६) का **प्रश्वेंक्याद एक वाक्य साकांक्षं** चेद विभागे स्थात् यह सूत्र दृष्टच्य है जिसमें उपस्थापित वाक्य-सम्बन्धी परिभाषा में भी वाक्य से निराकांक्ष अर्थ-ज्ञान होता है' यह बात स्वीकार की गंथी है।

वस्तुतः वाक्य-रचना में ऐसा पद-समूह ध्रपेक्षित है जिसमें से यदि किसी भी एक पद या किन्हीं अनेक पदों का उच्चारण न किया जाय तो वाक्य के अन्य पद साकांक्ष रहें। पर यदि उस वाक्य का सम्पूर्ण पद-समूह या पूरा वाक्य एक साथ उच्चरित हो जाय तो फिर वह पद-समूह किसी भी अन्य पद की आकांक्षा न रखे। जैसे---'रामो भोजनाय गृहं गच्छिति' इस वाक्य के पदों को पृथक् २ कहा जाय तो वे सभी साकांक्ष बने रहेंगे— उन से निराकांक्ष रूप से अर्थ का जान नहीं होगा। पर पूरे वाक्य को कह

#### श्रोबन-निरूपण

देने से अर्थ-विषयक आकांक्षा समाप्त हो जाती है। यदि किसी पद-समूह के उच्चरित हो जाने पर भी अर्थ-विषयक आकांक्षा समाप्त नहीं होती तो उस पद-समूह को वाक्य नहीं माना जा सकता।

इसीलियं न्याय-भाष्यकार वात्स्यायन ने भी उसी पद-समूह को वाक्य माना जो 'अर्थ-समाप्ति' (अर्थ के निरावांक्ष ज्ञान) में समर्थ हो । यहां नागेश की पंक्ति में विद्यमान 'अस्य' पद का अभिन्नाय है—पदसमूहो वाक्यम् अर्थसमाप्तौ यह वाक्य । इस वाक्य में 'समर्थम्' पद कोप है—कहा नहीं गया है । अतः स्पष्टता की दृष्टि से इसका अध्याहार कर लेना चाहिये । इस रूप में वात्स्यायन की वाक्य-सम्बन्धी परिभाषा होगी—पदसमूहो वाक्यम् अर्थसमाप्ती समर्थम् । अथवा 'अस्य' का अभिन्नाय 'अर्थ-समाप्ती' यह पद भी हो सकता है । दोनों स्थितियों में अभिन्नाय यही होगा कि—अर्थ के निराकांक्ष बोधन में समर्थ, अथवा सक्षकत, पदसमूह को वाक्य कहते हैं । दूसरे विकल्प की दृष्टि से लघुमंजूषा (पृ०१) का 'समाप्ती' इत्यस्य 'समर्थम्' इति केषः अंश दृष्ट्य है ।

# [वाक्य-स्फोट के स्वरूप-बोधन के लिये प्रकृति-प्रत्यय की कल्पना]

तत्र प्रतिवाक्यं संकेतग्रहासम्भवाद् वाक्यान्वारुयानस्य लघूपायेन अञक्यत्वाच्च कल्पनया पदानि प्रविभज्य पदे प्रकृतिप्रत्ययभागान् प्रविभज्य कल्पिताभ्याम् अन्वयव्यतिरेकाभ्यां तत्तदर्थविभागं आस्त्रमात्रविषयं परिकल्पयन्ति स्माचार्याः।

वहाँ (वाक्य-स्फोट के प्रमुख होने पर भी) प्रत्येक वाक्य में संकेत (वाच्य वाचक-सम्बन्ध) के ज्ञान के असम्भव होने तथा लघु उपाय द्वारा वाक्य का अन्वास्थान न हो सकने के कारण कल्पना से (वाक्य में) पदों का विभाग तथा पद में प्रकृति और प्रत्यय रूप अवयवों का विभाजन करके, कल्पित 'अन्वय' 'व्यतिरेक' के आधार पर, उन उन पदों तथा उन उन 'प्रकृतियों' और 'प्रत्ययों' के अलग अलग अर्थों की, जो केवल (व्याकरण) शास्त्र का ही विषय हैं, परिकल्पना (पारिणनि आदि) आचार्यों ने की है।

वाक्य-स्फोट के प्रमुख एवं एकमात्र सत्य होने पर भी वैयाकरण वाक्यों का पदों में तथा पदों का 'प्रकृति', 'प्रत्यय' के रूप में विभाग क्यों करते हैं, इस प्रश्न का उत्तर यहां यह दिया गया है कि प्रत्येक वाक्य में पूरे वाक्य की ट्राष्टि से वाच्य-वाचक-सम्बन्ध का बोध कराना असम्भव है। साथ ही यदि उस तरह का प्रयास किया गया तो भी वह सरल उपाय द्वारा शक्य नहीं है। इसलिये वाक्य का पदों में तथा पदों का 'प्रकृति' एवं 'प्रत्यय' रूप प्रवयवों में काल्पनिक विभाग किया जाता है।

Ġ

4

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

कत्पिताभ्याम् श्रन्वयव्यतिरेकाभ्याम् "श्रन्वय' तथा 'व्यतिरेक' की परिभाषा की गयी हैं — यत् सस्वे यत् सस्वम् श्रन्वयः। यद्-श्रभावे यद्-श्रभावो व्यतिरेकः। श्रथीत् जिसके होने पर जो हो वह, 'श्रन्वय' है तथा जिसके न होने पर जो न हो वह व्यतिरेक' है। पतंजित ने सिद्धं त्वन्वयव्यतिरेकाभ्याम् (महा० १.२.४५) इस वार्तिक के व्याख्यान में 'श्रन्वय', 'व्यतिरेक' का श्रयं, उदाहरण सिहत, निम्न पंक्तियों में स्पष्ट किया है:—इह 'वृक्षः' इत्युक्ते किष्टच् , छब्बः श्रूयते श्रकारान्तः सकारश्च प्रत्ययः। श्रूथोंऽपि किष्वच् गम्यते—भूलस्कन्धफलपलाशावान्, एकत्वं च। 'वृक्षों' इत्युक्ते किष्टच् उपजायते, किष्चच् श्रन्वयो। सकारो होयते, श्रीकार उपजायते, वृक्षशब्दो श्रूषतान्तोऽन्वयो। प्रयोऽपि किष्चच् होयते, किष्चच् उपजायते, किष्टच् ग्रन्वयो, एकत्वं होयते, द्वित्वम् उपजायते, मूलस्कन्धफलपलाशावान् ग्रन्वयो। तेन मन्यामहे यः शब्दो होयते तस्य श्रसौ श्र्यों यो होयते। यः शब्द उपजायते तस्य श्रसौ श्रथों योऽर्य उपजायते। यः शब्दोऽन्वयो तस्य श्रसौ श्रथों यो श्रूयनं श्रन्वति।

ग्रिश्माय यह है कि 'वृक्षः' कहने पर अकारान्त वृक्ष शब्द सुनाई देता है तथा सुं प्रत्यय की स्थित का जान होता है। इसी प्रकार इस शब्द के सुनने से मूल, स्कन्ध, फल तथा पत्ते वाले एक द्रव्य रूप अर्थ का बोध होता है। परन्तु 'वृक्षों' कहने पर कुछ शब्दांश छूट जाता है, कुछ बढ़ जाता है तथा कुछ साथ साथ लगा रहता है। 'सुं प्रत्यय नष्ट हो जाता है, 'मों' प्रत्यय म्रा जाता है। तथा म्रकारान्त 'वृक्ष' शब्द मन्वित रहता है—लगा रहता है। इस कारण एकत्व रूप ग्रथं नष्ट हो जाता है, द्वित्व रूप मर्थ बढ़ जाता है तथा 'मूल, शाखा, फल तथा पत्तों वाला द्रव्य' यह म्रथं मन्वित रहता है। इसलिये यह मानना चाहिये कि जो शब्दांश नष्ट होता है उसका वह मर्थ है जो नष्ट होता है, जो शब्दांश बढ़ जाता है उसका वह मर्थ है जो बढ़ जाता है तथा जो शब्दांश म्रान्वित रहता है। इसलिये वह मतना है उसका वह मर्थ है जो मन्वित रहता है। इसलिये हे जो शब्दांश महन्वत रहता है उसका वह मर्थ है जो मन्वित रहता है।

इस प्रकार पतंजित ने भी 'ग्रन्वय' 'व्यितिरेक' को अर्थ के निश्चय करने में प्रमाए। माना हैं। भर्तृहरि भी इन दोनों को अर्थ का निश्चायक ग्रथवा विवेचक मानते हैं। द्रo — श्रन्वयञ्चितिरेको तु व्यवहारे निबन्धनम्। (वाप० २.१२)

'अन्वय' तथा 'ब्यितरेक' को स्पष्ट करने के लिये एक और उदाहरण दिया जाता है। 'गाम आनय' इस वाक्य में 'गौ' शब्द के उच्चरित होने पर ही सास्ना आदि से युक्त पदार्थ (गौ) का बोध होता है। यह 'अन्वय' हुआ। जब 'गौ' शब्द का उच्चारण नहीं किया जाता तब वह अर्थ नहीं जात होता। यह हुआ 'ब्यितरेक'। इसी प्रकार इस शब्द के साथ 'अम्' विभिवत का प्रयोग होने पर ही 'कमंत्व' रूप अर्थ का जान होता है—यह 'अन्वय' है, तथा 'अम्' का उच्चारण न होने पर उस अर्थ का जान नहीं होता—यह 'ब्यितरेक' है। वैयाकरणों की इष्टि में 'प्रकृति', 'प्रत्यय' का विभाग किएत है इसलिये उनके आधार पर होने वाले 'अन्वय' तथा 'ब्यितरेक' भी किएत हैं।

### शक्ति-निरूपण

शास्त्रमात्रविषयम् — इस ग्रश का श्रभिप्राय यह हैं कि केवल व्याकरण्-शास्त्र की हिन्द से ही, ग्रथीत् शब्दों के साधुः स्वरूप को जानने तथा उसके लिये शब्द-सिद्धि की प्रक्रिया के निर्वाहार्थ ही, पदों में 'प्रकृति' तथा 'प्रत्यय' रूप ग्रंशों तथा उनके अर्थों की कल्पना की गयी । द० — भ्रन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रकृतिप्रत्ययानाम् इह शास्त्रेऽर्थवत्ता-परिकल्पनात् (महा०, प्रदीप टीका ५.३.६८, पृ० ४७१)।

वाक्यों में पदों की सत्ता तथा पदों में 'प्रकृति' 'प्रत्यय' की सत्ता सर्वथा काल्पनिक एवं कृत्रिम है। श्रतः, इन विभागों के कल्पित होने के कारएा, इनके श्राधार पर किया गया अर्थ-विभाग, श्रर्थात् पदों के पृथक् २ अर्थ तथा 'प्रकृतियों' और 'प्रत्ययों' के श्रलग २ अर्थ, सभी कल्पित हैं। इस तथ्य का भर्तृहरि ने वाक्यपदीय में बड़े विस्तार से प्रतिपादन किया है। इस दृष्टि से वहां की निम्न कारिकायें द्रष्टिक्य हैं:—

पदे न वर्णा विद्यन्ते वर्णेष्ववयवा न च । वाक्यात् पदानाम् ग्रत्यन्तं प्रविवेको न कश्चन ॥ १.७३

पदों में वर्ण (सत्य) नहीं हैं तथा वर्णों में उनके श्रवयत्र (सत्य) नहीं हैं। इसी प्रकार वाक्य से पदों का द्वात्यक्तिक विभाग भी (संभव) नहीं है।

यथा पदे विभ्ज्यन्ते प्रकृतिप्रत्ययादयः । भ्रपोद्धारस्तथा वाक्ये पदानाम् उपवर्णते ।। २.१०

जिस प्रकार एक पद में 'प्रकृति', 'प्रत्यय' म्रादि का (ग्रसत्य) विभाग किया जाता है उसी प्रकार (ग्रासण्ड) वाक्य में (कल्पित) पदों के विभाग का ग्रन्वाख्यान होता है।

> भागैर् ग्रनर्थकेर् युक्ता वृषभोदकयावकाः । अन्वयव्यतिरेकौ तु व्यवहारनिबन्धनम् ।। २.१२

'वृषभ', 'उदक', 'यावक' आदि शब्द अनर्थक भागों (ऋषभ, उद, याव आदि) से युक्त हैं। 'अन्वय' तथा 'व्यतिरेक' (उस प्रकृति तथा प्रत्यय के होने पर पद की ब्युत्पित्त और न होने पर व्युत्पित्त का अभाव) तो (शब्द की ब्युत्पित्त रूप) व्यवहार के निमित्त (या उपायमात्र) हैं।

जिस प्रकार वाक्यों एवं पदों का विभाग ग्रसत्य है उसी प्रकार वाक्याथं-विभाग तथा पदार्थ-विभाग भी कल्पित हैं। द्रष्टब्य :--

> शब्दस्य न विभागोऽस्ति कुतोऽर्थस्य भविष्यति । विभागैः प्रक्रिया-भेदम् स्रविद्वान् प्रतिपद्यते ॥ २.१३

(अखण्ड) शब्द (वाक्य) का विभाग (सत्य) नहीं है, फिर उसके अर्थ में क्यों विभाग होगा (वाक्य में कल्पित पद आदि के) विभागों से (उत्पन्न) अर्थ की भिन्नता की अविद्वान् ही सत्य मानते हैं (विद्वान् सत्य नहीं मानते)।

> बाह्यरणार्थी यथा नास्ति कश्चिद् बाह्यरण-कम्बले । देवदत्तादयो वाक्ये तथैव स्युर् श्रनथंकाः ॥ २.१४

40

### वैवाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

जिस प्रकार 'ब्राह्मस्य-कम्बलः' (इस समास-युक्त पद) में 'ब्राह्मस्य' बब्द का कोई स्वतन्त्र अर्थ नहीं है उसी प्रकार ('देवदत्त ं गाम् श्रानय' जैसे) वाक्य में 'देवदत्त' आदि (पद) अनथंक हैं

भर्तृहरि की इन विभिन्त कारिकाओं में 'एकमात्र वाक्य-स्फोट' की ही सत्यता एव प्रमुखता प्रतिपादित की गई है।

['जर्रा-स्फोट' को मानने की ब्रावश्यकता तथा 'स्थानो' ग्रौर 'ग्रादेश' की वाचकता के विषय में विचार]

शास्त्र-प्रक्रिया-निर्वाहको वर्ग्-स्फोटः । 'प्रकृति-प्रत्ययास् तत्तदर्थ-वाचकाः' इति तदर्थः । उपसर्गनिपातधात्वादि-विभागोऽपि काल्पनिकः । स्थानिनो लादयः, ग्रादेशास् तियादयः कल्पिता एव । तत्र' ऋषिभः स्थानिनां कल्पिता ग्र्थाः कण्ठरवेर्गैव उक्ताः । ग्रादेशानां तु' स्थान्यथिभिधान-समर्थस्यैवादेशता' इति भाष्यन्यायात् ते ग्र्थाः । एवं च 'स्थानिनां वाचकत्वम् ग्रादेशानां वा' इति विचारो निष्फल एव, कल्पित-वाचकत्वस्य उभयत्र सत्त्वात् । मुख्यं वाचकत्वं तु कल्पनया बोधितसमुदायरूपे पदे वाक्ये वा । लोकानां तत एवार्थबोधात् ।

उन (स्फोटों) में 'वर्ग-स्फोट' (केवल) व्याकरएा-शास्त्र की प्रक्रिया के निर्वाह के लिये ही (माना गया) है। 'प्रकृति' तथा 'प्रत्यय' उन उन प्रथों के वाचक हैं, यह 'वर्ग-स्फोट' का ग्रमिप्राय है। उपसर्ग, निपात, तथा धातु ग्रादि (ग्रागम, ग्रादेश, विकरएा) का विभाग भी काल्पनिक ही है। स्थानी 'ल' (लकार) ग्रादि तथा ग्रादेश 'तिप्' ग्रादि कल्पित ही हैं। उन (स्थानी तथा ग्रादेश) में (पारिएनि ग्रादि) ऋषियों ने स्थानियों ('ल' ग्रादि) के ग्रर्थ (साक्षात् ग्रपने) शब्दों ("ल: कर्मिए च भावे वाकर्मकेश्यः," पा० ३.४.६६, ग्रादि

प्रकाशित संस्करणों में 'वाचका एव'।

२. हस्त० में अनुपलब्ध ।

३. हस्त०'च'।

४. हस्त० 'आदेशत्वम्' ।

प्रशाशित संस्करणों में 'भाष्यात्' पाठ है। उद्ध त पंक्ति महाभाष्य में नहीं मिलती। अतः 'भाष्यात्' की अपेक्षा 'भाष्यन्यायात्' पाठ अधिक उपयुक्त है क्योंकि महाभाष्य में इस आध्य का कथन विद्यमान है (द्र० व्याख्या)। साथ ही सभी हस्तलेखों में 'भाष्यन्यायात्' पाठ ही मिलता है। लघुमंजूषा में भी यहां केबल 'प्यायात्' पाठ है।

99

#### शक्ति-।नरूपण

सूत्रों) द्वारा कहे हैं। "स्थानी के अयं को कहने में समर्थ (आदेश) की ही आदेशता (मानी जाती) हैं" इन भाष्य-प्रतिपादित न्याय के आधार पर, 'आदेशों के तो वे वे अर्थ, (जो 'स्थानी' के हैं), स्वतः होते हैं। इस प्रकार ''अर्थ की वाचकता 'स्थानी' में है अथवा 'आदेश' में" यह विचार करना व्यर्थ है। क्योंकि ('स्थानी' तथा 'आदेश') दोनों में ही कल्पित वाचकता है (सत्य नहीं है)। मुख्य वाचकता तो अल्पना से बोधित ('प्रकृति' 'प्रत्यय' के) समुदाय रूप पद तथा (पदों के समुदाय रूप) वाचय में ही है।

तत्र शास्त्र-प्रक्रिया-निर्वाहको वर्ण-स्कोटः कुछ विद्वान 'पद-स्कोट' को सत्य मानते हैं तथा 'यएं-स्कोट' को असत्य मानते हैं । परन्तु सर्तृहिरि आदि प्रमुख वैराकरएए केवल 'वाक्य-स्कोट' को ही सत्य मानते हैं तथा पद-स्कोट' और 'वर्ष-स्कोट' इन दोनों को ही असत्य मानते हैं। इस प्रकार जहां तक 'वर्ण-स्कोट' का सम्बन्ध हैं, उसे दोनों ही असत्य मानते हैं। परन्तु असत्य होते हुए भी, शब्द-स्वरूप के ज्ञान तथा व्याकरएए-शास्त्र की प्रक्रिया के अनुसार शब्द की सिद्धि अथवा निष्पत्ति के लिये ही, वर्ण-स्कोट की कल्पना को स्वीकार किया जाता है।

वस्ं-स्कोट' का अभिप्राय यह है कि पदों में 'प्रकृति प्रत्यय' आदि का जो विभाग किया जाता है वे वस्ं रूप विभाग अथवा अंश भी उन उन अभीष्ट अथों के बोधक हैं। यहां 'वस्ं-स्कोट' शब्द में विद्यमान 'वस्ं' पद का अर्थ हैं पदों के अवयवभूत 'प्रकृति' 'प्रस्य' आदि । 'वर्स-स्कोट' की स्थित जिस प्रकार काल्पनिक है उसी प्रकार उपसर्ग निपात, धातु आदि का विभाग भी सर्वथा काल्पनिक है। न केवल इतना ही अपितु 'लकार' आदि स्थानी तथा उनके स्थान पर होने वाले 'तिष्' आदि आदेश, जो "लस्य" (पा०३.४.७०) तथा 'तिष्तस्भिक'' (पा०३.४.७०) आदि सूत्रों द्वारा विहित हैं, सभी कल्पित ही हैं। व्याकरसा शास्त्र में शब्दों की सिद्धि दशिन के हेतु ये प्रकृति, प्रत्यय, स्थानी, आदेश, आगम, लोप, विकरसा आदि की जो जो बाते हैं वे सब निरी कल्पनायें हैं—विद्यार्थियों को शब्दों के यथार्थ स्वरूप-ज्ञान कराने के लिये असत्य उपाय के रूप में उन सबका आविष्कार पास्तिन आदि ऋषियों ने किया है।

स्थानिनां वाचकत्वम् स्रादेशानां वा—'लकार' ('लट्', 'लट्', 'लोट्' श्रादि) जिन्हें 'स्थानी' कहा जाता है उन्हें वर्तमान काल' स्रादि प्रथों का वाचक माना जाय प्रथवा 'लकारों के स्थान पर स्राने वाले 'तिप्' स्रादि प्रादेशों को उन उन स्रथों का वाचक माना जाय ? इन दो पक्षों में नैयायिकों का मत यह है कि 'लकार' स्रादि 'स्थानी' ही वाचक हैं—'तिप्' स्रादि 'स्थानी' ही वाचक हैं । परन्तु वैयाकरएगों में भट्टोजि दीक्षित तथा उनके स्नुयायी कीण्डभटट् का मत यह है कि 'तिप्' स्रादि 'स्रादेश' ही वाचक हैं । दोनों तरह के इन दार्शनिकों ने स्रपने स्रपने मतों की पुष्टि में विविध्य सुक्तियां प्रस्तुत की हैं जिन्हें वैयाकरएग्रभूषए। (पृ० ४५६-६६) तथा उसकी टीकास्रों में देखा जा सकता है । इस विषय में स्राने 'दशलकारादेशार्थः' के प्रकरएग में कुछ विस्तार से विचार किया जायगा।

नैयायिक विद्वानों तथा भट्टोजि दीक्षित म्रादि के द्वारा चलाये गये इस विवाद की ग्रीर ही नागेश ने यहां संकेत किया हैं। नागेश की दृष्टि में इस प्रकार के विवाद सर्वथा

For Private and Personal Use Only

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लधु-मंजूषा

निष्फल हैं क्योंकि वास्तविक वाचकता तो इस दोनों में से किसी में भी नहीं है—वह तो पदस्फोट-वादियों की इष्टि से पदों तथा वाक्यस्फोट-वादियों की इष्टि से केवल वाक्यों में ही हो सकती है।

नागेश की यहां की पंक्षियों से यह अर्थ निकलता है कि यदि वाचकता माननी ही है तो 'स्थानी' की ही मानी जा सकती है 'आदेश' की नहीं। क्यों कि 'ल' आदि 'स्थानियों' की वाचकता को तो पािएति आदि ऋषियों ने साक्षात् अपने मूत्रों ढारा स्वीकार किया है। जैसे—पािएति ने ''लः कर्मिएा॰'' सूत्र में यह माना कि 'कर्ता; 'कर्म' तथा 'भाव' ये 'स्थानी' (लकार) के अर्थ हैं, 'तिप्' आदि आदेशों के नहीं। और 'आदेश' का तो अपना कोई अर्थ होता ही नहीं क्योंकि 'स्थानी' के स्थान पर वही 'आदेश' आ सकता है जो उस 'स्थानी' के अर्थ को कहते में समर्थ हो। इसिलए यदि अर्थ का काल्पनिक विभाग किया ही जाता है तो 'स्थानी' को अर्थवान मानना चाहिये 'आदेश' को नहीं।

इस प्रकार यहां से यह प्रतीत होता है कि नागेश यहां नैयायिकों के मत का, कि 'स्थानी वाचक होता है ग्रादेश नहीं, कथंचित समर्थन कर रहें हैं, भले ही वह काल्पनिक वाचकता की दृष्टि से ही हो। परन्तु ग्रागे, इस ग्रन्थ के 'दशलकारादेशाथं:' प्रकरण के प्रारम्भ में, संभवत: भट्टोजि दीक्षित से प्रभावित होकर, नागेश भट्ट ने लकार के स्थान में ग्रादेशभूत 'तिङ्' को ग्रर्थ का वाचक माना है तथा उनके विषय में विचार किया है। साथ ही यह भी कहा है कि 'ग्रादेश' के ग्रर्थों का स्थानी' में ग्रारोप करके पाणिनि ने 'वर्तमाने लद्' (पा॰ ३.२.१२३) तथा 'लः कमंगि॰' (पा॰ ३.४.६६) ग्रादि सूत्रों की रचना की, ग्रर्थात् पाणिनि 'स्थानी' को ग्रर्थ का वाचक नहीं मानते— 'ग्रादेश' को ग्रर्थ का वाचक मानते हैं।

"स्थान्यर्थाभिधान-समर्थस्यैवादेशता" इति भाष्य-न्यायात्—पतंजिल के महाभाष्य में इस प्रकार के किसी त्याय का इन्हीं शब्दों में कहीं कथन नहीं मिलता। इतना अवस्य है कि 'स्थानेऽन्तरमः'' (पा० १.१.४८) सूत्र के महाभाष्य में 'स्थानी' के स्थान पर आने वाले 'आदेश' की अन्तरतमता को 'आन्तरम' वचनं चाशिष्यम्। योगञ्चाप्ययम् अशिष्यः। कुतः? स्वभाव-सिद्धत्वाद् एवं (महा०. भा० १ पृ० ४०२) इन शब्दों द्वारा स्वभाव-सिद्ध बताया है। संभवतः 'भाष्य-न्याय' शब्द से नागेश का तात्पर्य इन पंक्तियों से ही हो।

उपयुं कत न्याय का अभिप्राय यह है कि आदेश वही हो सकता है जा 'स्थानी' के अर्थ को कहने में सर्वथा समर्थ हो । वस्तुत: पािति का 'स्थानें इन्तरमः' सूत्र इस न्याय का मूल माना जा सकता है, क्यों कि उस सूत्र का अर्थ है — "स्थानी, के स्थान पर अन्तरतम अर्थात् सहशतम 'आदेश' होता है''। यह सहशतमता चार हिंद्यों से देखी जा सकती है—स्थान, अर्थ, पुण तथा प्रमाण (द्र० काशिका १.१.५०)। इन चारों में 'अर्थ' (अभिप्राय) भी विद्यमान है। इसिलिये जो 'आदेश' 'स्थानी' के अर्थ को कहने में, 'स्थानी' के समान ही, समर्थ होगा, उसे ही 'आदेश' माना जा सकता है। इस कारण 'आदेश' 'स्थानी' के अर्थों को ही कहते हैं—उनका अपना कोई अर्थ नहीं होता।

मुख्यं वाचकत्वम्...तत एवार्थ-बोधात्—नैयायिकों के मतानुसार चाहे 'स्थानी' को वाचक माना जाय अथवा, भट्टोजि दीक्षित ग्रादि के विचारानुसार, 'आदेश' को वाचक

#### शक्ति-निरूपण

माना जाय— दोनों ही स्थितियों में वह वाचकता सत्य या वास्तविक न होकर किएत ही है। वास्तविक वाचकता तो 'पदस्फोट' को शब्द-तत्त्व मानने वाले विद्वानों के मत में पद में रहा करती है न कि उनके अवयवभूत 'स्थानी' या 'आदेश' में। तथा अन्य भर्नु हिर आदि मूर्धन्य वैयाकरएों की हिष्ट में, जो एकमात्र 'वाक्य-स्फोट' को ही सत्य मानते हैं और 'पदस्फोट' तथा 'वर्ण-स्फोट' दोनों को ही असत्य मानते हैं, केवल वाक्य में ही वाचकता शक्ति रहती है। पद अथवा पदों के अवयव 'स्थानी' या 'आदेश' आदि में तो कल्पित अथवा असत्य वाचकता ही मानी जा सकती है।

वस्तुतः वैयाकरण विद्वानों के भी दो वर्ग हैं—एक 'पदस्फोट' को सत्य मानता है तो दूसरा केवल 'वाक्यस्फोट' को ही ग्रर्थ का बोबक मानता है। इन दोनों मतों का निर्देश कैयट तथा नागेश ने महाभाष्य के पस्पशाह्मिक की टीका में बड़े स्पष्ट रूप से निम्न शब्दों में किया है:—ग्रन्थे वर्ण-स्पतिरिक्तं पद-स्फोटम् इच्छिन्ति। बाक्यस्फोटम् ग्रपरे संगिरन्ते (प्रदीप)। 'ग्रन्थे'—वैद्याकरणः। 'ग्रपरे'— त एव मुख्याः। पदे वर्णनाम् इव वाक्ये पदानां कल्पितत्वात्। तेषाम् अर्थवत्वम् ग्रपि काल्पितिकम् —इति वाक्यस्यंव शब्दत्वम् इति तद्-भावः (उद्योत, महा०, भाग १, १० ४६)।

भट्टोजि दीक्षित ने भी—वाक्य-स्फोटोऽतिनिष्कर्षे तिष्ठतीति मत-स्थितिः (वैभूसा, पृ० ४५७ पर उद्धृत) इस कारिकांश में एकमात्र 'वाक्य-स्फोट' की सत्यता को ही प्रति-पादित किया है।

[ब्याकरण-भेद से 'स्थानी' ग्रादि के भिन्त-भिन्त होने पर भी झब्द से प्रर्थ का बोध होने में कोई क्षति नहीं होती]

> "उपेयप्रतिपत्त्यर्था उपाया ग्रव्यवस्थिताः" (वैभूसा० कारिका सं० ६८) इति न्यायेन व्याकरणभेदेन स्थानि-भेदेऽपि न क्षतिः, देशभेदेन लिपिभेदवद् इति दिक् ।

''ज्ञातब्य के ज्ञान के लिये उपाय अनिश्चित होते हैं'' इस न्याय के अनुसार जिस प्रकार स्थान, देश आदि के भिन्न होने से लिपि के भिन्न होने पर भी अर्थ-प्रतिपादन में कोई क्षति नहीं होती उसी प्रकार, ब्याकरए के भेद से 'स्थानी' के भिन्न होने पर भी (अर्थ-बोधन में) कोई क्षति नहीं होती।

यहां नागेश ने जिस कारिका का उत्तरार्ध उद्धृत किया है वह पूरी कारिका निम्न रूप में है:—

''पंचकोशादिवत् तस्मात् कल्पनैया समाश्रिता । उपेय-प्रतिपत्त्वर्षा उपाया प्रव्यवस्थिताः ॥ (वैभूसा०, का० सं० ६८)

इस कारिका में तैत्तिरीयोपनिषद् की ब्रह्मानन्द वल्ली (श्रनुवाक २-५) में विश्वित पंचकोशों की ग्रोर संकेत किया गया है। ये पाँच कोश हैं:—ग्रन्नसय, प्राएमय, सनोभय, विज्ञानमय तथा ग्रानन्दमय। इन कोशों की क्रमिक साधना से ग्रात्मतत्त्व की सिद्धि होती है। यहाँ प्रत्येक कोश को, जो वस्तुतः ब्रह्म नहीं है, ब्रह्म कह कर उसकी व्याख्या

For Private and Personal Use Only

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मञ्जूषा

की गयी है। इन कोशों में पूर्व पूर्व की अपेक्षा बाद बाद वाला कोश श्रेष्ठतर एव सूक्ष्मतर है। सावक की साधना अन्नसय कोश से प्रारम्भ होती है और आनन्दमय कोश पर उसकी निष्पत्ति होती है। आनन्दमय कोश की अनुभूति से साधक ब्रह्म-ज्ञानी हो जाता है।

कौण्ड भटट् ने अपने वैयाकरए।भूषए। में तथा श्रीकृष्ण ने अपनी स्फोट-चिन्द्रका में ब्रह्म के रूप में कियत इन पांच कोशों की विस्तृत तुलना पाँच प्रकार के कियत स्फोटों— 'वर्ण-स्फोट,' 'पद-स्फोट', 'वाक्य-स्फोट', 'ग्रखण्ड-पद-वाक्य-स्फोट' तथा 'जाति-स्फोट' — से की है। इन विद्वानों के अनुसार इन स्फोटों में भी उत्तरोत्तर स्फोट श्रेण्ठतर एवं सूक्ष्मतर है। इस प्रकार 'वर्ण-स्फोट' की तुलना श्रन्तमय कोश से, पद-स्फोट' की प्राण्मय कोश से, 'बाक्य-स्फोट' की मनोमय कोश से की गयी है। 'मखण्ड-वाक्य-स्फोट' की श्रपेक्षा 'ग्रखण्ड-वाक्य-स्फोट' को सूक्ष्मतर एवं श्रेष्ठतर मानते हुए उसे विज्ञानमय कोश की समकक्षता में, तथा अन्तिम 'जाति-स्फोट' को पृथना में प्रस्तृत किया गया है। सूक्ष्मतर एवं श्रेष्ठतर मानते हुए उसे श्री सूक्ष्मतर एवं श्रेष्ठतर मानते हुए उसे श्री सूक्ष्मतर एवं श्रेष्ठतर मानते हुए उसे श्री स्कृत की प्रकार गया है।

इस रूप में, जाति-वाक्य-स्फोट को अन्तिम मोपान मानते हुए उसके ज्ञान से नित्य, अनादि-निधन, एवं ग्रक्षर शब्द-ब्रह्म का अनुभव होता है तथा इस प्रकार का साक्षात् ज्ञान होता है कि यह सब ब्रह्माण्ड उसी सूक्ष्मातिसूक्ष्म शब्दी ब्रह्म का स्पूल शरीर अथवा रूप है। इम्मैं परम सूक्ष्म तन्त्व शब्द-ब्रह्म के अतिरिक्त भर्नु हिर आदि शब्द-मनीषी वैयाकरए। किसी भी अन्य तत्त्व को बास्तिविक अथवा परमार्थ भूत तत्त्व नहीं मानते। तैत्तिरीयोपनिषद् के ऋषि ने भी आनन्दमय कोश से सिद्ध होने वाले ब्रह्म को ही एकमात्र पर ब्रह्म अथवा अन्तिम तत्त्व माना है।

तो जिस प्रकार तैत्तिरीयोपनिषद् में वास्तिविक ब्रह्म के जापन के लिये भृगु के पिता बारुिए ने भृगु को ब्रह्म का उपदेश करते हुए उपिरिनिविष्ट पाँच कोशों को, जो परमार्थतः ब्रह्म नहीं थे, ब्रह्म-ज्ञान के उपाय के रूप में उन्हें ब्रह्म बताते हुए उनका उपदेश किया, उसी प्रकार शब्दों का अनुशासन करते हुए पाएिएनि ने अखण्ड-नित्य-स्फोट-रूप पद अथवा बाक्य की बाचकता के उपपादन एवं ज्ञापन के लिये उपाय के रूप में इन 'प्रकृति', प्रत्यय' आदि की तथा उनकी बाचकता की असत्य कल्पना का उपदेश किया या दूसरे शब्दों में 'वर्ण-स्फोट' आदि की कल्पना को स्वीकार किया। इसीलिये भर्तृ हरि ने बाचयपदीय में पूरे व्याकरएा-शास्त्र को ही असत्य एवं उपाय मात्र तथा अविद्या घोषित किया है। इष्टव्य :—

शास्त्रेषु प्रक्रिया-भेदेर् प्रविद्यं वोषवराष्यंते । (वाष० २.२३३) उपायाः शिक्षमारामानं बालानाम् उपलालनाः ।

श्चसत्ये वर्त्मान स्थित्वा ततः सत्यं समीहते ॥ (वाप० २.२३८)

उपाया अध्यवस्थिता: — उपाय (साधन मात्र) उपेय (साध्य) की प्राप्ति के लिये होता है इस काररण पात्र, स्थान, प्रसंग, विषय ग्रादि की इष्टि से ग्रलग ग्रलग उपायों की कल्पना की जा सकती है, यह ग्रावश्यक नहीं है कि निश्चित हुए से एक ही उपाय ग्रपनाया जाय। दूसरे शब्दों में उपाय ग्रव्यवस्थित हैं, ग्रनियत

### शक्ति-निरूपण

हैं, अर्थात् उतके विषय में कोई नियम नहीं बनाया जा सकता । यह भी ध्यान रहे कि उपेय श्रथना साध्य की प्राप्ति हो जाने पर इन उपायों का कोई महत्त्व नहीं रहता—वे हिय' हो जाते हैं । द्रष्टब्य—

उपादायापि ये हेयास् तान् उपायान् प्रचक्षते । उपायानां च नियमो मावश्यम् श्रवतिष्ठते ॥ वाप० २.३८

ध्याकरए-भेदेन स्थानि-भेदेऽपि न क्षाति: — यहाँ ग्रन्थकार का ग्रभिप्राय यह है कि यद्यपि 'ग्रह्मण्ड-वाक्य स्फोट' या 'पद-स्फोट' ही ग्रश्नं का वाचक है, परन्तु उनके ठीक-ठीक स्वरूप के ज्ञान के लिये उसमें 'प्रकृति', 'प्रत्यय' रूप ग्रवयवों तथा उनके ग्रथों की करूपना को उपाय के रूप में, व्याकरएा शास्त्र में प्रदक्षित किया गया है। उपाय उपेय (ज्ञातव्य) के ज्ञापन के लिये ग्रपनाया जाता है, इसलिये जिस भी उपाय से उपेय का बोवन या ज्ञापन हो सके, उसे ग्रपनाया जा मकता है। ग्रतः उपाय नियत या व्यवस्थित नहीं हुआ करते।

इसीलिये भिन्न-भिन्न व्याकराएों में भिन्न-भिन्न श्रंको को स्थानी मानने से शब्द या अर्थ के अन्वाक्यान में ठीक उसी प्रकार कोई अन्तर नहीं पड़ता जिस प्रकार भिन्न-भिन्न प्रान्तों या देशों में भिन्न-भिन्न लिपि अपनायी जाती है परन्तु उससे अर्थ-ज्ञान में कोई अन्तर नहीं आता। क्योंकि लिपि तो अर्थाभिन्यक्ति का एक उपायमात्र है, इसलिये कोई भी लिपि अपनाई जा सकती है। इसी रूप में 'ल' आदि स्थानी की कल्पना भी 'पठति' आदि शब्दार्थस्वरूप के निश्चित ज्ञान का एक उपायमात्र है। इस काराए किसी भी रूप में स्थानी आदि की कल्पना की जा सकती है।

व्याकरण-भेद से 'स्थानी' ग्रादि की भिन्नता बहुत स्वाभाविक हैं। यह ग्रावश्यक नहीं हैं कि एक व्याकरण के एक सम्प्रदाय में निर्धारित 'स्थानी' तथा 'ग्रादेश' ग्रादि की प्रक्रिया को व्याकरण के अन्य सम्प्रदाय वाले भी मान लें। उदाहरण के लिये ग्राचार्य पाणिति के व्याकरण में "ग्रास्ते भूँ" (पा० २.४.५२) सूत्र हैं जिसमें 'ग्रास्' घातु को स्थानी माना गया तथा 'भूँ को उसके स्थान पर 'ग्रादेश' माना गया। यह कल्पना 'ग्रास्' के 'भविता' 'भवितुम्' इत्यादि छ्पों की सिद्धि के लिये की गयी। परन्तु ग्रापिशिल के व्याकरण में इसके विपरीत 'भूँ को 'स्थानी' तथा 'ग्रास्' को उसके स्थान पर 'ग्रादेश' माना गया था यह कल्पना संभवतः 'ग्रासीत्', ग्रास्ताम् 'ग्रासन्' ग्रादि प्रयोगों की सिद्धि के लिये की गयी थी। परन्तु चाहे 'ग्रासीत्', ग्रास्ताम् 'ग्रासन्' ग्रादि प्रयोगों की सिद्धि के लिये की गयी थी। परन्तु चाहे 'ग्रास् को 'स्थानी' माना जाय ग्राथवा 'भूं' को 'स्थानी' माना जाय, प्रयोगों के ग्रांथी से कोई ग्रान्तर नहीं पड़ता।

## [ब्राप्तों के द्वारा उपदिष्ट शब्द को भी प्रमास कोटि में माना गया है]

तत्र प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दाः प्रमाणानि (न्याय सूत्र १.१.३) इति गौतमसूत्रे । शब्दश्च ग्राप्तोपदेश-रूपः प्रमाणम् । 'ग्राप्तो' नाम ग्रनुभवेन वस्तुतत्त्वस्य कार्त् स्न्येन निश्चयवान् । रागादिवशाद् ग्रापि नान्यथवादी यः सः इति चरके पतञ्जलिः ।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघू-मंजूषा

''प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान तथा शब्द (ये) प्रमाण हैं'' (त्यायसूत्र के प्रणेता गौतम ऋषि) के इस सूत्र में आप्तोपदेश रूप शब्द को प्रमाण (यथार्थ- ज्ञान का बोधक) माना गया है। तथा 'श्राप्त' वह है ''जिसे अपने अनुभव के श्राधार पर, वस्तुतत्त्व का पूर्णरूपेण निश्चयात्मक ज्ञान हो। जो राग या द्वेष आदि के कारण भो असत्य भाषण करने वाला न हो, वह श्राप्त है'' ऐसा चरक (शास्त्र) में पतञ्जलि ने कहा है।

न्याय दर्शन के उपयुंक्त सूत्र में चार प्रमाण माने गये हैं, जिनसे मानव को अर्थज्ञान होता है। इन चारों में अन्तिम प्रमाण 'शब्द' है। शब्द की परिभाषा करते हुए न्याय दर्शन में कहा गया— आप्तोपदेशः शब्दः (न्याय सू० १.१.७) ग्रथात् आप्त व्यक्ति के द्वारा उपदिष्ट या कथित शब्द ही वस्तुतः शब्द है। ऐसा शब्द ही प्रमाण-कोटि में आ सकता है।

श्रास्तो नाम ''' निश्चययान् -- 'श्राप्त' किसे माना जाय इस प्रश्न के उत्तर में ग्राप्तोपदेशः शब्दः इस सूत्र की व्याख्या करते हुए, भाष्यकार वात्स्यायन ने कहा है—ग्राप्तो नाम यथादृष्टस्य प्रयंस्य चिख्यापिषया प्रयुक्त उपदेष्टा । तस्य शब्दः । प्रथित जिस वस्तु या तथ्य को जिस रूप में सुना या देखा जाय, उसे उसी रूप में प्रकट करने की ग्रीभलाषा से प्रेरित व्यक्ति 'श्राप्त' है । ग्राप्तो नाम प्रमुभवेन वस्तुत्रस्वस्य कार्त्रस्वेन निश्चयवान् यह ग्राप्त की परिभाषा ग्रीधक उपयुक्त परिभाषा है । जिस व्यक्ति ने वस्तु ग्रादि के स्वरूप का परिपूर्णता के साथ निश्चित ज्ञान प्राप्त कर लिया है -- उसे उस विषय में किसी प्रकार का सन्देह नहीं है -- वह व्यक्ति ही 'श्राप्त' माना जा सकता है । वस्तुतः वात्स्यायन तथा नागेश के ये दोनों कथन मिलकर ग्राप्त की एक पूरी परिभाषा बनाते हैं ।

परन्तु सम्पूर्णता के साथ अर्थ के निश्चित ज्ञान की स्थिति भी सापेक्षिक ही मानती होगी अर्थात् अन्य व्यक्तियों की अपेक्षा जिसे अधिक ज्ञान हो, वह 'ग्राप्त' है। अन्यथा, मानव का ज्ञान देश तथा काल की सीमाओं से परिच्छिन्न है—वह ग्रत्पज्ञ है—इसलिये, कोई भी व्यक्ति 'ग्राप्त' नहीं कहा जा सकता।

रागाविवताक् पतञ्जिलः—'श्राप्त' की यह परिभाषा भी उसके एक विशिष्ट स्वरूप को प्रस्तुत करती है और वह यह है कि उसी व्यक्ति का कथन प्रामािएकि माना जायेगा, जो रागद्वेष ग्रादि से सर्वथा अपर उठ कर, ग्रथवा निष्पक्ष होकर, ग्रपना वक्तव्य दे। इसी बात को वातस्यायन ने यथावृष्टस्य ग्रयंस्य विष्पापिषया प्रयुक्तः कहकर स्पष्ट किया है, ग्रयांत् जिस वस्तु को जैसा देखा उसे उसी रूप में प्रगट करना—किसी प्रकार के राग, द्वेष में पड़कर पक्षपात-पूर्ण भाषरण न करना—यह भी ग्राप्त पुरुष की एक विशेषता है।

नागेश ने यहां **इति घरके पतञ्जितः** कहकर यह प्रगट किया कि 'चरक' में पतञ्जिल ने आप्त की यह परिभाषा दी हैं। वैयाकरग्ग-सिद्धान्त-लघु-मञ्जूषा के 'तद्धित-वृत्ति-निरुपग्ग' में भी एक स्थल पर नागेश ने कहा है—चरके पतञ्जिलरप्याह (पृ० १५२३) तथा इसी प्रकार इसी पुस्तक में 'परमार्थसार' नामक ग्रन्थ को भी नागेश ने पतञ्जिल-विरचित माना है — परमार्थसार पतञ्जिलराह (लम०, पृ० १५२४)।

#### शक्ति-निरूपण

याज के ऐतिहासिक विद्वानों का विचार है कि चरक शास्त्र या संहिता का मूल नाम 'स्रात्रेय-संहिता' है तथा स्रात्रेय पुनर्वसु उसके कर्त्ता हैं। स्रात्रेय ने स्रग्निवेश की स्रायुर्वेद का उपदेश दिया था। इस संहिता का प्रथम संस्करण चरक ने तथा दूसरा संस्करण हढबल ने किया। स्रात्रेय संहिता का प्रतिसंस्करण करने वाले चरक शेष के स्वतार समके जाते थे। चरक शाखा से सम्बद्ध किसी विद्वान् ने स्रात्रेय संहिता का प्रतिसंस्कार किया, इस कारण स्रग्निवेश' नाम गौण पड़ गया तथा चरक के नाम से यह संहिता प्रसिद्ध हो गई। यह संभावना की जाती है कि पतञ्जिल ही वे चरक गोत्रीय विद्वान् हैं, जिन्होंने पहले स्रात्रेय संहिता का प्रतिसंस्करण किया स्रोर बाद में महाभाष्य की रचना की। द्र०—पतञ्जिलकालीन भारत (पृ० ५१-५२)।

यहाँ चरक के नाम से उद्घृत पंक्ति चरक के संस्करणों में नहीं मिल सकी, परन्तु चरक के सूत्रस्थान के तिस्न बर्णीय ग्रध्याय में निम्न दो ब्लोक मिलते हैं, जिनमें ग्राप्त की विस्तृत परिभाषा दी गई हैं—

> रजस्तमोम्यां निर्मुक्तास् तपोज्ञानवलेन व । येषां त्रेकालम् स्रमलं ज्ञानम् श्रम्याहतं सदा ॥ स्राप्ताः शिष्टा विबुद्धास् ते तेषां वाक्यम् स्रसंशयम् । सत्यं वश्यन्ति ते कस्माद् स्रसत्यं नीरजस्तमाः ॥ (स्र०११, स्०१६)

## [शाब्द-बोभ में कार्य-कारस-भाव के स्वरूप का प्रदर्शन]

तद्-धर्माविच्छन्न-विषयक-शाब्द-बुद्धित्वाविच्छन्नं प्रति तद्धर्माविच्छन्न-निरूपित-वृत्ति-विशिष्ट-ज्ञानं हेतुः। ग्रत एव नागृहीतवृत्तिकस्य शाब्द-बोधः। ग्रत एव च न हि 'गुद्ध' इत्युक्ते मधुरत्वं प्रकारतया गम्यते इति ''समर्थं॰''— सूत्र-भाष्यं संगच्छते। 'गुड' ग्रादि-शब्देन 'गुडत्वजात्य-विच्छन्नो गुडपद-वाच्यः' इत्येव बोधो जातिप्रकारकः। मधुरत्वं तु 'गुडो मधुर ऐक्षवत्वात्' इत्यनुमानरूप-मानान्तरगम्यम् ।

उस धर्म (घटत्व ग्रादि) से अविच्छिन्न ('घट' ग्रादि) के द्वारा निरूपित जो वृत्ति उससे विशिष्ट (घट शब्द का) ज्ञान उस धर्म (घटत्व ग्रादि) से विशिष्ट वस्तु (घट ग्रादि) के शाब्दबोध में कारण बनता है। इसीलिये जिस व्यक्ति को उस शब्द की 'वृत्ति' का ज्ञान नहीं है उसे (उस शब्द के उच्चरित होने पर भी) शाब्दबोध नहीं होता श्रीर इसी कारण ''गुडः' इस शब्द के कहने पर मधुरता का ज्ञान विशेषण के रूप में नहीं होता''—यह समर्थः पद-विधिः (पा० २.१.१) सूत्र का भाष्य (भाष्य में कथित ग्रंश) सुसंगत हो जाता है। (वयोंकि)

पुलना करो--- महा० २.१.१, पृ० ४२, त हि गुढ इत्युक्ते मधुरस्यं गम्यते ।

भ द

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघू-मंजूषा

'गुडः' स्नादि शब्दों से, गुडत्य धर्म से विशिष्ट 'गुड' पद का जो वाच्यार्थ है, उसी का बोध होता है जिलमें गुडत्व' रूप जाति का ज्ञान विशेषण बनता है। ('गुडः' कहने पर) मधुरता का ज्ञान तो, ''गन्ते के रस से बने होने के कारण गुड़ मीठा है (जो वस्तु गन्ते के रस से बनी होगी वह मीठी होगी)'' इस 'स्रनुमान'-रूप दूसरे प्रमासा से बोध्य है।

शब्द से प्रकट होने वाले ज्ञान श्रथवा बोध को 'शाब्दबोध' कहा जाता है। शाब्दबोध में उच्चार्यमाए। सार्थक शब्द कारए। हैं तथा उससे श्रभव्यज्यमान श्रथं कार्य है। परन्तु इस 'कार्य-कारएाभाव' को नैशायिकों की पारिभाषिक शब्दावली में परिष्कृत करके उपर नागेश ने प्रस्तुत किया है।

कार्य-कारएा भाव की इस परिभाषा में यह बताया गया है कि किसी शब्द के प्रयोग के बाद श्रोता को उससे जो अर्थ की प्रतीति होती हैं उसमें दो अवान्तर कारएा होते हैं। एक तो श्रोता को उस शब्द का ज्ञान हो, (अर्थात उच्चरित शब्द का उसे स्पष्ट श्रवण हो जाय) तथा दूसरा उस शब्द की, घट पट आदि विषयक, वृत्ति का भी श्रोता को ज्ञान हो। उसे यह पता हो कि वक्ता ने इस शब्द का प्रयोग उस घट या पट विषयक 'वृत्ति' को ध्यान में रख कर किया है, अर्थात् इस शब्द के अभिधेय, लक्ष्य तथा ब्यंग्य अर्थों में कौन सा अर्थ प्रगट करना वक्ता को अभीष्ट है इसका श्रोता को स्पष्ट बोध हो।

'वृत्ति'—शब्द जिस व्यापार द्वारा अपने अर्थ का बोध कराता है उसे यहाँ 'वृत्ति' कहा गया है। यह तीन तरह की हैं—अभिया, लक्षरण तथा व्यंजना। इन वृत्तियों के द्वारा प्रकट होने वाले अर्थों को क्रमशः अभिषेष, लक्ष्य तथा व्यंग्य कहा जाता है। इन 'वृत्तियों' के विषय में आगे विस्तार से विचार किया जायगा।

तद्धमीविच्छन्न .... भाग्यबुद्धित्वाविच्छन्नम् — इस ग्रंश में कार्य अर्थात् 'शाब्दबोध' के स्वरूप को स्पष्ट किया गया है। शब्द से जिस ग्रंथ का बोध होता है उसे 'शाब्दबुद्धि' ग्रंथवा 'शाब्दबोध' कहा जाता है। इस 'शाब्दबुद्धि' में शाब्दबुद्धित्व धर्म रहता है। इसलिए 'शाब्दबुद्धित्वाविच्छन्नम्' का ग्रंभिप्राय है शाब्दबुद्धित्व धर्म से विशिष्ट ग्रंथित् 'शाब्दबुद्धि'। यह 'शाब्दबुद्धि' किसी न किसी वस्तु ग्रंथवा व्यक्ति के विषय में होगी ग्रीर वह वस्तु ग्र्थवा व्यक्ति ग्रंपने में समवेत उस उस धर्म से सम्बद्ध होगा। उदाहरण के लिये घट-पदार्थ-विषयक 'शाब्दबुद्धि' में घट पदार्थ 'घटत्व' रूप धर्म से ग्रंविच्छन्न होगा तथा पट-पदार्थ-विषयक 'शाब्दबुद्धि' में पट पदार्थ पटत्व' रूप धर्म से ग्रंविच्छन्न (विशिष्ट) होगा। इस प्रकार 'उस उस घटत्व पटत्व ग्रादि धर्म से विशिष्ट 'शाब्दबुद्धि' यह कार्य का स्वरूप हुगा।

स्पष्टता के लिये 'तत्' पद का अर्थ 'घट' कर लिया जाये तो 'तद्धर्म' का अर्थ हुआ 'घट का घर्म अर्थात् घटत्व'। 'तद्धर्माविष्ठ्यन्न' का अर्थ हुआ 'घटत्व घर्म से विशिष्ट अर्थात् घट', तथा 'तद्धर्माविष्ठ्यन-विषयक' का अर्थ है 'घट-विषयक'। पूरे अंश का अभिश्राय है—'घटत्व घर्म से विशिष्ट जो घट पदार्थ उस विषयक शाब्दबुद्धि (शाब्द-बोघ)'। जिस पदार्थ अथवा वस्तु-विषयक शाब्द बोघ होगा उस पदार्थ अथवा वस्तु में उसका अपना धर्म होगा ही। इसलिये उसी उसी घटत्व, पटत्व आदि घर्म से पदार्थ को यहां

### शक्ति-निरूपण

98

अविच्छिन्त (विशिष्ट) कहा गया है। इन धर्मों को यहां पदार्थ का विशेषणा अथवा न्याय की पारिभाषिक शब्दावली में, 'प्रकार' कहा गया है।

तद्धमीविच्छन्न '''हेतुः—इस श्रंश में 'शाब्दबुद्धि' रूप कार्य के कारण का स्वरूप निर्धारित किया गया है। इस 'कारण' के स्वरूप में उच्चरित शब्द का ज्ञान तथा उस शब्द की स्रभीष्ट पदार्थ प्रथवा द्रव्य विषयक वृत्ति का ज्ञान इन दोनों का उल्लेख किया गया है। किसी भी शाब्दबोध में ये दोनों स्निवार्य तत्त्व हैं। श्रोता ने उच्चरित शब्द को यदि स्पष्टतः नहीं सुना है—उसे नहीं जाना है—तो उस शब्द की 'वृत्ति' का बोध होने पर भी, उस स्रश्रुत स्रथवा स्रज्ञात शब्द से उसे श्रथं का बोध नहीं होगा। इसी प्रकार उच्चरित शब्द को सुन लेने के बाद भी यदि उस शब्द की 'वृत्ति', अर्थात् स्रभीष्ट स्रभिप्राय का बोध कराने वाले स्रभिधा, शक्षणा तथा व्यंजना स्नाद व्यापारों, का बोध श्रोता को नहीं है तो भी उस श्रुत शब्द से स्रथं का बोध नहीं हो सकता।

येहां भी स्पष्टता की दृष्टि से, उदाहरण के रूप में, 'तत्' का अर्थ घट, पट आदि पदार्थ किया जा सकता है। अब 'तद्-धर्म' का अर्थ है उन उन पदार्थों में रहने वाले घटरव, पटत्व आदि धर्म। इस प्रकार 'तद्-धर्मीविच्छन्न' का प्रथं हैं—उन उन-घटत्व आदि धर्मों से अवच्छिन (विशिष्ट) घट पट आदि पदार्थ। 'निरूपित' का अर्थ 'विषयक' या 'सम्बद्ध' किया जा सकता है। इस रूप में 'तद्-धर्मीविच्छन-निरूपित-वृत्ति' का अर्थ हुआ उन उन घटत्व, पटत्व आदि धर्मों से विशिष्ट जो घट, पट आदि पदार्थ उनसे सम्बद्ध अथवा उन उन घट, पट आदि पदार्थ-विषयक जो 'वृत्ति'। जैसे —'घट' शब्द की वृत्ति घट पदार्थ से सम्बद्ध है अथवा घट-पदार्थ-विषयक है और घट पदार्थ घटत्व धर्म से अवच्छिन्न है। इसलिये इसको 'घटत्वाविच्छन्न-निरूपित-वृत्ति' कहा जायगा। इसी प्रकार 'पट' शब्द की वृत्ति पट पदार्थ से सम्बद्ध है अथवा पट-पदार्थ-विषयक है और पट पदार्थ पटत्व धर्म से अवच्छिन्न (विशिष्ट) है। इस दृष्टि से यहां 'वृत्ति' को 'तद्-धर्मविच्छिन्न-निरूपित' इस विशेषण से विशेषित किया गया।

मरल सब्दों में घट-पदार्थ-विषयक शाब्दबोध के प्रति 'घट' शब्द तथा उसकी, घट-पदार्थ से सम्बद्ध, 'वृत्ति' का ज्ञान कारणा है। इसी तरह पट झादि सभी पदार्थों के शाब्दबोध में कार्यकारणाभाव की स्थिति समऋनी चाहिये। यहां यह बात स्पष्ट कर दी गई है कि जिस धर्म से विशिष्ट वृत्ति वाले शब्द का ज्ञान होगा उसी धर्म से विशिष्ट पदार्थ का ही शाब्दबोध होगा, अन्य धर्म से विशिष्ट पदार्थ का शाब्दबोध नहीं होगा (द्र०—यद्-धर्म-प्रकारक-वृत्ति-ज्ञानं तद्-धर्म-प्रकारक एव बोधः (पलम०, ज्योत्स्ना टीका, पृ० २७)।

परन्तु शब्द का ज्ञान तथा उसमें रहने वाली वृक्ति का ज्ञान इन दोनों को यदि स्वतन्त्र रूप से पृथक्-पृथक् शाब्दबोध का कारण माना जाय, जैसा कि नैयायिक विद्वान् मानते हैं, तो अनावश्यक गौरव (विस्तार) होगा। अतः व्याकरण के विद्वान् वृक्ति-विश्विष्ट शब्द के ज्ञान को अर्थ-प्रतीति अथवा शाब्दबोध में कारण मानते हैं। इस रूप में केवल एक ही कारण की कल्पना करनी पड़ती हैं—दो कारणों की नहीं -यह लाघव है।

হ্ড

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूपा

यहां यह भी व्यान देने योग्य है कि कार्य ग्रंश तथा कारण ग्रंश दोनों में 'धमं' (घटत्व ग्रादि) पद के संयोजन से दोनों के स्वरूप को ग्रंतिव्याप्ति दौष से मुक्त कर दिया गया हैं। इस 'धमं' पद के प्रयोग से कार्य-कारण का पूरा स्वरूप इस प्रकार होगा — 'घटत्व रूप धमं से विशिष्ट घट-पदार्थ-विषयक शाब्दबोध रूप कार्य के प्रति उसी घटत्व रूप धमं से विशिष्ट जो घट पदार्थ उस विषय वाली ग्रंपवा उससे सम्बद्ध 'वृत्ति' का ज्ञान कारण हैं। इन दोनों 'धमं' पदों के विशेष प्रयोजन का उल्लेख इसी प्रसंग में ग्रागे किया जायगा।

प्रकारता—'प्रकार' का अभिप्राय है 'विशेषणा। अतः 'प्रकारता' का अभिप्राय हुआ विशेषणाता। प्रत्येक 'शाब्दबोध' में 'प्रकारता' (विशेषणाता) तथा विशेष्यता ये दोनों रूप पाये जाते हैं। जैसे—'गौः' कहने पर 'गौं व्यक्ति का जो बोध होता है उसमें 'गोत्व' रूप धर्म अथवा 'जाति' विशेषणा ('प्रकार') है तथा 'गौं व्यक्ति (पदार्थ या द्रव्य) विशेष्य हैं। अथित 'गौं कहने पर इस शब्द से गोत्व जाति से विशिष्ट (अविच्छन्न) 'गौं व्यक्ति का बोध होता है। इसी प्रकार 'अश्वः' कहने पर 'अश्वत्व' धर्म या जाति का ज्ञान 'प्रकारता' के रूप में होता है तथा 'ग्रश्व' व्यक्ति का बोध विशेष्यता के रूप में होता हैं।

श्रतएवं च ' जाित-प्रकारकः — उपर की व्याख्या से यह स्पष्ट है कि जिस घटत्व या पटत्व श्रादि धमं से विशिष्ट 'घट' 'पट' पद-विषयक वृत्ति वाले शब्दों का उच्चारग् किया जाता है उससे उसी घटत्व, पटत्व श्रादि धमं से विशिष्ट घट, पट पदार्थ का बोध होता है। इस बोध में जाित 'प्रकार' है तथा पदार्थ (द्रव्य) विशेष्य । इस व्याख्या की हष्टि से ही महाभाष्य का यह कथन मुसंगत होता है कि जब 'गुड:' पद का प्रयोग किया जायगा तो उससे होने वाले बोध में 'गुडत्व' रूप धमं 'प्रकार' (विशेष्ण्) बनेगा तथा गुड पदार्थ विशेष्य होगा, श्रथात् गुडत्व-विशिष्ट गुड पदार्थ का बोध होगा। इस रूप में 'गुड:' पद का बाच्य श्रथं, श्रथात् विशेष्य रूप गुड पदार्थ (द्रव्य), 'गुडत्व' जाित रूप प्रकारता से श्रवच्छित्व (विशिष्ट) है। इस बोध को 'जाितप्रकारकः' कहा जाता है, श्रथात् इस 'शाब्द-बोध' में जाित श्रथवा धमं 'प्रकार' (विशेषण्) है—जाितः प्रकारो यस्मिन् स जाित-प्रकारको बोध:।

मधुरत्वं " गम्यम् — यहाँ यह प्रश्न किया जा सकता हैं कि यदि शाब्दबोध में, पदार्थ में समवेत, जाित प्रथवा धर्म ही विशेषण बनता है, या उदाहरण के रूप में 'गुड:' पद के प्रयोग से गुडत्व जाित से विशिष्ट गुड पदार्थ का ही बोब होता है, तो, 'गुड:' पद के प्रयोग के उपरान्त श्रोता को मधुरता रूप धर्म की, जो गुड पदार्थ में समवेत जाित नहीं है, प्रतीति क्यों होती हैं ?

इस प्रश्न का उत्तर यहां यह दिया गया है कि 'गुडः' कहने पर मधुरता का ज्ञान 'प्रकार' अथवा विशेषण के रूप में कभी नहीं होता—यहां तो 'गुडत्व' जाति ही विशेषण ('प्रकार') बनेगी। परन्तु 'गुडः' पद के प्रयोग से मधुरता रूप धर्म की जो प्रतीति होती है उसका आधार तो अनुमान प्रमाण है। यह अनुमान इस प्रकार किया गया कि गुड इक्षु-रस-निर्मित होता है इस कारण वह मधुर है, जो भी इक्षु-रस-निर्मित होगा

२१:

#### शक्ति-निरूपण

वह मधुर होगा गुडो मधुर ऐक्षवत्वात् । यद् यद् इ.खु-रस-निर्मितं तत् तन् मधुरम् । यथा राकंरादयः ।

साब्द-बोध में जाति अथवा धर्म को विशेषणा अथवा 'प्रकार' बनाने के लिये ही कार्य अंश में ऊपर 'तत्' पद के साथ 'धर्म' पद का प्रयोग किया गया। इसलिये जब कभी 'गुड:' कहा जायगा तो 'गुड:' पद तथा उसकी गुड-पदार्थ-विषयक वृक्ति को जानने वाले श्रोता को गुडत्वाविच्छन्न गुडपदार्थ विषयक ही शाब्दबोध होगा, क्योंकि कार्य-कारणभाव का यही स्वरूप निश्चित किया गया है। हां 'मधुर:' शब्द का प्रयोग करने पर अवश्य श्रोता को मथुरत्व धर्म से विशिष्ट मथुर गुण का बोध होगा—यहां इस बोध में 'मधुरता' को 'प्रकार' माना जायगा।

नैयायिकों ने शाब्दबोध को 'फल', पद के ज्ञान को 'कररा।', शब्द के ग्रथं की स्मृति को 'द्वार' तथा शब्द की वृत्ति के ज्ञान को 'सहकारी काररा।' कहा है । द्रष्टब्य---

> पद-ज्ञानं तु करणं, द्वारं तत्र पदार्थ-धीः । शाक्टबोधः फलं तत्र, शक्ति-धीः सहकारिणी ॥ (भाषा-परिच्छेद, का० सं० =१)

['शाब्द-बोध' विषयक कार्य-काररग-भाव के प्रदर्शन-वाक्य में प्रथम 'तद्-धर्मावच्छिन्न' पद का प्रयोजन]

> विशेष्य-विशेषग्-भाव-व्यत्यासेन गृहोत-शक्तिकस्य पुंसो घट-पदाद् घटत्व-विशिष्ट-घट-बोधवारगाय 'तद्-धर्माः विच्छिन' इति ।

(घट' पद घट-विशिष्ट घटस्व का बोधक है इन प्रकार के) विशेष्य-विशेष्ण-भाव के विषयंय से शक्ति का जिसे ज्ञान है ऐसे (भ्रान्त) व्यक्ति को 'घट' पद से घटत्व-विशिष्ट घट का बोध न हो जाय इसलिये 'तद्-धर्माविच्छिन्न' यह श्रंश है।

जैसा कि पहले कहा जा चुका है, 'घट' पद से जो शाब्द-बीघ होगा उसमें घटत्व विशेषणा तथा घट विशेष्य हैं। अभिप्राय यह हैं कि 'घट' पद से घटत्व जाति से विशिष्ट घट का जान होता हैं। यही निर्भाग्त ज्ञान है। परन्तु जो व्यक्ति अभ-वश यह जाने बैठा हैं कि 'घट' पद से घट-विशिष्ट घटत्व का बोध होता है उसे तो 'घट' पद से वैसा ही उलटा बोध होगा—अर्थान् घटत्व-विशिष्ट घट का बोध न होकर घट-विशिष्ट घटत्व का बोध न होकर घट-विशिष्ट घटत्व का बोध हो होगा। क्योंकि जिस धर्म से विशिष्ट शब्द वाली 'वृत्ति' का जिस ज्ञान होगा उसे उसी धर्म से विशिष्ट शब्द बाली 'वृत्ति' का जिस ज्ञान होगा उसे उसी धर्म से विशिष्ट शाब्द-बोध भी होगा।

परन्तु यदि ऊपर के, शाब्द-बोध के कार्य-कारशा-भाव के प्रदर्शक, दावय के कार्य ग्रंश में से (प्रथम) 'तद्-धमिविच्छन्न' पद हटा दिया जाय तो नियम का रूप होगा-— शाबर-बुद्धित्वाविच्छन्नं प्रति तद्-धमिविच्छन्न-निरूपित-बृति-विशिष्ट-ज्ञानं हेतुः,

१. निस०, काप्रणु० में 'घट' पद नहीं हैं :

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-सघु-मंजूषा

श्रथीत् उस धर्म से विशिष्ट जो शब्द तत्-सम्बद्ध 'तृत्ति' का ज्ञान शब्द-बोध में कारए। बनता है। यहां यह श्रावश्यक नहीं है कि जिस धर्म से विशिष्ट 'तृत्ति' का ज्ञान हुआ है उसी धर्म से विशिष्ट शाब्द-बोध भी हो। इसलिये उपर्युक्त नियम के इस रूप को मानने पर इस श्रान्त व्यक्ति को, घट पद से 'घट-विशिष्ट-घटत्व' इस आन्त बोध के समान ही, घटत्व-विशिष्ट घट'इस निश्चान्त अर्थ का भी बोध होना चाहिये। परन्तु यह बाद वाला निर्भान्त ज्ञान उस श्रान्त व्यक्ति को नहीं हुआ करता। इसलिये उस अन्नीष्ट स्थित के निवारए। के लिये यहाँ प्रथम 'तट्-धर्मावच्छिन्न' पद रखा गया।

[शाब्द ज्ञान में, वृत्ति-कृत विशेषता के विषय में दो प्रकार के सम्बन्धों का, द्वितीय 'तद्-धर्माविच्छन्न' पद के प्रयोजन का तथा शाब्द-बोध-विषयक कार्य-कार्रण-भाद-रूप नियम के विविध प्रयोजनों का कथन]

> ज्ञाने वृत्ति-वैशिष्ट्यं च 'स्व-विषयकोद्बुद्ध-संस्कार-समानाधिकरण्य'-'स्वाश्रय-पद-विषयकत्व'-उभय-सम्बन्धेन बोध्यम् । श्रतो नागृहीत-वृत्तिकस्य, नापि तत्-पदम् श्रजानतः, नापि घट-पदा श्रयत्वेनोपस्थिताकाशस्य, नापि जनकत्योपस्थित-चैत्रादेश्च बोधः ।

श्रीर (पद के) ज्ञान में वृत्ति-कृत विशेषता दो सम्बन्धों से होतो है। पहला वृत्ति (स्व)—विषयक जो जागृत संस्कार तथा पद-ज्ञान इन दोनों का एक ग्रधिकरण (पद रूप ग्राश्रय) में होना। दूसरा 'वृत्ति' (स्व) का ग्राश्रय-भूत जो पद, उस (पद) के विषय में ज्ञान का होना। इसलिये जिसे 'वृत्ति' का ज्ञान नहीं है, ग्रथवा जो 'वृत्ति' को जानकर भी भूल गया है उस (व्यक्ति) को (उस 'वृत्ति' से सम्बद्ध शब्द से) ग्रर्थ-ज्ञान नहीं होता। ग्रीर नहीं उस पद को न जानने वाले (व्यक्ति) को ग्रर्थ-ज्ञान होता है। 'घट' पद के ग्राश्रय के रूप में उपस्थित ग्राकाश का भी बोध ('घट' पद से) नहीं होता ग्रीर न, 'घट' शब्द के उच्चारणकर्त्ता के रूप में उपस्थित, चैत्र ग्रादि (किसी ग्रादमी) का बोध (ही 'घट' शब्द से) होता है।

'वृत्ति-विशिष्ट-पद-ज्ञान' के सिमिश्राय को स्पष्ट करते हुए ग्रन्थकार ने यहां यह कहा कि पद-ज्ञान में वृत्ति का ज्ञान निम्न दो प्रकार के सम्बन्धों से रहना चाहिये। बात यह है कि श्रोता को जिस पद का ज्ञान हुआ है उसी पद-विषयक वृत्ति-ज्ञान के संस्कारों का उद्बोधन अथवा स्मरण भी उसे होना चाहिये। यह हुआ प्रथम—स्व-विषयकोद्द्युद्ध-संस्कार-समानाधिकरण्य'—सम्बन्ध । यहां 'वृत्ति' तथा 'पद' दोनों के ज्ञान का श्रिधकरण अथवा आश्रय एक ही है और वह है ज्ञात पद।

दूसरी आवश्यक बात यह है कि उस 'वृत्ति' के आश्रयभूत पद का ही ज्ञान उस पद-विषयक शाब्द-वोध के लिये आवश्यक है, अन्य किसी पद का नहीं। इसे द्वितीय— । ह० -- घटणदाइ।

**.** 3

#### शक्ति-निरूपण

स्वाश्रय-पद-विषयकस्व'—सम्बन्ध कहा गया है। 'स्व' पद का अर्थ दोनों ही स्थलों में 'वृत्ति' है।

इन दो सम्बन्धों में से प्रथम स्व-विषयकोद्बुद्ध-संस्कार-सामानाधिकरण्य सम्बन्ध का होना इसिलये आवश्यक है कि ऐसा देखा जाता है कि उस व्यक्ति को शाब्द-बोध नहीं होता जिसे शब्द की 'बृत्ति' का ज्ञान है या जिसे 'बृत्ति' का ज्ञान होकर भी विस्मृत हो गया है। इन दोनों ही स्थितियों में वह सुना हुआ पद 'बृत्ति-ज्ञान' तथा 'पद-ज्ञान' का समान रूप से अधिकरण नहीं बनता।

दूसरे सम्बन्ध— 'स्वाश्रय-पद-विषयकत्व'—को कुछ श्रायक स्पष्ट करते हुए यह कहा जा सकता है कि 'वृत्ति' का ग्राश्रय-भूत जो पद वह उस पद-ज्ञान का विषय हो। श्रयात्—जिस पद की वृत्ति का ज्ञान श्रोता को है उसी पद का श्रवण या ज्ञान श्रोता को होना ही चाहिये। क्योंकि 'वृत्ति' का ज्ञान होने पर भी यदि उसी 'वृत्ति' के श्राश्रय-भूत पद का ज्ञान या श्रवण श्रोता को नहीं हुशा है तो उसे शान्द-बोध नही होगा। इस कारण इस सम्बन्ध को भी मानना श्रावश्यक ही है क्यों कि यह श्रनुभूत तथ्य है कि उस व्यक्ति को भी शाब्द-बोध नहीं होता जिसने ज्ञात 'वृत्ति' के श्राश्रय भूत पद को नहीं सुना है।

नापि घट-पदाश्रयत्वेनोपस्थिताकाशस्य—ऊपर के नियम वाक्य के 'कारए।' श्रंश (हितीय भाग) में जो 'तद्-धर्मावच्छिन्न' पद रखा गया है, यदि उसे न रखा जाय तो इस नियम का स्वरूप होगा—तद्-धर्मावच्छिन्न-विषयक-शाब्द-बुद्धित्वावच्छिन्नं प्रति वृत्ति-विशिष्ट-विशिष्ट-कानं हेतुः, श्रयति उस धर्म से विशिष्ट शाव्द-ज्ञानं में वृत्ति-विशिष्ट पद का ज्ञान कारए। है। नियम के इस रूप में होने पर यह श्रावश्यक नहीं होगा कि वृत्ति-विशिष्ट पद में वह धर्म हो ही जो शाब्द-ज्ञान में दिखाई देता है। इसलिये इस स्थिति में 'घट' पद की 'वृत्ति' के ज्ञान से, 'श्राकाश-देश: शब्द', यभी ( शब्द का स्थान श्राकाश है (सहा०,भा०१,पृ० ६५) के श्रनुमार, 'घट' पद के श्राक्षय के रूप में उपस्थित श्राकाश का भी बोध 'घट' पद से होने लगेगा। परस्तु कारए। श्रम में 'तद्वधर्मावचिछ्छन्म' श्रंस की उपस्थिति से नियम का स्वरूप यह होगा कि— 'जिस धम से विशिष्ट पद से सम्बद्ध वृत्ति का ज्ञान होगा उसी धमं से विशिष्ट शाब्द-शान भी होगा'। श्रतः 'घट' पद से श्राकाश का ज्ञान नहीं हो सकता क्योंकि 'घट' पद, श्राकाशस्य पर्म से विशिष्ट न हो कर, घट-शब्दत्व रूप धमं से विशिष्ट है।

उत्तर के नियम-वाक्य में विशिष्त 'कार्य-कार्ण-भाव'—- प्रयीत किसी विशिष्ट धर्म से युक्त पदार्थ विषयक शाब्द-ज्ञान रूप कार्य में उसी प्रकार के विशिष्ट शब्दत्व रूप धर्म से सम्बद्ध पद तथा तद-विषयक वृक्ति का ज्ञान कार्ण है—को मान लेने से 'घट' ग्रादि शब्दों के उच्चारण-कर्त्ता के रूप में उपस्थित चैत्र ग्रादि का बोब 'घट' पद से नहीं होता, वंथोंकि चैत्र-विषयक शाब्द-बोध. चैत्रत्व धर्म से विशिष्ट, 'चैत्र' शब्द द्वारा ही हो सकता है, 'घट' शब्द द्वारा नहीं। इसका कार्ण यह है कि 'घट' पद चैत्रत्व' धर्म से विशिष्ट न होकर 'घट-शब्दत्व' रूप धर्म से विशिष्ट है।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-सबु-मजूषा

### २४

## [वृत्ति-विषयक संस्कार की सत्ता में प्रमाश तथा तीन प्रकार की वृत्तियाँ]

संस्कार-किल्पका च वृत्ति-स्मृतिरेव शाब्द-बुद्धिरेव वेत्यन्यद् एतत् । सा च वृत्तिस् त्रिधा—शक्तिः, लक्षरणा व्यंजना च ।

(वृत्ति-विषयक) संस्कार का अनुमान कराने वाली है 'वृत्ति' की स्मृति तथा 'वृत्ति' की स्मृति का अनुमान कराने वाला है शाब्द-बोध – यह दूसरी बात है। और वह 'वृत्ति' तीन प्रकार की है – शक्ति (अभिधा), लक्षगातथा व्यंजना।

ऊपर 'वृत्ति'-विषयक संस्कार का उल्लेख हुम्रा था। उस वृत्ति-विषयक संस्कार की कल्पना में क्या प्रमाण हैं — किस ग्राधार पर इस वृत्ति-विषयक संस्कार की सत्ता को स्वीकार किया जाय — इस विषय में यहाँ विचार किया गया है।

वैयानरण यह मानते हैं कि 'वृत्ति'-विषयक स्मृति एक कार्य है ग्रीर 'वृत्ति' का संस्कार, जो हमारी बुद्धि में विद्यमान रहता है, उस 'वृत्ति' विषयक स्मृति रूप कार्य का कारण ग्रथवा हेतु है। यह वृत्ति-विषयक स्मृति श्रोता को होती ही है, इसलिये उसके हेतु के रूप में वृत्ति-विषयक संस्कार की सत्ता भी हमें माननी ही चाहिये। इसी तरह यदि यह पूछा जाय कि 'वृत्ति' की स्मृति के होने में क्या प्रमाण हैं'? तो इसका उत्तर यह है कि शब्द को मुनने के बाद उसकी वृत्ति को जानने वाले श्रोता को एक विशेष प्रकार का शाब्द-बोध होता है। यह शाब्द-बोध रूप कार्य ही इस बात का स्पष्ट प्रमाण है कि वृत्ति-स्मृति भी होती ही है—क्योंकि शाब्द-बोध का कारण वृत्ति-स्मृति है। इस प्रकार इन दोनों में कार्य-कारण-भाव रूप सम्बन्ध है। कोई भी कार्य ग्रपने कारण के बिना उत्पन्न नहीं हो सकता। ग्रतः शाब्द-बोध रूप काय भी तब तक उपस्थित नहीं हो सकता जब तक उस शब्द की वृत्ति की स्मृति न हो। ग्रौर वृत्ति की स्मृति तब तक नहीं हो सकती जब तक उस वृत्ति का संस्कार विद्यमान न हो।

## ['शक्ति' के स्वरूप के विषय में नैयायिकों का मत]

तत्र शक्तिः कः पदार्थं इति चेद्? अत्र ताक्तिकाः, — 'अस्मात् पदाद् अयम् अर्थो बोद्धव्यः' इत्याकारा 'इदं पदम् इमम् अर्थं बोधयतु' इत्याकारा वेश्वरेच्छा शक्तिर् लाघवात् । सैव' संकेतः सैव च सम्बन्धः । शक्तेर् यद्यपि विषयत्वलक्षराः' सम्बन्धः पदे, अर्थे, बोधे च, तथापि बोध-निष्ठ-जन्यता-निष्पित-जनकतावत्त्वेन शक्ति-विषयो वाचकः, पदं-जन्यबोध-विषयत्वेन शक्ति-विषयो वाच्यः, इति

१. ह०—चेम्बरेच्छा।

२. प्रकाशित सस्करणों में - सैव संकेतः सम्बन्धः ।

३. ह० --- विषयत्ब-लक्षण-सम्बन्धः ।

४. ह०, वंभि०---शक्त-जन्य ।

### शक्ति-निरूरण

नातिप्रसङ्गः । यद्यपि प्रथमं शक्ति-ग्रहो वाक्य एव तथाप्यावापोद्वापाभ्यां शास्त्र-कृत्-कल्पिताभ्या तत्तत्पदे शक्ति-ग्रहः, इति ग्राहः।

यहां शक्ति का क्या स्रिभिप्राय है ? इस विषय में नैयायिक कहते हैं :--

इस अब्द से यह अर्थ जाना जाय' इस प्रकार की, अथवा 'यह शब्द इस अर्थ का बोध करावे' इस तरह की ईश्वर की इच्छा ही 'शक्ति' है। क्यों कि इम रूप में (इच्छा को शक्ति मानने में) लाघव है। वह इच्छा ही संकेत है तथा वही (अब्द और अर्थ का पारस्परिक) सम्बन्ध (भी) है। यद्यपि (इस) शक्ति का विषयत्व पद, अर्थ तथा बोध इन तीनों में ही है, तो भी बोध में रहने वाली जन्यता से निरूपित (ज्ञात) जनकता सम्बन्ध से शक्ति का विषय वाचक (पद) है। (तथा इसी प्रकार) वाचक पद से उत्पन्न होने वाले विषयता (-सम्बन्ध) से 'शक्ति' का विषय 'वाच्य' (अर्थ) है। इस कारण (वाच्य वाचक के लक्ष्यण में) अतिब्याप्ति दोष नहीं होगा। यद्यपि पहले 'शक्ति' का ज्ञान वाक्य में ही होता है परन्तु शास्त्रकारों द्वारा कल्पित आवापोद्वाप (अहण, त्याग) की प्रक्रिया के द्वारा (वाक्य के) उन पदों में (भी) शक्ति का ज्ञान होता है।

यक्ति के स्वरूप विवेचन के इस प्रसङ्ग में, नैयायिकों ने ईश्वरेच्छा के दो रूप दर्शीय हैं। एक — 'इस पद से यह अर्थ जाना जाय' तथा दूसरा — 'यह शब्द इस अर्थ का जान कराये'। यद्यपि सामान्य पाठक को इन दोनों रूपों में, अर्थ की हिष्ट से, कोई अन्तर नहीं प्रतीत होगा। परन्तु नैयायिक प्रथमान्त पद को विशेष्य मानकर अर्थ में विशेष अन्तर कर देता है। परिसामतः ईश्वरेच्छा के पहले रूप — अस्मात् पदाद अर्थ का विशेषसा — में जातव्य अर्थ 'विशेष्य' (प्रधान) है तथा 'पद' उस अर्थ का विशेषसा (साधन) है या दूसरे शब्दों में अप्रधान हैं। क्योंकि यहाँ — 'अयम् अर्थः' यह प्रथमा विभक्त्यन्त पद हैं। दूसरी अरेर, दूसरे रूप — इवं पदम् अर्थ जोधयतु — में पद 'विशेष्य' (प्रधान) है तथा उससे उत्पन्त होने वाला 'अर्थ' उसका विशेषसा (साधन) है और इस रूप में अप्रधान। क्यों कि यहाँ 'इदं पदम्' प्रथमा विभक्त्यन्त शब्द हैं। संक्षेप में इच्छा के प्रथम स्वरूप में यह कहा गया कि 'इस पद का यह अर्थ हैं', जबिक दूसरे में यह कहा गया कि 'इस अर्थ वाला यह पद हैं' (द्रष्टव्य — न्याय सिद्धान्त- मुक्तावली, शब्द-प्रकरसा)।

ईश्वरेच्छा को नैयायिकों ने 'शक्ति' इसलिये माना कि उसमें 'शक्ति' तथा 'संकेत' दोनों के एकत्र संकलित हो जाने के कारण पर्याप्त लामद हूं, जब कि किसी और प्रकार की 'शक्ति' मानने पर 'शक्ति' तथा 'संकेत' इन दोनों पदार्थों की पृथक्-पृथक् कल्पना करनी पं∳णी जिसमें गाँरव (विस्तार) होगा।

नव्य नैयायिकों ने ईश्वरेच्छा को शक्ति न मान कर केवल इच्छा को शक्ति माना है क्योंकि उनके समक्ष ईश्वरेच्छा को शक्ति मानने में अनेक कठिनाइयाँ उपस्थित होती हैं। पहली यह कि जब सब्द ईश्वरकृत नहीं है तो उनमें ईश्वरेच्छा को 'शक्ति' कैसे माना नाय। दूसरे यह कि नये-नये पदार्थों के नित्थ नये-नये नामकरण होते रहते

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

हैं, जहाँ किसी प्रकार की कोई 'ईश्वरेच्छा' नहीं दिखाई देती। इसके ग्रतिरिक्त ग्रपन्न श शब्दों में 'शक्ति' कैसे मानी जाय। मीमांसकों की दृष्टि में ईश्वरेच्छा को शक्ति मानने का कोई ग्रथं ही नहीं हैं क्यों कि वे ईश्वर को मानते ही नहीं। द्र० —एवम् ईश्वर-संकेतस्य शक्तित्वे ईश्वरानंगीकारमते शब्दबोधानुपपत्तेः (शक्तिवाद, पृ० ७)।

शक्तेर्यद्यपि ''नातिप्रसंगः यहाँ यह शंका की गई है कि जब 'शक्ति' के विषय पद, अर्थ तथा बोध तीनों ही हैं, तो फिर पद ही अर्थ का वाचक है तथा अर्थ बाच्य हैं, इस प्रकार की ब्यवस्था कैसे बनेगी ? इस प्रकार का उत्तर यह हैं कि वस्तुतः शक्ति के विषय तो पद, जन्य-जनकभाव तथा वोध इत्यादि भी हैं, (द्रष्टद्य — तस्याश्च यद्यपि विषयत्व-लक्षग्रःसम्बन्धः पदे, अर्थे, जन्य-जनकभावे बोधे च, लम०, पृ० १६), परन्तु शान्यवीय का जनक होने के कारग्र पद वाचक है तथा बोध का विषय होने के कारग्र अर्थ वाच्य है। इस प्रकार यह व्यवस्था सुसङ्गत हो जाती है।

यद्यपि प्रथमं ' इत्याहु: - यहाँ दूसरी शंका यह प्रस्तुत की गई कि बाचक पद में 'शक्ति' का सम्बन्ध कैसे माना आय? क्यों कि पहले पहेंच्च बच्चे को जो अर्थ का जात होता है, बह पूरे वाक्य द्वारा होता है - वाक्य के भिन्त-भिन्त पदों द्वारा नहीं। वह 'गाम् आनय' तथा 'अरुवं नय' इस प्रकार के पूरे-पूरे वाक्य से अर्थ का जान करता है, उसे एक एक पद का प्रलग-अर्लग अर्थ-ज्ञान नहीं होता। इसलिये पृथक्-पृथक् पदों में 'शक्ति' की स्थित नहीं माननी चाहिये।

इस ग्राशंका का उत्तर यह दिया गया कि यह तो ठीक है कि वाक्य से अर्थ का बोध होता है परन्तु 'ग्रावाप' तथा 'उद्घाप' ग्रधांत् ग्रहिए तथा परित्याग, जिनकी कल्पना प्राय: सभी शास्त्रकारों ने की है, के ग्रावार पर पदों में 'शक्ति' की स्थित मान ली जाती है। 'गाम् श्रानय' इस वाक्य में 'गाम्' पद का ग्रहिए। किया गया तथा 'ग्रश्वम्' ग्रानय' में उस 'गाम्' पद का परित्याग कर दिया गथा। ग्रनेक बार किये गये इस प्रकार के ग्रहिए, परित्याग के ग्रावार पर 'गाम्' तथा 'ग्रश्वम्' ग्रादि पदों के ग्रथों का भी निर्वारए। कर लिया गया। इसलिये प्रत्येक पद में भी 'शक्ति' का सम्बन्ध माना जाता है।

यहां एक श्रीर श्राशंका यह हो सकती है कि जब नैयायिक विद्वान् बैयाकरणों के समान अवय की श्रवण्डता को स्वीकार नहीं करते तो वे पदों के श्रथों को किस्पत क्यों मानते हैं। इसका समाधान जैयायिक यह देते हैं कि न्याय-भाष्यकार वात्स्यायन वा — पदसमूही वाक्यम् श्रयंसमाप्ती (न्या० भाष्य १।५५)—यह कथन इस बात को स्पष्ट कर देता है कि श्रयं की परिसमाप्ति वाक्य में ही होती है। श्रतः नैयायिक भी वाक्य में पदों के विभाग की कल्पना करके उन-उन पदों के श्रयों का निर्धारण करता ही है, क्योंकि, इनके मत में भी वास्तविक श्रथं तो वाक्य का ही होता है।

## [नैयायिकों के मत का खण्डन]

तन्त । इच्छायाः सम्बन्धिनोराश्रयता-नियामकत्वाभावन-सम्बन्धत्वासमभवात् । सम्बन्धो हि सम्बन्धि-द्वय-भिन्नत्वे

यह पूरा वाक्य हस्तलेखों तथा बंशीधर मिश्र के संस्करण में नहीं मिलता।

### शक्ति-निरूपण

सित द्विष्ठत्वे च सित आश्रयतया विशिष्ट-बुद्धि-नियामकः, इति अभियुक्त-व्यवहाराद् यथा 'घटवद् भूतलम्' इत्यादौ 'संयोग'-रूपः सम्बन्धः सम्बन्धिभ्यां भिन्नः द्विष्ठः 'घटनिरुपितसंयोगाश्रयो भूतलम्' इति विशिष्टबुद्धि-- नियामकरुच । नात्र तथा 'घटशब्द इच्छावान्' 'तदर्थों वा इच्छावान्' इति व्यवहारः ।

नयायिकों की यह वात ठीक नहीं है, क्योंकि इच्छा दो सम्बन्धियों (शब्द तथा अर्थ) में आश्रयता (आधाराधेयभाव) का परिचायक नहीं है, इसलिये वह सम्बन्ध नहीं हो सकती। इसका कारण यह है कि 'दोनों सम्बन्ध्यों से भिन्न होते हुए तथा दोनों सम्बन्धों में आश्रित होते हुए, आश्रयता रूप से विशिष्ट-बुढि (विशेष्य विशेषण तथा दोनों के सम्बन्ध विषयक ज्ञान) का जो नियामक होता है, वह 'सम्बन्ध' कहलाता है'' यह (सम्बन्ध के विषय में) विद्वानों का विचार है। जैसे 'घड़े से युक्त भूमि है' इत्यादि में संयोग रूप सम्बन्ध दो सम्बन्धियों (घड़ा तथा भूतल) से भिन्न है, दोनों में रहता है तथा 'घट से निरूपित (ज्ञात) संयोग का आधार भूमि है' इस प्रकार की विशिष्ट बुढि (ज्ञान) का नियामक (ज्ञापक) है। यहां (शब्द तथा अर्थ के विषय में) वैसा (उपर्युक्त), 'घट शब्द इच्छा-युक्त है' या 'घट शब्द का अर्थ इच्छा-युक्त है' इस प्रकार का व्यवहार नहीं देखा जाता।

नैयायिकों ने इश्वरेच्छा को ही 'शक्ति' तथा पद ग्रीर पदार्थ का 'सम्बन्ध' माना है। यहाँ नामेश भट्ट ने ईश्वरेच्छा को सम्बन्ध मानने की बात का खण्डन किया है, तथोंकि ईश्वरेच्छा को पद-पदार्थ का 'सम्बन्ध' मानने से पूर्व यह सिद्ध करना ग्रावश्यक है कि यह ईश्वरेच्छा दो सम्बन्धि। (शब्द तथा ग्राथं) में रहने वाला 'सम्बन्ध' है। यहाँ यह सिद्ध नहीं हो पाता कि ईश्वरेच्छा 'सम्बन्ध' है क्यों कि 'सम्बन्धं के लिये यह ग्रावश्यक है कि वह ग्रपने से सम्बन्ध दो सम्बन्धियों में रहता हुग्रा भी दोनों से भिन्न रहे तथा दोनों सम्बन्धियों के सम्बन्ध को प्रकट करे। तुलना करो—सम्बन्धों हि सम्बन्धभ्यां भिन्नों भवति उभयसम्बन्ध्यांश्वरच्चेकश्च (तकंभाषा ग्रभाव-निरूपए)। परन्तु यहाँ इच्छा न तो शब्द में है, न ग्रथं में है ग्रीर न ही वह किसी प्रकार के ग्राधार-ग्राधेय-भाव को बताती है। इसलिये ईश्वरेच्छा को 'सम्बन्ध' नहीं माना जा सकता।

## [बंगाकरणों के मत में शक्ति का स्वरूप]

तस्माद् पदपदार्थयोः सम्बन्धान्तरम् एव शक्तिः वाच्य-वाचकभावापरपर्याया । तद्ग्राहकं चेतरेतराध्यासमूलकं

५. ह०-अध्यासमूलम्।

वैयःकरण**-सिद्धा**न्त-परम-लपु-मंजूषा

ર્≍

तादात्म्यम् । तदेव सम्बन्धः । उभय-निरूपित-तादात्म्य-वान् उभय इत्यर्थ-पदयोर्व्यवहारात् । शक्तेरपि कार्य-जनकत्वे सम्बन्धस्यैव नियामकत्वात् । दीपादि-गत-प्रकाश-कत्वशक्तावपि श्रालोक-विषय-सम्बन्धे सत्येव वस्तु-प्रकाश-कत्वं नान्यथेति दृष्टत्वात् ।

इसलिये शब्द तथा अर्थ मं (नेयायिकाभिमत ईश्वरेच्छा हप) सम्बन्ध से भिन्त 'जिन्त है, जिसका दूसरा नाम है — 'वाच्य-वाचक-भाव'। उस ('शक्ति') का द्योतक है (शब्द तथा अर्थ का पारस्परिक) अभेदज्ञान, जिसका मूल (कारण) है एक में दूसरे का (शब्द में अर्थ का तथा अर्थ में शब्द का) अध्यारोप। यह 'तादात्म्य' ही (दोनों में विद्यमान) सम्बन्ध हैं। पद तथा पदार्थ का जो 'तादात्म्य' (अभेद) उससे दोनों (पद तथा पदार्थ) ही युक्त हैं इम प्रकार का व्यवहार अर्थ तथा पद दोनों में पाया जाना है (इस तरह 'नादात्म्य' को सम्बन्ध माना जा सकता है)।

(यदि यह कहा जाय कि पद तथा पदार्थ में विद्यमान 'वाच्यवाचक' रूप 'शकित' ही सम्बन्ध हैं तो वह उचित नहीं क्योंकि) 'शकित' की कार्योत्पादकता में भी ('शकित' से भिन्न) कोई सम्बन्ध ही नियामक होता है (जैसे) दीपादि में विद्यमान प्रकाशकता—'शक्ति' में भी, प्रकाश तथा (प्रकाश्यमान) विषय (वस्तु) का (परस्पर संयोग ग्रादि कोई) सम्बन्ध होने पर ही, वस्तु को प्रकाशित करने की क्षमता होता है, ग्रन्यथा (किसी सम्बन्ध के न होने पर) नहीं, ऐसा देखा गया है।

वैयाकरण ईश्वरेच्छा को 'शक्ति' न मानकर उससे भिन्न एक दूसरे प्रकार की 'शक्ति' मानते हैं। यहाँ के 'सम्बन्धान्तरम्' पद के लिये तुलना करो—सा च पदार्थान्तरम् इति केचित् (रयगङ्गाधर, द्वितीय ग्रानन पृ० १२२)। तथा इसकी टीका में नागेश का कथन — 'केचिद्' — वैयाकरण-मीमांसकाः। इस 'शक्ति' का ही दूसरा नाम है 'वाच्य-वाचक-भाव'।

यहाँ मूल पंक्ति में 'ताबातम्य' को ही बाच्य-वाचक-सम्बन्ध कहा गया है---'तदेव सम्बन्धः'। या तो यहाँ 'सम्बन्धः' --पद का अर्थ 'सम्बन्धः' किया जाय या 'सम्बन्धः'

के स्थान पर 'सङ्केतः' पाठ माना जाय, तभी इस स्थल की संगति लग सकती है, क्योंकि तादात्म्य तो एक प्रकार का 'सङ्केत' है और इस रूप में वह वाच्य-वाचक-भाव रूप सम्बन्ध का द्योतक है। तुलना करो— तस्मात् पद-पदार्थयोः 'तद्-प्राहकं चेतरेतरा-ध्यासमूलं तादत्स्यम्। तक्स संकेतः (लम०, पृ० २६)।

शक्तेरिप 

र्वस्तात्—लघुमंजूषा के इस प्रसंग में शक्तेर् ग्रांप कार्य-जनकत्वे इत्यादि मे पहले यत्तु पदपवार्ययोर् बोध्य-बोधक-भाव-नियामिका शिक्तर् एव सम्बन्ध इति तन्त (पृ० ३३) श्रधीत् पद तथा पदार्थ के बाच्य-बाचक-भाव का नियमन करने वाली शक्ति ही सम्बन्ध है—यह मानना ठीक नहीं है, इतना पाठ और मिलता है जो परम-लघु-मंजूषा में छूटा हुमा है। या यह भी हो सकता है, कि इतने मिश्राय को यहाँ अध्याहृत मान लिया गया हो, क्योंकि इस ग्राशंका के उत्तर के रूप में ही यहाँ की पंक्तियों की संगति लग पाती है।

इत पिक्तयों में यह कहा गया है कि 'शिक्ति' को ही सम्बन्ध नहीं माना जा सकता क्योंकि 'शिक्ति' को भी कार्य के उत्पादन के लिये, किसी न किसी दूसरे सम्बन्ध की आवश्यकता होती ही है। इसी हिष्ट से दीपक में विद्यमान प्रकाशिका शिक्त का हष्टान्त दिया गया। दीपक में विद्यमान यह शिक्ति तभी वस्तु को प्रकाशित कर पाती है, जब वस्तु तथा प्रकाश दोनों का 'संयोग' सम्बन्ध होता है। इसलिये 'शिक्त' को ही सम्बन्ध नहीं माना जा सकता। इसी कारण शब्द तथा अर्थ में विद्यमान अनादि शिक्त (योग्यता) तथा सम्बन्ध दोनों की घोषणा भर्तृंहिर ने वाक्यपदीय की निम्नकारिका में की है:—

## क्षन्त्रभारणां स्व-विषयेष्वनादिर् योग्यता सवा । श्रनादिर् श्रमें: शब्दानां सम्बन्धो योग्यता तथा ॥ वाप० ३.३.२६ ।

भर्नृहिरि ने इस कारिका में शब्द तथा ग्रर्थ में विद्यमान सम्बन्ध तथा योग्यता ('शक्ति') दोनों को श्रनादि एवं श्रनविच्छन्न रूप से विद्यमान माना है। 'शक्ति' के साथ साथ शब्द तथा ग्रर्थ में पारस्परिक सम्बन्ध के भी होने के कारण ही, नैयायिकों द्वारा ग्रिमित ईश्वरेच्छारूप 'शक्ति' का वैयाकरणों ने खण्डन कर दिया है क्योंकि उस ईश्वरेच्छारूप 'शक्ति' के साथ साथ, शब्द तथा ग्रर्थ का परस्पर, कोई सम्बन्ध नहीं दिखायी देता।

'शक्त' के साथ 'सम्बन्ध' की प्रतिवार्थ सत्ता के विषय में भत् हिर का कथनः—
तद् उक्तं हरिणाः—
''उपकारः स यत्रास्ति धर्मस् तत्रानुगम्यते ।
शक्तीनाम् ग्रप्यसौ शक्तिर् गुणानाम् ग्रप्यसौ गुणः'' ।
''उपकारः—उपकार्योपकारकयोर् बोध-शक्त्योर् उपकार-स्वभावः सम्बन्धः—यत्रास्ति तत्र 'धर्मः' शक्तिरूपः

**१. दुलनाकरोः**—-

उपकारात् स यत्रास्ति धर्मेस् तत्रानुगम्यते । शक्तीनाम् अधि सा शक्तिर् गुणानाम् अध्यसौ गुणः॥ शा० ३।३।४

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

कार्यं दृष्ट्वा अनुमीयते । स्रसौ सम्बन्धः 'शक्तिनाम्' अपि कार्य-जनने उपकारकः । 'गुरुगानाम्' अपि द्रव्याश्रितत्व-नियामकः" इति हेलाराजः ।

इसलिये ('शक्ति' के साथ सम्बन्ध की म्रानिवार्य सत्ता का प्रतिपादन करते हुए) भन् हिर ने कहा:—

वह उपकार (सम्बन्ध) जहाँ है वहाँ (ही) धर्म (शक्ति) का अनुमान किया जाता है। (इसलिये) वह (सम्बन्ध) 'शक्तियों' की भी शक्ति (सामध्ये) है तथा (रूप खादि गुएगों की द्रव्याश्वितता में एकमात्र सम्बन्ध के नियामक होने के कारएा) वह (सम्बन्ध) ही गुग्गों (परतन्त्र 'रूप' ख्रादि) का भी 'गुग्ग' (उपकारक) है।

'उपकार'(श्रथीत्)—उपकार्य (श्रर्थ) एवं उपकारक (शब्द) इन दोनों की वोध-शक्तियों का उपकार करने के स्वभाव वाला—'सम्बन्ध' जहाँ है वहाँ कार्य (शाब्द वोध श्रादि) को देख कर ('शक्ति'-रूप) धमं (कारण) का श्रनुमान किया जाता है। (इसलिये) वह सम्बन्ध 'शक्तियों' के कार्योत्पादन में उपकारक है तथा ('रूप' श्रादि) गुण द्रव्य के श्राश्रित हो होते हैं इस वात का नियामक है' यह हेलाराज की व्याख्या है।

'उपकार्य' अथवा बोध्य है 'अर्थ' तथा उसका 'उपकारक' अथवा बोधक है 'शब्द'। इन दोनों 'उपकार्य' तथा 'उपकारक', अर्थात् 'शब्द' और 'अर्थ', में 'शिवत' की सत्ता मानी जाती है। 'शब्द' में वाचकता रूप 'शिवत' है तथा 'अर्थ' में वाच्यता रूप 'शिवत'। इन दोनों 'शिवतयों' का उपकारक होने के कारणा वाच्य-वाचक-भाव के नियामक 'तादात्म्य' आदि सम्बन्धों को वाव्यपदीय में 'उपकार' कहा गया है। इसी प्रकार 'शिवतयों' को 'धर्म' कहा गया है, क्योंकि 'शिवतयों', 'धर्म' के समान, शब्द तथा अर्थ में रहने वाला एक शास्वत तत्त्व है।

हेलाराज वाक्यपदीय के टीकाकार के रूप में प्रसिद्ध हैं। सम्प्रित वाक्यपदीय के नृतीय काण्ड पर ही इनकी टीका उपलब्ध है। पर इनके अपने कथन — काण्ड-इये यथायृत्ति सिद्धान्तार्थ-सतस्वतः — से यह स्पष्ट है कि इस विद्वान् ने अन्य दो काण्डों पर भी अपनी टीका लिखी थी। (प्र० संस्कृतव्याकरणशास्त्र का इतिहास, भाग २, पृ० ३५५-५६)

परन्तु हेलाराज के नाम से जो पंक्तियां यहाँ उद्भृत हैं उनमें तथा इस कारिका की सम्प्रति उपलब्ध हेलाराज की टीका के शब्दों में कोई भी साम्य नहीं है। साथ ही यह

अपकायापकारकार् उपकारिकामावतः सम्बन्धः । जनस्यकान् उपकारकार् प्रमासित् प्रमासित् । त च सिक्तर् तित्य-पारतन्व्यम् आहे । धिमत्वे स्वातन्व्यात् सम्बन्धान्तर-प्राप्तेर् अनवस्थापातात् । न च सिक्तर् एव सम्बन्धः । शक्तीनाम् अपि आधार-पारतन्त्र्ये नियत-कार्य-जनते च सम्बन्ध एव नियामको यतो गुणानाम् अपि च द्रव्याश्चितत्व-व्यावस्थापकः सम्बन्ध एव, इति परतंत्राणाम् उपकारकत्वात् सर्वन्नानु-मीयमान-स्वरूपो नित्य-परतन्त्रः ।

(के**० एस० अ**य्य**र सम्पादित बान्यप**दीय, काण्ड ३, भाग १. पृ० ५२६)

वुलना करो :— सम्प्रति उपलब्ध हेलाराज की निम्न टीका :—
 जपकार्योपकारकयोर् उपकार-प्रभावितः सम्बन्धः । असम्बद्धानाम् उपकाराभावात् धर्मः इति
 जिल्लाम् विकास कर्मा विकास सम्बन्धः । असम्बद्धानाम् उपकाराभावात् धर्मः इति
 जिल्लाम् विकास सम्बन्धः । असम्बद्धानाम् उपकाराभावात् । त ज सम्बन्धः । त सम्बनः । त सम्बन्धः । त सम्बनः । त सम्बन्धः । त सम्बनः । त

**ቅ**ባ

#### शक्ति-निरुपण

भी द्रष्टच्य है कि यहाँ के इस, हेलाराज के नाम से उद्धृत, पाठ में तथा लघुमंजूषा के पाठ में कोई ब्रन्तर नहीं है।

## ['सम्बन्ध' पद तथा व्याक्य दोनों में ही रहता है]:—

स सम्बन्धः पदे वाक्ये च । तद् म्राह न्यायभाष्यकारः— समय-ज्ञानार्थं चेदं पद-लक्षणाया वाचोऽन्वाख्यानं व्या-करणाम् । वाक्य-लक्षणाया वाचोऽर्थं लक्षणाम् । मनेन पदेष्विव वाक्येष्वपि ईश्वर-समय इति स्पष्टम् एवोक्तम् । तस्माद् इतरेतराध्यासः संकेतः । तन्मूलकं तादारम्यं च सम्बन्ध इति सिद्धान्तः ।

वह सम्बन्ध पद तथा वानय (दोनों) में है। इसलिये न्यायभाष्यकार (यात्स्यायन) ने कहा—"संकेत-ज्ञान के लिये पद-रूप वासी का ज्ञापक यह व्याकरस है तथा-वानय-रूप वासी का बोधक है अर्थ-(प्रतिपादक) शास्त्र (तर्क, मीमांसा ग्रादि)"। इसके पदों के समान वानयों में भी ईश्वरीय संकेत है—ऐसा स्पष्ट कहा गया। इसलिये (शब्द तथा अर्थ का) एक दूसरे में 'अध्यारोप' संकेत है, जिसके ग्राधार पर 'तादात्म्य'-सम्बन्ध बनता है। यही (उचित) सिद्धान्त है।

वह 'तादात्म्य' सम्बन्ध पद तथा वाक्य दोनों में है यह कह कर तथा अपने इस कथन की पुष्टि में न्यायभाष्यकार वास्त्यायन के वाक्य को उद्धृत कर नागेश ने यह बनाना चाहा है कि अविचीन नैयायिकों द्वारा वाक्य-स्फोट को न मानना उचित नहीं है। क्योंकि जिस प्रकार पदार्थ की दृष्टि से पदों में 'सम्बन्ध' की स्थिति माननी जाती है उसी प्रकार वाक्यार्थ की दृष्टि से वाक्य में भी सम्बन्ध की स्थिति माननी चाहिये। इसीलिये भ्राचार्य वात्स्यायन ने 'संकेत' के ज्ञान की बात पद-रूपा वाणी तथा वाक्य-रूपा वाणी दोनों के लिये कही। और 'तादात्म्य' अर्थात् शब्द और प्रथं में अभिन्नता का सम्बन्ध संकेत-मूलक है अतः 'सम्बन्ध' को भी पद तथा वाक्य दोनों में ही मानना चाहिये। दृष्टब्य एतेन "पदार्थे सम्बन्ध-यहवन्त्यि पदानि वाक्यार्थे समय-यहानपेकाण्येव इति वाक्य-स्फोटो नैयायिकासम्मतः" इति परास्तम् (लम०, पृ० ३०)!

तुलना करो न्यायसूत्र, वात्स्यायन-भाष्य, २।१।५५:—
समय-पालनार्यं मेदंपद-लक्षणाया वाचोऽन्वाख्यानं व्याकरणम्।
वाक्य-लक्षणाया वाचोऽर्यो लक्षणम्।

प्रकाशित संस्करणों में---सङ्घातार्थः ।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंडूवा

३२

['सङ्केत' के जिषय में योग-सूत्र के क्यास-माध्य का प्रमारा ]:-

तद् उनतं पातंजल-भाष्ये'— संकेतस् तु पद'-पदार्थयोर् इतरेतराध्यासरूपः स्मृत्यात्मको यो'ऽयं शब्दः सोऽथीं योऽर्थः स शब्दः इति । 'स्मृत्यात्मकः' इत्यनेन ज्ञात-स्यैव संकेतस्य शक्ति-बोधकत्वं दिशितम् ।

इयिलिये पार्तजल-(योग-सूत्र के व्यासक्तत) भाष्य में कहा गया है - ''संकेत तो पद तथा पदार्थ का पारस्परिक ऋध्यारोप-रूप है। जो यह शब्द है बही अर्थ है ्त्रौर जो अर्थ है वही शब्द है इस प्रकार की स्मृति हो संकेत की आत्मा (विषय) है''। 'स्मृत्यात्मकः' इस (कथन) से यह बताया गया कि ज्ञात संकेत ही 'शक्ति' का बोधक है।

संकेतस्तु''' ''स शब्दः इति--अपर जो यह अहा गया कि शब्द और म्रथं का पारस्परिक 'म्रध्यास' ही संकेत है उसकी पुष्टि में योगदर्शन के ज्यास भाष्य का कथन प्रमारा के रूप में यहाँ प्रस्तुत किया गया है। 'पातंत्रल भाष्त्र' शब्द से संभवत: यहाँ व्यासकृत भाष्य ही अभिष्रेत हैं । 'इतरेतराध्यासरूप:' शब्द का विग्रह है 'इतरे-तराध्यासो रूपं स्वरूपं स्नात्मा यस्य सः'। इसका स्रयं यह है कि पद और पदार्थ या शब्द ग्रौर सब्दार्य का पारस्परिक 'ग्रभ्यास' ही संकेत है । 'ग्रध्यास' तथा 'ग्रध्यारोप' या केवल 'आरोप' लगभग समानाथंक शब्द हैं। नैयायिक जिसे धारोप या अध्यारोप कहते हैं उसे ही वेदान्ती ग्रध्यास नाम देते हैं। ग्रारोप की परिभाषा की गयी है - ग्रन्य में ग्रन्य के श्रारोप दो तरह का माना गया । एक माहार्य, भ्रथीत् कृत्रिम, तथा दूसरा ग्रनाहार्य ग्रथीत् ग्रकृत्रिम या वास्तविक । 'ग्राहार्य श्रारोप' वह है जहाँ बाघ ज्ञान का निश्चय होने पर भी अपनी इच्छासे हम उसमें ग्रन्य धर्मके ज्ञान की स्वीकार कर लेते हैं वाधकालीनम् इच्छा-कन्यं ज्ञानम् भाहार्यम् (न्यायकोक्ष)। जैसे मुख तथा चन्द्रमा दोनों के भिन्त भिन्न होने पर भी चन्द्रमा के धर्म स्राह्लादकत्व स्रादि का ग्रपनी इच्छा से प्रेयसी के मुख में भारोप कर लेना। इस 'भ्राहार्य ग्रारोप' को ही साहित्य में 'रूपक' ग्रलंकार का बीज माना गया। द्र० — रूपक रूपितारोपो विषये निरपह्नवे (साहित्यदर्भण १०.४०) यहाँ पद तथा पदार्थ के पारस्परिक ग्रध्यास या 'ग्ररोप' की जो कल्पना की गयी उसे वैयाकरणों की दृष्टि में 'ग्राहार्य' (कृत्रिम) न मान कर, अनाहार्य (सत्य) ही मानना होगा। क्योंकि भर्तुहरि प्रादि ने

ह० में 'पातंजल-भाष्ये' अनुक्लब्ध ।

२. प्रकाणित संस्करणों में 'पद' अनुपलब्ध ।

तुलना करो योगसूत्र-क्यासभाष्य (३:१७); योऽयं शब्दः सोऽयमर्थः । योऽयंः स शब्दः । इत्येश्रम् इसरेतराध्यास-रूपः संकेतो भवति ।

दोनों को वस्तुतः स्रिभिन्न माना है। पद तथा पदार्थ का यह पारस्परिक 'श्रध्यारोप' ही 'संकेत' है।

स्मृत्यात्मक ''र्वांततम् — 'स्मृत्यात्मकः' इस पद का विद्वानों ने दो प्रकार से विग्रह किया है। प्रथम है—स्मृतिः ग्रात्मा (विषयो) यस्य सः, ग्रथवा स्मृतो ग्रात्मा (स्वरूप) यस्य सः। इसका ग्रमिप्राय यह है कि ज्ञात शब्द तथा ग्रथं की स्मृति होने पर ही 'ग्रध्यास' या दूसरे शब्दों में संकेत सम्भव है। इस पद का दूसरा विग्रह है—स्मृतौ (पाणिल्या-विशास्त्रेषु) ग्रात्मा यस्य। इसके अनुसार ग्रथं यह हुग्रा कि पाणिनि ग्रादि ग्राचार्यों के शास्त्रों में जिसका स्वरूप विग्रत या निर्णीत है वह 'सङ्केत' है। परन्तु इन दोनों में पहला विग्रह तथा ग्रमिप्राय ग्रधिक स्वाभाविक प्रतीत होता है क्योंकि उससे 'सङ्केत' में स्मृति की ग्रनिवायंता प्रतिपादित होती है।

## ['ईश्वर-संकेत ही शक्ति है' नैयायिकों के इस मत का लण्डन]

उक्त ईश्वर-सङ्केत एव शक्तिरिति नैयायिक-मतं न युक्तम् । 'श्रयम् एतच्छक्यः' 'श्रत्रास्य शक्तिः' इत्यस्य सङ्केतस्य शक्तितः पार्थक्येन प्रसिद्धत्वात् । श्रत एव न्यायवाचस्पत्ये उक्तम्—सर्गादिभुवां महर्षिदेवतानाम् ईश्वरेशा साक्षादेव कृतः सङ्केतः। तद्व्यवहाराच्चा-स्मदादीनामपि सुग्रहस्तत् सङ्केतः'।

(उपिर) कथित 'ईश्वर संकेत ही शक्ति है' यह नैयायिकों का विचार ठीक नहीं है क्योंकि 'यह (ग्रर्थ) इस (पद) का शक्य है', 'इस (ग्रर्थ) में इस (पद) की शक्ति है' इन (प्रयोगों) से, 'शक्ति' से भिन्न रूप में इस 'सङ्केत' की प्रतीति होती है। इसीलिये न्याय-सूत्र की वाचस्पित-टीका में कहा गया है—''सृब्टि के प्रारम्भ में होने वाले महिष्यों तथा देवताग्रों को ईश्वर ने साक्षात् सङ्केत किया। उनके व्यवहार से हम लोगों को भी वह सङ्केत सुलभ है''।

यहां यह बताया गया कि 'सङ्केत' 'शक्ति' का बोधक है-'सङ्केत' में 'शक्ति' रहती है, ग्रथवा इसे यों भी कह सकते हैं कि 'सङ्केत' घटित है तथा 'शक्ति' उसका घटक है। इस रूप में एक ग्राधार है तो दूसरा ग्राधेय। ग्रतः दोनों स्पष्टतः पृथक्-पृथक् हैं। इसलिये 'सङ्केत' को ही 'शक्ति' नहीं माना जा सकता। नैयायिकों को भी यह बात ग्रभिमत है, यह बताते हुए ग्रन्थकार ने यहां वाचस्पित मिश्र की तात्पर्य टीका से एक स्थल प्रमाए। के रूप में प्रस्तुत किया है। नागेश के 'ग्रतएव' का ग्रभिप्राय यह है कि 'सङ्केत' 'शक्ति' का बोधक है, इसलिये उसे 'शक्ति' का बोधक मानते हुए ही

पुलना करो-—न्यायवानिकतात्पर्यटीका (२।१।६५);
 सोऽयं वृद्धव्यवहारः साम्प्रतिकानां सङ्केलग्रहोपायः । सर्गादि-भुवां तु महाविदेवतानां परमेश्वरानुग्रहाद् धर्मज्ञान-वैराग्यैश्वयोतिशयसम्पन्नानां परमेश्वरेण सुकर एव संकेतः कर्तुं म् । तद्व्यवहाराच्च अस्मवादीनाम् अपि सुग्रहः सङ्केतः ।

¥ķ

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-सबु-मंजूबा

श्राचार्य वाचस्पति मिश्र ने कहा कि ईश्वर ते सृष्टि के प्रारम्भ में महर्षियों तथा देवताशों को साक्षात् शब्दों के श्रर्थ-विषयक सङ्केत का भान दिया। श्रतः 'सङ्केत' को 'शक्ति' महीं माना जा सकता। 'सङ्केत' से पद-पदार्थ के 'तादात्म्य'—सम्बन्ध श्रथवा पारस्परिक 'श्रध्यास' का भान होता है तथा वह तादात्म्य सम्बन्ध वाच्य-वाचक-भाद-रूपा 'शक्ति' का द्योतक है।

## ['अबद तथा प्रर्थ में तादात्म्य सम्बन्ध है' इस सिद्धान्त में प्रमाए।]

तस्य च तादात्म्यस्य निरूपकत्वेन विवक्षितोऽर्थः शक्यः ग्राश्रयत्वेन विवक्षितः शब्दः शक्त इत्युच्यते । शब्दार्थ-योस्तादात्म्यादेव 'श्लोकम् प्रश्नुणोद् ग्रथ ग्रथं श्रृणोति', 'ग्रथं वदित' इत्यादि-व्यवहारः । ग्रोम् इत्येकाक्षरं ब्रह्म (ब्रह्मविद्योपनिषद् ३), रामेति द्व्यक्षरं नाम मानभङ्गः पिनाकिनः, वृद्धिरादेच् (पा० १.१.१.) इति शक्ति-ग्राहक-श्रुति-स्मृति-विषये सामानाधिकरण्येन प्रयोगाञ्च ।

उस 'तादातम्य सम्बन्ध' के निरूपक (या निर्णायक) के रूप में विवक्षित अर्थ को 'शक्य' तथा (उस तादातम्य सम्बन्ध के) प्राश्रय के रूप में विवक्षित शब्द को 'शक्त' कहा जाता है। शब्द तथा ग्रर्थ में तादातम्य (ग्रभेद सम्बन्ध) के कारण ही 'श्लोक को सुना ग्रब ग्रर्थ को सुनता है' 'ग्रर्थ को कहता है' इत्यादि व्यवहार (प्रयोग) होते हैं। ''ग्रोम्' यह एक ग्रक्षर ब्रह्म है", "'राम' यह दो ग्रक्षर वाला नाम शंकर के घमण्ड को चूर करने वाला है" ''ग्रा ऐ ग्रो वृद्धि है" इत्यादि शक्ति को बताने वाली श्रुतियों तथा स्मृतियों में, सामानाधिकरण्य (तादातम्य) के द्वारा, प्रयोग किये गये हैं।

तस्य च "शक्त इत्युच्यते — शब्द तथा प्रथं में जो 'तादात्म्य' सम्बन्ध माना जाता है उसका निरूपक अथवा निर्णायक है अर्थ, क्योंकि उसकी हष्टि से ही शब्द में इस सम्बन्ध का निश्चय होता है। इसलिए इस सम्बन्ध के निरूपक के रूप में जिस अर्थ की विवक्षा की जाती है उस अर्थ को 'शक्य', अर्थात् शक्ति का विषय अथवा शक्ति के द्वारा बोध्य, कहा जाता है। दूसरी श्रोर शब्द उस 'तादात्म्य' सम्बन्ध का आश्रय बनता है। इसलिये आश्रय के रूप में विवक्षित शब्द को 'शक्त', अर्थात् शक्तियुक्त अथवा बोधक, कहा जाता है।

शब्दायंयो ""प्रयोगत्यः स्लोक रूप शब्द का ही श्रवरोग्दिय द्वारा प्रत्यक्ष हो सकता है अर्थ का नहीं। परन्तु 'श्लोकम् अन्धरोगेद अय अर्थ न्यूगोति' जैसे प्रयोगों में श्लोकरूप शब्द तथा उसके अर्थ दोनों में अभेद या तादात्म्य मान कर ही 'अर्थ' को कहने या सुनने की बात सुसंगत हो सकती है। इसी प्रकार 'श्लोम्' शब्द श्लौर उसके अर्थभूत परज्ञह्य का अभेद, 'राम' शब्द तथा उसके अर्थभूत मर्यादा-पुरुषोत्तम रामचन्द्र में

٩x

#### शक्ति-निरूपण

ग्रभेद एवं 'वृद्धि' शब्द (संज्ञा) तथा उसके श्रर्थ आ, ऐ, ग्रौ (संज्ञी) का अभेद होने पर ही उपरि निर्दिष्ट प्रयोग सुसङ्गत हो सकते हैं।

इस प्रकार श्रुतियों, शास्त्रों तथा लौकिक-प्रयोगों के ग्राधार पर शब्द तथा श्रर्थ में तादात्म्य-सम्बन्ध की स्थिति ही सर्वथा तर्कसंगत है।

## ['तादातम्य' सम्बन्ध का स्वरूप]

'तादात्म्यं' च तद्-भिन्नत्वे सित तदभेदेन प्रतीयमानत्वम् इति भेदाभेद-समनियतम् । अभेदस्य अध्यस्तत्वाच्च न तयोविरोधः । यत्तु ताकिकाः ''शब्दार्थयोस्तादात्म्य-स्वीकारे 'मधु'-शब्दोच्चारणे मुखे दाहापत्तः'' इत्याहुः, तन्न । भेदाभेदस्योपपादितत्वात् ।

'तादात्म्य' (का स्रभिप्राय) है उन (शब्द तथा स्रथं) की भिन्नता होने पर (भी) उनकी स्रभेदरूप से प्रतीयमानता। इसलिये (वह 'तादात्म्य') भेद तथा स्रभेद दोनों के साथ समानरूप से तथा नियतरूप से रहता है। नैयायिक जो यह कहते हैं कि ''शब्द तथा स्रथं में 'तादात्म्य'-सम्बन्ध मान लेने पर 'मधु' शब्द का उच्चारण करने से मुख में माधुर्य-रस की प्रतीति तथा 'बह्नि' शब्द के उच्चारण करने पर मुख में जलन की प्रतीति होनी चाहिये", वह (कथन) ठीक नहीं है, क्योंकि ('तादात्म्य' सम्बन्ध में) भेद तथा स्रभेद (दोनों) का (हो) उपपादन किया गया है।

'तादात्म्य' सम्बन्ध की परिभाषा में यहां यह स्पष्ट कहा गया कि 'तादात्म्य' सम्बन्ध वहां होता है जहां भेद होने पर भी ग्रभेद रूप से प्रतीति हो। इसीलिये 'तादारम्य' को यहां 'भेदाभेद-सम-नियत' कहा गया। यह 'सम-नियत' शब्द नैयायिकों का पारिभाषिक शब्द है। इस की परिभाषा की गयी है-व्याप्यत्वे सति व्यापकत्वम् (न्यायकोश), मर्थात् जो स्वयं ही व्याप्य भी हो तथा व्यापक भी हो । जैसे श्रमिधेयता तथा पदार्यता में 'समनियत' है। जहां-जहां 'अभिधेयता' (वाच्यता) होगी वहां-वहां पदार्थता भी होगी। इसे यों भी कहा जा सकता है कि जहां-जहां पदार्थता होगी वहां वहां ग्रमिधेयता भी होगी। इस रूप में ग्रभिधेयता व्याप्य भी है तथा व्यापक भी है। इसी प्रकार यहां 'तादात्म्य' भेद तथा अभेद दोनों में समान रूप से रहता है। इसलिये वह भेदा-भेद में 'समनियत' है। बस्तुत: 'तादात्म्य' होता ही वहां है जहां जिन्नता होने पर भी ग्रिभिन्न रूप से प्रतीति हो। इसलिये जब तक दोनों हो नहीं होंगे तब तक 'तादात्म्य' सम्बन्ध बन ही नहीं सकता । यह 'भेदाभेद-समनियतता' ही नैयायिकों की इस आशङ्का का समाधान कर देती है कि, शब्द तथा अर्थ में 'तादात्म्य' सम्बन्ध होने पर भी, 'मधु' कहने पर मुख में मधुरता तथा 'ग्राग्न' कहने पर जलन की प्रतीति क्यों नहीं होती। स्पष्ट है कि 'तादातम्य' में केवल प्रभेद नहीं माना जाता अपित् भेद में अभेद माना जाता है, इसलिये दोनों के होने के कारण नैयायिकों की शंका निर्मूल है।

¥Ę.

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-सघु-मंजूषा

## ['बुद्धिगत मर्थ ही वाच्य है' इस सिद्धान्त का प्रतिपादन]

वस्तुतो बौद्ध एवार्थः शक्यः । पदम् अपि स्फोटात्मकं प्रसिद्धम् । तयोस्तादात्म्यम् । तत्र बौद्धे वह्न्यादावर्थे दाहादिशक्तिमत्त्वाभावात् । अत एव शब्दज्ञानानुपाती वस्तुशून्यो विकल्पः (योगसूत्र १.६) इति विकल्पसूत्रं सङ्गच्छते । शब्द-ज्ञानमात्रेण 'अनुपाती' बुद्धावनुपतन-शीलो 'वस्तुशून्यः' बाह्यार्थरहितः विशेषेण कल्प्यते इति 'विकल्पः'-बुद्धिपरिकल्पित इति तदर्थः ।

वास्तिविकता तो यह है कि बुद्धि में विद्यमान अर्थ ही शक्य (वाच्य) है तथा पद भी स्फोट रूप (बुद्धिगत) ही माना जाता है। (बुद्धि में विद्यमान) उन दोनों (शब्द तथा अर्थ) का 'तादात्म्य' होता है। वहां बुद्धिगत विह् न ग्रादि पदार्थों में दाह आदि की शक्तिमत्ता का अभाव रहता है। इसीलिये (पदार्थ को बुद्धिगत मानने के कारण ही) विकल्प (के स्वरूप को बताने वाला यह) सूत्र मुसङ्गत होता है कि—''शब्दशान का अनुसरण करने वाला वाह्यार्थ रहित (बुद्धिगत ज्ञान) 'विकल्प' है।'' इसका अर्थ है—''शब्दोत्पन्न ज्ञानमात्र के आधार पर उपस्थित होने वाला अर्थात् बुद्धि में उपस्थित होने के स्वभाव वाला, वस्तुशूत्य अर्थात् बाह्यार्थ से रहित (जो ज्ञान है वह) विशेष रूप से किल्पत होता है—बुद्धि से उसकी परिकल्पना की जाती है, इसिलये उसे 'विकल्प' कहा जाता है"।

वाच्य प्रयं तथा वाचक शब्द दोनों ही वक्ता की बुद्धि में पहले से विद्यमान होते हैं तथा उन दोनों में परस्पर 'तादातस्य' सम्बन्ध होता है। श्रोता भी जब शब्द को मुनता है तथा उससे किसी प्रयं को जानता है तो उसकी बुद्धि में दोनों—शब्द तथा अर्थ-— का 'तादातस्य' होता है। पदार्थ या वाच्यार्थ वक्ता की बुद्धि में ही रहते हैं, इसलिये वे अपने लौकिक दाहकत्व आदि धर्मों से युक्त नहीं होते। योगदर्शन में जो 'विकल्प' की परिभाषा की गयी है वह तभी सुसंगत हो सकती है यदि इस बात को मान लिया जाय कि पद तथा पदार्थ दोनों बुद्धिगत होते हैं। क्योंकि 'विकल्प' की परिभाषा में यह स्पष्ट कहा गया है कि शब्द-शान से उत्पन्न होने वाला, पर बाह्यार्थ—(लौकिक वस्तु-स्वरूप) से रहित, जो ज्ञान वह 'विकल्प' है। इसलिये योगदर्शन में अभिमत 'विकल्प' की परिभाषा से यह स्पष्ट है कि वाच्यार्थ या शक्यार्थ वस्तुतः बुद्धिगत होता है।

इसी श्रभिप्राय को भर्तृहरि ने अपनी निम्न कारिका में अलातचक्र के दृष्टान्त के द्वारा प्रकट किया है:—

> द्यत्यन्तम् द्यतथाभूते निमित्ते श्रृत्युपाश्रयात् । दृश्यतेऽलातचकादौ वस्त्वाकार-निरूपएा ॥ वाप० १.१३०

१. ह०—'बौद्ध-स्फोटात्सकम्'।

#### शक्ति-निरूपण

इस कारिका का ग्रिभिप्राय यह है कि यों तो शब्द का प्रयोग बाहर विद्यमान ग्रथं की दृष्टि से ही होता है परन्तु 'ग्रलातचक्र' जैसे शब्दों के प्रयोग से अत्यन्त ग्रतथाभूत, ग्रथीत् सर्वथा ग्रस्तित्व हीन—भविद्यमान, ग्रलातचक्र ग्रादि पदार्थ की प्रतीति होती है। 'ग्रलातचक्र' इस शब्द को मुनने से श्रोता को लम्बे ग्राकार वाले भ्रलात के विषय में भी चक्राकारता का ज्ञान होता है। जिसका एक सिरा जल गया है तथा जिसमें ग्राग की चिनगारी चमक रही है उस लकड़ी को 'ग्रलात' कहा गया है। वच्चे प्रायः इस तरह की लकड़ी को लेकर घुमाते हैं। घुमाने से देखने वाले व्यक्ति को उस लम्बी पतली लकड़ी में चक्र के ग्राकार की प्रतीति होती है। यह प्रतीति सर्वथा ग्रसत्य एवं बाह्यार्थ रहित होती है। इसी कारएा 'ग्रलातचक्र' शब्द के प्रयोग से इस चक्राकारता की प्रतीति का उदाहरएा भत् हिर ने ग्रहाँ दिया है। यहां 'ग्रलातचक्र' के

साथ जो 'ग्रादि' पद है वह 'खपुरूप', 'शशिवषाएा' जैसे शब्दों का संग्राहक है, जिनके

['बुद्धिगत ग्रथं ही शब्द के द्वारा ग्रभिव्यक्त होता है' इस विषय में एक और हेतु] ग्रत एवं—

प्रयोग में उस प्रकार के बाह्यवस्तु का सर्वथा स्रभाव होता है।

एष वन्ध्यामुतो याति खपुष्पकृतशेखरः । कूर्म-क्षीर-चये स्नातः शशश्रृङ्गधनुर्धरः ।।

इत्यत्र वन्ध्यासुतादीनां बाह्यार्थं शून्यत्वेऽपि बुद्धिपरिकित्पतं वन्ध्यासुतशब्दवाच्यार्थम् ग्रादाय ग्रर्थवत्त्वात् प्रातिपदि-कत्वम् । ग्रन्थथा ग्रर्थवत्त्वाभावेन प्रातिपदिकत्वाभावात् स्वाद्युत्पत्तिर्नं स्यात् ।

इसीलिये (बुद्धिगत ग्रर्थ के शक्य या वाच्य होने के कारएा)—

"म्राकाशपुष्प को शिरोभूषएा बनाये हुए, कछुए के दूध में स्नान किये हुए तथा खरगोश की सींग से निर्मित धनुष को धारएा किये हुए यह वन्ध्या का पुत्र जाता है।"

इस (श्लोक) में 'वन्ध्या पुत्र' स्नादि शब्दों के, बाह्यार्थ से रहित होने पर भी (वन्ध्यासुत स्नादि शब्दों के) बुद्धिपरिकल्पित वाच्यार्थ की दृष्टि से, स्रर्थवान् होने के कारण उनकी 'प्रातिपदिक' संज्ञा मानी जाती है। स्रन्यथा (बुद्धिगत स्नर्थ को न मानने पर) इन शब्दों की स्नर्थवत्ता के स्नभाव में, 'प्रातिपदिक' संज्ञा न होने पर, (इन शब्दों से) 'सु' स्नादि विभक्तियों की उत्पत्ति नहीं होगी।

एष बन्ध्यासुतो याति ख-पुष्प-कृत-शेखरः । मृग-तृष्णस्मास स्नातः सद्य-श्रङ्ग्-धनुर्धरः ।।

तुलना करो — सुभाषितरत्नभाण्डागार, अद्भुत रस निर्देश, क्लोक सं० ४ ;

**\$** 5

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंञ्रूषा

वैयाकरण केवल अर्थवान् (सार्थक) शब्दों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा करते हैं द्र त— अर्थवद् अधातुरप्रत्ययः प्रातिपदिकम् (पा० १.२.४५): इसलिये 'वन्ध्यासुत' आदि शब्दों की तब तक 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं हो सकती जब तक ये शब्द सार्थक न हों। परन्तु बाह्य अर्थ की हष्टि से ये शब्द कभी भी सार्थक नहीं हो सकते क्योंकि इन शब्दों का बाह्य अर्थ कुछ होता ही नहीं। इसलिये जब तक इनसे उत्पन्न होने वाले बुद्धिगत अर्थ की सत्ता नहीं मानी जाती तब तक ये शब्द सार्थक नहीं हो सकते। अतः इन शब्दों की सत्ता नहीं मानी जाती तब तक ये शब्द सार्थक नहीं हो सकते। अतः इन शब्दों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा की सिद्धि तथा उसके आधार पर इनसे 'सु' आदि विभिन्तयों की प्राप्ति के लिये यह नितान्त आवश्यक है कि इन्हें अर्थवान् माना जाय या दूसरे शब्दों में इनके बौद्ध अर्थ को स्वीकार किया जाय।

# ['शश-भ्रुङ्गम्' जैसे प्रयोगों में नैयायिकों के मन्तव्य का खण्डन]

यत्तु 'शशश्रुङ्गम्' इत्यत्र 'श्रुङ्गे' शशीयत्वभ्रमः' इति तार्किकं रुक्तम्, तन् न । शश-शब्द-वाच्य-जन्तु-दर्शन-रूप-बाधे सति 'शश-श्रुङ्गं नास्ति' इति वाक्ये 'शश-श्रुङ्गम्' इत्यस्य प्रातिपदिकत्वानापत्ते : ।

नैयायिकों ने जो यह कहा है कि 'शशाशृङ्गम्' इस प्रयोग में शृङ्ग में खरगोश के सम्बन्ध होने का भ्रम हो जाता है, वह ठीक नहीं है। क्योंकि इस श्रान्ति में 'शश' शब्द के वाच्यार्थ जन्तु-विशेष (खरगोश) के दर्शनरूप बाध- ज्ञान के हो जाने पर 'शशशृङ्गं नास्ति' इस वाक्य में 'शशशृङ्गम्' इस शब्द की (बाह्यार्थ से हीन होने तथा इस रूप में सार्थक न होने के कारण) 'प्राति-पदिक' संज्ञा नहीं हो सकती (श्रीर तब विभक्ति के न ग्राने से 'शशशृङ्गम्' रूप नहीं बन सकता)।

नैयायिकों के अनुसार 'शशश्रुङ्गम्' जैसे प्रयोगों में ऐसा होता है कि वहां सींग में 'खरगोश' के सम्बन्ध' की, धर्यात् 'खरगोश की सींग है' इस प्रकार की, आन्ति हो जाती है। इस आन्त अर्थवत्ता के आधार पर वे 'शशश्रुङ्गम्' में 'प्रातिपदिक' संज्ञा तथा तदाश्रित कार्य करना चाहते हैं। परन्तु प्रश्न यह है कि खरगोश को सींग रहित देख लेने के पश्चात्, आन्ति का निवारण हो जाने पर, 'शशश्रुङ्गं नास्ति' (खरगोश के पास सींग नहीं है) यह कहते हुए 'शशश्रुङ्ग' शब्द से, अर्थवत्ता के अभाव में विभक्ति की प्राप्ति कैसे होगी। इसलिये आन्त ज्ञान कह कर उपयुंक्त प्रयोगों की संगति नहीं लगती। अतः ऐसे स्थलों में तो बुद्धि-गत अर्थ मानना ही होगा।

ह० में "शवाश्रह्णम्" इत्यत्र 'श्रह्णे" के स्थान पर "श्रह्णे शवाश्रह्णम्" पाठ है।

### शक्ति-निरूपण

3₹

[ब्रर्थ भेद के क्राधार पर शब्द-भेद या 'झनेक शब्दता' तथा ब्राकार-साम्य के क्राधार पर 'एक शब्दता' का व्यवहार]

स्रथं-पदयोस् तादात्म्यात्' तत्-तद्-स्रथं-तादात्म्यापन्नः शब्दो भिन्न इति हेतोः स्रथं-मेदात् शब्द-भेदः इति व्यवहारः । समानाकार-मात्रेगा तु एकोऽयं शब्दो बह्वथंः, इति व्यवहारः ।

मर्थ तथा शब्द के तादात्म्य के कारए। (ही) उन उन (म्रपने म्रपने विशिष्ट) ग्रथों के साथ म्रभेद को प्राप्त हुमा शब्द (दूसरे शब्द से) भिन्न हो जाता है। इस कारए। "म्रथं की भिन्नता के म्राधार पर शब्दों में भिन्नता होती है" ऐसा व्यवहार होता है। (परन्तु) म्राकार (म्रथवा रूप) की समानता के कारए। "यह एक शब्द मनेक म्रथाँ वाला है" यह व्यवहार भी होता है।

शब्दों का अपने अपने विशिष्ट, अयं के साथ अभेद रूप से अन्वय हो जाने के कारण प्रत्येक शब्द दूसरे शब्द से भिन्न हो जाता है। इसिलये अर्थ की भिन्नता के आधार पर शब्दों में भी भिन्नता आ जाती है। अर्थकृत इस भिन्नता के कारण शब्दों में जो भिन्नता की प्रतीति होती है उसके कारण ही 'शब्दनानात्ववाद' अथवा 'अर्थ भेद से शब्द भेद' पक्ष की प्रतिष्ठापना की गयी। इसी हष्टि से पतंजिल ने दो बार महाभाष्य में निम्न वाक्य कहें:—"ग्राम शब्दोऽयं बह्वर्थः। अस्त्येव शाला-समुदाये वर्तते। तद् यथा—'ग्रामो दग्धः' इति। अस्ति बाट-परिक्षेपे वर्तते। तद् यथा—'ग्रामं प्रविष्टः'। अस्ति मनुष्येषु वर्तते। तद् यथा—'ग्रामो गतः', 'ग्राम आगतः' इति। अस्ति सारण्यके ससीमके सस्थण्डलिके वर्तते। तद् यथा—'ग्रामो लब्धः' इति। तद् यः सारण्यके ससीमके सस्थण्डलिके वर्तते। तद् यथा—'ग्रामो लब्धः' इति। तद् यः सारण्यके ससीमके सस्थण्डलिके वर्तते तम् अभिसमीक्ष्य एतत् प्रयुज्यते 'अनन्तराद् इमौ ग्रामो' इति। महा० (१.१.७ तथा २०)। यहां की ब्याख्या करते हुए कैयट ने यह स्थष्ट किया है कि 'कुछ लोग अर्थ की भिन्नता के आधार पर एक शब्द में भी भिन्नता की कल्पना कर लेते हैं। दूसरे विद्वान् अर्थ की भिन्नता के रहने पर भी एकशब्दता ही मानना चाहते हैं। भेदपक्ष अथवा व्यक्तिपक्ष का आश्रयणा करके ग्राम शब्दोऽयं बह्वर्थः इत्यादि भाष्यकार ने कहा है।

परन्तु अर्थभेद के कारण शब्दभेद के सिद्धान्त के साथ साथ शब्द के रूप अथवा आकार की एकता के कारण एक दूसरे सिद्धान्त 'शब्दैकत्वदाद' अथवा अभेदपक्ष की भी प्रतिष्ठापना हुई। यहां की — "समानाकारमात्रिण तु एकोऽयं शब्दो बह्वर्थः" इस पंक्ति में नागेश ने इसी सिद्धान्त की और संकेत किया है। पतंजिल ने भी इस सिद्धान्त की हष्टि से ही 'एकरच शब्दो बह्वर्थो प्रक्षाः पादाः माषाः (महा० १.२.६४) इत्यादि बाक्य कहे हैं। एक ही 'ग्रक्ष' शब्द 'बिभीतक', 'इन्द्रिय' 'रथ का अक्ष', 'खूत का ग्रक्ष' तथा 'पाश' इन अनेक ग्रथीं का वाचक है। इसी

मृ०—तादातम्यादेः ।

٧,

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

प्रकार 'पाद' तथा 'माष' ग्रादि शब्द भी ग्रनेक ग्रथों के वाचक हैं। इसलिये ग्रथं-भेद के कारण ग्रनेकशब्दना तथा समान भाकार के कारण एकशब्दता दोनों ही स्थितियां तथा ब्यवहार विद्वानों में प्रचलित हैं। भर्तृंहरि ने इन दोनों ही सिद्धान्तों को वाक्यपदीय की निम्न कारिकाग्रों में संगृहीत तथा समन्वित किया है:—

कार्यत्वे नित्यतायां वा केचिद् एकत्ववादिनः । कार्यत्वे नित्यतायां वा केचिन् नानात्ववादिनः ॥ १.७० भिन्नं दर्शनम् श्राश्चित्य व्यवहारोऽनुगम्यते । तत्र यन्मुख्यमेकेषां तत्रान्येषां विषययः ॥१।७४

ग्रंथीत् कुछ लोग शब्द को ग्रनिस्य तथा कुछ उसे नित्य मानते हुए शब्दैकत्ववाद को मानने वाले हैं। परन्तु दूसरे विद्वान्, जिन में कुछ शब्द को अनित्य तथा कुछ नित्य मानने वाले हैं, शब्दनानात्ववाद के ग्रनुयायी हैं। इन दो विभिन्न सिद्धान्तों का आश्रयण करके उनके व्यवहार देखे जाते हैं। इन दोनों वादों में से एक वर्ग की दृष्टि में जो मत (शब्दैकत्व या शब्दनानात्व) प्रमुख है वही दूसरे वर्ग की दृष्टि में गौण है। मानते दोनों ही वर्ग दोनों वादों को हैं पर एक वर्ग जिस वाद को प्रमुख मानता है दूसरा उसे गौण मानता है।

## ['साधु' तथा 'ग्रसाधु' दोनों प्रकार के शब्दों में 'शक्ति' की सत्ता का प्रतिपादन]

सा च शक्तिः साधुष्विवापभ्रं शेषु भ्रपि शक्तिग्राहक-शिरो-मरोर्व्यवहारस्य तुल्यत्वात् । व्यवहारदर्शनेन च पूर्व-जन्मानुभूतशक्तिस्मरणम् । श्रतएव बालानां तिरश्चां च भ्रन्वय'-बोधः । नहि तेषां तदैव तत्सम्भवः ।

वह (वाचकता) शक्ति जिस प्रकार साधु शब्दों में रहती है उसी प्रकार श्रपभ्रंश (शब्दों) में भी रहती है, क्योंकि शक्ति के द्योतकों में प्रधानभूत (हेतु) 'व्यवहार' दोनों (साधु तथा श्रपभ्रंश शब्दों) में समान रूप से होता है। (इस) 'व्यवहार' (शब्दप्रयाग) के देखने से पूर्वजन्मों में श्रनुभूत (शब्द की) शक्ति का स्मरण हो जाता है। इसी लिये बालकों तथा पशुश्रों को (भी) श्रर्थ-बोध होता है। उन्हें तत्काल (प्रथम-व्यवहार के समय ही) शब्दशक्ति का ज्ञान होना सम्भव नहीं है।

सा च · · · · · • नुल्यत्वात् — साधु तथा ग्रसाधु शब्दों या संस्कृत श्रीर ग्रपभ्रंश दोनों प्रकार के शब्दों में अर्थप्रकाशन की शक्तिं समान रूप से विद्यमान रहती है,

इ० में 'बन्दयं' पद अनुपलब्ध ।

#### शक्ति-निरूपण

44

ऐसा पतंजिल तथा भर्तृहिरि इत्यादि वैय्याकरणों का मत है, जिनके बचनों को स्वयं नागेश ने ही भ्रागे की पंक्तियों में उद्धृत किया है। वस्तुतः उन सभी प्रकार के शब्दों में. जिनका व्यवहार मानव भ्रथंप्रकाशन की दृष्टि से करता है, यह 'शक्ति' विद्यमान रहती है, बाहे वे शब्द संस्कृत के हों या अपभ्रंशभूत भ्रन्य भाषाश्रों के हों।

इसका कारएा यह है कि 'शक्तियह' के जो ग्रनेक हेतु हैं उन में 'व्यवहार', ग्रर्थात् शब्द के प्रयोग, को प्रमुख कारएा माना गया है ग्रौर वह 'व्यवहार', जिस प्रकार साधु शब्दों में 'शक्ति' का ज्ञान कराता है, ग्रर्थात् यह बताता है कि यह शब्द इस अर्थ का वाचक है, उसी प्रकार ग्रसाधु शब्दों में भी 'शक्ति' का बोध कराता है। 'शक्ति'-ग्राहक हेतुओं का संग्रह निम्न कारिका में किया गया है—

# शक्ति-ग्रहं व्याकरगोपमान-कोशाप्तवाक्याद् व्यवहारतक्च। वाक्यस्य शेषाद् विवृतेबंदन्ति सान्निध्यतः सिद्धपदस्य बृद्धाः ॥

इन व्याकररा, उपमान, कोश, म्राप्तवानय, व्यवहार म्रादि हेतुम्रीं में लोक-व्यवहार की प्रमुखता स्वतः स्पष्ट है, क्योंकि कात्यायन तथा पतंजिल भ्रादि ने लोक-व्यवहार को व्याकररा म्रादि शास्त्रों का प्रमुख म्राभार माना है।

स्पवहार-दर्शनेन "त्नु-सम्भव:— छोटे छोटे बालकों तथा पशु पक्षियों को मानव की भाषा से जो अर्थ-ज्ञान होता है उसका कारए। है उन्हें पूर्व-जन्म में अनुभूत शब्द-शिक्त का स्मरए। होना। यह स्मृति उन्हें तब होती है जब ने किसी अन्य व्यक्ति के द्वारा किये गये शब्द-प्रयोग अथवा व्यवहार को देखते हैं। जिन्हें उन उन शब्दों की शक्ति का बोध नहीं है उन अल्पायु बालकों को भी उन शब्दों के अर्थ का ज्ञान होता ही है, इसका प्रतिपादन भर्तृहिर ने वाक्यपदीय, ब्रह्मकाण्ड, की निम्न कारिका में किया है:—

# इतिकर्तव्यता लोके सर्वा शब्द-व्यापाश्रया । या पूर्वाहित-संस्कारो बालोऽपि प्रतिपद्यते ॥ १.१२१

ग्रथीत् सम्पूर्णं कत्तंव्य-प्रकार-विषयक ज्ञान शब्द-व्यवहार के ऊपर ही ग्राध्रित है। इस ज्ञान को बालक भी, जिसमें पूर्व-जन्म का शब्द-विषयक संस्कार विद्यमान है, ग्रपने दूसरे साथी बालक की ग्रव्यक्त भाषा से ही जान लेता है।

परन्तु शक्ति-ग्रह में पूर्व-जन्म की अनुभूति को कारएा मानना विवादास्पद प्रतीत होता है। क्योंकि भिन्न भिन्न भाषाओं के शब्दों की शक्तियाँ भी भिन्न भिन्न होती हैं। यह ग्रावश्यक तो नहीं है कि जिसने पूर्व जन्म में संस्कृत भाषा के संस्कार प्राप्त किये हों वह बाद के जन्म में भी संस्कृत-भाषा-भाषियों में ही उत्यन्त हो।

¥٦

### वैदाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूबा

['झसाथु अर्थ्वो में बाचकता अक्ति नहीं होती', नैयायिकों के इस मत का निराकरए।}

यत्तु तार्किका: - श्रसाधु-शब्देन साधु-शब्द-स्मरए-द्वारा श्रथं-बोध: - इत्याहुः, तन्त । साधु-स्मरएां बिनाऽपि बोधा-नुभवात् । तद्-वाचक-साधु-शब्दम् ग्रजानतां बोधाना-पत्तेश्च । त च 'शिक्तभ्रमाद् बोधोऽसाधु-शब्देषु' इति वाच्यम् । निस्संदेह-प्रत्ययस्य बाधकं बिना भ्रमत्वा-योगात् । स्रतएव स्त्री-शुद्र-बालादीनाम् उच्चारिते साधाव् ग्रर्थ-संशये तद्-स्रपभ्रं शेनार्थ-निर्णयः । स्रत एव समानायाम् स्रथावगतौ शब्दंश्चापशब्देश्च शास्त्रेए धर्म-नियमः, इति भाष्यम्, वाचकत्वाविशेषेऽपि नियमः पुण्य-पापयोः इति हरि-कारिकाः च संगच्छते ।

नैयायिक जो यह कहते हैं कि असाधु शब्दों (के प्रयोग) से (साधु शब्दों का स्मरण होता है और उस) साधु शब्दों के स्मरण के द्वारा (असाधु शब्द के) अर्थ का बोध होता है वह उचित नहीं है क्योंकि साधु शब्दों की स्मृति हुए बिना भी (असाधु शब्दों से सीधे) अर्थ-बोध का अनुभव होता है। तथा (इन नैयायिकों के मत के अनुसार) उन (असाधु शब्दों से बोध्य अर्थों) के वाचक साधु शब्दों को न जानने वालों (अशिक्षित-जनों) को उन उन अर्थों का ज्ञान नहीं होना चाहिये (परन्तु उन्हें भी अर्थ-बोध होता है)

''ग्रसाधु शब्दों में (भी वाचकता) शक्ति है ऐसा भ्रम हो जाने के कारण (उनसे) भ्रथं-बोध होता हैं'' यह भी नहीं कहा जा सकता, क्योंकि सन्देह-रहित ज्ञान को बाध-ज्ञान के ग्रभाव में भ्रम मानना ठीक नहीं है।

इसीलिये (ग्रसाधु-शब्दों के भी शक्तियुक्त होने के कारण) साधु-शब्दों के उच्चारण किये जाने से स्त्री, शूद्र तथा बालक आदि को, उनके अर्थ के विषय में सन्देह होने पर, (उन अर्थों के वाचक) असाधु शब्दों के द्वारा अर्थ का निर्णय कराया जाता है।

तुलना करो — महा०, भाग १, पृ० ५६ ; एवम् इहापि समानायाम् अर्थावगतौ शब्देन चापशब्देन च धर्म-नियम: क्रियेते ः एवं क्रियमाणम् अभ्युदय-कारि भवति ।

द्र- वाप० (३.३.३०);
 असाधुर् अनुमानेन वाचकः कॅश्चिद् इध्यते ।
 वाचकत्वाविशेषे का निममः पूष्य-पापयोः ।।

#### शक्ति-निरूपण

Υį

[स्रथवा—(इस ग्रंश का दूसरे रूप में इस तरह स्रनुवाद किया जा सकता है) इसीलिये स्त्री शूद्र तथा बालक स्नादि के द्वारा साधु शब्दों का (स्रस्पष्ट) उच्चारण किये जाने पर विद्वानों को) सर्थ-विषयक सन्देह के उपस्थित होने पर उन (स्रस्पष्टोच्चारित साधु शब्दों) के (पर्यायभूत) झसाधु शब्दों के (स्मरण) द्वारा स्त्रर्थं का निर्णय होता है]

मत एव (म्रसाधु शब्दों के भी शक्तियुक्त होने का कारण) "शब्दों तथा प्रपशब्दों के द्वारा समानरूप से ग्रर्थ का ज्ञान होने पर (व्याकरण) शास्त्र द्वारा धर्मविषयक नियम किया जाता है" यह भाष्य (में पतंजिल) का कथन तथा "(साधु एवं ग्रसाधु शब्दों में) समानरूप से वाचकता के होने पर भी (साधु शब्दों का प्रयोग पुण्य का उत्पादक होता है तथा ग्रसाधु शब्द पाप का इस प्रकार का) पुण्य तथा पाप का नियम शास्त्रकारों द्वारा बनाया गया है" यह भ तृहरि की कारिका सुसंगत होती है।

यत्ता तार्किकाः स्रयंबोध ... इत्याहु: — नैयायिकों का मत यह है कि केवल साधु शब्दों में ही अर्थाभिधान की शक्ति होती है। इसीलिये, उनकी हिष्ट में जब विद्वानों को किसी स्रशिक्षित व्यक्ति द्वारा प्रयुक्त असाधु शब्द से ग्रर्थ का ज्ञान होता है तब वहाँ अर्थ-ज्ञान की प्रक्रिया यह होती है कि पहले असाधु शब्दों के द्वारा साधु शब्दों का स्मरण होता है और उसके बाद उन स्मृत साधु शब्दों से अर्थ का ज्ञान होता है। इसी तरह प्रशिक्षित व्यक्तियों को असाधु शब्दों के श्रवण से जब अर्थ-ज्ञान होता है तो वहां, इन नैयायिकों का विचार यह है कि, उन ग्रसाधु शब्दों में वाचकता शक्ति के न होने पर भी, श्रम के कारण शक्ति की प्रतीति होती है। इसी कारण ग्रश्विक्षतों को उन ग्रसाधु शब्दों से ग्रर्थ का ज्ञान होता है।

नैयायिकों के समान ही मीमांसा दर्शन के याचार्यों तथा व्याख्यातायों को भी यही मत अभिमत प्रतीत होता है। इनका कहना है कि 'मी:' इस साधु शब्द के स्थान पर जब श्रिशक्षित व्यक्ति 'गांवी' इस प्रसाधु शब्द का प्रयोग करता है तो श्रोता को 'गांवी' शब्द साधु—'गो'—शब्द की स्मृति कराता है। इस स्मृति का कारए। है 'गो' तथा 'गांवी' इन दोनों शब्दों की समानता। प्रचार्य शबर ने मीमांसा-दर्शन के भाष्य में श्रनेक स्थलों पर इस मत का प्रतिपादन किया है।

मीमांसादर्शन १.३.३६ की व्याख्या में वे कहते हैं—सादृश्यात् सायुशब्देऽण्यवगते प्रत्ययोऽवकत्यते, अर्थात् सादृश्य के कारए। (प्रसाधु शब्दों से) साधु शब्द के स्मरए। होने पर अर्थज्ञान उत्पन्न होता है। इसी प्रकार १.३.२८ की व्याख्या में, असाधु शब्दों का प्रयोग किस प्रकार चल पड़ता है इसका विवरए। देते हुए, आचार्य शबर ने कहा है:—गोशब्दम् उच्चारयितुकामेन केन विद् श्रशक्त्या गावीत्युच्चारितम्। प्रपरेण ज्ञातं सास्नादिमान् श्रस्य विवक्षितः। तदर्थं गौरित्युच्चारयितु-कामो पावीत्युच्चारयित । ततः शिक्षित्या अपरेऽपि सास्नादिमति विवक्षिते गावीत्युच्चारयित । तेन गाव्यादिन्यः सास्ना-विमान् अवगन्यते । अनुकपो हि गाव्यादिः गोशब्दस्य ।

YY

### वैयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मंजूका

इसका श्रीभप्राय यह है कि 'गौ' शब्द के उच्चारण की श्रीभलाषा से किसी श्रशिक्षित ने अपनी असमर्थता के कारण 'गावी' इस अगुद्ध या श्रमाधु शब्द का प्रयोग कर दिया। परन्तु सुनने वाले ने यह जान लिया कि 'गौ' शब्द का उच्चारण करना चाहते हुए भी यह व्यक्ति 'गौ' शब्द के स्थान पर 'गावी' का उच्चारण कर रहा है। इस अशिक्षित प्रयोक्ता, या बोलने वाले, से इस तरह के श्रसाधु प्रयोगों को सुन कर दूसरे लोग भी 'गौ' कहने के लिये 'गावी' जैसे शब्दों का प्रयोग कर देते हैं। इस प्रकार 'गावी' श्रादि असाधु शब्दों से 'गौ' श्रादि साधु शब्दों का ज्ञान होता है, क्योंकि गावी श्रादि शब्द 'गौ' श्रादि के सदृश हैं।

मीमांसा-सूत्र १.३.२६ की व्याख्या में भी शबर ने इसी प्रकार की बात कही है— गाव्यादिदर्शनाद् गोशब्दस्मरणं ततः सास्मादिभान् श्रवगम्यते, श्रयत् 'गावी' श्रादि (श्रसाधु) शब्दों को सुनने के पश्चात् 'गी' शब्द का स्मरणा होता है उसके बाद 'गी' पदार्थ का ज्ञान होता है।

वस्तुतः नैयायिक तथा मीमांसक दोनों ही यह मानते हैं कि वाचकता शक्ति केवल साधु शब्दों में ही रह सकती है ग्रसाधु शब्दों में नहीं। ग्रथवा इसी बात को दूसरे शब्दों में उन्होंने यों कहा है कि जो शब्द वाचकता शक्ति से युक्त हैं वे साधु शब्द हैं, उनसे ग्रन्य ग्रसाधु हैं। नैयायिकों तथा मीमांसकों की इस स्थिति को एक मत के रूप में भर्तृ हिर ने अपने वाक्यपदीय के ब्रह्मकाण्ड की निम्न कारिकाओं में प्रस्तुत किया है—

ते साधुष्वनुमानेन प्रत्ययोत्पत्तिहेतवः । तावात्म्यम् उपगम्येव शब्वार्थस्य प्रकाशकाः ।। वाप० १.१५०

वे (असाधु शब्द) साधु विषयक अनुमान (स्मृति) के द्वारा (गौ ब्राह्म पदार्थों के) ज्ञान के कारण बनते हैं। वे (श्रसाधु शब्द) मानो (साधु शब्दों के साथ) तादात्म्य (ब्रभेद) को प्राप्त करके शब्दार्थ के वाचक होते हैं (स्वत: नहीं)।

> न शिष्टेर् भ्रनुगम्यन्ते पर्याया इव साभवः । न यतः स्मृतिमात्रेस् तस्मात् साक्षाद् भ्रवाचकाः ॥ वाप० १.१४१

साबु ('गो', 'धेनु' इत्यादि) पर्याय शब्दों के समान (ग्रसाधु शब्दों को) विद्वान् पर्याय नहीं मानते तथा उन (ग्रसाधु शब्दों) का कोष ग्रादि में भी ने संग्रह नहीं करते। श्रतः (वे ग्रसाधु शब्द ग्रथं के) साक्षाद् वाचक नहीं हैं।

> श्रम्बाम्बेति यथा बालः शिक्षमाणः प्रभावते । श्रन्यक्तं तब्वितां तेन व्यक्ते मवित निश्चयः । वाप० १.१५२ एवं साधौ प्रयोक्तव्ये योऽपभ्रंशः प्रयुज्यते । तेन साधु-व्यवहितः कश्चित् श्रयोऽभिधीयते ॥ वाप० १.१५३

जिस प्रकार 'ग्रम्बा' 'ग्रम्बा' यह (कहने के लिये) सिखाया जाता हुन्ना बालक (शिशु) ग्रब्यक्त रूप से कुछ बोलता है ग्रीर उस (ग्रव्यक्त भाषरा) से व्यक्त (ग्रम्बा शब्दों) के विषय में श्रीता का निश्चय हो जाता है उसी प्रकार साधु शब्द के प्रयोग के स्थान

#### शक्ति-निरूपण

ХX

पर जिस प्रपन्नंश शब्द का प्रयोग किया जाता है उस (अपन्नंश के प्रयोग) से साधु शब्द से व्यवहित कोई ग्रर्थ कहा जाता है।

तन्तर्भाः—परन्तु इन विद्वानों का यह मत युक्तिसंगत नहीं कहा जा सकता। क्योंकि साधु शब्दों के स्मर्ण के बिना भी श्रसाधु शब्दों से सीधे श्रथं-ज्ञान का अनुभव होता है। यदि साधु शब्दों के स्मर्ण द्वारा ही श्रसाधु शब्दों से श्रथं का ज्ञान होता हो तो सर्वथा श्रशिक्षत व्यक्तियों को, जो श्रसाधु शब्दों के पर्याय-भूत साधु शब्दों को नहीं जानते, कभी भी उन उन श्रिभप्रेत श्रथों का बोध नहीं होना चाहिये। परन्तु उन्हें सदा केवल श्रसाधु शब्दों से ही सीथे श्रथं का ज्ञान होता है।

यह कहना भी युक्तियुक्त नहीं है कि स्रशिक्षितों को सीधे स्रसाधु शब्दों से जो स्रर्थ-प्रतीति होती है वह स्रसाधुशब्दों में वाचकता शिवत का स्रम हो जाने के कारण होती है। क्यों कि यदि स्रम से द्र्यं बोध हुस्रा करता तो कभी न कभी तो उस स्रम का निवारण होना चाहिये। परन्तु स्रशिक्षितों को सदा ही उन उन स्रसाधु शब्दों से उन्हीं उन्हीं सर्थों की प्रतीत होती है। इसलिये स्रसाधुशब्दों के विषय में शक्तिस्रम की बात भी न्याय्य नहीं है।

बस्तुतः असाधुराब्द अर्थ के वाचक नहीं हैं यह कहना सभी प्रामीण अथवा अपभ्रंश माषाओं के प्रयोग का अपलाप करना है। साधु तथा ग्रसाधु शब्दों का विभाजन ही केवल एक वर्ग विशेष की भाषा को दृष्टि में रख कर ही किया गया है। सत्य तो यह है मानव का कोई भी वर्ग जिस भी भाषा का प्रयोग करता है उस में वक्ता के अभिप्राय को प्रकाशित करने की क्षमता रहती ही है। इसीलिये ग्रसाधुराब्दों की वाचकता का प्रतिपादन करते हुए नागेश ने यह तर्क दिया कि सर्वथा अपिटत स्त्री शुद्र आदि को जब किसी साधु शब्द का प्रयोग किये जाने पर, उसके अर्थ के विषय में सन्देह उपस्थित होता है, तो वे ग्रशिक्षित श्रोता उस साधु शब्द के पर्यायभूत अपश्रंश शब्द से अर्थ का निर्णय करते हैं।

इसी युक्ति को दूसरे रूप में यों भी कहा जा सकता है कि जब कोई बालक या ग्रिशिक्षित व्यक्ति किसी साधु शब्द का ग्रस्पष्ट उच्चारएा करता है तथा उस ग्रस्पष्ट उच्चारएा को सुनकर किसी विद्वान् को ग्रथं के विषय में सन्देह होता है। तब वह विद्वान् उस ग्रस्पष्टोच्चारित साधुशब्द के पर्यायभूत ग्रसाधुशब्द के द्वारा ग्रथं का निर्णय किया करता है। (ये दोनों ही ग्रिभित्राय 'ग्रत एव निर्णयः' इस ग्रंश में संकेतित किये गये हैं तथा उत्पर दो प्रकार के ग्रनुवादों से स्पष्ट किये गये हैं)।

इसीलिये भर्तृहरि के पूर्वोद्धृत कारिकाओं के प्रसङ्ग में ही इस बात को भी स्वीकार किया गया है कि प्रशिक्षित व्यक्तियों के समुदाय में असाधु शब्द, बिना साधु शब्दों के व्यवधान के ही, साक्षात् अर्थ के वाचक होते हैं। तथा साधु शब्द, इस अशिक्षित वर्ग में, साक्षात् अर्थ के वाचक न हो कर, असाधु शब्दों के स्मरण रूप व्यवधान द्वारा ही अर्थ को कह पाते हैं:—

पारम्पर्याद् म्रपभ्रंशा विगुरोज्वभिधात्षु । प्रसिद्धिम् म्रागता येषु तेषां साधुरवाचकः ॥ वाप० १.१५४ ¥ξ

## **बैगाकरण**-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

शिक्षा ग्रादि मुर्गों से रहित जिन (ग्रशिक्षित) बोलने वालों में परम्परा से ग्रपभ्रंश (ग्रसाधु शब्द ही) प्रचलित है उनके लिये साधु शब्द (साक्षात् ग्रथं का) वाचक नहीं हैं (ग्रपितु ग्रसाधु शब्द ही ग्रशिक्षितों के लिये सीधे ग्रथं के वाचक हैं)।

मत एवं संगच्छते — इसलियं वैयाकरण साधु तथा ग्रसाधु दोनों प्रकार के शब्दों को ग्रथं का वाचक मानते हैं। नागेश ने इस मत की पुष्टि में, प्रमाण के रूप में, पतंजलि तथा भतृंहिर की स्पष्ट घोषणाओं को ऊपर प्रस्तुत किया है। व्याकरण शास्त्र के परम ममंत्र ये दोनों ही विद्वान् इस बात को मानते हैं कि ग्रथं की वाचकता शक्ति की दृष्टि से साधु तथा ग्रसाधु दोनों प्रकार के शब्द सर्वथा समान हैं—दोनों के द्वारा समान रूप से ग्रथं का प्रकाशन होता है। यदि दोनों में कोई ग्रन्तर है तो वह इतना ही कि साधु शब्दों के प्रयोग से प्रयोक्ता को एक अदृष्ट धर्म रूप ग्रभ्युदय विशेष या पुष्प विशेष की प्राप्ति होती है जब कि ग्रसाधु शब्दों के प्रयोग से उस ग्रभ्युदय विशेष की प्राप्ति नहीं होती।

इसीलिये वैयाकरण साघु तथा ग्रसाघु शब्दों की परिभाषा क्रमशः "पुण्योत्पादन की योग्यता से युक्त होना" करते हैं। वस्तुतः इस पुण्य तथा पाप की भी उनकी ग्रपनी परिभाषायें हैं। वैयाकरण की दृष्टि में साघु एवं शिष्ट शब्दों के प्रयोग से चित्त का संस्कार होता है— ग्रौर इस रूप में कुछ ग्रदृष्ट धर्म ग्रथवा ग्रभ्युदय की उत्पत्ति की होती है। परन्तु ग्रसाधु शब्दों के प्रयोग से विपरीत प्रभाव उत्पन्न होता है इसी कारण उन्हें पाप-जनक कहा गया है।

भर्तृहरि ने इस तथ्य को निम्न कारिका में बहुत ग्रच्छी तरह स्पष्ट किया है-

शिष्टेभ्य ग्रागमात् सिद्धाः साधवी धर्म-साधनम् । ग्रर्थ-प्रत्यायनाभेदे विषरीतारत्वसाधवः ॥ वाप० १.२७

श्रयांत् शिष्टों के प्रयोग तथा परम्परा से प्रसिद्ध शब्द, जिनके उच्चारण से एक धर्म विशेष की उत्पत्ति होती है, साधु शब्द हैं। इसके विपरीत जो शिष्टों की भाषा में अथवा परम्परा से प्रसिद्ध नहीं है ग्रौर नहीं धर्म के उत्पादक हैं वे ग्रसाधु शब्द हैं। परन्तु जहां तक वाच्यायं के बोध कराने की बात है उस दृष्टि से साधु तथा श्रसाधु दोनों ही ग्रिभन्न हैं—समान हैं।

संभवतः ये दोनों पुण्य-जनकक्षा तथा पाप-जनकता की बात अर्थवाद के रूप में इस लिये कही गई हैं कि इससे एक वर्ग-विशेष के द्वारा श्रपनाये गये, भाषा के, एक रूप की पूरी पूरी सुरक्षा होती रहे— उसका रूप विकृत न होने पाये।

[ब्रपभ्रंश शब्दों में बाचकता शक्ति मानने पर ही मीमांसकों का 'ग्रार्थ-स्लेच्छाधिकरण' सुसंगत हो पाता है]

> स्रत एव श्रायं-म्लेच्छाधिकरणम् (मीमांसा १.३.४. ८-६) संगच्छते । तत्र हि यद्यपि भ्रायाः 'यव'-शब्दं दीर्घ-शूके

#### शक्ति-निरूपण

प्रयुं जते । तम् एव च बुध्यन्ते । म्लेच्छास् तु प्रियङ्गौ प्रयुं जते, तम् एव च बुध्यन्ते । तथाप्यार्य-प्रसिद्धे र् बलवत्त्वात् वेदे दीर्घ-शूकपरतैवेति । सिद्धान्तितम् । तव तु म्लेच्छ-बोधस्य शक्ति-भ्रम-मूलकत्वेन भान्ति-विषय-रजत-ज्ञानस्येव म्लेच्छ-प्रसिद्धे र् वस्त्वसाधकतया ग्रार्य-म्लेच्छ-प्रसिद्धे रा वलवत्त्वम् इति विचारासंगतिः स्पष्टिव ।

इसीलिये (ग्रपभ्रंश शब्दों में भी वाचकता शक्ति के होने के कारण) 'ग्रार्य-म्लेच्छ' नामक (मीमांसा-शास्त्र का) ग्रधिकरण सुसंगत हो पाता है। उस ग्रधिकरण में यह सिद्धान्त प्रतिपादित किया गया है कि यद्धपि भ्रायं लोग 'यव' शब्द का प्रयोग लम्बे 'शूक' (नोक) वाले (ग्रन्न) के लिये करते हैं तथा उसे ही ('यव' शब्द से) जानते हैं। परन्तु म्लेच्छ लोग (इस शब्द का प्रयोग) 'प्रियङ्गु' नामक (एक दूसरे) ग्रन्त के लिये करते हैं तथा 'यव' शब्द से उसे ही जानते हैं। परन्तु ग्रायों की प्रसिद्ध (व्यवहार) के वलवान् होने से वेद में यह शब्द 'जो' (या 'जव') ग्रथ वाला है। तुभ नयायिक के मत में तो म्लेच्छों (ग्रथवा ग्रपशब्द-भाषियों) का ग्रथं-ज्ञान शक्ति-विषयक भ्रम के कारण है इसलिये, भ्रान्ति के विषय-भूत (सीपी में) रजत-ज्ञान के समान ही, म्लेच्छों की 'प्रसिद्धि' (प्रयोग ग्रथवा व्यवहार) के ग्रथं-साधक न होने के कारण (ग्रायं-प्रसिद्धि ग्रीर म्लेच्छ-प्रसिद्धि में से) कौन ग्रधिक बलवान् है — इस विचार की ग्रसंगति स्पष्ट ही है।

प्रत एव ''सिद्धान्तितम् — मीमांसा दर्शन के स्रायं-म्लेच्छाधिकरणा में यह समस्या प्रस्तुत की गयी है कि श्रृतियों तथा स्मृतियों में प्रयुक्त किसी विशिष्ट शब्द के किस ग्रयं को प्रामाणिक माना जाय ? श्रायों की भाषा में शब्द जिस भ्रयं में प्रसिद्ध है श्रथवा व्यवहृत होता है उस ग्रयं को प्रमाणिक माना जाय या म्लेच्छों (श्रशिक्षितों, श्रूद्रों) की भाषा में वह शब्द जिस ग्रयं में व्यवहृत होता है उस ग्रयं को प्रमाणिक माना जाय ? जैसे 'यव' शब्द ग्रायों की भाषा में लम्बी मोक वाले जब के लिये, 'वराह' शब्द सुग्रर के लिये तथा 'वेतस्' शब्द बेंत के लिये प्रसिद्ध है। परन्तु म्लेच्छों की भाषा में 'यव' ग्रादि शब्द ग्रियङ्गु ग्रादि ग्रन्य ग्रयों में व्यवहृत होते हैं।

प्रकाशित संस्करणों में यहां का 'तम् एव च बुख्यन्ते' यह पाठ नहीं मिलता।

२. तुलना करो—न्यायवार्तिक तात्पर्यटीका (पृ० ४२०); तथा हि 'यव'— शब्द आग्रैर् दीर्घ-शूके पदार्ये प्रयुज्यते । ते 'यब'-शब्दाद् दीर्घ पदार्थे प्रतिपद्यन्ते । म्लेज्छास् तु प्रियङ्गुस् प्रतिपद्यन्ते ।

तुलना करो — मीमांसा दर्णन, शवर-भाष्य, (१।३।४।८-६);
 वार्य-प्रसिद्धया 'यव'-शब्देन दीर्घण्का: (सक्तवः), 'वराह'-शब्देन सुकरः, 'वेतस्' — शब्देन अप्सुजो बजुलो बाह्यः, न तु म्लेच्छ-प्रसिद्ध्या प्रिमङ्गवः।

४८ वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इस समस्या के समाधान के लिये मीमांसा दर्शन में यह कहा गया कि—"तेडब-दर्शनाद विरोधस्य समा प्रतिपत्तिः स्यात्"—(१.३.८.) अर्थात् यदि म्लेच्छ-प्रसिद्धि के साथ आर्थ-प्रसिद्धि का कोई विरोध नहीं उपस्थित होता तब ग्रार्थ-प्रसिद्ध अर्थ के समान ही म्लेच्छ-प्रसिद्ध अर्थ को भी प्रामािंग्यक माना जायगा। जैसे—पिक, नेम, सत तथा तामरस ऐसे शब्द हैं जो आर्यों की भाषा में किसी विशेष अर्थ में प्रसिद्ध नहीं हैं। परन्तु अनार्यों की भाषा में कमशः कोकिल, अर्घ, बृहत्पत्र तथा कमल अर्थों में प्रयुक्त होते हैं। इसलिये इन शब्दों के इन प्रसिद्ध अर्थों को ही प्रमािंग्यक माना जायगा। निरुक्त आदि के आधार पर नये अर्थों की करपना नहीं की जायेगी।

परन्तु यदि कोई शब्द आयं तथा म्लेच्छ दोनों वर्गों में भिन्न भिन्न विरोधी प्रथाँ में प्रयुक्त होता है तो उस स्थिति में मीमांसा का निर्ण्य है कि "शास्त्रस्था तन्निमत्त-त्यात्" (१.३.६), अर्थात् शास्त्रस्थ (आयं) अथवा शिष्ट लोग जिस अयं में उस शब्द का व्यवहार करते हैं उसी अर्थ को प्रामािणक माना जायगा। क्योंकि शिष्ट लोग ही शब्दार्थ-निर्ण्य में प्रमाण होते हैं। जैमिनि के इस निर्ण्य के आधार पर ही 'यव' आदि शब्दों के अर्थ के विषय में यह निर्ण्य दिया गया कि आर्थ-प्रसिद्ध के बलवान् होने के कारण 'यव' आदि शब्दों को 'जव' (जौ) आदि अर्थों का ही वाचक मानना चाहिये। मीमांसा दर्शन के इस प्रसङ्घ को तंत्रवार्तिक (१.३.४.६) में निम्न श्लोकों में प्रस्तुत किया गया है:—

स्रार्यास् तावद् विशिष्येरन् स्रदृष्टार्थेषु कर्मसु । दृष्टार्थेषु तु तुल्यत्वस् स्रायं-स्तेच्छ-प्रयोगिरणाम् ॥

श्रतः शास्त्राभियुक्तत्वाद् श्रार्यावर्तं-निवासिनायः । या मितः सैव धर्माङ्ग-शब्दार्थत्व-प्रमा मता ॥ श्रभियुक्ततरा ये ये बहु-शास्त्रार्थ-वेदिनः । ते ते यत्र प्रयुष्येरत् स सोऽर्थस्तस्वतो मवेत् ॥

संस्कृत-व्याकरण्-शास्त्र के प्रमाण्-भूत ग्राचार्यों—पाणिनि, कास्यायन तथा पतंजिल ग्रादि ने भी शिष्टों को न केवल शब्दार्थ-निर्ण्य में ही ग्रिपितु शब्द-स्वरूप-निर्ण्य में भी परम प्रमाण माना है। इस दृष्टि से पाणिनि का पृषोदरावीनि ग्रयोपविष्टम् (पा० ६.३.१०६) तथा उसकी महाभाष्य में मिलने वाली व्याख्या द्रष्टव्य है। इस विषय में भर्तृहरि ने भी स्पष्ट कहा है:—

भाव-तत्त्व-दृशः शिष्टाः शब्दार्थेषु व्यवस्थिताः। (वाप० ३.१३.२१)

ग्रथीत् शब्दार्थ के निर्णय में शब्दों के तत्त्व-द्रष्टा शिष्ट जन ही प्रमासा हैं।

तव ...तु स्पष्टैद — यदि नैयायिकों की यह बात मान ली जाय कि श्रसाधु शब्दों से, भ्रम के काररा, अर्थ-बोध होता है तो मीमांसा दर्शन का यह सारा श्रधिकररा तथा वहां का निष्कर्ष निराधार एवं असंगत हो जायेगा, क्योंकि जब उन म्लेच्छों में

ΥĘ

#### शक्ति-निरूपण

'प्रसिद्ध' असाधु शब्दों में वाचकता शक्ति है ही नहीं तब तो आर्य-प्रसिद्धि की बलवत्ता स्वतः ही सिद्ध है। अतः इस विषय में विशेष विचार की स्नावश्यकता ही नहीं है। मीमांसक आचार्यों ने इस समस्या को विचारणीय मान कर जो निर्णय दिया उससे यह स्पष्ट प्रमाणित है कि वे असाधु शब्दों में भी 'वाचकता' शक्ति को निश्चित रूप से मानते हैं। पतंजलि ने भी शब्दों तथा अपशब्दों से समानरूप में अर्थावबोध की बात स्वीकार की है। द्र०:—समानायाम् अर्थावगतौ शब्देश्चापशब्देश्च धर्म-नियमः (महा० भाग १ पृ० ५०)। भतृंहरि ने भी इस तथ्य को, "अर्थ-प्रत्यायनाभेदे विपरीत्रास् त्वसाधवः" (वाप० १.२७) इस कारिका में अर्थ-प्रत्यायन, अर्थात् अर्थ-ज्ञापन, की दृष्टि से साधु तथा असाधु दोनों प्रकार के शब्दों को अभिन्न मानते हुए, स्वीकार किया है।

## [साधु तथा ग्रसाधु शब्दों की परिभाषा]

साधुत्वं च व्याकरणान्वाख्येयत्वं पुण्य-जनकतावच्छेदक-धर्मवत्त्वं वा । तद्-भिन्नम् ग्रसाधुत्वम् ।

साधुत्व (की परिभाषा) है व्याकरण के द्वारा ग्रन्वाख्येय होना तथा पुण्य (ग्रहष्ट ग्रम्युदय विशेष) को उत्पन्न करने वाले धर्म से युक्त होना। इन (दोनों विशेषताग्रों) से भिन्न (रहित) होना ग्रसाधुता (की परिभाषा) है।

जहां तक साधुत्व तथा भ्रसाबुत्व की परिभाषा का प्रश्न है, वैयाकरण विद्वान् यह मानते हैं कि पाणिनीय ग्रादि व्याकरणों से जिन शब्दों की सिद्धि हो जाती है तथा जो शब्द ग्रभ्युदय ग्रयवा धर्म-विशेष के उत्पादक हैं वे साधु हैं—उनमें साधुता रूप धर्म है। जिन शब्दों में ये दोनों विशेषतायें नहीं हैं, ग्रथीत् जो व्याकरणशास्त्र से सिद्ध नहीं हो पाते तथा इस रूप में ग्रभ्युदय-विशेष के उत्पादक नहीं हैं, वे ग्रसाधु शब्द हैं।

यहां पंक्ति में 'वा' पद को 'विकल्प' का वाचक न मानकर 'समुच्चय' अर्थ का वाचक मानना चाहिये, क्योंकि व्याकरण के द्वारा अन्वाख्येय शब्दों को ही अभ्युदय विशेष का उत्पादक माना गया है। इसी तथ्य को कात्यायन ने शास्त्र-पूर्वके प्रयोगेऽभ्युदयः (महा०, भाग १, पृ० ६५) इस वार्तिक में स्पष्ट किया है। इस वार्तिक का अभि-प्राय यह है कि व्याकरण शास्त्र से शब्दों का यथार्थ स्वरूप जान कर जब उनका प्रयोग किया जाता है तब उनके इस प्रकार के प्रयोग से अभ्युदय-विशेष या पुण्य की प्राप्ति होती है। पतंजिल ने भी स्पष्ट कहा है—यद इह परिनिष्ठितं तत् साधु अर्थात् इस व्याकरण-शास्त्र की सीमा में जो परिनिष्ठित हैं वे शब्द अथवा प्रयोग ही साधु हैं। इन साधु शब्दों के प्रयोग से विशेष अभ्युदय की उत्पत्ति की बात भी महाभाष्य की समानायास अर्थावगती शब्देश्वापशब्देश्व अर्म-नियमः (महा० भाग १, पृ० ५८) इस

शिष्टिक्य आगमात् सिद्धाः साधवो धर्मसाधनम् । अर्थ-प्रत्यायनाभेदे विपरीतास् त्वसाधवः ॥

तुलनाकरो — दाप • (९.२७);

X o

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूबा

पंक्ति में कही गई है। भर्तृ हिर ने व्याकरण को ही साधु शब्दों के स्वरूप-ज्ञान का एक साथ आधार माना है—तस्वावबोधः शब्दानां नास्ति व्याकरणाद् ऋते (वाप० १.१३) तथा शब्द-संस्कार को परमात्मा की साक्षात् सिद्धि रूप, अभ्युदय-विशेष, का कारण माना है। द्र०—

तस्माद् यः शब्द-संस्कारः सा सिद्धिः परमात्मनः । (वाप०१.१३२)

## ['शक्ति' के तीन प्रकार]

सा च शक्तिस् त्रिधा—'रूढिः', 'योगः', 'योग-रूढिश्च'। शास्त्र-कित्पतावयवार्थ-मानाभावे समुदायार्थ-निरूपित-शक्तिः 'रूढिः'। यथा-मिर्गि-तूपुरादौ। शास्त्र-कित्पता—वयवार्थ-निरूपिता शक्तिः 'योगः'। यथा-पाचकादौ। शास्त्र—कित्पतावयवार्थिन्वित—विशेष्य—भूतार्थ—निरूपिता शक्तिः 'योगः'न यथा-पाचकादौ। शास्त्र—कित्पतावयवार्थिन्वित—विशेष्य—भूतार्थ—निरूपिता शक्तिः 'योगरूढि'ः। यथा-'पङ्कज'-पदे। तत्र' 'पङ्क-जिन-कर्तृ पद्मम्' इति बोधात्'।

ग्रौर वह 'शक्ति' तीन प्रकार को होती है—'रूढ़ि', 'योग' तथा 'योगरूढ़ि'। (व्याकरएा) शास्त्र के द्वारा कित्पत ग्रवयवों (प्रकृति, प्रत्यय ग्रादि) के (पृथक्, पृथक्) अर्थ का ज्ञान न होने पर भी (प्रकृति-प्रत्यय के) समुदाय के अर्थ से बोधित शक्ति 'रूढ़ि' है। जैसे—'मिएा', 'तूपुर' ग्रादि (शब्दों) में।

(ब्याकरण्) शास्त्र के द्वारा कल्पित श्रवयवों ('प्रकृति', 'प्रत्यय' ग्रादि) के ग्राधार पर मानी गयी शक्ति 'योग' है । जैसे --'पाचकः' ग्रादि (शब्दों) में ।

शास्त्र-कल्पित अवयवों ('प्रकृति', 'प्रत्यय') के अर्थ से सम्बद्ध (किसी) प्रधान-भूत अर्थ से ज्ञात शक्ति 'योगरूढ़ि' है। जैसे —'पंकज' (शब्द) में। क्योंकि यहां पङ्क में 'उत्पन्न होने वाला कमल' यह बोध होता है।

रूढ़ि शक्ति—यहां 'ग्रभिधा' शक्ति के तीन भेद बताये गये 'रूढ़ि', 'योग' तथा 'योगरूढ़ि'। प्रथम 'रूढ़ि' शक्ति वहां मानी गयी जहां व्याकरण शास्त्र द्वारा कल्पित 'प्रकृति', 'प्रत्यय' रूप ग्रवयवों के अर्थ का ज्ञान न होता हो, अथवा यदि श्रवयवों के अर्थ का ज्ञान होता भी हो तो उस ग्रवयवार्थ से भिन्न, 'प्रकृति' 'प्रत्यय' के समुदायभूत पूरे पद का, कोई ग्रन्य ग्रथं व्यवहार में ग्राता हो। जैसे मिणि', 'तूपुर' ग्रादि शब्दों में 'रूढ़ि' शक्ति की सत्ता माननी होगी।

१. ह∙ में 'तत्र' अनुपल व्धः।

२. ह०, वंमि - -- 'बोधः' ।

#### सक्ति-निरूपण

ኣባ

'मिए।' शब्द में पाणिनीय व्याकरण के अनुसार भ्वादि-गण के 'मरण्' (शब्दे) धातु तथा 'इनि' प्रत्यय की कल्पना की जा सकती है। परन्तु इन अवयवों के अर्थ का 'मिए।' पद के समुदायार्थ (पत्न विशेष) से कोई सम्बन्ध नहीं है। इसी प्रकार 'नूपुर' पद में दो अवयव माने जा सकते हैं— 'नू' तथा 'पुर'। प्रथम 'नू' शब्द 'नू' (स्तुतौ) धातु से 'विवप्' प्रत्यय करके तथा दूसरा 'पुर' शब्द 'पुर्' (अग्रगमने) घातु से 'अच' प्रत्यय करके निष्णन्त हो सकता है। परन्तु इन अवयवाथों का 'नूपुर' शब्द के समुदायार्थ (अलंकार विशेष) में कोई ज्ञान नहीं होता।

'योग' शक्ति — 'योग' शक्ति की स्थिति वहां मानी जाती है जहां वैयाकरणों ने जिन जिन 'प्रकृति', 'प्रत्ययों' ग्रथवा ग्रवयवों का विभाजन किया है केवल उन ग्रवयवों के ग्रथं समुदायार्थ में भी विद्यमान हों। वस्तुतः यहां 'शक्ति' को इन ग्रवयवार्थों से ही सम्बद्ध माना गया है। जैसे — 'पाचकः' ग्रादि शब्दों में 'योग' शक्ति है। 'पाचक' शब्द में 'पच्' घातु से 'ण्वुल्' प्रत्यय की कल्पना की जाती है तथा इन्हीं दोनों ग्रवयवों का सम्मिलित ग्रथं ही 'पाचक' शब्द के समुदायार्थं (पकाने वाला) के रूप में प्रकट होता है। जुलना करो: — "तद् यत्र स्वर-संस्कारी समर्थों प्रादेशिकन विकारेणिन्वती स्थाताम् सर्व प्रादेशिकम्" (निरुक्त १.१४)

'योगरू दि' शक्ति -- 'योगरू दि' शक्ति उन शन्दों में मानी जाती है जिनमें व्याकरएएशास्त्र द्वारा किल्पत प्रवयवों के प्रर्थ तो हों, परन्तु उन अवयवार्थों से सम्बद्ध प्रधान-भूत
प्रयं कुछ प्रौर ही हों। इस विशेष्य अथवा प्रधानभूत अर्थ के ग्राधार पर भी
'शक्ति' का निरूपए इन शन्दों में किया जाता है। 'योगरू दि शक्ति' के
उदाहरए हैं -- 'पड्कज' आदि शन्द। 'पड्कज' शन्द में, 'पड्के जायते' इस
विग्रह के प्रमुसार 'पड्क' शन्द पूर्वक 'जन्' धातु से ड प्रत्यय करके, 'पड्क'
तथा 'ज' इन दो प्रवयवों की कल्पना की जाती है। इन दोनों अवयवों का
प्रयं (पड्क अर्थात कीचड़, में पैदा होने वाला) 'पड्कज' शन्द के समुदायार्थ
(कमल) में है, क्योंकि कमल कीचड़ में उत्पत्न होता है। परन्तु 'पड्कज' शन्द की
'शक्ति' का निरूपए। इस अवयवार्थ के आधार पर नहीं किया जाता। क्योंकि पड्क
में उत्पत्न होने वाली प्रत्येक वस्तु को 'पड्कज' नहीं कहा जाता। इसलिये अवयवार्थ
से विशिष्ट जो समुदायार्थ (कमल) है वह निशेष्य अथवा प्रधानभूत अर्थ है तथा उसी
के प्राधार पर 'पड्कज' शन्द की शक्ति का निश्चय किया जाता है।

श्रीमधा सक्ति के इन तीन प्रकारों—रूढ़ि, योग तथा योगरूढ़ि—को पण्डितराज जगन्नाथ ने क्रमशः 'समुदायशक्ति', 'केनलानयनशक्ति' तथा 'समुदायानयनशक्ति-संकर' नाम दिया है। द्रष्टन्य—सेयम् श्रीभघा त्रिविधा—समुदायशक्तिः केवलानयन-शक्तिः, समुदायावशवशक्ति-संकरक्त (रसगंगाधर, श्रानन २, पृ० १२६)।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-संघु-मंजूषा

['पङ्कज' शब्द में लक्षणा नहीं मानी जा सकती तथा इसके प्रयोगों में कहीं केवल 'रूढि' ब्रौर कहीं केवल 'द्योग' ब्रयं का बोघ होता है]

> पद्मेऽनुपपत्ति-प्रति-सन्धानं सम्बन्ध-प्रति-सन्धानं च बिना न लक्षगावसरः । क्वचित् तात्पर्य-ग्राहक-वशात् केवल-रूढ्यर्थस्य केवल-योगार्थस्य च बोधः—"भूमौ पङ्काजम् उत्पन्तम्", "कल्हार करवमुखेष्विष पङ्काजेषु" इत्यादौ। स्पष्टं चेदम् "ग्राहद्िं" (५.१९६) इति सूत्रे भाष्ये।

('पङ्कज' शब्द की) पद्म ग्रर्थ में, (वाच्यार्थ की) अनुपपत्ति का विचार तथा (वाच्यार्थ के साथ) सम्दन्ध का विचार किये बिना 'लक्षरणा' मानने का कोई अवसर नहीं है। कुछ प्रयोगों में तात्पर्य का ज्ञापक होने के कारण केवल 'हिंद' ग्रर्थ तथा (कुछ अन्य प्रयोगों में) केवल 'योग' ग्रर्थ का ज्ञान होता है। (जैसे) ''भूमि में पङ्कज उत्पन्न हुग्रा'' (इस प्रयोग में केवल रूढ़ि ग्रर्थ का ज्ञान तथा) ''कल्हार (छोटा कमल) करव (कुमुद) आदि प्रमुख पङ्कजों के रहते हुए'' (इस प्रयोग में केवल 'योग' ग्रर्थ का ज्ञान होता है) यह तथ्य ''ग्राहांद् '' सुत्र के भाष्य में पतंजित द्वारा स्पष्ट किया गया है।

पद्मे ..... न लक्षरणावसर:— यहां यह शङ्का हो सकती है कि 'पङ्कज' शब्द से कुमुद ग्रादि ग्रथों की भी प्रतीति कहीं-कहीं होती ही है, इसलिये 'पङ्कज' शब्द का वाच्यार्थ ग्रभिधा वृक्ति के द्वारा साधारणतया 'पङ्क में उत्पन्त होने वाला' मानना चिहिये ग्रीर जहाँ 'पङ्कज' शब्द का कमल रूप विशेष ग्रयं होता है, वहां 'पङ्कज' शब्द में भ्रभिधा वृक्ति न मानकर लक्षरणा वृक्ति माननी चाहिये।

इस शङ्का का उत्तर नागेश ने यह दिया है कि लक्ष्मणा वृत्ति वहां मानी जाती है जहां शब्द का उसके वाच्यार्थ में ग्रन्वय न हो सके तथा वाच्य ग्रयं ग्रीर लक्ष्य ग्रयं का परस्पर सम्बन्ध हो । जैसे—'गङ्गायां घोषः' (गंगा में घोसियों का घर है) इस प्रयोग में 'गङ्गा' शब्द के वाच्यार्थ—(नदी भ्रयवा जलप्रवाह) के साथ 'घोषः' का सम्बन्ध नहीं बनता क्योंकि नदी में घर नहीं हो सकता। परन्तु 'गङ्गा' शब्द के लक्ष्यार्थ 'तट' का, 'गङ्गा' शब्द के वाच्यार्थ नदी के साथ सामीष्य ग्रादि सम्बन्ध होता ही है।

'पङ्कज' शब्द के प्रयोग में, लक्षरणा वृत्ति के लिये आवश्यक, ये दोनों ही हेतु विद्यामान नहीं हैं, इसलिये उसमें लक्षरणा वृत्ति न मानकर 'शक्ति' या अभिघा वृत्ति ही माननी होगी।

कविच्द् ' ' 'इत्यादौ - इन पंक्तियों में यह बताया गया है कि 'योगरूढ़ि' के कुछ प्रयोगों में ऐसी स्थिति पायी जाती है, जिसमें केवल 'रूढ़ि' सर्थ का ही बोघ होता

१. ह०--सूत्रमाध्ये ।

装装

#### शक्ति-निरूपण

है। जैसे—''भूमि पर पङ्कज (कमल) उत्पन्न हुग्रा''। यहां 'पङ्कज' राब्द में 'पङ्के जायते' इस यौगिकार्थ अथवा अवयवार्थ की थोड़ी सी भी प्रतीति नहीं होती। क्यों कि यहां भूमि (स्थल) पर कमलोत्पत्ति की बात कही गयी है - पंक या जल में नहीं। इसी प्रकार दूसरे उदाहरए।-''कल्हार तथा कैरव ग्रादि प्रमुख पङ्कजों (कमलों) के रहते हुए" इस प्रयोग में 'पङ्कुज' शब्द में 'रूढ़ि' ग्रर्थ की कुछ भी प्रतीति नहीं होती क्योंकि कल्हार तथा कैरव रूढ़ि के अनुसार कमल नहीं है।

वस्तुतः 'योगरूढ़ि' को विद्वानों ने दो प्रकार का माना है---पहला वह जिसमें कुछ 'योग' स्रयंतथा कुछ 'रूढ़ि' ग्रयंका बोध होता है, जैसे 'पङ्कुज' स्रादि शब्द । दूसरा प्रकार वह है जिसमें कहीं केवल 'रूढ़ि' अर्थ की प्रतीति होती है, तो कहीं केवल 'योग' अर्थ की । इस दूसरे प्रकार में ही ये ऊपर के उदाहरए। आते हैं।

स्पष्टं चेवस् ""अाध्ये-पाणिनि के 'प्राहाव् ०' (पा० ५.१.१६) इस सूत्र के आध्य में पतंजिल ने इसी तथ्य की ग्रोर संकेत करते हुए निम्न वाक्य कहे हैं—-**ग्राह ग्रयम्** परिमाएं या संख्येति, न चास्ति संख्या परिमाएाय, तत्र बचनाद् इयती विवक्षा भविष्यति । इसका अभिप्राय यह है कि पारिएनि ने संख्यायाः संज्ञासङ्घ-तूत्राध्ययनेषु (पा ५.१.५८.) में 'परिमाएा' को 'संख्या' का विशेषएा माना है, क्योंकि इस सूत्र में पहले सूत्र तदस्य परिमाणम् (पा ५.१.५७) से 'परिमाण' पद की अनुवृत्ति आ रही है। परन्तु संख्या कभी भी 'परिमाएए' अर्थात् मापिवशेष, नहीं बन सकती, क्योंकि वह तो केवल भेद या भिन्नता ग्रर्थ का ही बोध कराती है। वह 'मान' या 'परिमारा' को कभी भी नहीं कहती। इसीलिए संख्या को सभी प्रकार के 'मान' से मिन्न माना जाता है। द्र०—

> "संख्या बाह्या तु सर्वतः भेदमात्रं ब्रवीत्येषा, नेषा मानं कुतश्चन ॥ (महा० ५.१.१६)

इस प्रकार यदि 'परिमारा' शब्द का रूढ़ि अर्थ, अर्थात् माप विशेष, ही लिया जाय तब पारिएनि का उपर्युक्त सूत्र ग्रसंगत हो जाता है। ग्रतः भ्राचार्य पारिएनि के वचन-सामर्थ्य से यहां 'परिमारा' शब्द को रूढ़ि न मान कर, उसे योगरूढि मानते हुए उसका केवल यौगिक या योग ग्रर्थ-'परिच्छेदकतामात्र' हो ग्रभिप्रेत मानना चाहिये। इस रूप में पतंजिल के इस कथन के अनुसार यहां का 'परिमाण' शब्द 'योगरूढ़ि' के उस प्रकार का उदाहरसा है, जिसमें केवल 'यौगिक' ग्रर्थ ही ग्रिभिप्रेत है। कुछ लोग ऐसे स्थलों में भी लक्षरणा मानते हैं। द्र०-ईहरो विषये लक्षरणा इत्यन्ये (महा० उद्योत, ४.१.१६)

## ['यौगिकरूढि' की परिभाषा]

श्रवनगन्धादिपदम् स्रोषधिविशेषे 'रूढम्' । स्रवनसम्बन्धि-गन्धवत्तया वाजिशालाबोधे 'यौगिकम्' । इदं 'यौगिकरूढम्, ųΥ

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इत्युच्यते । एवं 'मण्डप-पदं' गृहविशेषे 'रूढम्', मण्डपान-कर्तरि 'यौगिकम्' ।

'स्रवगन्धा' स्नादि पद एक स्रौषधि-विशेष के लिये रूढ़ हैं। (परन्तु) स्रवसम्बन्धी गन्ध से युक्त होने के कारए। ('स्रवगन्धा' शब्द से) स्रवशाला के बोध में (वह शब्द) 'यौगिक' है। इस (प्रकार के शब्द) को 'यौगिकरूढ़ि' कहा जाता है। इसी प्रकार 'मण्डप' शब्द गृह के एक भाग विशेष के स्रथं में 'रूढ़' है। (परन्तु) 'माँड' पीने वाले (के स्रथं) में (वह शब्द) 'यौगिक' है।

ग्रह्म प्रभाव (अथवा असगन्धा) एक विशेष श्रीषधि को कहते हैं, जिसका ग्रम्मवार्थ (ग्रह्म के गन्ध के समान गन्ध बाला) से कोई सम्बन्ध नहीं दिखाई देता। इसलिये इस श्रीषधि-विशेष के ग्रम्थ में 'अहबगन्धा' शब्द को 'रूढ़ि' मानना चाहिये। परन्तु ग्रह्म के गन्ध से युक्त श्रस्तबल के लिये यदि इस शब्द का प्रयोग किया जाय तो वहाँ यौगिकार्थ या ग्रद्मवार्थ के विद्यमान होने के कारणा, यह शब्द 'यौगिक' होगा। इस तरह विशेष श्रीषधि की वाचकता की दृष्टि से 'ग्रह्मगन्धा' शब्द 'रूढ़ि' तथा बाजिशाला के बाचक के रूप में 'यौगिक' है। ग्रतः इस प्रकार के शब्दों को यौगिकरूढ़ि' कहा जाता है।

'मण्डप' भी इसी प्रकार का शब्द है। क्योंकि जब 'सभा-मण्डप' या 'यज्ञ-मण्डप' जैसे शब्दों में इसका प्रयोग 'घर के ऊपरी भाग' ग्रादि ग्रथों के लिये किया जाता है, जबकि अवयवार्थ का कोई ज्ञान नहीं होता, तब 'मण्डप' शब्द 'हृहिं है। परन्तु, 'मण्डं पिबतीति मण्डपः' इस ब्युत्पत्ति के अनुसार, जब माँड पीने वाले के लिये 'मण्डप' शब्द का प्रयोग किया जाता है तब यह शब्द 'यौगिक' बन जाता है।

'योगरू दि' तथा 'योगिक रूढ़ि' का प्रस्तर—'योगरू हि' शब्द की व्युत्पत्ति की जाती है—'योगेन सहिता रूढ़ि: योगरू दि:', प्रधीत जहां शब्द में प्रकृति-प्रत्यय का योग मुसंगत तो हो जाय पर फिर भी शब्द किसी एक पदार्थ में ही 'रूढ़' हो गया हो। जैसे ऊपर प्रदिश्ति 'पङ्कज' ग्रादि शब्द, जिनमें 'यौगिक' ग्रर्थ ('पङ्क में उत्पन्न होना) से ग्रन्तित 'रूढ़ि' अर्थ (कमल) का बोघ होता है। द्र०—यौगिकार्थ-बृद्धि-रूप-सहकारि-लाभाव विशिष्टार्थोपस्थापकत्वं रूढ़े: योगरूढत्वम् (न्यायकोश) ग्रर्थात् 'यौगिक' ग्रयं के ज्ञान-रूप सहकारी के साथ 'रूढ़ि' के द्वारा किसी विशिष्ट ग्रयं को प्रस्तुत करना 'योगरूढ़िता' है।

परन्तु 'यौगिकरूढ़ि' शक्ति उन शन्दों में मानी जाती है जिनमें 'यौगिक' अर्थ तथा 'रूढ़ि' अर्थ की स्वतंत्र रूप से पृथक् २ प्रयोगों में प्रतीति हो । 'यौगिकरूढ़ि' शब्द की ब्युत्पत्ति की जाती है—'यौगिकं च तद् रूढ़ं च' अर्थात् जो 'यौगिक' भी हो तथा साथ ही 'रूढ़ि' भी हो —एक ही शब्द का कहीं 'यौगिक' रूप में प्रयोग हो तथा कहीं 'रूढ़ि' रूप में । इसका दूसरा नाम 'रूढ़ियौगिक' भी मिलता है (द्व० — शब्दशक्तिप्रकाशिका, इलोक-१४) ।

#### शक्ति-निरूपण

ሂሂ

'योगरूढ़ि' को तो 'शक्ति' माना जाता है पर 'यौगिक-रूढ़ि' को 'शक्ति' नहीं माना जाता। क्योंकि यह तो 'योग' तथा 'रूढ़ि' दोनों का एक सम्मिलित नाम है। पर 'योग-रूढ़ि' को 'शक्ति' इसलिये माना जाता है कि वहां 'योगविशिष्ट रूढ़िता' के कारण 'यौगिक' अर्थ से विशिष्ट एक ही अर्थ की प्रतीति होती है। ऐसा नहीं होता कि वही प्रयोग कहीं 'यौगिक' रूप में दिखाई दे तो कहीं 'स्हृदें के रूप में।

'यौगिकरूढ़ि' के उदाहरए। के रूप में नैयायिकों ने 'उद्भिद्' शब्द को प्रस्तुत किया है। इस शब्द का 'यौगिक' रूप में प्रयोग लता पौधे ग्रादि के लिये होता है। द्र०— उदिश्वस् तश्युत्माद्याः (ग्रमर०, ३.१.५१)। क्योंकि यहां ग्रवयवार्यं की प्रतीति होती है। परन्तु उद्भिद् नामक याग के लिये इस शब्द का प्रयोग 'रूढ़ि' रूप में होता है। द्र०— उद्भिदा यजेत पशुकामः (ताण्ड्य महाब्राह्मण् १६.७.१-३)। 'उद्भिद्' शब्द के अर्थ के विषय में मीमांसा (१.४.१.२) में विचार किया गया है। प्रश्वगन्धा तथा 'मण्डप' शब्द भी इसी तरह 'यौगिकरूढ़ि के उदाहरण हैं।

यों तो 'पङ्कज' शब्द भी, जैसा कि ऊपर कहा गया है, 'भूमी पङ्कजम् उत्पन्नम्' इत्यादि प्रयोगों में केवल 'रूढ़ि' प्रयं का तथा कल्हार-करवमुखेडविप पङ्कजेबु' इत्यादि प्रयोगों में केवल 'यौगिक' ग्रयं का वाचक है। परन्तु इसे 'यौगिकरूढ़ि' का उदाहरए। नहीं माना जा सकता। नयोंकि एक स्थान पर केवल 'यौगिक' तथा एक स्थान पर केवल 'रूढ़ि' मानने पर 'पङ्कज' को नानार्थक शब्द मानना होगा— जबिक यह नानार्थक नहीं है। 'पङ्कज' शब्द केवल कमल जाति या कमल के विविध भेदों का ही वाचक है। इसलिये 'योगरूढ़ि' शक्ति को ही वहां तास्पर्यवश दोनों— 'यौगिक' तथा 'रूढ़ि'—ग्रयों का वाचक मानना चाहिये। इसी लिये नागेश ने उसे 'तात्पर्य-प्राहक-वशात्' कहकर 'योगरूढ़ि का ही उदाहरए। स्वीकार किया है।

## [संयोग खादि के द्वारा 'सिभिषा शक्ति' का नियमन होता है]

सैषा शक्तिः संयोगादिभिर् नानार्थेषु नियम्यते । तदुक्तं हरिगा—

संयोगो' विप्रयोगक्च साहचर्यं विरोधिता। श्रयः प्रकरणं लिङ्गं शब्दस्यान्यस्य सन्निधः। सामर्थ्यम् श्रौचिती देशः कालो व्यक्तः स्वरादयः। शब्दार्थस्यानवच्छेदे विशेषस्मृति-हेतवः॥

(वाप० २. ३१५-१६)

प. वाप+ २. ३१५ में वहाँ 'संसर्गों' पाठ है।

٧ŧ

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूबा

एते संयोगादयो नानार्थेषु शब्देषु शब्दार्थस्य ग्रनवच्छेदे सन्देहे तदपाकरण-द्वारा विशेषार्थ-निर्णायका इति तदर्थः।

इस प्रकार की यह 'शक्ति' अनेक अर्थ वाले शब्दों में 'संयोग' आदि के आधार पर नियन्त्रित होती है। (इस प्रसङ्ग में) भर्त हिर ने यह कहा है—

''संयोग, विप्रयोग, साहचर्य, विरोध, ग्रर्थ, प्रकरणा, लिङ्ग (विशेष चिन्ह) ग्रन्य शब्द की समीपता, सामर्थ्य, ग्रीचित्य, देश, काल, व्यक्ति (स्त्रीलिङ्ग, पुल्लिङ्ग तथा नपुंसकलिङ्ग). स्वर (उदात्त ग्रादि) ग्रादि शब्दार्थ-विषयक सन्देह में विशेष ग्रर्थ के निर्णायक होते हैं"।

ये 'संयोग' आदि अनेक अर्थ वाले शब्दों में, शब्दार्थ के अनिश्चय की स्थिति में, सन्देह होने पर, उस (सन्देह) का निराकरण करके विशेष अर्थ के निर्णायक होते हैं यह इन (कारिकाओं) का अर्थ है।

स्रनेक स्रयं वाले शब्द का प्रयोग होने पर किसी विशेष स्रयं में उसकी वाचकता शिवत का निर्णय किस प्रकार होगा इसके लिये विभिन्न स्राधार बताते हुए नागेश ने इस प्रसङ्ग में भर्तृहरि के वाक्यपदीय (द्वितीय काण्ड) से उपर्युक्त दो कारिकायें उद्धृत की हैं। परन्तु द्वितीय काण्ड के इस प्रकरण में इन कारिकाय्रों से पहले एक स्रौर कारिका निम्न रूप में मिलती है:—

वाक्यात् प्रकर्ताम् ग्रर्थाद् भौचित्थाद् देशकालतः । शब्दार्थाः प्रविभज्यन्ते न रूपादेव केवलात् ॥ (२.३१४)

अर्थात् वाक्य, प्रकरणा, अर्थ, औचित्य देश तथा काल के आधार पर शब्दार्थ का निर्णय हुआ करता है, केवल रूप के आधार पर नहीं।

इस कारिका की टीका के उपरान्त संसर्गी विष्रयोगश्च० तथा सासर्थ्यमौचिती० इन दो कारिकाओं की अवतारणा करते हुए टीकाकार पुण्यराज ने यह कहा है कि शब्दार्थ के निर्णय के हेतु के रूप में अन्य विद्वानों ने संसर्ग ब्रादि हेतुओं का प्रदर्शन किया है जिनका वर्णन भतृंहिर यहाँ करने जा रहे हैं। द्र० — "तथा चापरेः संसर्गदयः शब्दार्था वच्छेदकहेतवः प्रदर्शिता इत्याह" (रघुनाथ शर्मा सम्पादित, पुण्यराज की टीका पृ० ४२०)

प्रथम कारिका 'वाक्यात् प्रकरणात्' को देखते हुए पुण्यराज की बात कुछ ठीक भी प्रतीत होती है। क्योंकि उसमें परिगिण्ति प्रकरण, ग्रथं, ग्रीचित्य, देश तथा काल का ग्रन्य दो कारिकाश्रों—संसर्गों विष्रयोगक्ष्य तथा सामर्थ्यमोषिती । में पुनः कथन हुआ है। ग्रिश्माय यह है कि ये दोनों कारिकायें भतृंहिर ने ग्रन्य प्राचायों के मत के रूप में प्रस्तुत की हैं, यह उनका ग्रपना ग्रिमिन नहीं है। जो भी हो — इन कारिकाश्रों में प्रदर्शित हेतुशों के श्राधार पर शब्दार्थ का निर्णय तो होता ही है।

#### शक्ति-निरूपण

χo

इन सभी हेतुश्रों में 'सामध्यं' एक प्रधान हेतु है तथा यदि 'सामध्यं' को उसके व्यापक श्रथं में लिया जाय तो उपरिनिर्दिष्ट सभी अन्य हेतुश्रों का एक उसमें ही अन्तर्भाव हो सकता है। इसीलिये कुछ विद्वान् केवल 'सामध्यं' को ही शब्दार्थ-निर्ण्य में एकमात्र कारण मानते हैं। द्र०—केचित् सामध्यं एवं कं शब्दार्थ-निर्ण्य-निमित्तम् इति मन्यन्ते (पुण्यराजटीका २.३१६)। नागेशभट्ट ने भी कुछ विद्वानों के इस मत का स्पष्टतः उल्लेख किया है— अत्र सामध्यंमेव एकं मुख्यं निर्ण्यकं, संयोगादयस्तव् व्यञ्जक-प्रयञ्चः। तैः सामध्यंम्यं स्रिभ्यक्तेः इति परे (लघुमंजूषा, पृ० १११)

### [संयोग म्नादि के उदाहररा]

संयोगविश्रयोगयां रुदाहरणे 'सवत्सा धेनुः', 'अवत्सा धेनुः' इति । 'साहचर्यं रामलक्ष्मणौ इति । 'साहचर्यं सादृश्यम्, सदृश्योरेव सह प्रयोगः इति नियमात् । 'रामार्जु नगतिस्तयोः' इत्यत्र 'विरोधेन' तत् । 'अञ्जलिना जुहोति', 'अञ्जलिना सूर्यम् उपतिष्ठते', इत्यत्र 'जुहोति' इत्यदि-'पदार्थ'-वशाद्-अञ्जलि' पदस्य तत्-तद् आकारां-जलि-परत्वम् । 'सैन्धवम् आनय' इत्यादौ 'प्रकरणेन' तत् । अक्ताः शकंरा उपदधाति इत्यादौ तेजो व धृतम् इति धृत-स्तुति-रूपाल् 'लिङ्गाद्' अक्ताः इत्यस्य घृत-साधनकांजनपरत्वम् । 'रामो जामदग्न्यः' इति 'जाम-दिग्न'-पद-'सिन्धानाद्' रामः परशुरामः । 'प्रभिरूपाय कन्या देया' इत्यादौ 'अभिरूपतराय' इति 'सामर्थात् प्रतीयते ।

यक्च निम्बं परशुना यक्चैनं मधुसर्पिषा । यक्चैनं गम्ध-माल्याद्यैः सर्वस्य कदुरेव' सः ।

इत्यत्र 'श्रौचित्यात्' 'परशुना' इत्यस्य छेदनार्थत्वम् । 'मधुसर्पिषा' इत्यस्य सेचनार्थत्वम् । 'गन्धमाल्याद्यैः' इत्यस्य पूजनार्थत्वम् । 'भात्यत्र परमेश्वरः' इत्यत्र

निस०, काप्रशु०, 'इत्यादी'।

२. ह०-साधनांजनपरत्बम् ।

३. ह०-तिक्तएअ ।

कुवलयातन्द में 'तुल्यवीगिता' अलंकार के एक प्रकार के उदाहरण के रूप में तथा वाक्यपदीय
 (२.३१६) की पुष्पराज की टीका में 'बौचित्य' के उदाहरण के रूप में यह क्लोक उद्धृत है।

¥щ

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

राजधानी-रूप-देशात्' 'परमेश्वर'-पदं राजबोधकम् । 'चित्रभानुर्भाति' इत्यादौ रात्रौ ग्रग्नौ, दिवा सूर्ये । 'व्यक्ति': लिङ्गम् । 'मित्रो भाति', 'मित्रं भाति' इत्यादौ ग्रादौ' सूर्ये, ग्रन्त्ये सुहृत् । 'स्थूलपृषतीम' इत्यादौ 'स्वरात्' तत्पुरुष-बहुत्रीह्यर्थ-निर्णयः ।

## इति शक्ति-निरूपराम्

'संयोग' तथा 'विश्रयोग' के क्रमशः उदाहरण हैं—'वत्स के सहित घेनु' तथा 'बत्स से रहित धेन्'। 'साहचर्य' का-'राम ग्रीर लक्ष्मरा।'। ''दो सहशों का ही एक साथ प्रयोग होता है'' इस नियम के कारण 'साहचर्य' का ग्रभिप्राय साइश्य है। 'उन दोनों की राम-म्रज्न की गति (दशा या स्थिति) है' इत्यादि में 'विरोध' के ग्राधार पर ('राम' जब्द के ग्रर्थ का) । नर्राय होता है । 'ग्रञ्जलि से हवन करता है' 'ग्रञ्जिल से सूर्योपस्थान करता है' यहां 'हवन' ग्रादि पदों के ग्रर्थ के कारण 'ग्रञ्जलि' पद का भिन्त-भिन्न ग्राकार वालो 'ग्रञ्जलि' ग्नर्थ होता है। सैन्धव लाम्रो′ इत्यादि में प्रकरण से (नमक या ग्रश्व रूप) अर्थ का निर्णय होता है। ''घृत निश्चय ही तेज है'' इस घृतस्तुति-रूप लिङ्गे से 'ग्रक्ताः' इस पद का ग्रर्थ 'घृत से ही कंकड़ों को चुपड़ना चाहिये' ग्रर्थ होता है । 'जामदग्न्य (जमदग्न्ति को पुत्र) राम' यहां 'जामदग्न्य' पद के समीप (प्रयुक्त) होने के कारण 'राम' का प्रथं 'परशुराम' निश्चित होता है। स्त्रभिरूप (सुन्दर अथवा विद्वान्) को पूत्री देनों चाहिये' इत्यादि में 'सामर्थ्य' से 'ग्रभिरूप' का ग्रथं 'ग्रभिरूपतर' (योग्यतर) प्रतीत होता है। 'जो (मनुष्य) नीम (बृक्ष) को परशु से, जो मधु तथा घृत से, जो सुगन्धियुक्त द्रव्य तथा माला आदि से (उन) सभी के लिये कटु ही होता है"-यहां 'ग्रौचित्य' के कारण 'परश्' का अन्वयं काटने में, 'मध्' तथा 'धृत' का अन्वयं सिञ्चन में तथा 'मूगन्धियुक्त द्रव्य और माला स्रादिं का सन्वय पूजन में होता है। 'यहाँ परमेश्वर मुशोभित हो रहा है' इस प्रयोग में राजधानी रूप 'स्थान' के कारण 'परमेश्वर' पद 'राजा' ग्रर्थ का बोधक है। 'चित्रभानु' (सूर्य ग्रथवा ग्रग्नि) चमक रहा है, इत्यादि में ('चित्रभानु' शब्द का) रात्रि के समय स्रग्नि में तथा दिन के समय सूर्य में ग्रन्वय होगा। 'व्यक्ति' (ग्रर्थात्) 'लिङ्ग' (पुलिङ्ग, स्त्री-लिङ्ग, नपुंसकलिङ्ग)। 'मित्र मुशोभित होता है' इत्यादि में 'पुलिङ्ग' 'मित्र' शब्द ('मित्रः') का प्रयोग होने पर 'मित्र' शब्द का ग्रर्थ 'सूर्य' होगा स्रीर 'नपंसक लिज्ज' वाले 'मित्र' शब्द (मित्रम्) का प्रयोग होने पर 'मित्र' (सखा) भ्रर्थ होगा । 'स्थूल-पृषतीम्' इत्यादि में 'स्वर (उदात श्रादि) के स्राधार पर तस्पूरुव समास या बहुब्रीहि समास के अर्थ का निर्णय होगा।

५: ह• में 'आदी' सनुपल**न्ध**ा

3 %

#### शक्ति-नि रूपण

संयोग तथा विश्रयोग — 'संयोग' का श्रिमिश्राय है प्रसिद्ध सम्बन्ध तथा 'विश्रयोग' का श्रयं है उस प्रसिद्ध सम्बन्ध का विनाश श्रयं ग्रथा । 'संयोग' तथा 'विश्रयोग' के क्रमशः उदाहरूए। हैं— 'वस्स के सहित धेनु' तथा 'वस्स से रहित धेनु' । 'धेनु' शब्द के 'नव प्रसूता गाय', 'भेंस', 'श्रश्व', तथा 'स्त्री' ग्रादि ग्रनेक श्रयं होते हैं । परन्तु यहां 'सबत्सा' तथा 'ग्रवत्सा' इन विशेषणों से सूचित 'वत्स के संयोग' तथा 'विष्रयोग' द्वारा यह निरायं हो जाता है कि इन प्रयोगों में 'बेनु' का श्रयं 'गाय' ही है, वयों कि 'वत्स' गाय के संयः प्रसूत बच्चे को ही कहते हैं, इसलिये वत्स का संयोग तथा विष्रयोग केवल गाय के साथ ही हो सकता है, किसी श्रन्य के साथ नहीं ।

साहचयं— 'साहचयं' का ग्रर्थ है साहश्य, क्योंकि दो सहश प्राणियों या वस्तुग्रों का ही एक साथ प्रयोग संभव है। इसी तथ्य को बताते हुए पतञ्जिल ने "विपरास्यां जेः" (पा० १.३.१६) सूत्र के भाष्य में यह कहा कि तस्यास्य कोन्यो द्वितीयः सहायो भवितुम् ग्रहंति ग्रन्थद् ग्रत उपसर्गात्। तद्यथा ग्रस्य गोद्वितीयेनार्थः द्वित गौरेवोपादीयते, नाश्वो न गर्वभः ग्रथात् इस उपसर्ग 'वि' का सहयोगी इस 'परा' उपसर्ग के ग्रतिरक्त ग्रीर दूसरा कौन हो सकता है। वैयाकरणों की परिभाषा— सहचरितासहचरितयोः सहचरितस्यंव ग्रहणम् (परिभाषेन्दुशेखर, परि० स० ११२) भी इसी तथ्य को प्रकट करती है।

'साहचयं' का उदाहरए। है 'रामलक्ष्मए।' (राम तथा लक्ष्मए।)। यहाँ यद्यपि 'राम' शब्द के 'सारस', 'परशुराम', 'बलराम', 'रामचन्द्र', 'ग्रिभिराम' इत्यादि स्रतेक ग्रथं हैं, परन्तु 'लक्ष्मरए' शब्द के साहचयं से 'राम' का न्नथं दशरथपुत्र 'रामचन्द्र ही हो सकता है।

विरोध—दो विरोधियों के एक साथ कथन से भी अर्थ का निर्णय होता है। इसका उदाहरण है—'रामार्जुनगितस्तयोः' (राम तथा अर्जुन की विरोधी स्थिति के समान उन दोनों की स्थिति है)। यहां सहस्रार्जुन का विरोधी होने के कारण 'राम' का अभिप्राय 'परशुराम' ही हो सकता है। दशरथ-पुत्र रामचन्द्र इत्यादि नहीं। इसी प्रकार परशुराम का विरोधी होने के कारण 'अर्जुन' का अभिप्राय सहस्रार्जुन ही हो सकता है, युधिष्ठिर का भाई अर्जुन इत्यादि नहीं।

मर्थ — 'मर्थ' स तारपयं है — िकसी विशेष पद का मर्थ, प्रयोजन या किसी मौर तरह से सिद्ध न होने वाला फल । इसका उदाहरण है — 'म्रज्जलिना' जुहोति (म्रञ्जिल से हवन करता है) तथा 'म्रञ्जिलना सूयंम् उपितष्ठते' (म्रञ्जिल से सूयं का उपस्थान या उपासना करता है) । पहले प्रयोग में 'हवन करना' रूप विशेष 'म्रथं' के कारण 'म्रञ्जिल' का म्रथं है 'गोल भौर गड्डे वाली' म्रञ्जिल । परन्तु दूसरे प्रयोग में 'उपासना करना' रूप मर्थ के कारण 'म्रञ्जिल' का मिम्राय है 'दोनों हाथ जुड़े हुए हैं जिसमें ऐसी म्रञ्जिल' । 'मर्थ' शब्द का एक भौर मिम्राय है 'प्रयोजन', उसकी हिष्ट से 'मर्थ' का उदाहरण हो सकता है — 'स्थायुं वन्ते भविष्ठदे'' (मोक्षप्राप्ति के लिये स्थासु, म्रथित् भगवान् शङ्कर, की वन्दना करता हूँ) । यहां मोक्षप्राप्ति रूप प्रयोजन के कारण 'स्थाणु' का म्रथं शङ्कर मानना होगा ।

प्रकररण प्रथया प्रसङ्ख-यदि भोजन के 'प्रकररण' में 'सैन्धवम् आनय' (सैन्धव लाओ) कहा गया तो वहां 'सैन्धव' का प्रथं नमक होगा । परन्तु यदि प्रस्थान के प्रसंग में वही वाक्य कहा गया तो सैन्धव का प्रथं होगा सिन्धुदेशीय प्रश्व । Ę٥

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

लिङ्ग- 'लिङ्ग' का ग्रभिप्राय है कोई विशेष संकेत या चिन्ह। इसका उदाहरए। है—ग्रक्ता शर्कराः उपद्याति (चुपड़े हुए कंकड़ों के वेदी के पास रखता है)। इस वाक्य के साथ ही यह कहा गया कि तेजों वे घृतम् (घृत निश्चय ही तेज है)। यह 'ग्रथंवाद' या प्रशंसापरक वाक्य ही यहां यह संकेत देता है कि घृत से कंकड़ चुपड़े जाने चाहियें तेल या चर्बी ग्रादि किसी ग्रन्य पदार्थ से नहीं।

श्रन्थ शब्द की सिन्तिधि श्रथवा सामीप्य—विद्वानों ने 'सन्तिघि' का अर्थ समाना-धिकरणता या समानार्थकता माना है। इसीलिये समानाधिकरणता न होने के कारण, 'सशंख-चक्को हरिः' को 'शङ्ख-चक्क' पद के सामीप्य का उदाहरण न मानकर 'संयोग' का ही उदाहरण माना जाता है। 'सन्निध' का उदाहरण है—'रामो जामदन्यः। (जमद्गिन के पुत्र राम)। यहां 'राम' तथा 'जामदन्य' में समानाधिकरणता अथवा समानार्थकता है। इसलिये 'राम' पद से परशुराम का ही बोध होता है।

सामर्थ्य — 'सामर्थ्य' का ग्रमिप्राय है 'समर्थता' या 'कारणता' (कारण बनना) । 'शब्द-निष्ठ' तथा 'ग्रथं-निष्ठ' होने के कारण 'सामर्थ्य' दो प्रकार का होता है । शब्द-निष्ठ सामर्थ्य का उदाहरण है — 'ग्रमिरूपाय कन्या देया' (सुन्दर या योग्य व्यक्ति को कन्या देनी चाहिये) । यहां 'श्रमिरूप' का ग्रमिप्राय, 'श्रमिरूप' शब्द में विद्यमान 'सामर्थ्य' के ग्राधार पर, ग्रमिरूपतर (श्रत्यन्त सुन्दर या योग्य) किया जाता है । श्रयं-निष्ठ 'सामर्थ्य' का उदाहरण है — 'मधुना मक्तः कोकिलः' (वसन्त के कारण मत्त कोयल) । यहां 'मधु' शब्द के प्रर्थ (वसन्त) में ही सामर्थ्य विद्यमान है क्योंकि वसन्त ही कोकिल को मत्त बना सकता है । श्रतः यहां 'मधु' का श्रथं वसन्त ही होगा । द्र० — ग्रन्थस्य मधुशब्दार्यस्य कोकिल-मादनासामर्थ्यात् (काव्यप्रकाश, प्रदीप टीका, ग्रानन्दाश्रम संस्करण पृ० ६४)

ग्रीचिती—'भ्रोचित्य' का अभिप्राय है योग्यता या उचित का भाव। इस हेतु के आधार पर "नीम के वृक्ष को जो मनुष्य परशु से, जो मधु तथा घृत से, जो सुग्रान्वित द्रध्यों तथा माला आदि से, सभी के लिये वह करु ही होता हैं', इस कथन में 'परशु' का अन्वय 'छेदन' क्रिया में, 'मधु' तथा 'घृत' का अन्वय 'सिञ्चन' क्रिया में तथा 'गन्व', 'माला' आदि का अन्वय 'प्रजन' क्रिया में होता है।

'सामर्थ्य' तथा 'ग्रौचित्य' में ग्रन्तर—'सामर्थ्य' तथा 'ग्रौचित्य' में ग्रन्तर यह है कि 'सामर्थ्य' में समर्थता या कारणता पर ग्रधिक बल है, जब कि 'ग्रौचित्य' में 'उचितता' पर । 'मधुना मत्तः कोकिलः' इस 'सामर्थ्य' के उदाहरण में 'मधु' के ग्रर्थ 'बसन्त' में ही यह शक्ति या कारणता विद्यमान है कि वह कोकिल को मतवाली बना सके ग्रन्य 'ग्रासव' ग्रादि ग्रथों में वह शक्ति या सामर्थ्य नहीं है। 'सामर्थ्य' तथ। 'ग्रौचित्य' में ग्रन्तर करने की दृष्टि से, 'ग्रौचित्य' का जो उदाहरण ''पातु वो वियतामुखम्" (प्रेयसी की सम्मुखता तुम्हारी रक्षा करे) मम्मट ग्रादि ने दिया है वह ग्रधिक उपयुक्त है। क्योंकि वहाँ उचितता की स्पष्ट प्रतीति होती है। प्रेयसी के साम्मुख्य के द्वारा उसके प्रेमी की रक्षा किये जाने में ग्रधिक 'ग्रौचित्य' है, यो रक्षा करने का सामर्थ्य तो रक्षा के ग्रन्य सावनों से भी सम्भव है। यश्च निम्बं परशुक्ता० इत्यादि जो यहां 'ग्रौचित्य' का उदाहरण दिया गया है उस में भी 'सामर्थ्य' तथा 'ग्रौचित्य' का ग्रन्तर इसी रूप में देखना चाहिये। यहां 'परशुक्ता' इत्यादि में 'उनकी 'खेदन' ग्रादि की दृष्टि से कारणता,

#### शक्ति-निरूपण

41

पर बल न होकर इस बात पर बल है कि परशु के द्वारा नीम के काटने में ही ग्रीचित्य है।

स्वर—'स्वर' का ग्रभिप्राय है स्वर वर्गों के उदात्त, श्रनुदात्त, स्वरित इत्यादि धर्म। इनके के ग्राधार पर ग्रथं का निर्धारण प्रायः वेदों या ब्राह्मण ग्रन्थों में ही प्राप्त होता है। यहां नागेश ने जो 'स्थूल-पृषती' का उदाहरण दिया है वह भी लौकिक उदाहरण नहीं है।

'स्थूल पृथती' इस पद में 'कमंघारय तत्पुरुष' ('स्थूला चासौ पृषती च, ग्रर्थात् मोटी और चितकबरी गाय) माना जाय या बहुब्रीहि-समास (स्थूलानि पृषिन्त यस्थाम् मर्थात् बड़े २ बब्बों वाली गाय) यह सन्देह उपस्थित होता है। इस सन्देह का निवारण 'स्वर' के ग्राधार पर ही हो सकता है। वह इस प्रकार कि यदि यह पद समासस्य (पा० ६.१.२२३) के ब्रनुसार ब्रन्तोदात्त है तब तो यहां 'कर्मधारय तत्पुरुष' समास मानना होगा पर यदि बहुबीही प्रकृत्या पूर्वपदम् (पा० ६.२.१) सूत्र के ब्रनुसार स्थूल पृथती' पद में पूर्वपद-प्रकृति-स्वर है तो 'बहुबीही' समास माना जायगा।

'स्वर' के ग्रथं-निर्णायक होने की बात पतंजिल ने भी महाभाष्य के पस्प-शान्हिक में निम्न शब्दों में कही है :—याज्ञिकाः पठन्ति "स्थूलपृथतीम् श्राग्निवादर्गीम् भन्द्यहोम् झालभेत" इति । तस्यां सन्देहः 'स्थूला चासौ पृथती च स्थूल-पृथती' इति 'स्थूलानि वा पृथन्ति यस्याः सेयं स्थूलपृथती' इति ? तां नावैयाकररणः स्वरतोऽध्य-वस्यति-यदि पूर्व- पद-प्रकृतिस्वरत्वं ततो बहुकोहिः अथ समासान्तोदात्तस्वं ततस्तत्पुरुष इति । महा० भाग १, पृ० २१

द्यादि—कारिका में विद्यमान 'ग्नादि' पद से 'पत्व' 'सत्व' 'एत्व', 'नत्व' जैसे हेनुओं का ग्रहण पुण्यराज ग्नादि टीकाकारों ने किया है। जैसे 'सुसिक्तम्' तथा 'श्रतिस्तुतम्' में 'सत्व' को देखकर 'सु' तथा 'ग्नित' का श्रथं क्रमशः 'पूजा' तथा 'ग्नितिक्रमण्' है यह निर्णय हो जाता है, क्योंकि इन्हीं ग्रथों में सुः पूजायाम् (पा० १.४.६४) तथा श्रातिरिक्तमणे च (पा० १.४.६४) इन सूत्रों द्वारा उपर्युक्त प्रयोगों में 'सु' तथा 'ग्रति' की 'कर्मप्रवचनीय' 'संज्ञा' मानी गई है। 'कर्म-प्रवचनीय' संज्ञा हो जाने के बाद, श्राकडाराइ एका संज्ञा (पा० १.४.१) सूत्र के अनुसार 'एका संज्ञा' का नियम होने के कारण, इन दोनों की 'उपसर्ग' संज्ञा न हो सकी। ग्रीर 'उपसर्ग' संज्ञा न होने के कारण इन दोनों प्रयोगों में धातु के 'सु' को 'पत्व' नहीं हो सका।

इसके विपरीत 'सुषिक्तम्' तथा 'श्रतिष्टुतम्' प्रयोगों में, जहां षत्व हो जाता है, 'पूजा' तथा 'श्रतिक्रमण्' से भिन्न 'निन्दा' आदि अर्थ माने जाते हैं, क्योंकि इन दोनों प्रयोगों में 'सु' तथा 'श्रति' की, इन दोनों श्रथों से भिन्न श्रथं होने के कारण ही 'कर्म-प्रवचनीय' संज्ञान होकर, 'उपसर्ग' संज्ञा हो गयी है, जिससे इनमें 'सु' को 'पत्व' हो गया।

इसी प्रकार 'प्रशायकः' में 'शात्व' के कारशा प्रशायन किया के कर्ता की प्रतीति होती है, क्योंकि यहां 'नी' घातु के प्रति 'प्र' की 'उपसर्ग' संज्ञा होने के कारशा ('शायदेश' शीत्र प्रापर्ण) घातु के 'नकार' को उपसर्गाद् असमासेऽपि शोपदेशस्य (पा० ५.४.१४) सूत्र से शात्व हो जाता है।

### वैयाकरण मिद्धान्त-परम-लघु मंजूषा

परन्तु 'प्रनायकः' में ग्रास्वाभाव के कारण 'प्रगता नायका श्रस्माद देशाद असी प्रनायको देशः' इस विग्रह के अनुसार अन्यपदार्थ (देश) की प्रतीति होती है। यहां इस विग्रह के कारण 'गम्' वातु के प्रति 'प्र' की 'उपसमं' संज्ञा है, 'नी' वातु के प्रति नहीं। क्योंकि यह नियम है कि यं प्रति प्रादयः प्रयुक्तास्तं प्रति गत्युपसर्गस्त्रा भवन्ति। यहां 'गम्' वातु के साथ 'प्र' प्रयुक्त है, इसलिये 'नी' के साथ उसकी 'उपसमं' संज्ञा नहीं हो सकती। अतः 'प्र' की उपसर्ग संज्ञा के ग्रभाव में उपर्युक्त सूत्र से यहां 'गुल्व' नहीं हो सका।

६२

# लचणा-निरूपणम्

## [लक्षरा वृत्ति के विषय में नैयायिकों का मत]

ननु लक्षमा कः पदार्थं इति चेत् ? स्रत्र ताकिकाः—''स्व शक्यसम्बन्धो लक्षमा''। सा द्विधा—'गौगी' 'शुद्धा' च। स्वनिरूपित-सादृश्याधिकरण्रत्व सम्बन्धेन शक्यसम्बन्ध्यर्थं-प्रतिपादिका 'गौगी'। तदितिरिक्त सम्बन्धेन शक्यसम्बन्ध्यर्थं प्रतिपादिका 'शुद्धा'।

लक्षणा क्या वस्तु है ? इस विषय में नैयायिक कहते हैं — "ग्रपने शक्य (वाच्यार्थ) का सम्बन्ध लक्षणा है"। वह दो प्रकार की होती है — 'गौणी' तथा 'शुद्धा'। ग्रपने 'सादृश्य' सम्बन्ध द्वारा वाच्यार्थ से सम्बद्ध ग्रर्थ को बताने वाली 'गौणी' (लक्षणा) है। 'सादृश्य' से भिन्न सम्बन्ध के द्वारा वाच्यार्थ से सम्बद्ध ग्रथं को बताने वाली शुद्धा (लक्षणा) है।

वैयाकरएा विद्वान् 'लक्षराा' वृत्ति नहीं मानते । परन्तु नैयायिक ग्रादि विद्वानों की हिन्द से यहां लक्षराा के स्वरूप तथा उसके विविध प्रकार की वर्ची की जा रही है।

ग्रम्थ-सम्बन्धों लक्षरा। —लक्षरा। की परिभाषा में विद्यमान 'स्व' पद का ग्रमिप्राय है — ग्रां को कहते में शक्त या समर्थ पद। शक्य का ग्रां है — 'शक्ति' ग्रथवा 'ग्रमिधा वृत्ति' के द्वारा कहा गया (वाच्य) ग्रयं। इस प्रकार 'शक्त' या समर्थ पद के 'शक्य' या वाच्य ग्रथं से 'सामीप्य' या 'साहश्य' ग्रांदि किसी प्रकार का सम्बन्ध 'लक्षरा।' है। जैसे — 'गङ्गायां घोषः' (गङ्गा-तट पर घर है) इस प्रयोग में 'गङ्गा' पद 'शक्त', ग्रय्यं वाच्य शब्द है। इस का 'शक्य', ग्रय्यं वाच्य, ग्रयं है 'प्रवाह विशेष'। इस शक्यार्थं रूप 'प्रवाह विशेष'। इस शक्यार्थं रूप 'प्रवाह विशेष' तथा 'तट' का जो सम्बन्ध वही 'लक्षरा।' है तथा 'लक्ष्य' ग्रयं है तट।

गौगी सक्षाणा—गौगी लक्षाणा की परिभाषा में 'स्व' पद का श्रमिश्राय है— 'शक्य' या वाच्य श्रथं। इस 'शक्य' श्रथं से उपस्थापित जो 'साहस्य' उसका 'श्रिषकरण होना' रूप सम्बन्ध के द्वारा वाच्यार्थं से सम्बद्ध श्रथं का प्रतिपादन करने वाली लक्षाणा 'गौगी' कही जाती है। जैसे 'गौर्वाहीकः' (वाहीक बेल है)। यहां 'गौ' पद का शक्य श्रथं है 'बैल'। यही यहां 'स्व' पद से श्रमिश्रेत है। 'बैल' में जो जड़ता श्रादि श्रवगुण है, उनके सदृश जड़ता श्रादि वाहीक में भी हैं। अतः यह, बेल द्वारा शकट किया गया ('स्विनरूपत'), साहश्य है। इस 'साहश्य' का श्रीकरण है 'वाहीक'। इस प्रकार इस

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंभूषा

'सादृश्य' का 'ग्रियकरण होना' रूप सम्बन्ध के द्वारा 'वाहीक' अर्थ का बोघ यहां लक्षणा वृत्ति से होता है। ग्रतः यह 'गौर्णी' लक्षणा है। तुलना करो—'सादृश्यात्तु मता गौर्ण्यः, (साहित्यदर्पण्), २.१४।

'गौर्वाहीकः' इस प्रयोग में 'वाहीक' शब्द के दो अर्थ किये जाते हैं। प्रथम — 'वाहीक' अर्थात एक प्रदेश विशेष अथवा पंजाब का एक भाग। इस भाग अथवा प्रदेश में रहने वाले अ्यक्ति को भी 'वाहीक' कहा जाता है। दूसरा अर्थ है — 'बहिभंबो वाहीकः' इस व्युत्पत्ति के अनुसार वेद शास्त्रानुकूल आचार-विचार से रहित व्यक्ति 'वाहीक' है। यहाँ 'व' तथा 'व' को एक मानकर ''बहिषष्टि-लोपो यञ्च" तथा ''ईकक् च" (मभा० ४.१.५५) इन दो वातिकों से 'बहिष्' शब्द के 'टि' ('इष्') भाग का लोप तथा 'ईकक्' प्रत्यय करके 'वाहीक' शब्द की सिद्धि की जाती है।

यहाँ किस प्रकार 'गो' शब्द 'बाहोक' श्रथं को कहता है, इस विषय में, श्रन्य मतों का निराकरण करते हुए तथा अपना सिद्धान्त-मत प्रस्तुत करते हुए, सम्मट ने काव्य-प्रकाश में यह कहा है कि 'गो' तथा 'बाहोक' दोनों में साधारणरूप से रहने वाले जो, जड़ता तथा मूर्खता श्रादि, श्रवगुण हैं, उनका श्राश्र्य होने के कारण (इस आश्रयता रूप सम्बन्ध से) 'गो' शब्द का 'लक्ष्य' श्रथं है वाहीक । द०—'साधारण-गुगाश्रयत्वेन परार्थ एव लक्ष्यते' (काव्यप्रकाश तथा उसकी वामनी टीका पृ० ४८)

इस लक्षास्था का नाम 'गौसी' इसलिये पड़ा कि इस वृत्ति से वे गुरा (जैसे यहां मूर्खता आदि हैं) लक्षित होते हैं, जो दो समान या सहश पदार्थों या प्राशियों आदि में रहते हैं। इसलिए 'गुरााद आगता गौसी' इस व्युत्पत्ति के अनुमार इसका 'गौसी' नाम सार्थक ही है। इस प्रकार 'गौसी' लक्षस्था सदा 'साहश्य' सम्बन्ध पर ही श्राश्रित रहती है। इस बात को तन्त्रवार्तिककार ने निम्न कारिका में स्पष्ट किया है—

## 'लक्यमारगगुर्गं र्योगाइ वृक्ते र्इच्टा तु गौराता'

(काव्यप्रकाश, २.१२. में उद्धृत)

शुद्धा लक्षणा — 'साहस्य' सम्बन्ध से इतर — 'कार्यकारणा' ग्रादि सम्बन्धों के ग्राधार पर वाच्यार्थ से सम्बद्ध श्रयं को बताने वाली लक्षणा को 'शुद्धा' लक्षणा कहा जाता है, क्योंकि इस लक्षणा में 'गौणी' के समान 'उपचार' या 'ग्रारोप' का मिश्रण नहीं होता। इसीलिये इसका नाम 'शुद्धा' पड़ा। द्र०— "पूर्वा तु उपचारामिश्रणात् शुद्धा"। साहित्यदर्पण (२.१४)

शुद्धा लक्षणा का उदाहरण है—'ब्रायुष्'तम्' (वृत ब्रायुवद्धंन का कारण है)।
यहाँ 'कार्यकारण' सम्बन्ध के ब्राधार पर 'बृत' शब्द अपने 'शक्यार्थ' (वृत) से सम्बद्ध
श्रायु का लक्षणा द्वारा बोध कराता है। द्र०—"साहश्येतर-सम्बन्धात् शुद्धास् ताः
सकला अपि" (साहित्यदर्पण २.१४)

लक्षणा-निरूपण

ξ¥

## [लक्त्मा के दो और भेद]

प्रकारान्तरेणापि सा द्विविधा—ग्रजहत्स्वार्था जहत्स्वार्था च। स्वार्थ-संविलत-परार्थाभिधायिका 'ग्रजहत्स्व।र्था'। तेन 'छित्रिणो यान्ति', 'कुन्तान् प्रवेशय', 'यष्टीः प्रवेशय' काकेभ्यो दिध रक्ष्यताम्' इत्यादौ 'छित्र-सहित-सेना'- 'कुन्तास्त्र-सहित-पुरुष'-'काक-सहित-सर्व-दध्युपधातक'- बोधः।

वह ('गौगी' तथा 'शुद्धा' लक्षणा), दूसरी तरह से, फिर दो प्रकार की होती है—'अजहत्स्वार्था' तथा 'जहत्स्वार्था'। 'शक्यार्थ' (वाच्यार्थ) के साथ लक्ष्यार्थ का बोध कराने वाली 'अजहत्स्वार्था' है। इस कारण 'छित्रिणो यान्ति' (छत्र धारण करने वाले जाते हैं), 'कुन्तान् प्रवेशय' (भालों का प्रवेश कराम्रो), 'यष्टीः प्रवेशय,' (लाठियों को प्रविष्ट होने दो), 'काकेभ्यो दिध रक्ष्यताम्' (कौम्रों से दही की रखवाली करो), इत्यादि (प्रयोगों) में 'छत्रधारी सैनिकों के साथ सेना', 'भालों तथा छिड़यों सहित मनुष्यों' म्रोर कौम्रों के साथ-साथ दही को खराब करने वाले सभी प्राणियों' का ज्ञान होता है।

ष्रजहत्स्वार्था - वाक्यार्थ में शक्यार्थ प्रथवा वाच्यार्थ की ठीक-ठीक संगति लगाने के लिये दूसरे अर्थ का आक्षेप करते हुए भी इस लक्षणा में शब्द अपने वाच्यार्थ को नहीं छोड़ते। इसी कारण इसका अन्वर्थक नाम 'अजहत्स्वार्था' पड़ा। इस शब्द की व्युत्पत्ति की जाती है— "अजहत् अत्यजन् स्वार्थः मुख्यार्थः यां सा अजहतस्वार्था", अर्थात वाच्यार्थ अथवा मुख्यार्थ जिस लक्षणा का परित्याग न करे वह 'लक्षणा' 'अजहत्स्वार्था' है। नागेशभट्ट ने महाभाष्य की अपनी उद्दोत टीका (२.१.१, पृ० २६) में 'जहत्स्वार्था' तथा 'अजहत्स्वार्था' शब्द की व्युत्पत्ति निम्न रूप में की है— "जहति परित्यजन्ति स्वानि पदानि यम् (अर्थम्) स जहत्स्वोऽर्थः। जहत्स्वोऽर्था यस्याः लक्षणायाः सा जहत्स्वार्था। न जहत्स्वार्था अजहत्स्वार्था'।

यहाँ 'अजहत्स्वार्था' लक्षणा में शक्यार्थ तथा लक्ष्यार्थ दोनों का किया में भ्रन्वय होता है। उपर इस 'लक्षणा' के 'छित्रिणो यान्ति' इत्यादि भ्रनेक उदाहरण दिये गए हैं। उन सभी प्रयोगों में 'छित्रिणः' इत्यादि शब्द अपने अपने शक्यार्थ को नहीं छोड़ते। क्योंिक कहने वाले का अभिप्राय यह होता है कि छत्र धारण करने वाले सैनिक तो जाते ही हैं, पर उनके साथ ही ऐसे सैनिक भी जाते हैं जो छत्र धारण नहीं किये हुए हैं। इसी प्रकार भाले तथा छिड़ियों के प्रवेश का अभिप्राय उनसे युक्त व्यक्तियों का प्रवेश कराना ही होता है। 'कौओं से दही की रखवाली करों इस कथन का यह अभिप्राय कदापि नहीं होता कि केवल कौओं से ही दही की रक्षा करनी है, अपितु कौए, कुक्ते, बिल्ली इत्यादि उन सभी जानवरों से दही की रक्षा करनी है, जो भी दही को दृष्वित कर सकते हैं।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

६६

इस लक्ष्मणा को स्राचार्य विश्वनाथ म्रादि 'उपादान लक्ष्मणा' कहते हैं---उसका भी स्रभिप्राय यही है। द्वरु---

> मुख्यार्थस्येतराक्षेपो वाक्यार्थेऽन्वयसिद्धये । स्याद् श्रात्मनोऽप्युपादानाद् एषोषादानलक्षरा। ।। (साहित्यदर्परा २.१०)

## ['जहत्स्वार्था' लक्ष्मणा की परिभाषा]

स्वार्थपरित्यागेन इतरार्थाभिधायिका स्रन्त्या । तत्परि-त्यागरच शक्यार्थस्य लक्ष्यार्थान्वयिना स्ननन्वयित्वम् । तेन 'गां वाहीकं पाठय' इत्यादौ गोसदृशलक्षरणायाम् स्रपि न गोस्तदन्वयि-पाठन'-क्रियान्वयित्वम् ।

ग्रपने (वाच्य) ग्रर्थ का सर्वथा परित्याग करके दूसरे (लक्ष्य) ग्रर्थ को बताने वाली अन्तिम (जहत्स्वार्था) है। ग्रपने (वाच्य) ग्रर्थ के परित्याग का ग्रमिप्राय है लक्ष्यार्थ से ग्रन्वित (सम्बद्ध) होने वाले (क्रिया ग्रादि) के साथ शक्यार्थ का ग्रम्वित न होना। इसलिये 'बैल वाहीक (जड़ एवं मन्द बुद्धि वाले वाहीक) को पढ़ाग्रो' इत्यादि कथन में 'बैल सदृश' ग्रथं में लक्ष्याा होने पर भी, लक्ष्यार्थ (वाहीक) से ग्रन्वित होने वाली पाठन किया के साथ बैल (रूप वाच्यार्थ) का ग्रन्वय नहीं होता।

जहत्स्वार्था—वाक्यार्थ में लक्ष्यार्थ की पूरी सङ्गति हो सके इसके लिये शब्द जब अपने स्वार्थ या वाच्यार्थ का परित्याग कर देता है तो, अपने अर्थ का परित्याग कर देने के कारए। ही, उस लक्षरा को 'जहत्स्वार्था' कहा जाता है। जैसे—'वैल (रूप) वाहीक को पढ़ाओं'। यहाँ 'पाठन' किया के साथ बैल की संगति नहीं लग सकती। इस लिये 'गी' शब्द अपने वाच्यार्थ (बैल) का परित्याग कर देता है, और केवल बैल में विद्यमान जाड्य, मान्द्य आदि सहश जाड्य, मान्द्य आदि गुर्णो वाले, वाहीक (वाहीक प्रदेश में रहने वाले ग्रादमी) को कहता है, जिसके साथ 'पठन' किया की संगति लग जाती है।

'जहत्स्वार्था' शब्द की ब्युत्पित्त की जाती है—"जहित परित्यजन्त स्वानि (पदानि) यम् (प्रयं) स जहत्स्वो (ग्रर्थः)। जहत्स्वो भ्रर्थो यस्या लक्षणायाः सा जहत्स्वार्था', प्रथित् शब्द जिस लक्षणा में ग्रपने ग्रथं का परित्याग कर दें वह 'जहत्स्वार्था लक्षणा' है। इस 'जहत्स्वार्था' को अलंकार शास्त्र के आचार्य 'लक्षण-लक्षणा' कहते हैं, जिसमें 'लक्षण' शब्द का ग्रमिप्राय है 'उपलक्षण' ग्रथवा 'स्वार्थ-परित्याग'। द्र०—

१. हस्तलेखों में — 'पठन'।

#### लक्षणा-निरूपण

श्रपंशं स्वस्य वाक्यार्थे परस्यान्वय-सिद्धये । उपलक्षरा-हेतुत्वाद् एवा लक्षरा-लक्षरा। (साहित्यदर्पस २.११)

## [लक्षरणा में 'हात्स्थ्य' ग्रादि ग्रनेक धर्म निमित्त बनते हैं]

सा च लक्षणा तात्स्थ्यादि-निमित्तका । तदाह— तात्स्थ्यात्तथैव ताद्धम्यत्तित्सामीप्यात्तथैव च । तत्साहचर्यात् तादथ्याज् ज्ञेया वै' लक्षणा हुधैः ।। तात्स्थ्यात्—'मंचा हसन्ति', 'ग्रामः पलायितः' । ताद्धम्यात्— 'सिहो मारावकः', 'गौर्वाहीकः' । तत्सामीप्यात्—'गंगायां घोषः' । तत्साहचर्यात्—'यष्टीः प्रवेशय' । तादथ्यात्— 'इन्द्रार्था स्थूणा इन्द्रः' ।

ग्रौर वह लक्षग्गा 'तात्स्थ्य' (शक्य ग्रथवा वाच्य ग्रथं पर स्थित) ग्रादि निमित्तों वाली है। जैसा कहा गया है — 'तात्स्थ्य' (वाच्य ग्रथं में स्थित होना), 'ताद्धम्य' (वाच्य ग्रथं के धर्म से युक्त होना), 'तत्सामीप्य' (वाच्य ग्रथं के समीप होना), 'तत्साहच्यं' (वाच्य ग्रथं को सहचारिता) ग्रौर इसी प्रकार 'तादर्थ्य' (वाच्य ग्रथं के लिए होना) के ग्राधार पर पण्डितों के द्वारा लक्षग्गा जाननी चाहिये।

'तात्स्थ्य' (सम्बन्ध) से 'मंच' (मचान) हंसते हैं', 'गाँव भाग गया'। 'ताद्धम्यं' (सम्बन्ध) से —'बालक शेर हैं', 'वाहीक बैल हैं'। 'तत्सामीप्य' (सम्बन्ध) से—'छड़ियों को अन्दर भेजों'। 'तादर्थ्य' (सम्बन्ध) से—'इन्द्र के लिये बनाया गया स्तम्भ इन्द्र हैं' (इत्यादि उदाहरण द्रष्टक्य हैं)।

यहाँ उन विभिन्न सम्बन्धों का उल्लेख किया गया है जिनके आधार पर लक्षणा वृत्ति का प्रयोग किया जाता है। महाभाष्यकार पतंजिल ने भी 'पुंयोगाद् आख्यायाम्' (पा० ४.१.४८) सूत्र के भाष्य में किन कारणों से किसी पदार्थ को अन्य पदार्थ मान लिया जाता है? इस प्रश्न के उत्तर में इन्हीं चार आधारों को गिनाया है। द्र०—"कथं पुनर अतिस्मन् स इत्येतद् भवति? तादध्यीत्, ताद्धम्यित्, तत्सामीप्यात्, तत्साहचयिद् इति"। इनके उदाहरणा भी लगभग उपयुंक्त ही दिये हैं। काव्यप्रकाश की वामनी टीका (पृ० ६३) में लक्षणा अथवा उपचार के प्रसंग में 'स्व-स्वामिभाव', 'अवयव-अवयिद्भाव', तथा 'तात्कम्यं' सम्बन्धों का उल्लेख भी मिलता है। द्र०—"कवित् तादध्यिद् उपचारः। यथा-इन्द्रार्था स्थूणा इन्द्रः। ववचित्

<sup>9.</sup> ह०--च।

٤ĸ

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लच्च-मंजूबा

### ['तात्पर्य' की ब्रनुपपत्ति लक्षरा। कर मूल है ]

श्रन्वयानुपपत्ति-प्रतिसन्धानं च लक्षगाबीजम् । वस्तुतस्तु तात्पर्यानुपपत्ति-प्रतिसन्धानम् एव तद्बीजम् । श्रन्यथा 'गंगायां घोषः' इत्यादौ 'घोष'-ग्रादिपदे मकरादि-लक्षगापत्तिः, तावताप्यन्वयानुपपत्ति-परिहारात् । 'गंगायां पापी गच्छति' इत्यादौ 'गंगा'-पदस्य नरके लक्षगापत्तेश्च । श्रस्माकं तु भूतपूर्वं-पापावच्छिन्नलक्षकत्वे तात्पर्यान्न दोषः । 'नक्षत्रं दृष्टवा वाचं विसृजेत्" इत्यत्र श्रन्वय-सम्भवेऽपि तात्पर्यानुपपत्त्यैव लक्षगा-स्वीकारात् । एकानुगमक-स्वीकारेग् निविहं श्रनेकानुग'मकस्वीकारे गौरवाच्च ।

अन्वय आदि (तात्पर्य) की असंगति का विचार ही लक्षणा का मूल है। परन्तु वस्तुतः वक्ता के तात्पर्य का बोध न हो पाना ही लक्षणा का बीज है। अन्यथा (केवल तात्पर्यानुपपत्ति को लक्षणा का बीज न मानने से 'गगायां घोषः, (गंगा में आभीरों की बस्ती है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'घोष' आदि शब्दों में 'मकर' (मगरमच्छ आदि) की लक्षणा मानी जाने लगेगी, क्योंकि उतने से भी अन्वय की असंगति दूर हो जाती है। तथा (इसी प्रकार) गङ्गा में पापी जाता है' इत्यादि (प्रयोगों) 'गङ्गा' पद की नरक अर्थ में 'लक्षणा' होने लगेगी।

(तात्पर्यानुपपत्ति को 'लक्षरणा' का बीज मानने वाले) हमारे मत में तो भूतपूर्व पाप से युक्त व्यक्ति को लक्ष्य बनाने में (ही) तात्पर्य है इसलिये (कोई) दोष नहीं है। ''नक्षत्र को देखकर वाणी उच्चारण करे (मीन तोड़े)'', यहाँ (दिन के समय भी कभी कभी नक्षत्र के दिखाई देने से) अन्वय सम्भव होने पर भी, (रात्रि में ही मौन तोड़ना है इस) तात्पर्य की उपपत्ति न होने के कारण 'लक्षणा' मानी जाती है। तथा एक (केवल तात्पर्य रूप) अनुगमक को मानने से भी) काम चल जाने पर अनेक अनुगमक को मानने में गौरव भी तो है।

१. ह०--अनेकानुगम।

ŧ٤

#### सक्षणा-**निरूपण**

यहाँ यह विचार किया गया है कि 'लक्षणा' का मूल क्या माना जाय, अर्थात् किस परिस्थित में 'लक्षणावृत्ति' उपस्थित होती हैं ? इस विषय में दो पक्ष दिखाई देते हैं। पहले में यह माना जाता है कि यदि वाक्य के पदों का, अर्थ की हष्टि से, परस्पर संगति न लग सके—अन्वय की उपपत्ति न हो सके, अथवा शब्दों से वक्ता के तात्पर्य का प्रकाशन न हो सके, ऐसी स्थिति में 'लक्षणा वृत्ति की उपस्थिति मानी जाती है। इसी बात को "अन्वयाद्यनुपपत्तिप्रतिसन्धानम् एव च लक्षणाबीजम्" इन शब्दों द्वारा यहाँ कहा गया है।

वस्तुतस्तु गौरवाच्च परन्तु इस पक्ष में दोष यह है कि कुछ ऐसे प्रयोग हैं जिनमें अन्वयानुपपित की स्थिति, बक्ता के तात्प्यं से भिन्न किसी अर्थ को मान लेने पर भी, दूर हो जाती है। जैसे 'गङ्गायां घोषः' 'लक्षणा' के इस प्रसिद्ध प्रयोग में 'घोष' का लक्ष्य अर्थ 'मकर' आदि मान लेने पर भी अन्वय की अनुपपित दूर हो जाती है। फिर 'गङ्गा' पद में 'लक्षणा' की कल्पना करके उसका अर्थ 'तट' क्यों किया जाय ? तथा इसी प्रकार 'गङ्गायां पापी गच्छिति' इस प्रयोग में 'गङ्गा' का लक्ष्य अर्थ यदि 'नरक' मान लिया जाय तो भी अन्वय सुसंगत हो जाता है। फिर 'पापी' में 'लक्षणा वृत्ति' की कल्पना करके उसके द्वारा 'पापी' का अर्थ 'भूतपूर्व पाप से युक्त व्यक्ति' क्यों किया जाय। इसी तरह ''नक्षत्रं इष्ट्वा वाचं विसृषेत्'' इस वाक्य में 'रात्रि में मौन तोड़े' इस अर्थ की दृष्टि से 'लक्षणा' क्यों मानी जाय, जब कि दिन में नक्षत्रों के दिखाई देने से मौन तोड़ने की संगति दिन में लग जाती है?

इस मितिब्याप्ति दोष के कारण दूसरा पक्ष यह उपस्थित हुम्ना कि केवल 'तात्पर्यानुपपित्त' को ही 'लक्षरणा' का मूल माना जाय । इन सभी प्रयोगों में वक्ता का वह तात्पर्य नहीं है जिसमें अन्वय की संगति लग जाती है । इसलिये जस तात्पर्य विशेष की दृष्टि से उन-उन पदों में 'लक्षरणा' वृत्ति मानना आवश्यक हो जाता है । इसके अतिरिक्त जब केवल तास्पर्यानुपपित्त को 'लक्षरणा' की बीज मानने से काम चल जाता है तो फिर दोनों--'अन्वयानुपपित्त' तथा 'तात्पर्यानुपपित्त'-को 'लक्षरणा' का मूल मान कर गौरव (विस्तार) को क्यों अपनाया जाय ? तुलना करो — "लक्षरणांबीजं तु तात्पर्यानुपपित्तिरव न त्वन्वयानुपपित्तः । 'काकेभ्यो दिव रक्ष्यताम्' इत्यत्र अन्वयानुपपत्तेरभावात्' । 'गङ्गायां घोषः' इत्यादौ तात्पर्यानुपपत्तेरिंप सम्भवात्' (वेदान्त-परिभाषा, आगमपरिच्छेद) । इसका अभिप्राय यह है कि तात्पर्यानुपपित्त ही 'लक्षरणा' का बीज है, अन्वयानुपपित्त नहीं । क्योंकि 'काकेभ्यो दिव रक्ष्यताम्' इस वाक्य में अन्वय की उपपत्ति, अर्थात् वाक्य के पदों का परस्पर अन्वय, हो जाने पर भी 'लक्षरणा' मानी ही जाती है । तथा 'गङ्गायां घोषः' इत्यादि प्रयोगों में अन्वय की अनुषपित्त के साथ तात्पर्यानुपपित्त भी है ही । न्याय-सिद्धान्तमुक्तावली (शब्दपरिच्छेद, कारिका संख्या ६२) में भी तात्पर्यानुपपित्त को ही लक्षरणा का बीज माना गया है । द्र — "लक्षरणा क्रक्यसम्बन्धम् तात्पर्यानुपपित्तः: ।"

[लक्षमा का एक तीसरा प्रकार—'जहद्-प्रजहल्लक्षमा']

विशिष्टार्थ-बोधक-शब्दस्य पदार्थेकदेशे लक्षणायां 'जहद् अजहल्लणा' इति व्यवहरन्ति **वृद्धाः । वाच्यार्थे** किचिद्

१. निस॰, काप्रशु॰—बाक्यार्षे

#### वैयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मंजूषा

श्रंश-त्यागः किंचिद् श्रंश-परिग्रहश्च । श्रत्र ग्रामैकदेशे दग्धे 'पटो दग्धः' इति व्यवहारः । ''तत् त्वम् ग्रसि'' (छान्दो० उप० ६. ८.७) इत्यत्र सर्वज्ञत्वारुपज्ञत्वयोस् त्यागः, शुद्ध-चैतन्ययोर् स्रभेदान्वयः ।

विशिष्ट ग्रथं के बोधक शब्द की (ग्रपने) शब्दार्थ के एक भाग में होने वाली लक्षणा के लिये 'जहद्-ग्रजहल्लक्षणा' इस (शब्द) का प्रयोग बृद्ध (वेदान्ती विद्वान्) करते हैं। क्योंकि यहाँ वाच्यार्थ में किसी ग्रंश का त्याग तथा किसी ग्रंश का परिग्रहण किया जाता है। इस (लक्षणा में ग्राम या वस्त्र के एक भाग के जल जाने पर 'ग्राम या वस्त्र जल गया' इस प्रकार का व्यवहार होता है। इसी प्रकार ''तत् त्वम् ग्रसि''—वह (सर्वज्ञ चैतन्य) तुम (ग्रल्पज्ञ चैतन्य) हो—इस प्रयोग में सर्वज्ञत्व तथा ग्रल्पज्ञत्व (इस वाच्यार्थांश) का त्याग तथा शुद्ध चैतन्यों का ग्रभेद रूप से ग्रन्वय किया गया है।

कुछ नैयायिक तथा वेदान्ती विद्वान् एक तीसरे प्रकार की लक्षणा भी मानते हैं तथा उसे वे 'जहद्-म्रजहल्लक्षरणा' नाम वेते हैं। इस नाम की व्युत्पत्ति की जाती है— ''जहित ग्रजहित च पदानि स्ववाच्यार्थ यस्यां सा'', म्रथीत् जिस लक्षरणा में पद या शब्द ग्रपने वाच्यार्थ के कुछ ग्रंश का परित्याग कर दें तथा कुछ ग्रंश का बोध कराते रहें। यहाँ शब्द, 'जहल्लक्षरणा' के समान, न तो सम्पूर्ण वाच्यार्थ को छोड़ ही देता है ग्रीर न ही 'ग्रजहल्लक्षरणा' के समान सम्पूर्ण वाच्यार्थ का बोध ही कराता है।

इस लक्षणा के उदाहरण के रूप में 'ग्रामो दग्धः' 'पटो दग्धः' इत्यादि प्रयोग प्रस्तुत किये जाते हैं। पूरे ग्राम या वस्त्र के न जलने पर भी 'ग्राम जल गया', 'वस्त्र जल गया' ये प्रयोग होते ही हैं। यहाँ 'ग्राम' या 'वस्त्र' के वाच्यांश (सम्पूर्ण ग्राम या वस्त्र) में से कुछ ग्रंश (जितना जल गया है) का ग्रहण किया गया तथा कुछ ग्रंश (जो नहीं जला है) का परित्याग कर दिया गया। इसी तरह जब जीव तथा ब्रह्म की ग्रिमनता प्रतिपादित करते हुए "तत् त्वम् ग्रिस" (तुम, ग्रथित् जीवरूप श्रत्पज्ञ चैतन्य, वह, ग्रथित् ब्रह्मरूप सर्वज्ञ चैतन्य हो) वाक्य की व्याख्या वेदान्ती विद्वान् करते हैं तो वे यहाँ भी यही 'जहदजहल्लक्षणा' वृत्ति मानते हैं। क्योंकि यहाँ 'तन्' के वाच्यार्थ (सर्वज्ञ चैतन्य) के एक ग्रंश (प्रत्पज्ञत्व) का परित्याग कर दिया गया है। इस कारण इन दोनों पदों से वाच्यार्थ के एक ग्रंश (चैतन्यत्व) का बोध होता है ग्रीर इस तरह दोनों को ग्रिमन्न मान लिया जाता है। इस 'जहदजहल्लक्षणा' को ही वेदान्त के प्राचीन विद्यारण्य श्रादि विद्वानों ने 'भाग-लक्षणा' नाम दिया है।

परन्तु वेदान्त के ही कुछ अन्य विद्वान् 'लक्षग्एा'के इस तीसरे प्रकार को नहीं मानते। उनका कहना है कि जिस प्रकार 'घटोऽनित्यः' (घड़ा अनित्य है) इस वाक्य में अनित्यत्व का घट के वाच्यार्थ के एक देश 'घटत्व' के साथ अन्यय न हो सकने पर भी

#### लक्षणा-निरूपण

90

विशेष्यभूत घट (व्यक्ति) में भ्रन्वय हो जाता है, उसी प्रकार विशिष्ट चैतन्यों में अभेदान्वय न हो सकते पर भी 'अभिषावृत्ति' से उपस्थापित वाच्यार्थभूत विशेष्यरूप चैतन्यों में परस्पर अन्वय हो जायगा। अतः 'लक्षणां मानने की कोई आवश्यकता नहीं है। द्र०—'वयं तु ब्रमः 'सोऽयं देवदत्तः', 'तत्त्वमित' इत्यादौ विशिष्टवाचकपदानाम् एकदेशपरत्वेऽपि न लक्षणा शक्त्युपस्थितयोः विशिष्टयोरभेदान्वयानुपपत्तौ विशेष्ययोः शक्त्युपस्थितयोरेव अभेदान्वयाऽविरोधात्। यथा 'घटोऽनित्यः' इत्यत्र घटपदवाच्यैकदेश-घटत्वस्य अयोग्यघटव्यक्त्या सह अनित्यत्वान्वयः" (वेदान्तपरिभाषा, आगमपरिच्छेद)।

महाभाष्यकार पतंजिक को भी यह 'लक्षणा,' कथमपि, ग्रभिमत नहीं है। उन्होंने स्पष्ट कहा है कि पूरे समुदाय को कहने वाले शब्द उस समुदाय के ग्रवयव को कहने के लिये भी प्रयुक्त होते हैं -- "समुदायेषु हि शब्दाः प्रवृत्ता ग्रदयवेष्वपि वर्तन्ते । पूर्वे पंचालाः, उत्तरे पंचालाः, तैलं भूक्तम्, घृतं भूक्तम् धुक्लो नीलः कपिलः कृष्णः इति" (महा० भाग १, पृ० ७१) । 'पंचाल' का बाच्यार्थ पूरा प्रान्त है, परन्तु उसका प्रयोग उस प्रान्त के पूर्वी तथा उत्तरी हिस्सों के लिये भी होता है। इसी तरह किसी विशिष्ट परिमारा वाले घृत तथा तैल की कुछ थोड़ी सी मात्रा के खाने पर भी 'घृतं भु'क्ते', 'तैलं भूं क्ते' इत्यादि प्रयोग होते हैं। इसी प्रकार किसी ग्रवयव मात्र के भी शुक्ल ग्रथवा नील या पीत होने पर उस सम्पूर्ण पदार्थ अथवा प्राग्गी को शुक्ल, नील, पीत कह दिया जाता है । 'प्रयंवद् ग्राधातुरप्रत्ययः प्रातिपदिकम्'' (पा० १.२.४५) सूत्र की व्याख्या में तो 'ग्रामो दग्धः' तथा 'पुष्पितं वनम् जैसे प्रयोगों का ही उल्लेख करते हुए 'दग्धः' ग्रादि शब्दों में "ग्रशं ग्रादिभ्योऽच्" (पा० ५.२.१२७) सूत्र से विहित 'ग्रच्' प्रत्यय की कल्पना करके पतंजिल ने इस प्रकार के प्रयोगों में 'लक्षरणा' का ही निषेघ कर दिया है। क्योंकि 'ग्रच्' प्रत्यय मानने पर 'दग्घो ग्रस्यास्तीति दग्धः' इस व्युत्पत्ति के प्रनुसार 'इस ग्राम का कोई प्रवयव जला है' यह 'ग्रामो दग्धः' का ग्रिभिधेय ग्रर्थ ही होगा। नागेशभट्ट ने लघुमंजूषा में "ईडशेषु जहद्-ग्रजहल्लक्षरोत्यन्ये" कह कर इस 'जहद्-ग्रजल्ल-क्षां को ग्रयनी दृष्टि से ग्रस्वीकार्य माना है (द्र० — लघुमंजूषा, पृ०, १०२) ।

### [मीमांसकों के द्वारा लक्षणा की एक दूसरी परिभाषा]

''स्व-बोध्य-सम्बन्धो लक्षणा'' इति केचित् । 'गभीरायां नद्यां घोषः' इत्याद्यनुरोधात् । तथाहि न तावद् 'गभीर'— पदं तीर-लक्षकम् । 'नद्याम्' इत्यनन्वयापत्तेः । नहि तीरं नदी । ग्रत एव न 'नदी'-पदेऽपि, 'गभीर'—पदार्थनन्वयात् । नहि तीरं गभीरम् । न च प्रत्येकं पदद्वये सा । विशिष्ट-

#### दैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूबा

नदी-बोधानापत्ते: । तस्मात् समुदाय-बोध्य-गभीरत्व-विशिष्ट-नदी पदार्थ: । तत्सम्बन्धो लक्षगा ।

कुछ (मीमांसक) विद्वान् 'गहरी नदी में घोष है' इत्यादि प्रयोगों की हिष्ट से "अपने (वाक्य के) बोध्य अर्थ का सम्बन्ध लक्षणा है" यह कहते हैं। यहाँ 'गभीर' पद 'तीर' का लक्षक नहीं है। (तीर का लक्षक होने पर तो) 'नदी' तथा 'गभीर' का अन्वय नहीं हो सकेगा। (क्योंकि) नदी तोर नहीं है। इसी लिये 'नदी' पद में भी (तीर-विषयक) 'लक्षणा' नहीं है। (वंसा होने पर तो) 'गभीर' पद के अर्थ का 'नदी' पद के अर्थ के साथ अन्वय नहीं हो सकता। (क्योंकि) तीर (तट) गभीर (गहरा) नहीं है। और न प्रत्येक दोनों— 'गभीर' तथा 'नदी'—पदों में (क्रमशः गभीर तीर-विषयक तथा नदी तीर-विषयक) ही लक्षणा है (क्योंकि तव) विशिष्ट नदी (गहरी नदी) का बोध नहीं हो सकेगा। इसलिये ('गभीर' तथा 'नदी' इन दोनों पदों के) समुदाय का बोध्य अर्थ है—'गभीरत्व-विशिष्ट नदी'। उसका तट से 'सामोप्य' सम्बन्ध लक्षणा है।

नैयायिक दार्शनिकों की यह मान्यता है कि जिस प्रकार शक्ति या श्रीभधावृत्ति केवल पद में रहा करती है उसी प्रकार 'लक्षणा वृत्ति' भी केवल पद में ही रहती है। इसी लिये उन्होंने 'लक्षणा' की परिभाषा मानी—''स्वशक्य-सस्वन्धो लक्षणा''। यहां 'स्व' का प्रयं है 'पद' तथा उसका वाच्यार्थ 'शक्यार्थ' है। इस 'शक्य' रूप पदार्थ से सम्बन्ध होना लक्षणा नहीं है क्योंकि 'शक्ति' पद में है, वाक्य में नहीं।

परन्तु मीमांसक विद्वान् ऐसा नहीं मानते । वे 'लक्षणा' को पद तथा वाक्य दोनों में रहने वाली 'वृत्ति' मानते हैं। इसलिये वाक्य में भी 'लक्षणा' की सिद्धि के लिये मीमांसकों ने 'लक्षणा' की परिभाषा की—''स्वबोध्यसम्बन्धो लक्षणा'' । यहां 'स्व' का स्रिभ्रिया 'पद' तथा 'पदसमुदाय', प्रर्थात् वाक्य, दोनों हैं। इसी प्रकार उसका बोध्य पदार्थ तथा वाक्यार्थ दोनों ही हैं। 'गभीरायां नद्यां घोषः' इस पद-समुदाय में 'लक्षणा' इस प्रकार होगी—'गभीरायां नद्याम्' इस पदसमुदाय का द्र्यं है 'गभीराभिन्न (गहरी) नदी'। उसका 'सामीप्य' सम्बन्ध तीर में है। यहां 'गभीर' तथा 'नदी' इन दोनों पदों की 'गभीर नदी-तीर' रूप अर्थ में 'लक्षणा' है। केवल 'नदी' पद की 'तीर' रूप अर्थ में 'लक्षणा' मानने पर 'गभीर (गहरे) तीर पर घोष है' यह द्र्यं होगा। परन्तु 'गभीर' को 'तीर' का विशेषण नहीं माना जा सकता। क्योंकि 'तीर' कभी भी गहरा नहीं होता। इसी प्रकार केवल 'गभीर' पद की भी'तीर' प्रथं में 'लक्षणा' नहीं मानी जा सकती। क्योंकि 'तीर' 'तदी' का विशेषण नहीं बन सकता। इसका कारण यह है कि 'नदी' तथा 'तीर' दोनों एक नहीं हैं।

इस प्रकार इस तरह के उदाहरणों में 'लक्षणा' को कथमपि 'पदवृत्ति' नहीं माना जा सकता । वेदान्ती विद्वान् भी इस विषय में मीमांसकों के मत को ही मानते हैं । द्र०-

#### लक्षणा-निरूपण

ψŧ

''लक्षरा च न पदमात्रवृत्तिः किन्तु वाक्यवृत्तिरिष । यथा 'गभीरायां नद्यां योषः' इत्यत्र 'गभीरायां नद्याम्' इतिपदद्वय-समुदायस्य तीरे लक्षसाा'' (वेदान्तपरिभाषा, ग्रागम परिच्छेद) ।

[प्राचीन नैयायिकों की दृष्टि से एक चौथी प्रकार की लक्षराा—'लक्षित-लक्षराां']

'द्विरेफ'-पदस्य स्वलक्ष्य-भ्रमरशब्द-वाच्यार्थे लक्षसायां 'लक्षित-लक्षसा।' इति व्यवहारः । स्वबोध्य-पदवाच्यत्वं सम्बन्धः ।

'ढ़िरेफ' शब्द को ग्रपने लक्ष्य-भूत 'भ्रमर' शब्द के वाच्य (भौंरा) अर्थ में होने वाली 'लक्ष्मणा' के लिये 'लक्षित-लक्ष्मणा' यह व्यवहार होता है। (यहां) ग्रपने बोध्य (लक्ष्य) पद का वाच्य होना (यह) सम्बन्ध है।

कुछ प्राचीन नैयायिक विद्वान् 'लक्षित-लक्षणा' नाम की एक भ्रत्य वृत्ति मानते हैं जिसके उदाहरएं के रूप में वे 'द्विरेफ़' शब्द को प्रस्तुत करते हैं। यहां द्विरेफ पद की पहले, दो 'र' वर्ण वाले, 'भ्रमर' शब्द में लक्षणा, फिर भ्रमर' शब्द की भ्रमर रूप अर्थ (भौरा) में लक्षणा मानी जाती है। इस तरह 'लक्षिते लक्षितस्य वा लक्षणा लक्षित-लक्षणा' इस व्युत्पत्ति के अनुसार लक्षित में अथवा लक्षित की लक्षणा होने के कारणा इस प्रकार को 'लक्षित-लक्षणा' कहा जाता है।

नागेशभट्ट ने यहाँ इन्हीं नैयायिकों के मत की प्रस्तुत करते हुए उपयुंक्त पितयां कहीं हैं। इसका श्राशय है — प्रपने लक्ष्यभूत 'भ्रमर' शब्द के बाच्यार्थ भौरा या मधुप में जब 'द्विरेफ' पद की लक्षणा की जाती है तब उस लक्षणा के लिये 'लिक्षत-लक्षणा' नाम का व्यवहार होता है।

नव्य नैयायिक इस 'लक्षित-लक्षणा' को धलग वृत्ति न मान कर इसका अन्तर्भाव 'जहल्लक्षणा' में ही कर नेते हैं। द्र०---- "अत्र द्विरेफादियदे रेफद्वय-सम्बन्धो अमरपदे ज्ञायते। अमरपदस्य च सम्बन्धो अमरे ज्ञायते, इति तत्र 'लक्षित-लक्षणा' 'जहल्लक्षणा' एव इति नव्य-नैयायिकाः'' (न्यायसिद्धान्तमुक्तावली, खण्ड ४)।

नैयायिकों के इस 'लक्षित-लक्षराा' प्रकार का नागेश ने लघुमंजूषा के इसी प्रकरण में (पृ० १४६-१५१) विस्तार से खण्डन किया है। इनके कहने का आशय यह है कि 'द्विरेफ' जैसे प्रयोगों में लक्षराा मानने की आवश्यकता ही नहीं है। क्योंकि वहाँ तो 'रूढि शक्ति' से ही 'भ्रमर' आदि अर्थों का ज्ञान होता है। 'दो हैं रेफ जिसमें' इस प्रकार के अवयवार्थ की प्रतीति वहां उसी प्रकार नहीं होती जिस प्रकार विशिष्ट 'साम' के बाचक 'रथन्तर' आदि अन्य 'रूढि' शब्दों में। अथवा इस प्रकार के प्रयोगों में 'योगरूढि' मान कर भी काम चल सकता है। 'भ्रमर' पद में विद्यमान दो रेफों का भ्रमर रूप अर्थ में आरोप करके 'द्विरेफ' का अर्थ भ्रमर कर दिया गया। इसीलिये कोशों में 'भ्रमर' पद के पर्याय के रूप में 'द्विरेफ' शब्द का भी पाठ मिलता है।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

Ø8

## [लक्षमा के दो ग्रन्य भेद—'प्रयोजनवती' तथा 'निरूढ़ा']

प्रकारान्तरेगा' पुनर् लक्षगा द्विविधा । तथाहि—
प्रयोजनवती निरूढां च' लक्षगा द्विविधा मता । इति ।
ग्रसित प्रयोजने शक्यसम्बन्धो निरूढ-लक्षगा । 'त्वचा
ज्ञातम्' इत्यादौ यथा त्वचस् त्विगिन्द्रिये । इयं शक्त्यपरपर्यायैवेति बोध्यम् ।

'गंगायां घोषः' इत्यत्र तीरे गंगा-गत-शैत्य-पावनत्वादि-प्रतीतिः प्रयोजनम् । 'गौर्वाहीकः' इत्यत्र सादृश्यं लक्ष्यता-वच्छेदकम् । गवाभेद-प्रत्ययः प्रयोजनम् । 'कुन्ताः प्रवि-शन्ति' इति भोति-पलायमान-वाक्ये कुन्त-विशिष्ट-पुरुषे कुन्त-गत-तैक्ष्ण्य-प्रतीतिः प्रयोजनम् इत्याहुः ।

एक ग्रन्य दृष्टि से लक्ष्मगा पुनः दो तरह की है। जैसा कि (कहा गया है) "प्रयोजनवती' तथा 'निरूढ़ा' इस रूप में लक्ष्मगा दो प्रकार की मानी गयी है"। प्रयोजन के ग्रमाव में वाच्यार्थ का सम्बन्ध 'निरूढ़ा' लक्ष्मगा है। जैसे 'त्वचा से जाना गया' इत्यादि (प्रयोगों) में 'त्वक्' (शब्द) की त्विगिन्द्रिय में (लक्ष्मणा की जाती है)। परन्तु यह (निरूढ़ा लक्ष्मगा) शक्ति (ग्रिभिधा) का ही दूसरा पर्याय है—यह जानना चाहिये।

'गंगाया घोषः' (गंगा में स्राभीरों की बस्ती) इस (लक्षणा के प्रयोग) में 'गंगा नदी में रहने वाली शीतलता तथा पवित्रता की तट में प्रतीति कराना' प्रयोजन है। (इसी प्रकार) 'गौर्वाहीकः' (वाहीक प्रदेश का वासी बैल है) इस (प्रयोग) में लक्ष्यता का स्राधार है सादृश्य। 'बैल से (वाहीक की) स्रभिन्नता बताना'—इस लक्षणा का प्रयोजन है। डर कर भागते हुए (लोगों) के 'कुन्ताः प्रविश्वान्ति' (भाले प्रविष्ट हो रहे हैं) इस वाक्य में 'भाले वाले पुरुषों में भाले की तीक्ष्णता का बोध कराना' प्रयोजन है। यह (लक्षणा-विषयक प्रसंग नैयायिक) कहते हैं।

इयं शक्त्यपरपर्याया एव—नागेश का विचार है कि 'निरूढ़ा लक्षणा' में तथा 'ग्रिभिया शक्ति' में वस्तुतः कोई श्रन्तर नहीं है। क्योंकि जिस प्रकार कोई शब्द ग्रपनी 'ग्रिभिया शक्ति' से ग्रनादि-तात्पर्यवश किसी ग्रथं को कहता है, उसी प्रकार 'निरूढ़ा लक्षणा'

कः।प्रशु०—प्रकासन्तरेणसा।

२. निस०, काप्रणु० -- रूढ़ा।

३. प्रकाशित संस्करणों में 'च' नहीं है।

৬ধ

#### लक्षणा-निरूपण

द्वारा भी ग्रनादि-तात्पयंवरा ही शब्द उन उन ग्रथों को प्रकट करता है। जैसे 'त्वक्' शब्द जिस तरह से 'चर्म' के ग्रर्थ में प्रसिद्ध है उसी तरह 'चर्म इन्द्रिय' के ग्रर्थ में भीं। इसलिये 'निरूढ़ा लक्षग्गा' को 'ग्रभिषा' का ही पर्याय समक्षना चाहिये। यह बात यहां संभवतः वैयाकरगों की दृष्टि से कही गयी है। तुलना करो "निरूढ़-लक्षगाथाः शक्त्यनतिरेकात्" (वैभूसा॰, पृ० २४५)।

### [लक्षरणावृत्ति का खण्डन]

तन्त । ''सित तात्पर्ये सर्वे सर्वार्थवाचकाः'' इति **भाष्यात्** लक्षगाया ग्रभावात्, वृत्तिद्वयावच्छेदक-द्वय-कल्पने गौरवात्, जघन्यवृत्ति-कल्पनाया ग्रन्याय्यत्वाच्च ।

(नैयायिकों का) यह कहना ठीक नहीं है क्योंकि ''तात्पर्य होने पर सभी शब्द सभी अर्थों के वाचक हैं' इस भाष्य (के कथन) से लक्षणा-वृत्ति का अभाव (ही सिद्ध होता) है, साथ ही (अभिधा तथा लक्षणा इन) दो वृत्तियों की दृष्टि से दो अवच्छेदकों (हेतुओं) के मानने में गौरव भी है तथा (मुख्य-अभिधा-वृत्ति से काम चल जाने पर) गौरा वृत्ति की कल्पना अनुचित है।

वैपानररों को लक्षरावृत्ति ग्रिमित नहीं है। उनकी हब्टि में शब्दों के वाच्यार्थ दो प्रकार के होते हैं एक प्रसिद्ध तथा दूसरा ग्रप्रसिद्ध । जिसे मुख्यार्थ या वाच्यार्थ कहा जाता है वह प्रसिद्ध ग्रथं है, तथा जिसे लक्ष्यार्थ कहा जाता है वह प्रसिद्ध ग्रथं है, तथा जिसे लक्ष्यार्थ कहा जाता है वह ग्रप्रसिद्ध ग्रथं है। महाभाष्यकार पतंजिन का यह कहना है कि "तात्पर्य की सिद्धि होने पर सभी शब्द सभी ग्रथों के वाचक हैं"। इस तरह जब सभी शब्द सभी ग्रथों के वाचक हो सकते हैं तो फिर शब्द के प्रसिद्ध ग्रीर ग्रप्रसिद्ध दोनों ही ग्रथं शब्द की 'शक्ति' या 'ग्रिभिधावृत्ति' द्वारा ही कथित हो जायेंगे। ग्रत, लक्षराावृत्ति मानने की ग्रावश्यकता ही नहीं है।

सित तारवर्षे '' '' वाचका: -- लघुमं जूषा में लक्षरागृतृत्ति के खण्डन के इस प्रसंग में (पृ० ११४-५३) नागेश्व ने इस हेतु का कहीं भी उल्लेख नहीं किया। यहाँ 'निरूढा लक्षराग' तथा 'रूढि शक्ति' का भेद दिखाते हुए कहा गया है -- "त्वग् ग्रादि शब्दानां 'त्वचा ज्ञातम्' इत्यादौ त्वग् इन्द्रिये 'निरूढ-लक्षराग'। ग्रसित प्रयोजने शाक्यार्थं बोध-प्रतिसन्धान-पूर्वकं तस्सम्बद्ध्यपरार्थ-बोधे 'निरूढ-लक्षराग' इति ब्यवहार: । ग्रन्यथा 'रूढिशवितः' एव इति बोध्यम्''।

यहाँ भाष्य के नाम से जो उद्धरण दिया गया है वह भी महाभाष्य में नहीं मिलता। यों इससे मिलता जुलता एक दूसरा वाष्य महाभाष्य में द्रष्टव्य है— "सर्वे सर्व-पदादेशाः दाक्षीपुत्रस्य पाणिनेः" (महा ११११६, पृ० २६५)। ग्राचार्य भर्तृंहरि ने भी निम्न कारिकाओं में यह स्वीकार किया है कि सभी शब्द सभी अर्थों के वाचक हैं।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-सधु-मञ्जूबा

७६

एकम् आहुर ग्रनेकार्थं शब्दम् ग्रन्थे परीक्षकाः । निमित्तभेदाद् एकस्य सार्वार्थ्यं तस्य भिद्यते ॥ २. २५२ यथा सास्नादिमान् पिण्डो गोशब्देनाभिषीयते । तथा स एव शब्दो वाहीकेऽपि व्यवस्थितः ॥ २.२५४ सर्वशक्तेस्तु तस्येव शब्दस्यानेकथमंताः । प्रसिद्धिभेदाद् गौरात्वं मुख्यत्वं चोपचयंते ॥ २.२५५

वस्तुतः गौरा तथा मुख्य दोनों प्रकार के अर्थों का कथन उसी एक शब्द से होता है। प्रकरसा आदि विभिन्न हेतुओं के कारणा एक साथ किसी अर्थों का प्रकाशन शब्द से नहीं हो पाता। इसलिये यही मानना चाहिये कि जिस प्रकार 'गी' शब्द 'गाय' अर्थ का वाचक है उसी प्रकार वह, 'गौर्वाहीकः' इत्यादि प्रयोगों में, वाहीक अर्थ का भी वाचक है।

वृत्तिद्वयावच्छेदक-कल्पने गौरवात्—इस के श्रतिरिक्त लक्षणा वृत्ति को मानने में यह दोष भी है कि दो--'श्रभिधा' तथा 'लक्षणा'—वृत्तियाँ मानने के कारण दो प्रकार के कार्य-कारण-भाव की कल्पना करनी पड़ेगी। 'शक्ति' या 'श्रभिधा' से होने वाले शाब्द बोध के प्रति शक्ति-ज्ञान-जन्य श्रथोंपिस्थिति को कारण मानना होगा तथा 'लक्षणा वृत्ति' से होने वाले शाब्द बोध के प्रति 'लक्षणा'-ज्ञान-जन्य श्रथोंपिस्थिति को कारण मानना होगा। तुलना करो — "शाब्दबोधं प्रति शक्ति-जन्योपिस्थितः लक्षणाजन्यो-पिस्थितेश्व कारणस्यं वाच्यम्। तथा च कार्य-कारण-भाव-द्वय-कल्पने गौरवं स्थात्। श्रस्माकं पुनः शक्तिजन्योपिस्थितित्वेनैव हेतुता इति लाघवम्''। (वैभूसा०, शक्तिनिर्णय, पृ० ३२४)

जघन्यवृत्ति -कत्पनाया धन्याध्यात्वाच्च — इसके अतिरिक्त लक्षणा वृत्ति को मानने में भ्रनौचित्य दोष भी है, वयोकि प्रमुख अभिधा वृत्ति की उपेक्षा करके गौण एवं इस कारण, जघन्य लक्षणा वृत्ति की कल्पना अनुचित है।

वस्तुतः 'शक्ति' अथवा अभिधा वृत्ति के ग्राहक या बीघक जो, व्याकरएा, उपमान इत्यादि, हेतु कहे गये है उनमें लोक-व्यवहार ही प्रमुख हेतु है। वह लोक-व्यवहार बाच्य तथा लक्ष्य दोनों ही अर्थों में समान रूप से दिखाई देता है। बोलने वाले 'प्रवाह' तथा 'तट' इन दोनों ही अर्थों में समान रूप से 'गंगा' शब्द का प्रयोग करते हैं। इसलिये वैयाकरएों का यह मत है कि वाच्य तथा लक्ष्य दोनों ही अर्थों को शब्द अपनी अभिधा वृत्ति से ही कहता है।

## ['लक्षणा' वृत्ति के श्रभाव में उपस्थित होने वाले दोवों का समाधान]

कथं तर्हि गंगादि-पदात् तीरादि'-प्रत्ययः । भ्रान्तोऽसि । "सति तात्पर्ये सर्वे सर्वार्थ-वाचकाः" इति भाष्यमेव

१. प्रकाशित संस्करणों में 'तीरप्रत्ययः'।

#### सक्षणा-निरूपण

৩৩

गृहारा। तथाहि शक्तिद्विविधा—प्रसिद्धा, श्रप्रसिद्धा च। श्रामन्दबुद्धिवेद्यात्वं प्रसिद्धात्वम्। सहृदय-हृदय-मात्र-वेद्यात्वम् श्रप्रसिद्धात्वम्। तत्र गंगादि-पदानां प्रवाहादौ प्रसिद्धा शक्तिः, तीरादौ चाप्रसिद्धा, इति किमनुप-पन्नम्।

ननुं ''सर्वे सर्वार्थवाचकाः'' इति चेद् ब्रूषे तर्हि 'घट'-पदात् पट-प्रत्ययः किन्न स्याद् इति चेन्न । ''सित तात्पर्ये ॰'' इति उक्तत्वात् , तात्पर्याभावाद् इति गृहारा । तात्पर्यं चात्र ऐश्वरम्, देवता-महर्षि-लोक-वृद्ध-परम्परातो ग्रस्मदादि-भिर्ले ब्रम्, इति सर्वं सुस्थम्'।

## इति लक्षरगानिरूपगम्

(यदि लक्षणा वृत्ति न मानी जाय) तो किस प्रकार 'गंगा' शब्द से तट अर्थ का ज्ञान होगा? म्रान्ति में हो! ''तात्पर्य होने पर सभी शब्द सभी अर्थ के वाचक हैं' इस भाष्य के कथन को ही अपनास्रो। बात यह है कि शक्ति दो तरह की होती है—'प्रसिद्धा' तथा 'अप्रसिद्धा'। 'प्रसिद्धा' वह है जिसे थोड़ी बुद्धि वाले लोग भी जान लें तथा 'अप्रसिद्धा' वह है जिसे केवल सह्दयों (ब्युत्पन्न एवं प्रौढ़ जनों) के हृदय ही जान सकें। उनमें 'गंगा' स्रादि (पदों) की प्रवाह ग्रादि अर्थों में जो शक्ति है वह 'प्रसिद्ध' है तथा तट ग्रादि अर्थों में जो शक्ति है वह 'प्रसिद्ध' है तथा कठनाई है?

यदि "सभी शब्द सभी अर्थों के वाचक हैं" यह कहते हो तो 'घट' शब्द से वस्त्र का ज्ञान क्यों नहीं होता ? यह प्रश्न उचित नहीं है क्यों कि 'सित तात्पर्ये' इस विशेषण के कहे जाने के कारण ('घट' शब्द के प्रयुक्त होने पर वक्ता का पट-विषयक) 'तात्पर्ये' के न होने से (ही ऐसा नहीं होता) यह समभो। श्रीर यह तात्पर्यं ईश्वरकृत (अनादि) है तथा देवता, महिष, लोक (परम्परा) श्रीर वृद्ध-परम्परा से हम लोगों ने उसे जाना है। इस रूप में सब सुसंगत हैं।

नैयायिकों तथा साहित्यिकों को अभिमत लक्षणा वृत्ति का यहाँ नागेश ने विभिन्न हेतुओं द्वारा खण्डन कर दिया है। इस खण्डन में प्रथम हेतु है—"सित तालयें सर्वे सर्वार्यवाचकाः" यह सिद्धान्त । द्वितीय हेतु है—लक्षणा मानने पर दो प्रकार की वृत्तियों तथा उनके आघार पर दो प्रकार के कार्य-कारण-भाव की कल्पना । तथा तृतीय हेतु है—लक्षणा वृत्ति जैसी जघन्यवृत्ति की कल्पना । लक्षणा को जघन्य वृत्ति इस कारण माना जाता है कि अभिघा वृत्ति, शब्दोच्चारण के तुरन्त पश्चात्, सीधे उपस्थित होती है तथा उसके बाद लक्षणा वृत्ति की उपस्थिति मानी जाती है। इसके प्रतिरक्ति लक्षणा वृत्ति में शब्द का जो अपना अर्थ नहीं है उसका शब्द में उपचार अथवा आरोप करना पड़ता है।

ह०---मात्रावगाह्यत्वम् । वंति०--मात्राऽवेद्यात्वम् ।

२. ह०---ननुयदि।

प्रकाशित संस्करणों में 'सुरुद्धम्' ।

# व्यंजना-निरूपणम्

#### [ब्यंजनाकास्वरूप]

ननु व्यंजना कः पदार्थः ? उच्यते — मुख्यार्थं-बाध-निरपेक्ष-बोध-जनको, मुख्यार्थ-सम्बद्धासम्बद्ध-साधारगाः, प्रसिद्धा-प्रसिद्धार्थं -विषयकः, वक्त्रादि-वैशिष्ट्य-ज्ञान-प्रतिभाद्युद्-बुद्धः, संस्कारविशेषो व्यंजना ।

'व्यंजना' शब्द का क्या ग्रथं है ? (यह) कहा जाता है—(क) वाच्यार्थं की ग्रनुपपत्ति की ग्रपेक्षा किये विना ही बोध कराने वाला, (ख) वाच्यार्थं से सम्बद्ध एवं ग्रसम्बद्ध दोनों (स्थितियों) में समानरूप से रहने वाला, (ग) प्रसिद्ध तथा ग्रप्रसिद्ध दोनों (प्रकार के) ग्रथों का बोधक (तथा) (घ) वक्ता ग्रादि की विशेषता के ज्ञान और प्रतिभा ग्रादि से जागृत होने वाला संस्कार-विशेष' (ही) व्यंजना है।

मुख्यार्थं · · · · · · सम्बद्धासम्बद्धसाधारताः — 'व्यंजना' की परिभाषा के स्वरूप को बताते हुए यहाँ 'व्यंजना' की चार विशेषताओं का उल्लेख किया गया है। इनमें से प्रथम तथा द्वितीय विशेषतात्रों के द्वारा तैयायिकों के इस कथन का निराकरण हो जाता है कि 'लक्ष्मणावृत्ति' से ही 'व्यंजनावृत्ति' का कार्यचल जायगाः क्रतः 'व्यंजना' को वृत्ति मानने की भावरकता नहीं है। वयोंकि 'लक्षरणावृत्ति' के लिये मुख्यार्थ की वाधा का ज्ञान होना आवश्यक है तथा 'लक्ष्य' अर्थ मुख्य अर्थ से सम्बद्ध ही हुआ करता है। परन्तु 'व्यंजना' के लिये मुख्यार्थ की बाधा का ज्ञान ग्रावश्यक नहीं है। साथ ही व्यंग्य ग्रर्थ मुख्य या वाच्य-श्रर्थ से सम्बद्ध भी हो सकता है तथा ग्रसम्बद्ध भी। जैसे — 'लक्षर्णामूलक-व्यंजना' के स्थलों-- गङ्गायां घोषः' इत्यादि प्रयोगों-- में 'गङ्गा' शब्द से 'लक्ष्य' अर्थ (तट) का बोध कराने के लिये मुख्यार्थबाध का ज्ञान अपेक्षित है तथा 'तट' रूप जो लक्ष्यार्थ है वह मुख्यार्थ (गङ्का-प्रवाह) से सम्बद्ध है। किन्तू यहां जो 'व्यंजना' द्वारा शैत्यत्व, पावनत्व ग्रादि की प्रतीति होती है, उस 'ब्यङ्ग्य' ग्रथं के ज्ञान के लिये मुख्यार्थबाध के ज्ञान की आवश्यकता नहीं होती। यहाँ का 'व्यङ्ग्य' अर्थ - शैत्यस्य, पावनत्व म्रादि-मुख्यार्थ (प्रवाह) से सम्बद्ध है। लेकिन कहीं-कहीं यह व्यङ्ग्यार्थ मुख्यार्थ से म्रसम्बद्ध भी सकता है। जैसे 'ब्यंजना' के 'ग्रत्यंतितरस्कृतवाच्य' नामक भेद के सभी उदाहरगों में व्यंग्यार्थ का वाच्यार्थ के साथ कोई सम्बन्ध नहीं होता । 'व्यंजना' के इस भेद में वाच्यार्थ के सर्वथा तिरस्कृत (ग्रग्राह्म) होने के कारण ही उसका यह सार्थक नाम रखा गया। इसका उदाहरण है --

> रविसंक्रान्त-सौभाग्यस् तुषारावृतमण्डलः । निश्वासान्धं इवादर्शश् चंद्रमा न प्रकाशते ॥ (ध्वन्यालोक, पृ० १०१, में उद्धृत)

#### व्यंजना-निरूपण

यहाँ 'ग्रन्थ' शब्द स्रपने 'नेत्रहीनत्व' रूप वाच्य ग्रथं को छोड़ कर 'ग्रप्रकाशस्व' रूप व्यंग्य ग्रथं को, 'जहत्स्वार्था लक्ष्साा' वृत्ति के द्वारा, प्रगट कर रहा है। स्पष्ट है कि यहाँ वाच्यार्थ 'नेत्रहीनत्व' तथा व्यंग्यार्थ 'ग्रप्रकाशस्व' में कोई सम्बन्ध नहीं है।

'प्रसिद्धाप्रसिद्धार्थ-विषयकः — प्रसिद्धाप्रसिद्धार्थ-विषयकः' तथा 'वक्त्रादिवैशिष्ट्य-ज्ञान-प्रतिभाद्युद्धुद्धः' इन विशेषग्रीं द्वारा 'व्यंजना' का स्रभिधा वृत्ति से श्रन्तर प्रगट किया गया है। श्रभिप्राय यह है कि 'स्रभिष्धा' वृत्ति से जाना गया अर्थ प्रसिद्ध होता है तथा उसके ज्ञान के लिये वक्ता द्यादि की विशेषता का जानना अनिवाय नहीं होता। परन्तु व्यंग्य अर्थ प्रसिद्ध भी हो सकता है तथा स्रप्रसिद्ध भी और साथ ही व्यंग्य अर्थ के ठीक ठीक ज्ञान के लिये, 'वक्ता कौन है', 'श्रोता कौन है' इत्यादि विशेष बातों का जानना परम आवश्यक है।

उदाहरण के लिये 'राजत्युमावल्लभः' इस श्लोक में 'प्रकरण' के अनुसार 'उमावल्लभ' शब्द उमा नाम की रानी के पित, किसी राजा, को कहता है। यह इसका अभिवेय अर्थ है जो प्रसिद्ध है। परन्तु तात्पर्यवश 'उमावल्लभ' शब्द 'व्यंजना' द्वारा भगवान् शंकर को भी व्यक्त करता है, जो इसका व्यंग्य अर्थ है। यह व्यंग्य अर्थ भी प्रसिद्ध अर्थ ही है। अतः यह प्रसिद्धार्थ-विषयक 'व्यंजना' हुई । द्र०— 'अत्र प्रकरणेन अभिष्या 'उमावल्लभ' शब्दस्य उमा नाम्नी नहादेवी तद्वल्लभ-भानुदेव-नृपतिरूपेऽर्थे नियंत्रिते व्यंजनयँव गौरीवल्लभरूपीऽर्थों बोध्यते' (साहित्यदर्गरा, पृ० ४६-४७)।

वक्त्रादि-वैशिष्ट्य-ज्ञान-प्रतिभाद्य दुबुदः—यहाँ 'ग्रार्थी व्यंजना' के उन विभिन्न ग्राधारों की ग्रोर नागेश ने संकेत किया है जिनका उल्लेख मम्मट ग्रादि ने ग्रपने ग्रन्थों में किया है। वे हेतु निम्न हैं—

वक्तु-बोद्धक्य-काकूनां वाक्य-वाच्यान्यसन्निधः।
प्रस्ताव-देश-कालादेर् वैशिष्ट्यात् प्रतिभाजुषाम् ॥
योऽर्थस्थान्यार्थ-धी-हेतुर् स्थापारो व्यक्तिरेव सा ॥

(काव्यप्रकाश, ३.२२)

'वक्ता'—कहने वाला । बोद्धव्य'—सुनने वाला । 'काकु'---शोक, भय या अन्य किसी भाव के कारण विकृत ष्विन का प्रयोग । द्र०--- "निम्न-कण्ठ-ष्विन पीरैं: काकुरित्यभिष्यीयते" (साहित्यदपंगा, पृ० ६० में उद्धृत) तथा "काकु: स्त्रियां विकारो यः शोकभीत्यादिभिर् ध्वनेः" (ग्रमरकोश, १.६.१२) । 'वाक्य'- वक्ता का कथन । 'वाच्य'- प्रभिन्नेत अर्थ । 'अन्यसन्निष्टः'--किसी अन्य, योग्य व्यक्ति आदि, की समीपता । 'प्रस्ताव'-- प्रकरण । 'देश'-- स्थान । 'काल'-- समय, बसन्त । 'आदि' पद से विभिन्न शारीरिक चेष्टाश्रों या ऐसे किसी अन्य आधारों का ग्रहण किया जा सकता है ।

इन विभिन्न हेतुओं की विशेषता के कारए। 'प्रतिभा', ग्रथौत् नैसर्गिक-प्रतिभा (प्रज्ञा नवनवोन्मेदबालिनी प्रतिभा मता) तथा शास्त्रीय प्रतिभा से सम्पन्न व्यक्ति

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लपू-मंजूबा

को 'व्यंजना व्यापार' का बोध होता है, जो वाच्यार्थ में, वाच्य तथा लक्ष्य दोनों भ्रथीं से भिन्न, किसी (व्यंग्य) प्रयंका अभिव्यंजक हेतु है।

संस्कार-विशेष:—यहाँ 'व्यञ्जना' को संस्कार-विशेष प्रथवा भावना-विशेष कहा गया है। यह संस्कार यद्यपि 'समवाय' सम्बन्ध से सहदयों तथा प्रतिभासम्पन्न मेवावियों के हृदय में रहता है। परन्तु परम्परया वह शब्द में भी है। अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार 'अभिघा' या 'लक्षसा' साक्षात् शब्द में रहने वाली 'वृत्तियाँ' हैं, उस प्रकार की 'व्यञ्जना वृत्ति' नहीं है। 'व्यजना वृत्ति' तो शब्दनिष्ठ बाद में है पहले वह सहदयों के हृदय में रहने वाला संस्कार है। इसीलिये 'व्यञ्जना' को सहदय-हृदय-निष्ठ संस्कार-विशेष ही माना गया, भले ही परम्परया वह शब्द में भी हो। अपने इस विशिष्ट स्वरूप के कारगा ही 'व्यजना' को विशेष चमत्कार का आधायक कहा गया है। द्र०—

## प्रतीयमानं पुनरन्यदेव वस्त्वस्ति वासीषु महाकवीनाम् । यत्तत्प्रसिद्धावयवातिरिक्तं विभाति लावण्यम् इवाङ्गनासु ॥ (ध्वन्यालोक १.४)

परन्तु यहाँ यह विचारसीय है कि 'व्यंजना' को शब्दनिष्ठ व्यापार-विशेष माना जाय या हृदय-निष्ठ संस्कार-विशेष । साहित्यशास्त्र के श्राचार्यों ने 'व्यंजना' को व्यापार-विशेष ही माना है। द्र० — ''योऽर्थस्थान्यार्थचीहेतुव्यापारो व्यक्तिरेव सा'' (काव्य-प्रकाश, ३. २२)।

नागेश यहाँ 'व्यंजना' को संस्कार-विशेष मानते हैं। संभवत: यह नागेश की ग्रपनी उद्भावना है। संस्कार-विशेष मानने पर भी 'व्यंजना' को शब्दिनिष्ठ उसी तरह कहा जा सकता है जिस प्रकार 'श्राकांक्षा' यद्यपि हृदय-निष्ठ होती है फिर भी उसे शब्दिनिष्ठ मान लिया जाता है।

## [वैयाकरए विद्वानों को भी व्यंजना वृत्ति ग्रभीव्ट है]

ग्रत एव निपातानां द्योतकत्वं स्फोटस्य च व्यंग्यता हर्यादिभिर् उक्ता । द्योतकत्वं च—-'स्व-समिश्व्याहृत-पद-निष्ठ-शक्ति-व्यंजकत्वम्'' इति । वैयाकरणानाम् ग्रप्येतत् स्वीकार ग्रावश्यकः ।

इसीलिये (व्यंजना वृत्ति को स्वीकार करने के कारण ही) भर्तृ हरि ग्रादि ने निपातों की द्योतकता तथा स्फोट की व्यंग्यता प्रतिपादित की है। ग्रोर द्योतकता (का ग्रभिप्राय) है—"ग्रपने साथ (ग्रव्यवहित-पूर्व या ग्रव्यवहित-पश्चात्) उच्चरित पद में विद्यमान (ग्रर्थाभिधायिका) शक्ति का ग्रभिव्यंजक होना।" इसलिये (निपातों को द्योतक या व्यंजक मानने तथा स्फोट को व्यंग्य मानने के कारण) वैयाकरण विद्वानों को भी यह (वृत्ति) मानना ग्रावश्यक है।

#### व्यंजना-निरूपण

ऊपर 'लक्षणा' के प्रकरण में वैयाकरणों की दृष्टि से 'लक्षणा' वृत्ति का निराकरण किया जा चुका है, जिससे यह स्पष्ट है कि नागेश के मतानुसार वैयाकरणों को वह वृत्ति मान्य नहीं है। परन्तु यह नहीं कहा जा सकता कि 'लक्षणा' के समान 'व्यंजना' वृत्ति भी वैयाकरणों को अभीष्ट या स्वीकायं नहीं है। यहां नागेश ने इस तथ्य का सहेतुक प्रतिपादन किया है कि व्याकरण के विद्वान् इस व्यंजना वृत्ति को निश्चित रूप से मानते हैं।

निपातानां द्योतकत्वम् — भर्तृ हरि ने वान्यपदीय में निपातों की श्रर्थ-द्योतकता का सुस्पष्ट प्रतिपादन किया है। इस दृष्टि से निम्न कारिकायें द्वष्टव्य हैं:—

निपाता द्योतकाः केचित् पृथगर्थाभिषायिनः। स्राममा इव केऽपि स्युः सम्भूयार्थस्य वासकाः॥ (२.१६४)

कुछ निपात अर्थों के द्योतक हैं तथा कुछ पृथक् रूप से अर्थ के वाचक हैं। कुछ अन्य निपात, आगमों के समान, किसी पद के साथ मिलकर अर्थ के वाचक हैं या, दूसरे शब्दों में, अनर्थक हैं।

> उपरिष्टात् पुरस्ताक् वा द्योतकत्वं न भिक्षते । तेषु प्रयुज्यमानेषु भिन्नार्थेष्वपि सर्वथा ॥ (२.१६४)

(विकल्प, समुच्चय मादि) भिन्न भिन्न मर्थों की म्रभिव्यक्ति के लिये पहले या बाद में (कहीं भी) प्रयुक्त हाते हुए इन निपार्तों को द्योतकता नष्ट नहीं होती।

इस प्रकार सभी वैयाकरण निपातों को सामान्यतया अर्थ का द्योतक या अभि-व्यंजक मानते हैं। नैयायिक विद्वान् अवश्य निपातों को वाचक मानते हैं जिसकी चर्चा आगे की जायगी।

स्फोटस्य ब्यंग्यता — वैयाकरणों की दृष्टि में 'स्फोट' (सूक्ष्म काब्द तत्त्व) ध्रयं का वाचक है तथा वह बुद्धि-गत है ध्रीर नाद या प्राकृत ब्विन के द्वारा ध्रभिव्यक्त होता है। इस कारण वह 'स्फोट' ब्यंग्य है। इस स्फोट-विषयक व्यंग्यता की चर्चा भृतृंहिर ने वाक्यपदीय, ब्रह्मकाण्ड, के ग्रनेक स्थलों पर की है। इस प्रसंग में निम्न कारिका द्रष्टव्य है: —

ग्रहरू-ग्राह्मयोः तिद्धा योग्यता नियता यथा । व्यंग्य-व्यंजक-मावेन तथैव स्फोट-नावयोः ॥ (१.६८)

जिस प्रकार 'ग्रहरा।' (प्रकाशक) तथा 'ग्राह्म' (प्रकाश्य) में निश्चित रूप से क्रमशः व्यंजक मीर व्याय की योग्यता विद्यमान है जसी प्रकार 'स्फोट' तथा 'नाद' (प्राकृत ध्विन) में भी व्यंग्य-व्यंजक रूप से नियत योग्यता विद्यमान है—'स्फोट' में व्यंग्य बनने की योग्यता है तथा 'नाद' में व्यंग्य बनने की योग्यता है ।

भत् हिरि से पूर्वभावी याचार्य व्यांडि ने भी भ्रपने संग्रह नामक ग्रन्थ में प्राकृत ध्वनि को 'स्फोट' का ग्रभिव्यंजक माना था। द्रष्टव्य---वाक्यपदीय की स्वोपज्ञ टीका में उद्धृत---"शब्दस्य ग्रह्मों हेतु: प्राकृतो ध्वनिरिष्यते" (चारुदेव संस्करमा, पृ० ७१)। **ς** γ

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजुषा

'निपातों की द्योतकता' तथा 'स्फोट की व्यंग्यता' इन दोनों सिद्धान्तों को मानने के कारण यह स्पष्ट है कि, न केवल अलंकार शास्त्र के आचार्य अपितु, वैयाकरण विद्वात् भी 'व्यंजना' वृत्ति को मानते हैं । यहां यह उल्लेख कर देना आवश्यक है कि सम्भवतः व्याकरण के कुछ प्राचीन आचार्यों को व्यंजना वृत्ति स्वीकार्य नहीं थी । उनको ही ध्यान में रख कर ही नागेश ने यहां ''वैयाकरणानाम् अप्येतत् स्वीकार आवश्यकः'' इस वाक्य का प्रयोग किया है ।

## ['ब्यंजना' वृत्ति के ब्रधिष्ठान तथा सहायक]

एषा च शब्द-तदर्थ-पद-पदैकदेश-वर्गा-रचना-चेष्टादिषु सर्वत्र । तथैवानुभवात् । वक्त्रादि-वैशिष्ट्य-ज्ञानं च व्यंग्य-विशेष-बोधे सहकारी, इति न सर्वत्र तदपेक्षा, इत्यन्यत्र विस्तरः ।

यह 'व्यंजना' शब्द (वाक्य), उसके अर्थ, पद, पद के एक अंश (प्रकृति, प्रत्यय आदि), वर्गां, रचना (वैदर्भी आदि रीतियाँ) चेष्टा आदि (विविध अभिनय अथवा मुख, आंख आदि की चेष्टा तथा रोमांच आदि) में सर्वत्र रहती है। क्योंकि वैसा ही अनुभव होता है। वक्ता आदि की विशेषता का ज्ञान व्यंग्य विशेष के ज्ञान में सहायक है। इसलिये सर्वत्र व्यंग्य के स्थलों में (अतिवार्य रूप से) उनका होना आवश्यक नहीं है। यह अन्यत्र (लघुमंजूषा में) विस्तार से विर्णित है।

एषा च ''तथंबानुभवात्—यहां 'व्यंजना वृत्ति' के विभिन्न ग्राश्रयों की चर्चा की गई है। 'शब्द' ग्रथीत् वाक्य, वाक्य का ग्रथं, पद, पद के भाग, वर्ण, रचना ग्रथीत् सङ्घटना ग्रथवा रीति. तथा चेष्टा ग्रादि, ग्रथित् ग्रांगिक, वाचिक तथा सारिवक चेष्टाग्रों भौर विभिन्न भंगिमाग्रों, के द्वारा व्यंग्य ग्रथं की ग्रभिव्यक्ति होती है। ध्वन्यालोक के तृतीय उद्योत में बड़े विस्तार से 'व्यंजना' के इन ग्राक्षयों ग्रथवा विभिन्न व्यंजकों की सोदाहरण चर्चा की गयी है।

वस्त्रादि-वैशिष्ट्य-ज्ञानं व्यांग्यविशेषबोधे सहकारी — ऊपर 'वक्ता' ग्रादि की चर्चा की जा चुकी है। इनका ज्ञान व्यांङ्ग्य-विशेष के बोब में सहकारी हैं — सहायक है। वाच्य, लक्ष्य तथा व्यांङ्ग्य ग्रायं, इन 'वक्ता' ग्रादि के वेशिष्ट्य से, किसी भ्रत्य व्यांग्य मर्थ का द्योतन कराते हैं। इस प्रकार की व्यांजना को 'श्रार्थी व्यांजना' कहा जाता है।

सर्वत्र न तद् प्रपेक्षा-सर्वत्र व्यंग्य स्थलों में 'वक्ता', 'बोद्धव्य' इत्यादि के होने पर ही व्यंग्य प्रथं की प्रतीति हो यह ग्रावश्यक नहीं है। 'ग्राभिवामूला व्यंजना' में इन

**⊑**≩

#### व्यंजना-निरूपण

के बिना भी व्यंग्य अर्थ की प्रतीति होती ही है। इसीलिये मम्मट ने 'ग्रभिधामूला व्यंजना' के स्वरूप को स्पष्ट करते हुए कहा:---

## ग्रनेकार्यस्य शब्दस्य वाचकत्वे नियन्त्रिते । संयोगार्चं रवाच्यार्थ-धीकृद् व्यापृतिर् श्रंजनम् ॥

(काव्यप्रकाश २.१६)

प्रयात 'संयोग' 'विषयोग' ग्रादि, जिनकी चर्ची ऊपर 'शक्ति निरूपणा' में की जा चुकी है, के द्वारा शब्द की, दूसरे ग्रथं को कहने की, श्विक्त (ग्रभिधाशक्ति) के नियंत्रित हो जाने पर भी अनेकार्थक शब्दों के द्वारा कहीं कहीं जो ग्रन्य ग्रथं की प्रतीति होती है उसे (ग्रभिधाभूला) व्यंजना कहा जाता है। वह ग्रभिधा नहीं हो सकती क्योंकि 'संयोग' ग्रादि के द्वारा उसका नियमन हो चुका है तथा लक्षणा इसलिये नहीं हो सकती कि 'मुख्य ग्रथं की बाधा' इत्यादि लक्षणा की शतें यहां पूरी नहीं होतीं।

## [ 'व्यंजना वृत्ति ग्रनावश्यक है' नैयायिकों के इस मन्तव्य का खण्डन ]

यत्तु तार्किका: — लक्षरायैव गतार्था व्यंजना इति न सा स्वीकार्या इत्याहुः । तन्त । लक्षराया मुख्यार्थ-वाध-पूर्वक-लक्ष्यार्थ-बोधकत्वात् । मुख्यार्थ-सम्बद्धार्थस्यैव लक्ष-राया बोधकत्वात् । व्यंजनाया ग्रतथात्वेन तदनन्त-भिवाच्च इति दिक्।

## इति व्यंजना-निरूपराम्

नैयायिक जो यह कहते हैं कि 'लक्षराा' से ही (लक्षराामूला) 'ब्यंजना' का काम चल जाएगा इसिलये 'ब्यंजना' (बृत्ति) को नहीं मानना चाहिये उनका वह कथन ठीक नहीं है। क्योंकि 'लक्षराा', वाच्य ग्रथं के बोध होने पर, लक्ष्य ग्रथं का बोध कराती है। तथा 'लक्षरा।' वाच्यार्थ से सम्बद्ध ग्रथं का ही ज्ञान कराती है। 'ब्यंजना' इस प्रकार की नहीं है, इसिलिए उस (लक्षरा।) में (ब्यंजना का) ग्रन्तर्भाव नहीं हो सकता।

नैयायिक निद्वान् 'त्र्यंजना' का अन्तर्भाव 'ग्रभिधा', 'लक्षस्मा' तथा 'अनुमान' में करके 'व्यंजना' को अलग 'वृत्ति' नहीं मानना चाहते। उनका कहना है कि नानार्थक स्थलों में जो 'शब्दशक्ति-मूला व्यंजना' होती है, वहाँ 'ग्रभिधा' से काम चल जायगा। जैसे — 'दूरस्या भूत्ररा रस्या' इत्यादि में 'भूषर' शब्द 'ग्रभिधा' वृत्ति से 'पर्वत' अर्थ के समान 'राजा' अर्थ का भी बोध करा दिया करेगा। इसी प्रकार 'गंगायां: घोष' इत्यादि 'लक्षस्मामूला व्यंजना' के प्रयोगों में 'लक्षस्मा' से ही 'शैर्यस्व', 'पावनस्व' आदि अर्थों

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

को प्रतीति हो जायगी, जिन्हें व्यंग्य माना जाता है । 'म्रर्थशक्तिमूला' म्रथवा 'म्रार्थी व्यंजना' का ग्रन्तर्भाव 'म्रनुमान' में हो जायगा। इस प्रकार 'व्यंजना' को म्रलग वृक्ति मानने की ग्रावश्यकता नहीं है। (द्र०—नीलकण्ठी, खण्ड ४, पृ०३०)।

यहां नैयायिकों के इस मन्तंब्य में से नागेश ने केवल इतने ग्रंश का ही खण्डन किया है कि 'लक्षणामूला व्यंजना' का 'लक्षणा' में ही ग्रन्तर्भाव हो जाएगा। नागेश का कहना है कि नैयायिकों की यह बात मानने योग्य नहीं है। क्योंकि 'लक्षणा' की तीनों शर्ते—'मुख्यार्थ की बाघा', मुख्यार्थ से सम्बन्ध' तथा 'किसी विशेष प्रयोजन का प्रतिपादन' —'व्यंजना' में ग्रनिवायंतः रहा करती हो यह ग्रावश्यक नहीं है। इसका प्रतिपादन इसी प्रकरण में ऊपर किया जा चूका है।

म्राचार्य मम्मट ने भी काव्यप्रकाश में इस प्रसंग को उठाया है तथा 'गंगायां घोष:, का उदाहरए। प्रस्तुत करके यह स्पष्ट प्रतिपादन किया है कि व्यंजना का मन्तर्भाव 'लक्षणा' में नहीं हो सकता। 'गंगायां घोष:' इस प्रयोग में 'गंगा' शब्द के 'प्रवाह' रूप मर्थ के बाधित हो जाने पर लक्ष्य भ्रष्यं 'तट' उपस्थित होता है। इसी तरह यदि 'तट' रूप मर्थ यदि बाधित हो जाय तभी वह 'शैंत्यत्व' 'पावनत्व' म्रादि व्यंग्य मर्थों को लक्ष्य बना सकता है। यहां न तो 'तट' मुख्य मर्थ ही है और न ही उसकी बाधा है। 'लक्षणा के लिये 'मुख्यार्थ की बाधा' पहली म्रावश्यकता है। इसके म्रातिरिक्त 'मंगा' शब्द के लक्ष्यार्थ 'तट' का शैंत्यत्व पावनत्व भ्रादि से व्यंग्य मर्थ, जिन्हें नैयायिक लक्ष्य बनाना चाहता है, कोई सम्बन्ध भी नहीं है। दूसरी म्रावश्यकता— 'मुख्यार्थ से सम्बद्ध होना' — भी यहां नहीं है। इसी तरह 'किसी विशेष प्रयोजन की प्रतीति कराना' यह तीसरी म्रावश्यकता भी यहां नहीं हैं। क्योंकि शैंत्यत्व, पावनत्व म्रादि की प्रतीति, जो स्वयं ही प्रयोजन-विशेष हैं, म्रोर किस प्रयोजन को प्रस्तुत कर सकते हैं ? द्र०—

**'हेत्वभावान्त लक्षरा।'**— मुख्यार्थबाधादित्रयं हेतुः ।

तथाच-

लक्ष्यं न मुख्यं, नाप्यत्र बाधो, योगः फलेन नो । न प्रयोजनम् एतस्मिन् न च शब्दः स्खलद्गतिः ॥ (काव्यप्रकाश, २.१६)

नैयायिकों ने 'म्रार्थी व्यंजना' का जो 'म्रनुमान' में ग्रन्तामीव करने का प्रयास किया है उसका सविस्तर खण्डन विश्वनाथ म्रादि ने म्रपनी पुस्तकों में किया है। द्र०—

नानुमानं रसादीनां व्यङ्ग्यानां बोधनक्षमम् : श्राभासत्वेन हेतूनां स्मृतिनं च रसादि-षीः ॥

(साहित्यदर्परा, ५.४)

# स्फोट-निरूपणम्

### ['ग्रमिधा' ग्रादि वृत्तियों का ग्राथय वर्णों को नहीं माना जा सकता]

ननु कोयं वृत्त्याश्रयः शब्दः ? वर्गाः प्रत्येकम् इति चेत्, न । दितीयादि-वर्गोच्चारण-वैयर्थ्यापत्तः । नापि वर्णसंघातः । उच्चरित-प्रघ्वंसित्वेन यौगपद्यासम्भवात् । अभिव्यक्तेर् उत्पत्तेर् वा क्षणस्थायित्वात् । क्षरणात्मककालस्य प्रत्यक्षायोग्यत्वेन तद्—ग्रवच्छित्न-वर्गस्याप्यप्रत्यक्षत्वात् । उच्चारणाधिकरण्— कालोत्तर—काल—वृत्ति-ध्वंस—प्रति-योगित्वम् 'उच्चरित—प्रघ्वंसित्वम्'। ''इको यण् ग्रचि" (पा०६.१.७७) इत्यादौ ''तिस्मन्"० (पा०१.१.६६) इति परिभाषोपस्कृत—वाक्यार्थे 'ग्रयं पूर्वः', 'ग्रयं परः', इति नष्टस्य प्रत्यक्ष-विषयेदंशब्देन पौर्वापर्य—व्यवहारायो—गाच्चः ।

''वृत्तियों का आश्रयभूत यह शब्द क्या है ? यदि प्रत्येक वर्णों को (आश्रय) माना जाय तो (वह ठीक) नहीं। क्योंकि तब (शब्द के) दूसरे तीसरे आदि वर्णों का उच्चारण अनावश्यक हो जाता है। और नहीं वर्णों का समुदाय (वृत्तियों का आश्रय है)। क्योंकि वर्णों के उच्चिरत एवं प्रध्वंसी (विनाशी स्वभाव वाला) होने के कारण वर्णों का एक साथ उपस्थित होना रूप समुदाय (वन सकना) असम्भव है। इसका कारण यह है कि वर्णों की (नित्यत्व पक्ष में) अभिव्यक्ति अथवा (अनित्यत्व पक्ष में) उत्पत्ति एक क्षण तक ही स्थित रहने वाली होती है। क्षरणाहमक काल के प्रत्यक्ष-योग्य न होने के कारण उस (क्षण) में रहने वाला वर्ण भी अप्रत्यक्ष ही रहता है। उच्चिरत प्रध्वंसी-स्वभाव वाला होने का अर्थ है (वर्ण के) उच्चारण के आधारभूत काल के पश्चात् उपस्थित होने वाले काल में उस वर्ण का अभाव हो जाना। और (इस प्रकार वर्णों के उच्चिरत-प्रध्वंसी होने पर) "इको यग् अचि" इत्यादि

१. ह०-वर्णः।

२. काम्रशुक-अणात्म-।

३. ह०-योग्याच्च ।

द६

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

(सूत्रों) के, "तिस्मिन्निति निर्विष्टे पूर्वस्य" (पा० १.१.६६) इस परिभाषा (सूत्र) के द्वारा, परिष्कृत वाक्थार्थ में, प्रत्यक्ष-विषयक 'इदम्' (सर्वनाम) शब्द से 'यह पहले है,' तथा 'यह बाद में है' इस तरह का पौर्वापर्य व्यवहार नहीं बन सकेगा।

मीमांसक वर्गों को नित्य मानते हैं तथा उन्हें ग्रर्थ का वाचक मानते है। इसीलिये 'गौ: इस्पन्न कः शब्दः ?' ('गौ:' इस प्रयोग में शब्द क्या है ?) इस प्रश्न के उत्तर में शबर स्वामी ने कहा—''गकारौकार विसर्जनीयाः इति भगवान् उपवर्षः'' (मोमांसा शाबर वृत्ति १. १. ५) ग्रर्थात्—'ग्' 'ग्री' तथा विसर्ग इन्हें मीमांसा के प्राचीन ग्राचार्य उपवर्ष, 'गौ.' इस प्रयोग में शब्द मानते हैं।

इस रूप में मीमांसक दार्शनिकों के मत के अनुसार यदि वर्णों को ही वृत्तियों का आश्रय या श्रयं का वाचक माना जाय तो दो विकल्प उपस्थित होते हैं—(क) शब्द में विद्यमान प्रत्येक वर्णा को अर्थ का वाचक माना जाय, अथवा (ख) वर्णों के समुदाय अर्थात् पूरे पद को अर्थ का वाचक माना जाय? इनमें से प्रथम विकल्प तो इसलिये अस्वीकार्य है कि यदि पद के प्रत्येक वर्ण उस अभीष्ट अर्थ के वाचक है तो, शब्द के प्रथम वर्णा के उच्चारण से अर्थ की उपस्थित हो जाने के कारण, अन्य द्वितीय, तृतीय आदि वर्णों का उच्चारण अनावश्यक हो जायेगा।

दूसरे विकल्प—'वर्ण-समुदाय की धर्यवाचकता'—में यह कठिनाई है कि वर्गों की स्थिति ऐसी है कि वे उच्चरित होते हैं, एक क्षरण रहते हैं घौर उसके बाद वाले क्षरण में नष्ट हो जाते हैं। इस तरह उच्चरित-प्रध्वंसी स्वभाव वर्ला होने के कारण वर्गों का समुदाय ही नहीं बन सकता। ग्रतः वर्गों के समुदाय या पद को, जिस की स्थिति हो सम्भव नहीं है, अर्थ का वाचक कैसे माना जाय?

यहां यह पूछा जा सकता है कि वर्ण एक क्षण तो रहते ही हैं फिर उनका समुदाय बनने में क्या किठनाई है ? इस प्रश्न का उत्तर यहां यह विया गया कि, चाहे मीमौसकों के अनुसार वर्णों को नित्य मानते हुए यह कहा जाय कि वर्ण अभिव्यक्त होते हैं अथवा, नैयायिकों के अनुसार वर्णों को अनित्य मानते हुए, यह कहा जाय कि वर्ण उत्पन्न होते हैं —इन दोनों ही स्थितियों में वर्ण की अभिव्यक्ति या उत्पत्ति क्षणिक है। 'क्षण' है काल का सबसे छोटा विभाग, जिस तरह पृथ्वी आदि का सबसे छोटा विभाग परमाणु है। यह क्षणात्मक काल प्रत्यक्ष योग्य नहीं है। अपने आधारभूत क्षणा रूप काल के अप्रत्यक्ष होने के कारणा आध्यभूत वर्णा की अभिव्यक्ति या उत्पत्ति भी प्रत्यक्ष-योग्य नहीं हो सकती।

वर्गों को उच्चरित तथा प्रघ्वंसी कहने का भी ग्रमिप्राय यही है कि जिस समय वे उच्चरित होते हैं उस समय के दूसरे क्षरण में वे नहीं रहते। इस तथ्य को महाभाष्य-कार पतंजलि ने निम्न शब्दों से प्रकट किया है—

"एकैंक-वर्ग-वर्त्ता नाग्न द्वी युगपद् उच्चारयति । 'गीः' इति गकारे यावद् वाग् वर्तते न श्रौकारे न विसर्जनीये । यावद् विसर्जनीये न गकारे न श्रौकारे । उच्चरित-प्रध्वंसित्वात् । उच्चरित-प्रध्वंसिनः खल्विप वर्गाः" (महाभाष्य, १. ४. १०१) ।

দ্

#### स्फोट-निरूपण

इस प्रकार उच्चारणोत्तरकाल में नष्ट हो जाने वाले इन वर्णों का समुदाय तो बन ही नहीं सकता साथ ही इन वर्णों में 'पूर्व' तथा 'पर' का भी व्यवहार नहीं हो सकता, क्योंकि एक साथ स्थित वर्णों के विषय में ही यह कहा जा सकता है कि यह वर्ण पहले है तथा यह बाद में है। इसका कारण यह है कि पूर्विपरता अपेक्षाकृत होती है। श्रीर इस पूर्विपर-व्यवहार के न हो सकने पर "इको यण अवि" जैसे मुत्रों की प्रवृत्ति नहीं हो सकती। क्योंकि यहाँ, सप्तमी निभक्ति-निर्दिष्ट 'श्रवि' जैसे शब्दों के कारण उपस्थित होने वाले "तिस्मिन्निति निर्दिष्टे पूर्वस्य" इस परिभाषा-सूत्र के स्नावार पर, "इको यण प्रवि" सूत्र का स्रयं यह होगा कि—"स्रव्ं वर्ण के परे होने पर सब्यवहित पूर्व में विद्यमान 'इक्' के स्थान पर 'यण्' होता है।" इसी प्रकार उन स्रनेक सूत्रों में जिनमें सप्तमी या पंचमी विभक्ति का प्रयोग हुस्रा है, 'पूर्व' तथा 'पर' का ब्यवहार न हो सकने के कारण महती असंगति उपस्थित होगी। अतः वर्णों को वृत्तियों का स्नाश्रय नहीं माना जा सकता।

### [इस विषयमें नैयायिकों का मन्तव्य]

यत्तु तार्किकाः—वर्गानाम् ग्रनित्यत्वेऽपि उत्तरोत्तर-वर्गे पूर्व-पूर्व-वर्गवत्त्वम् श्रव्यवहितोत्तरत्व-सम्बन्धेन संस्कार-वराद् गृह्यते इति पदस्य' प्रत्यक्षत्वाच् छाब्दबोधः । यद् वा पूर्व-पूर्व-वर्गजाः शब्दाः 'शब्दज-शब्द'-न्यायेन चरम-वर्ग-प्रत्यक्ष-पर्यन्तं जायमाना एव सन्ति इति न पदः-प्रत्यक्षानुपपत्तिः। यद् वा पूर्व-पूर्व-वर्गानुभव-जन्य-संस्कार-सधीचीन-चरम-वर्गानुभवतः शाब्द-बोधः—इत्याहः ।

### नैयायिक जो यह कहते हैं कि-

- (क) वर्णों के ग्रनित्य होने पर भी बाद बाद में उच्चरित वर्ण में, व्यवधान-रहित उत्तरकालिकता के सम्बन्ध से, पूर्वोच्चारित वर्णों से युक्त होना (यह) संस्कार द्वारा गृहीत होता है।
- (स) भ्रथवा पूर्व-पूर्व-वर्गा से उत्पन्न शब्द (ध्विन), 'शब्दज-शब्द' न्याय से उच्चार्यमारा पद के श्रन्तिम वर्गा के प्रत्यक्ष (श्रवरा) होने तक, बार-बार उत्पन्न ही होते रहते हैं। इसलिए शब्द के प्रत्यक्ष होने में कोई भ्रसंगति नहीं है।
- (ग) अथवा पहले पहले (के सब) वर्णों के अनुभव (श्रवण्) से उत्पन्न संस्कार के साथ अन्तिम वर्ण के सुनने से शाब्द बोध होता है।

१. ह०, वंभि - पद-

#### वैवाकरण सिद्धान्त-परम-लघु-जजूषा

नैयायिकों ने, वर्गों को स्रनित्य एवं सर्थ का बाचक मानते हुए, शाब्दबोध की प्रक्रिया पर विचार किया है तथा इस विषय में तीन पद्धतियां प्रदिश्तित की हैं। पहली पद्धति या विकल्प में उनका कहना यह है कि जब किसी शब्द का उच्चारण किया जाता है तो श्रोता जिन वर्गों के उच्चारण को सुन चुका होता है उनका भी संस्कार उनकी बुद्धि में बना रहता है। इस संस्कार के द्वारा, बाद बाद के वर्गों के उच्चारण के समय भी पहले पहले के उच्चिरत वर्गा गृहीत होते जाते हैं, क्योंकि उन पहले उच्चिरत वर्गों के तुरन्त पश्चात् बाद में उच्चिरत होने वाले इन वर्गों का उच्चारण किया जाता है। जैसे 'राम' कहते समय 'र्', 'म्रा', 'म्', 'म्र' इन चार वर्गों का उच्चारण वक्ता क्रमशः करेगा। यहां 'र्' को सुनने से जो संस्कार वना व्ह उसके तुरन्त बाद बोले जाने वाले 'म्रा' के उच्चारण के समय स्मृत होगा तथा इसी प्रधार इन दोनों वर्गों के बाद जब 'म्' कहा जायगा तब 'र' तथा 'म्रा' दोनों के संस्कार श्रता की बुद्धि में विद्यमान होंगे।

इस प्रकार उत्तरोत्तर वर्गों के साथ पूर्व पूर्व वर्गों के स्मृत या गृर्हत होने के कारगा पूरा पूरा पद एक तरह से प्रत्यक्ष हो जाता है जिससे शाब्दबोध हुआ करता है। यहां व्यवधान-रहित उत्तरकालीनता के सम्बन्ध के कारण वर्गों का एक विशिष्ट कम भी बुद्धि में बना रहता है। इसलिये 'सरो' 'रसः' या नदः' 'दीन' इत्यादि परस्पर विपरीत क्रम वाले शब्दों में एक समान ज्ञान नहीं होता।

दूसरी पद्धति यह है कि 'शब्दजशब्द' त्याय से, श्रर्थात् जैसे भेरी का एक शब्द या ध्वित उत्पन्त हो कर अपने विनाश से पूर्व दूसरी ध्वित को उत्पन्त कर जाती है जी प्रकार, पहले पहले उच्चिरित वर्गा तब तक अपने समान ध्वित को उत्पन्त कर रहते हैं जब तक श्रोता को अन्तिम वर्ग नहीं सुनाई दे जाता। इस तरह अन्तिम वर्म के श्रवग्रा-काल तक, पहले पहले के उच्चिरित वर्गों के उत्पन्त होते रहने के कारगा, पूरा पद सुनाई दे जाता है—प्रत्यक्ष हो जाता है।

तीसरी पढ़ित यह है कि पूर्व पूर्व के सब वर्णों के श्रवसा से उत्पन्न जो संस्कार उनके साथ ग्रन्तिम वर्ण का श्रवसा होने से बाब्द बोध होता है। यहां पहले के वर्णों का जो एक सामूहिक संस्कार है, जिसके साथ ग्रन्तिम वर्ण के श्रवसा से ग्रथं-प्रतीति होती है, उसमें कोई विशिष्ट क्रम भी रहता है ऐसी निश्चित प्रतीति नहीं होती। नैयायिकों की इस पढ़ित का उल्लेख तर्कभाषा (शब्दिनिरूपस) में निम्न शब्दों में मिलता है:—"पूर्व-वर्णाम् श्रमुभ्य श्रन्त्यवर्ण-श्रवस्काले पूर्व-पूर्व-वर्णामुभवजनित-संस्कारसहकृतेन ग्रन्त्यवर्ण-सम्बन्धेन पदच्युत्पादन-समयग्रहानुगृहीतेन श्रोत्रेस एकदैव सदसदनेकवर्णावगाहिनी पद-प्रतीतिर्जन्यते सहकारिदाद्यांत् प्रत्यभिज्ञानवत्"।

न्यायसिद्धान्तमुक्तावली (ब्रासितिनिरूपरा) में इसी बात को संक्षेप में निम्न शब्दों में कहा गया है:—"तत्तद्वरांसंस्कारसिहतचरमवरांपिलम्भेन तद्ब्यंजकेनैवोपपत्तेः"।

स्फाट-निरूपण

### [नैयाधिकों के इन तीनों विकल्पों का खण्डन]

तन्त । आद्येऽयं पूर्वोऽयं पर इत्यिशलापासम्भवेन अव्यव-हितोत्तरत्व-सम्बन्धायोगात्, नष्ट-विद्यमानयोर् अव्य-वहितोत्तरत्व-सम्बन्धस्य वक्तुम् अग्रक्यत्वाच्च । द्वितीये बब्दज-शब्द-त्यायेन पद-प्रत्यक्षोपपादनेऽपि पदस्य अविद्य-मानत्वेन तत्र शक्त्याश्रयत्वस्य प्रहानुपपत्तेः । अविद्यमाने श्राश्रयत्वाङ्गीकारे 'नष्टो घटो जलवान्' इत्याद्यापत्तेश्च । तृतीये येन क्रमेणा अनुभवस् तेनैव क्रमेण तत्-संस्कार-स्थितिर् इत्यत्र विनिगमकाभावात् 'सरो रसः', 'नदी दीनः' इत्यादौ विपरीत-संस्कारोद्बोधेन प्रत्येकम् अन्यार्थ-प्रत्यया-पत्तेः ।

वह ठीक नहीं है। क्योंकि प्रथम (विकल्प) में 'यह पहले हैं', 'यह बाद में हैं' इस प्रकार के व्यवहार के असम्भव होने के कारण व्यवधानरहित उत्तरकालीनता का सम्बन्ध नहीं बन पाता। साथ ही नष्ट (पूर्व पूर्व उच्चरित वर्ण) और विद्यमान (उत्तर उत्तर काल में उच्चार्यमाण वर्ण) में व्यवधान-रहित उत्तरकालीनता का सम्बन्ध भी नहीं बताया जा सकता।

द्वितीय (विकल्प) में 'शब्दजशब्द'न्याय से (सम्पूर्ण) पद की प्रत्यक्षता की सिद्धि कर देने पर भी (सक्षात्) पद के विद्यमान न होने के कारण उसमें 'शक्ति' की आश्रयता का ज्ञान सुसङ्गत नहीं हो पाता । क्योंकि अविद्यमान (वस्तु) में आश्रयता मानने पर 'नष्ट घट जल का आधार है' इत्यादि (अनुचित व्यवहार) होने लगेंगे।

तृतीय (विकल्प) में जिस क्रम से (वर्णों का) श्रवण होता है उसी क्रम से वह सस्कार में भी उपस्थित हो इसमें किसी निश्चायक हेतु के न होने के कारण 'सरः', 'रकः' तथा 'नदी' 'दीनः' इत्यादि में विपरीत संस्कार के जागृत होने के कारण (इस प्रकार के) प्रत्येक (शब्द) में दूसरे ग्रर्थ का ज्ञान होने लगेगा।

श्राद्ये ः अशस्यत्वाच्च — वस्तुतः नैयायिकों ने जो तीन विकल्प प्रदर्शित किये हैं वे न केवल सर्वथा काल्पनिक हैं अपितु ग्रसङ्गत भी हैं। इनकी दृष्टि में वर्णा ही शब्द हैं तथा वे श्रनित्य हैं, वे उत्पन्न होते हैं तथा नष्ट होते हैं। इसलिये वर्णों की साक्षान् सत्ता तो रहती ही नहीं। श्रतः जब वर्णा रहते ही नहीं तो उनमें व्यवधान-रहित उत्तरकालीनता का सम्बन्ध कैसे स्थापित हो सकता है। इस सम्बन्ध के

#### वैयाकरण-सिद्धान्त परम-लघु-मंजूषा

न होने से बाद बाद के वर्गों के श्रवगा-काल में पहले पहले के वर्गों का ज्ञान भी असम्भव है।

दितीये :: इत्याद्यापले इच — इसी तरह दितीय विकल्प में यद्यपि नैयायिक 'सब्दजशब्द' न्याय के द्वारा पद को प्रत्यक्ष तो प्रमास्तित कर देता है फिर भी उससे प्रभीष्ट सिद्धि नहीं हो पाती, क्यों कि जब वर्स वस्तुत: हैं ही नहीं तो वस्सों का समुदाय रूप पद भी अविद्यमान है। इसलिये उसे शक्ति का आधार नहीं माना जा सकता। और यदि इस अविद्यमान पद को 'शक्ति' का आध्य माना गया तो फिर 'नष्टो घटो जलवान्' (फूटा हुआ घड़ा जल से पूर्ण है) इस प्रकार की असंगत बार्ते भी माननी पड़ेंगी।

तृतीये''' प्रत्यवापत्ते:---तीसरे विकल्प में जो दोष दिया गया है वह है क्रम-हीनता का दोप । पहले पहले के सभी वर्णों का संस्कार एक साथ शब्द के प्रतित वर्णों के श्रवण के समय उपस्थित होता है यह इस विकल्प में कहा गया है। इसलिये पहले के वर्णों के संस्कार में कोई विशिष्ट क्रम हो ही यह ग्रावश्यक नहीं है। ग्रतः क्रम-विपयंय होने पर शब्द का दूसरा ग्रनभीष्ट ग्रथं भी निकल सकता है। जैसे 'नदी' शब्द को कहने पर 'दीनः' शब्द का ग्रथं, ग्रथवा 'सरः' कहने पर 'रसः' शब्द का ग्रथं भी प्रतीत हो सकता है।

यहाँ यह पूछा जा सकता है कि इस तीसरे विकल्प में नैयापिकों पर जो फ्रमहीनता का दोष विखाया गया है क्या वह वैयाकरएाभिमत 'स्फोट' के सिद्धान्त में नहीं
है ? म्राखिर वैयाकरएा भी तो 'प्राकृत ध्विन' रूप वर्षों से ही 'स्फोट' की म्रिभिव्यक्ति
मानते हैं। परन्तु सूक्ष्म विचार करने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि वैयाकरएाों के
'स्फोट' सिद्धान्त में यह दोष नहीं है। क्योंकि स्फोटवादी वैयाकरएाों की दृष्टि में
'स्फोट' सर्वथा निरवयन एवं ग्रखण्ड है। क्रिमकता तो श्रपने भ्रिभव्यंकक वर्णों की
क्रिमकता के कारएा 'स्फोट' में भ्राभासित होती है। साथ ही वैयाकरएा यह भी मानते हैं
कि यद्यपि शब्द के प्रथम वर्ण से भी ग्रखण्ड स्कोट की ग्रिभव्यक्ति हो जाती है, परन्तु
वह पूर्णतः, स्पष्ट रूप में भलीभांति, प्रगट नहीं हो पाती। शब्द के ग्रन्थ वर्णों के
द्वारा बार बार की गयी ग्रावृत्ति से उसी एक ग्रखण्ड 'स्फोट' का पूर्ण प्रगटीकरएा ठीक
उसी प्रकार होता है जिस प्रकार एक पूरा अनुवाक या क्लोक बार बार की ग्रावृत्ति
से स्मरण हो जाता है। द्व०—

ययानुवाकः इलोको वा सोढत्वम् उपगच्छति। स्रावृत्त्या न तु स ग्रन्थः प्रत्यावृत्ति निरूप्यते।। प्रत्यर्थर् अनुपारुपेयर् ग्रह्णानुगुर्णस् तथा। ध्वनि-प्रकाशिते शब्बे स्वरूपम् ग्रवधार्यते।। (बाप०, १.८३-८४)

इस 'स्फोट' का चित्त में जिस विशिष्ट क्रम से संस्कार होता है उसी क्रम से व्यंजक व्वतियों के द्वारा इस 'स्फोट' की अभिव्यक्ति होती है। इसलिये वैयाकरणों की 'स्फोट'—कल्पना में उपर्युक्त दोष नहीं आता। द्र०—''येन क्रमेण चित्ते संस्कारस

#### स्फोट-निरूपण

93

तेनैव क्रमेख व्यंजकरूप-रूषितता तस्य इति स्वीकारान् न 'सरो रसः' इत्यनयोरविशेषः'' (लम०पृ० १८२-८३)।

नैयायिक ग्रखण्ड एवं निरवयव 'स्फोट' को मानते ही नहीं इसलिये वे इस युक्ति द्वारा उपर्युक्त दोष का निराकरण नहीं कर सकते।

#### [नैयायिकों की बात का पतंजिल के कथन से विरोध]

उत्पत्ति-विनाशवद् वर्गा-समुदायरूप-पदस्य मनुष्य।दिवद् भेदे ''एक इन्द्र शब्दः क्रतुशते प्रादुर्भू तो युगपत् सर्वयागेष्वंगं भवति''इति भाष्यविरोधापत्तेश्च'। 'प्रादुर्भू तो'ऽभिव्यक्तः।

उत्पत्ति तथा विनाश (इन धर्मों) से युक्त वर्गों के समुदाय रूप पद को, मनुष्य ग्रादि के समान, परस्पर भिन्न भिन्न मानने पर ''एक इन्द्र शब्द सौ यज्ञों में प्रगट होकर एक साथ सभी यागों में ग्रङ्ग (साधन) बनता है'' इस भाष्य (के कथन) से विरोध उपस्थित होता है। (भाष्य की पंक्ति में) 'प्रादुर्भू तः' का ग्रर्थ है ग्रभिव्यक्त।

उत्पत्ति तथा विनाश धर्म वाले बर्गी का समुदाय ही पद है ऐसा मानने वाले नैयायिकों के मत में जितनी बार एक शब्द का उच्चारण किया जायगा उतने भिन्न भिन्न अब्द मानने होंगे। यदि सौ बार 'इन्द्र' शब्द का उच्चारण किया गया तो सौ भिन्न भिन्न 'इन्द्र' शब्द मानने होंगे। इस प्रकार एक शब्द में, उच्चारण भिद्र के कारण, विभिन्न शब्दता को मानने पर भाष्यकार पतंजलि के उपर्युक्त कथन से स्पष्टतः विरोध उपस्थित होता है। क्योंकि वे 'इन्द्र' शब्द को एक मानते हुए उसे एक साथ सभी यागों में साधन मानते हैं। इसके अतिरिक्त उच्चारण-भेद के कारण भिन्न भिन्न हुए इन शब्दों से शक्तियह या अर्थ-ज्ञान भी असम्भव हो जायगा, क्योंकि यहां भी आनन्त्य तथा व्यभिचार दोष उपस्थित होगा।

### [बैयाकरणों के मत में वृत्तियों का ग्राक्षय 'स्फोट']

ननु कस्तर्हि वृत्त्याश्रयः शब्दः ? स' स्फोटात्मक इति गृहारा। ननु कोयं स्फोटः ? उच्यते-चतुर्विधा हि वागस्ति-'परा',

तुलना करो---महा• १.२.६४;
 तद् यथा एक इन्डमब्दोऽनेकस्मिन् कृतुमते आहुतो युगपत् सर्वत्र भवति ।

२. ह० में 'स' अनुपल व्धा

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम तघु-मंजूषा

'पश्यन्ती' 'मध्यमा' 'वैखरी' च । तत्र मूलाधारस्थ-पवन-संस्कारीभूता मूलाधारस्था शब्दब्रह्मरूपा स्पन्दशून्या 'विन्दुरूपिएगी 'परा' वाग् उच्यते । नाभिपर्यन्तम् श्रागच्छता तेन वायुना श्रभिव्यक्ता मनोगोचरीभूता 'पश्यन्ती' वाग् उच्यते । एतद् द्वयं वाग्ब्रह्म योगिनां समाधौ निविकल्पक-सविकल्पकं-ज्ञान-विषय इत्युच्यते । ततो हदयपर्यन्तम् श्रागच्छता तेन वायुना श्रभिव्यक्ता तत्तदर्थ-वाचक-शब्द-स्फोटरूपा श्रोत्र-ग्रह्मायोग्यत्वेन सूक्ष्मा, जपादौ बुद्धि-निर्माह्मा 'मध्यमा' वाग् उच्यते । तत श्रास्यपर्यन्तम् श्रागच्छता तेन वायुना उध्वम् श्राक्रामता च मूर्धानम् श्राहत्य परावृत्य च तत्तत्स्थानेष्वभिव्यक्ता परश्रोत्रेगापि ग्राह्मा 'वैखरी' वाग् उच्यते । तदाह—

## परावाङ् मूलचक्रस्था पश्यन्ती नाभिसंस्थिता । हृदिस्था मध्यमा ज्ञेया वैखरी कण्ठदेशगा । इति

तो फिर 'वृत्तियों' का ग्राश्रयभूत शब्द क्या है ? 'स्फोट' रूप शब्द को (वृत्तियों का ग्राश्रय) समभो । यह 'स्फोट' क्या है ? (इसके उत्तर में) यह कहा जाता है कि -चार प्रकार की वाणी है । 'परा', 'पश्यक्ती', 'मध्यमा' तथा 'वैखरी' । उनमें मूलाधार (चक्र) में रहने वाली वायु के संस्कार से ग्रभिव्यक्त मूलाधार (चक्र) में (ही) रहने वाली, शब्दब्रह्मरूपा, किया-शून्य तथा कारण-बिन्दुरूपा वाणी 'परा' मानी जाती है ।

नाभि तक आने वाली उस वायु से अभिव्यज्यमान तथा केवल मन का विषय बनने वाली वाणी 'पश्यन्ती' मानी गयी है। ये दोनों ही वाग्बद्धा ('परा' तथा 'पश्यन्ती') समाधि की स्थिति में (क्रमशः) निविकल्पक तथा सविकल्पक ज्ञान के विषय हैं—यह कहा जाता है।

इसके पश्चात् नाभि से हृदय तक खाती हुई उस वायु से प्रगट होने वाली उन उन (विभिन्न) अर्थों के वाचक शब्द-स्फोट रूप, श्रोत्रेन्द्रिय द्वारा श्रवसीय न होने के कारस सूक्ष्म तथा जप आदि में (केवल) बुद्धि द्वारा ज्ञेय वासी 'मध्यमा' कहलाती है।

नुलना करो--प्रपंचसार (पट० १, श्लोक ४३);
 बिन्दोस् तस्माद् भिद्यमानाद् रवोऽज्यक्तात्मकोऽभवत् ।
 स एव श्रृति-सम्पन्नै: शब्दब्रह्मे ति गीयते ॥

२. वंसि० में 'सविकल्पक' पाठ नहीं है।

£β

#### स्फोट-निरूपण

फिर हृदय से मुख तक ब्राती हुई एवं (मुख के) ऊपरी भाग की ब्रोर टकराती हुई वायु से, मूद्धी को ब्राभहत करके (पीछे) लौटने के पश्चात् उन उन स्थान विशेषों में प्रगट हुई एवं दूसरे के कानों द्वारा सुनी जा सकने वाली वाणी 'वैखरी' कहलाती है। इस (विषय) को (निम्न कारिका में) कहते हैं— "मूल चक्र में रहने वाली 'परा', नाभि में रहने वाली 'पश्यन्ती', हृदय में स्थित वाणी 'मध्यमा' तथा कण्ठ-देश में रहने वाली वाणी 'वैखरी' समभनी चाहिये"।

उपरिनिर्दिष्ट कठिनाइयों के कारण, मीमांसकों तथा नैयायिकों के सिद्धान्तों को मानकर वर्णों या वर्ण समुदायों को वृत्तियों का ब्राध्यय बनाना कथमपि सयुक्तिक नहीं हो सकता। इसलिये वैयाकरण-ग्रिभमत 'स्फोट' को ही वृत्ति का ग्राध्यय मानना चाहिये।

'स्फोट' का स्वरूप संक्षेप में यह है कि वर्गों की प्राकृत-व्वित से अभिव्यक्त होने वाला, परन्तु वर्गों से पृथक् रह कर अर्थ का बोध कराने वाला, नित्य एवं निरवयव सूक्ष्म शब्द ही 'स्फोट' है। वर्गों से अभिव्यक्त होना तथा अर्थ का ज्ञान कराना इन दो इष्टियों के कारगा 'स्फोट' शब्द की ब्युत्पित दो तरह से की जाती है। पहली ब्युत्पित्त है— 'स्फुटित-अभिव्यज्यते वर्गों:' (कर्म में' घज्' प्रत्यय), अर्थात् जो वर्गों से अभिव्यक्त होता है। दूसरी ब्युत्पित्त है—'स्फुटित-विकसित-प्रकाशते अर्थोऽनेन' (करण में 'घज्र' प्रत्यय), अर्थात् जिससे अर्थ का प्रकाशन होता है।

वैयाकरण विद्वान् वाक्य में पद की तथा पद में वर्णों की वास्तविक सत्ता नहीं मानते। इसलिये वैयाकरणों में प्रमुख भतृंहिर ग्रादि अखण्ड वाक्य को 'स्फोट' मानते हैं तथा कुछ ग्रन्थ पद को 'स्फोट' मानते हैं। केवल शास्त्रीय प्रक्रिया के निर्वाह के लिये ये भतृंहिर ग्रादि विद्वान् पद-स्फोट या वर्ण-स्फोट की कल्पना को अवास्तविक सत्ता के रूप में मानते हैं। यह सब इस ग्रंथ के प्रारम्भ में स्पष्ट किया जा चुका है (१० — पूर्व पृष्ठ २—१३)।

परा—'स्फोट' के स्वरूप के विषय में विचार करते हुए नामेश ने वर्स के चार प्रकारों का भी यहां उल्लेख किया है। इन चतुर्विध वास्त्रियों की विस्तृत चर्चा हमें सवंप्रथम भतृंहिर की ग्रमर कृति वाक्यपदीय की स्वोपज्ञ टीका में देखने को मिलती है। वहां 'परा' वास्त्री को 'पश्यन्ती' का प्रकृष्ट रूप माना गया है तथा उसे अपभ्रं शरहित एवं लोक-व्यवहारातीत बताया है—''परं तु पश्यन्तीरूपम् ग्रनपभ्रं शम् ग्रसङ्कीर्स लोक-व्यवहारातीतम्" (स्वोपज्ञटीका १.१४३)। इसी टीका के एक श्रन्य स्थल पर भतृंहिर ने 'परा' को वास्त्री की वह मूलावस्था माना है जिसमें सभी प्रकार के विकार प्रशान्त हो जाते हैं:—"प्रत्यस्तमित-सर्व-विकारोल्लेख-मात्रां परां प्रकृति प्रतिपद्यते" (१.१४)। इस वास्त्री को महाभारत में 'स्वरूप-ज्योति' तथा 'श्रनपायिनी' श्रथात् स्व-प्रकाशस्वरूपा एवं नित्य या विनाशरहित कहा गया है—

For Private and Personal Use Only

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम लघु-मंजूषा

### स्वरूप-ज्योतिरेवान्तः सुक्ष्मा वाग् ग्रनपायिनी।

(स्वोपज्ञटीका, १.१४३ में उद्धृत)

श्रत्यधिक सूक्ष्म होने के कारण इसी 'परा' का दूसरा नाम 'सूक्ष्मा' भी है। इसी 'परा' को भर्नृ हिर ने 'प्राप्तरूपविभागा' वाणी का 'परमरस' तथा 'पुण्यतम ज्योति' कहा है। (द्र०-वाप०, १.१२)

भारतीय चिन्तकों, ऋषियों तथा योगियों की यह धारणा रही है कि वाणी का सूक्ष्मतम रूप एवं परम रहस्यभूत यह तत्त्व मानव-शरीर के मूलाधार चक में कुण्डलिनी के रूप में रहता है तथा इसे ही 'ग्रात्मा', 'चित्', 'सित्ति' इत्यादि नामों से कहा गया है। यह 'परा' वाणी ही जगन् का उपोदान कारणा है तथा इसे ही सूक्ष्म स्फोट भी कहा जाता है। प्राण् वायु का संयोग होने पर 'पश्यन्ती', मध्यमा' ग्रादि विविध रूपों में इसका विवर्तन होता है। 'परा' को निष्पन्द तथा अन्य तीन 'पश्यन्ती' ग्रादि को सस्पन्द माना जाता है। द्र०—''वर्णादि-विशेषरिहता चेतनिमश्रा सृष्ट्युपयोगिनी जगदुपादान-कारणभूता कुण्डलिनीरूपेण प्राणिनां मूलाधारे वर्तते। कुण्डलिन्याः प्राण्वायुसंयोगे परा व्यवस्थते। इसं निष्पन्दा। पश्यन्त्यादयः सस्पन्दा ग्रस्या विवर्ताः। इसम् एव सूक्ष्मः स्फोट उच्यते'' (ए डिक्शनरी ग्राफ़ संस्कृत ग्रामर में उद्घृत)।

इस 'परा' का उल्लेख भर्तृहरि ने अपनी कारिकाधों में स्पष्टतःकहीं नहीं किया है। प्रपनी एक कारिका (१.१४३) में उन्होंने केवल तीन 'पश्यन्ती' 'मध्यभा' तथा 'बेखरी' का नाम गिनाया है तथा वाणी को शिविध घोषित किया है। इसी कारण भर्तृहरि को कुछ विद्वान् केवल तिविध वाणी का ही पोषक मानते। परन्तु यह धारणा सत्य नहीं प्रतीत होती। भर्तृहरि को चतुर्विध वाणी अभिमत होने पर भी 'परा' का उल्लेख उन्हों ने संभवतः इसलिये नहीं किया कि 'परा' व्याकरण का विषय नहीं हो सकती! सामान्यतया तो 'पश्यन्ती' भी व्याकरण का विषय नहीं है। परन्तु योगियों को वाणी की 'पश्यन्ती' स्रवस्था में शब्दों की प्रकृति प्रत्यय का ज्ञान हो जाता है। इसलिये 'पश्यन्ती' का उल्लेख तो भतृहरि ने किया, परन्तु 'परा' का उल्लेख नहीं किया। इस तथ्य का उल्लेख नागेश भट्ट ने महाभाष्य की 'उद्द्यीत' टीका में निम्न शब्दों में किया है—''मध्यमा' हृदय-देशस्था पद-प्रत्यक्षानुपपत्या व्यवहार-कारणम्। 'पश्यन्ती' तु लोक-व्यवहारातीता। योगिनां तु तत्रापि प्रकृति-प्रत्यय-विभागावगितरस्ति। 'परायां' तु नेति 'प्रयाः' इत्युक्तम्'' (महाभाष्य, भा० १, पृ० ३३)।

नागेश ने इस स्थिति का स्पष्टीकरण लघुमंजूषा (पृ० १७४ तथा १७८) में भी किया है। इस विषय के विस्तृत ग्रध्ययन की इष्टि से द्रष्टव्य मेरे लेख 'चतुर्विधाया वाच: स्वरूप निर्वृत्तिः' (विश्वसंस्कृतम्, ग्रगस्त ६४) तथा 'चत्वारि वाक्परिमिता पदानि इत्यत्र भर्तृहरिः' (विश्वसंस्कृतम्, फरवरी ६६)।

नागेश ने यहां 'परा' को 'मूलाघारस्य-पवन-संस्कारीभूता' ग्रर्थात् मूलाघार चक्र में रहने वाली वायु से संस्कृत माना है । ज्ञात ग्रर्थों को बताने की ग्रिभिलाषा वाले व्यक्ति

£\$

#### स्फोट-निरूपण

की विवक्षा (बोलने की इच्छा) से उत्पन्न प्रयत्न के कारण मूलाघारस्य पवन के साथ 'परा' का योग ही उसका 'संस्कार' है।

'परा' वाणी के लिये नागेश ने जिस 'बिन्दुरूपिणी' विशेषण का प्रयोग किया है वह विचारणीय है। यहां 'बिन्दु' का ग्रिमिप्राय है 'कारण-बिन्दु'। ग्रुपनी लघुमंजूषा (पृ० १६८-७२) में नागेश ने शाब्दी सृष्टि की प्रक्रिया का जो वर्णन प्रस्तुत किया है उसका संक्षिप्त रूप यह है कि प्रलयावस्था में मामा परब्रह्म में समाविष्ट रहती है। परन्तु प्राणियों के कर्मों का परिपाक हो जाने पर परब्रह्म से माया पृथक् होती है तथा ब्रह्म की क्रियात्मक प्रेरणा के कारण वह 'कारण-बिन्दु' की स्थिति में ग्राती है। यह 'कारण बिन्दु' ग्रात्यन्त सूक्ष्म तत्त्व है तथा तीनों गुणों (सत्त्व, रज तथा तम) से समवेत है। यह 'कारण-बिन्दु' ही 'कार्यबिन्दु', 'नाद' तथा 'बीज' इन तीन रूपों में परिणत होता है। परन्तु जब 'कारण-बिन्दु' इन तीन रूपों में विभक्त होता है तो एक प्रव्यक्त 'शब्दबह्म' या रव की उत्पत्ति होती है, जो मूलाधार में वहां की वायु से सम्बद्ध या सुसंस्कृत होकर 'पर वाक्' नाम ग्रहण करता है।

इसी तरह की प्रक्रिया का उल्लेख, नागेश के पूर्ववर्ती एवं त्रिपुरा सम्प्रदाय के अपेक्षाकृत अर्वाचीन आचार्य तथा टीकाकार, श्री भास्कर राय ने भी लिलतासहस्रनाम (क्लो॰ १३२) की टीका में किया है। इन दोनों की प्रक्रिया में अन्तर केवल इतना ही प्रतीत होता है कि नागेश कार्य-बिन्दु', नाद तथा बीज इन तीनों को ही 'कारएा-बिन्दु' के तीन रूप मानते हैं जबकि भास्कर राय के अनुसार कारएाबिन्दु 'कार्य-बिन्दु' के रूप में तथा 'कार्य-बिन्दु' 'नाद' के रूप में और 'नाद' 'बीज' के रूप में परिएात होता है।

इस रूप में इन दोनों की हष्टि में 'परावाक्' परमतत्त्व न होकर ब्रह्म की माया-शक्ति की एक अवस्था-विशेष है जो सादि और सान्त है। स्पष्ट है कि 'परा वाक्' सम्बन्धी, नागेश भट्ट के, इस कथन पर मास्कर राय इत्यादि शैंवायम के दार्शनिकों का पूरा प्रभाव है। परन्तु भर्तुं हरि ने जिस 'परा' या शब्द ब्रह्म को सृष्टि के मूल तत्त्व के रूप में स्वीकार किया है वह ब्रह्म की अभिन्न शक्ति ही है, या स्पष्ट शब्दों में शक्ति की कोई अवस्था विशेष न होकर, स्वयं साक्षात् ब्रह्म है।

पश्यन्ती—'पश्यन्ती' वाणी के स्वरूप का विवरण भी वाक्यपदीय की स्वपोन्न टीका (१.१४३) में मिलता है जिसका संक्षेप में यह ग्रभिप्राय है कि 'पश्यन्ती' की स्थिति में वाणी अविभक्त रहती है। उसमें क्रमिकता या वर्ण आदि का पौर्वापर्य अन-भिन्यक्त रहता है। यदि वक्ता की विवक्षा के समय 'परा' का संस्कार होता है या 'परा' का क्षेत्र वक्ता की बोलने की इच्छा तक है तो इससे अगली स्थिति 'पश्यन्ती' की है। नाभि तक आने वाली वायु द्वारा 'पश्यन्ती' वाणी को अभिन्यक्ति मिलती है तथा इसका ज्ञान केवल मन के द्वारा ही हो पाता है। मन अपनी मनन-शक्ति के साथ इस स्थिति में विशेष सिक्रय रहता है। इस स्थित में सभी पदार्थ अत्यवभासित होते हैं। यह प्रत्यवभासन या ज्ञान शब्द तथा अर्थ की अभिन्नरूपता में ही होता है। इस रूप में सभी पदार्थ तथा अर्थों की प्रकाशिका होने के कारण इस का नाम 'पश्यन्ती' पड़ा (इ०—वृषभदेव की टीका, चारुदेव संस्करण पृ० १२७)।

#### वयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

मध्यमा—हृदय पर्यन्त झाने वाली वायु से अभिव्यक्त होने वाली वही मूल वागी, जिसे मूलाधारचक में 'परा' तथा नाभि प्रदेश में 'पश्यन्ती' नाम दिया गया था, हृदय-प्रदेश में आकर 'मध्यमा' नाम से अभिहित होती है। 'मध्यमा' की स्थित में एक विशिष्ट कम या आकार के साथ शब्द बुद्धि में प्रत्यवभासित होता है। परन्तु बुद्धि एक है तथा शब्द उस बुद्धि से अभिन्त है, इसलिये वस्तुतः शब्द भी अभिन्न एवं अक्रम ही रहता है। इसीलिए भर्जु हिर ने 'मध्यमा' को 'परिगृहीतकमा इव' कहा है। केवल बुद्धि से ही 'मध्यमा' वागी का ग्रहण (ज्ञान) होता है, ग्रतः इसे महाभारत में 'केवलं बुद्ध्युपादाना' कहा है तथा भत्रृं हिर ने 'बुद्धिमात्रोपादाना' कहा है। (द्र० —स्वोपज्ञटीका, पृ० १२६-१२८)

तत्तवर्थ-वाचक-शब्द-स्फोट-रूपा—यहां यह कहा गया है कि मध्यमा वाणी ही 'स्फोट' है जो विभिन्न अयों का वाचक है। वस्तुतः वाणी की 'परा' तथा 'पश्यन्ती' स्थितियां तो जन सामान्य के लिये सर्वथा अगम्य हैं। इन दोनों ही स्थितियों में वाचक शब्द तथा वाच्य ग्रथं की पृथक पृथक रूप से प्रतीति नहीं हो पाती। इस लिये इन दोनों के बाद वाली स्थिति 'मध्यमा' को ही 'स्फोट' (ग्रथं का वाचक) माना गया। लघुमं जूषा (प्०१७८-७६) में इस विषय को इन शब्दों में स्पष्ट किया गया है — "ततो हृदयपयंन्त-मागच्छता तेन वायुना हृदयदेशे अभिव्यक्त-तत्तद अर्थ-विशेषात्तवच्छब्द-विशेषोल्लेखिन्या बुद्ध्या विषयीकृता हिरण्यगर्भ-देवत्या परश्रोत्रग्रहणायोग्यत्वेन सूक्ष्मा 'मध्यमा वाण्' इत्युच्यते'', अर्थान्—हृदय प्रदेश में श्रमिव्यक्त उन उन ग्रथं-विशेष के लिये उन उन शब्द-विशेष का निर्धारण करने वाली बुद्धि का जो वाणी विषय बनती है वह 'मध्यमा' है। तात्पर्य यह हैं कि 'मध्यमा' की स्थिति में बुद्धि उस अर्थ-विशेष के लिये शब्द-विशेष का निश्चय कर लेती है जिसे वक्ता प्रकट करना चाहता है। यहां भी शब्द, स्थूल हिष्ट से अनिभिव्यक्त, अथवा ईषद् अभिव्यक्त रहता है।

श्रोत्र-प्रह्णायोग्यत्वेन सूक्ष्मा— इस पाठ के स्थान पर लघुमं त्रुषा (पृ० १७६) का 'परश्रोत्र-ग्रहणायोग्यत्वेन' पाठ निश्चित ही ग्रविक स्पष्ट है। इसका ग्रथं यह है कि दूसरों के श्रोत्रों के द्वारा श्रव्य न होने के कारण यह मध्यमा भी सूक्ष्म वाणी है। पलम० के पाठ का भी यही प्रभिन्नाय है पर वह ग्रस्पष्ट है। मध्यमा के विषय में लघुमं त्रूषा (पृ० १७६) में "स्वयं तु कर्णापधाने सूक्ष्मतरवाय्वभिघातेन उपांगु राज्यप्रयोगे च श्रूपमाणा सा इत्याहुः", ग्रर्थात् दोनों कानों को बन्द कर देने पर सूक्ष्मतर वायु के ग्राघात के साथ तथा मानस जप ग्रादि के समय वह मध्यमा वाणी स्वयं को सुनाई देती है, यह कह कर स्पष्ट कर दिया गया कि स्वयं को तो 'मध्यमा' वाणी सुनाई देती है पर दूसरों को नहीं। 'मध्यमा' की ग्रश्राव्यता का उल्लेख एक ग्रन्थ कारिका में भी मिलता—

### वेखरी शब्बनिष्पत्तिर्मध्यमाऽश्रुतिगोचरा

(लघुमं जूषाकी कलाटीका, पृ०१ ८१ में उद्धृत)

बुद्धिनिप्रीह्मा---'मध्यमा' केवल अन्तःकरण या बुद्धि से ही ग्राह्म है। सामान्यतया श्रोत्राग्राह्म होने के कारण 'मध्यमा' केवल बुद्धि से ही ग्राह्म हो सकती है।

पहां यह ध्यान देने योग्य है कि पलम में यहीं कुछ आगे मध्यमा नाद के सम्बन्ध में ठीक इसी प्रकार की बातें कही गयी हैं। द्व० — "मध्यमानादश्च सूक्ष्मप्तरः कर्णपिधाने जपादी च सूक्ष्मतरवायुव्यंग्यः"। परन्तु साथ ही जसे सब्द-ब्रह्मरूप स्फोट का व्यंजक भी माना गया है।

શ 3

#### स्कोट-निरूपण

बैंखरी—'विलर' ग्रथीत् मुख में होने के कारण वाणी के इस रूप को 'बैखरी' कहा गया है। इस स्थिति में वाणी दूसरों के द्वारा सुनी जा सकती है। 'बैखरी' की अवस्था में आकर वाणी अनन्त भेदों वाली हो जाती है। इन भेदों का निर्देश करते हुए भर्तृहरि ने स्वोपन टीका में लिखा है—''श्लिष्टा व्यक्तवर्ण-समुच्चारणा प्रसिद्ध-साबुभावा अष्टसंस्कारा च। तथा था ग्रक्षे, या दुन्दुभी, या देशी, या वीशायाम् इत्य-परिमाणभेदा' ग्रथीत् अव्यक्त वर्णा वाली, व्यक्त वर्णा वाली, साचु शब्दों वाली, ग्रपभंश शब्द वाली इत्यादि अनेक भेद सार्थक सब्दों की दृष्टि से तो हैं ही साथ ही शकटाक्ष के परिवर्तन में, दुन्दुभि के ग्राघोष में, वास के फटने में, तथा वीशा के वादन में वाशी के खो विभिन्न प्रकार होते हैं वे सब ही वैजरी के प्रकार हैं (इ० स्वोपन टीका, पृ० १२६)। वस्तुतः मुख से व्यक्त होने वाली बैखरी' के समान जो भी व्यन्तियां दूसरों

वैखरी कण्ठदेशमा —यहाँ 'कण्ठ' शब्द को उपलक्षण मानना चाहिये वयों कि 'वैखरी' की स्थिति में 'कण्ठ' के माथ साथ मुख के प्रत्य तालु, मूर्चा, दन्त, ब्रोष्ठ ग्रादि स्थानों में भी वाणी की ग्रभिव्यक्ति होती ही है।

के सुनने योग्य हैं उन सबको संभवतः भर्तृहरि ने 'बैखरी' के ग्रन्तर्गत मान लिया है।

### ['मध्यमा' तथा 'वैखरी' नाद का ग्रन्तर]

वेखर्या हि कृतो नादः पर-श्रवस्य नोचरः। मध्यमया कृतो नादः स्फोट-व्यंजक इष्यते ।।

युगपदेव मध्यमा-वैखरीभ्या नाद उत्पद्यते । तत्र मध्यमानादो अर्थ-वाचकं-स्फोटात्मक-शब्द-व्यंजकः । वैखरी-नादो ध्वनिः सकल-जन-श्रोत्रमात्र-ग्राह्यो भेर्यादिवन्निरर्थकः । मध्यमा-नादश्च सूक्ष्मतरः कर्णपिधाने जपादौ च सूक्ष्मतरवायु-व्यंग्यः शब्द ब्रह्म-रूप-स्फोट-व्यंजकश्च । तादृश-मध्यमा-नाद-व्यंग्यः शब्द स्रह्मतस्वाः स्फोटात्मको ब्रह्मरूपो नित्यश्च । तद् स्राह हरिः—

''स्रनादि-निधनं ब्रह्म शब्द-तत्त्वं यद् स्रक्षरम्। विवर्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः॥ (वाय० १.१)

'वैखरी' वाणी के द्वारा उत्पन्न नाद दूसरे के श्रोत्र का विषय बनता है तथा 'मध्यमा' वाणी से उत्पन्न नाद 'स्फोट' का व्यंजक कहा जाता है।

१. ह०--परश्रुतिमात्रगोचरः।

२. बंभि०—वाचकः।

३. ह०-⊷नादव्यंग्य−।

वैदाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

€5

(वक्ता की दृष्टि से) 'मध्यमा' तथा 'वैखरी' (वािएयों) से एक साथ नाद उत्पन्न होता है। उनमें 'मध्यमा' नाद अर्थ के वाचक 'स्फोट' रूप शब्द का अभिव्यंजक है। 'वैखरी' (से उत्पन्न) नाद रूप ध्विन सभी व्यक्तियों के श्रोत्रमात्र से ग्राह्य है तथा भेरी ग्रादि के नाद के समान निर्धंक है, ग्रीर 'मध्यमा' नाद ('वैखरी' नाद की ग्रपेक्षा) ग्रधिक सूक्ष्म है। कानों को बन्द करने पर ग्रीर जप ग्रादि के समय ग्रत्यन्त सूक्ष्म वायु से यह व्यक्त होता है तथा शब्द-अह्म रूप 'स्फोट' का व्यंजक है। इस प्रकार के 'मध्यमा' नाद से व्यक्त होने वाला स्फोटात्मक शब्द ब्रह्मरूप है तथा नित्य है। उसके विषय में भर्तृ हिर ने कहा है—

"जिससे जगत् का क्रिया-कलाप, स्त्रर्थ (बाह्यार्थ एवं बौद्धार्थ) रूप में विवितत होता है, तथा जो स्नतादि, स्नतन्त, स्रक्षर-रूप एवं शब्द-तत्वात्मक ब्रह्म है"।

ऊपर की कारिका तथा उसके बाद के गद्यांश में 'मध्यमा' वाणी के द्वारा उत्पन्न नाद तथा 'वें खरी' वाणी के द्वारा उत्पन्न नाद के अन्तर को स्पष्ट किया गया है। यहां यह कहा गया है कि 'मध्यमा' वाणी से उत्पन्न नाद अर्थ-बोबक 'शब्द' की, जिसका दूसरा नाम 'स्फोट' है, अभिव्यंजना कराता है। वेंखरी नाद स्थूल होता है इसलिये उसको सभी सुन सकते हैं। परन्तु वेंखरी नाद के प्रकट होने से पूर्व ही, वक्ता की दृष्टि से, मध्यमा नाद के द्वारा अर्थ के वाचक स्फोट का अभिव्यंजन हो जाने के कारण वेंखरी नाद, भेरी आदि के नाद के समान, निर्धंक होता है। दूसरी ओर मध्यमा नाद अत्यन्त सूक्ष्म होता है, अतः उसे दूसरा कोई भी नहीं सुन सकता। इस मध्यमा नाद कानों को बन्द कर देने पर अथवा मानस जप आदि के समय, अत्यधिक सूक्ष्म वायु के द्वारा कर्याचत् अनुभव हो पाता है। इस प्रकार सूक्ष्म वायु के द्वारा अभिव्यंजक होता है। इस प्रकार सूक्ष्म वायु के द्वारा अभिव्यंजक होता है। इस मध्यमा नाद शब्द अहा अथवा उसके दूसरे पर्याय 'स्फोट' का अभिव्यंजक होता है। इस मध्यमा नाद कार कर देने ए अथवा जनके दूसरे पर्याय 'स्फोट' का अभिव्यंजक होता है। इस मध्यमानाद द्वारा 'स्फोट' की अभिव्यंक्त का यहां तात्पर्य है।

इस प्रसंग को ध्रागे इसी प्रकरण के अन्त में कहे गये "प्रत्रेदं बोध्यम् ततोऽर्थवाधः" इत्यादि पंक्तियों की पृष्ठभूमि में समभ्रता होगा। वक्ता की दृष्टि से पहले मध्यमा नाद उपस्थित होगा तथा उसी स्थिति में वक्ता को 'स्फोट' की प्रतीति हो जायेगी। इसके बाद वैखरी ध्वति के द्वारा वह उस मध्यमानाद को और स्पष्ट करेगा। इसी कारण वैखरी नाद को मध्यमानाद का उत्साहक (अभिवर्धक) कहा गया, ठीक उसी प्रकार जिस प्रकार फूल्लार धादि अग्नि के उत्साहक हैं। परन्तु वक्ता मध्यमानाद के लगभग साथ ही वैखरी नाद का प्रकाशन करता है इसलिए एक साथ ही दोनों नादों की उत्पत्ति की बात कही गयी।

ऊपर 'मध्यमा' वाक् के वर्णन के प्रसंग में उसे 'शब्द स्फोट-रूपा' कहा गया है, अर्थात् वह 'मध्यमा' वाक् ही 'स्फोट' है । यहाँ, 'मध्यमा' वाणी से उत्पन्न मध्यमा नाद को स्फोट का अभिव्यंजक कहा। गया है । यहाँ यह विचारसीय है कि प्राकृत ध्वनि

#### स्फोट-निरूपण

को भी स्फोट का व्यंजक माना गया है तथा मध्यमानाद को भी। इन दोनों स्फोट-व्यंजकों में क्या ग्रन्तर है ? साथ ही वैखरी नाद को भेरी ग्रादि के नाद के समान जो सर्वथा निर्थंक कहा गया है उसका ग्रभिप्राय भी सर्वथा स्पष्ट नहीं हो पाता। यह भी ध्यान देने योग्य है कि उपर्युक्त कारिका तथा उसकी व्याख्या के रूप में प्रस्तुत किया गया यह गद्यांश दोनों ही लघुमंजूषा में नहीं मिलते। स्फोट के ब्रह्मदिव का प्रतिपादन भी इस रूप में लघुमंजूषा में नहीं प्राप्त होता। भर्तृहरि की ''ग्रनादि-निधनम् क'' कारिका भी, जिसे यहां उद्धत किया गया है, सघुमंजूषा में 'परा' वाक् के प्रसंग में ही उद्धृत है।

ग्रनादि-निषनं **बह्य** — भर्तृहरि ने ग्रपने वाक्यपदीय के ब्रह्मकाण्ड की इस प्रथम कारिका में वैयाकराएों द्वारा ग्रभिमत शब्द-ब्रह्म का स्वरूप बताया है। वैयाकराएों का बह्म शब्द-तत्त्वात्मक है - अनादि, अनन्त एवं अविनाशी है। यह शब्द रूप ब्रह्म हम सबकी बुद्धि में विद्यमान ग्रनन्त ग्रथीं, पदार्थीं तथा ग्रभिप्रायों, विचारों, कल्पनाग्री के रूप में तथा दूसरी स्रोर स्थूल जगत् के सम्पूर्ण बाह्य पदार्थी, वस्तुस्रों एवं सिष्टियों के रूप में विवर्तित अथवा आभासित होता है। इसी शब्दब्रह्म से जगन की सम्पूर्ण प्रक्रिया सम्पन्न होती है। इस कारिका से ब्रागे की अन्य तीन कारिकाओं में भी इसी शब्दब्रह्म के स्वरूप का प्रतिपादन मिलता है, जिनमें यह कहा गया है कि शब्दब्रह्म एक है, परन्तु श्रपनी अनन्त एवं विभिन्न शक्तियों का आक्षय होने से भनेक सा प्रतीत होता है. शक्तियों से सर्वथा अभिन्न होता हुआ भी भिन्न सा भासित होता है। इस शब्दबहा की प्रमुख शक्ति है, काल शक्ति जिसमें शब्दब्रह्म की अन्य अनन्त शक्तियां समाश्रित हैं। यह काल शक्ति जन्म आदि छ भाव-विकारों का परम ग्रविष्ठान है, जो पदार्थमात्र ग्रथवा चेष्टा या त्र्यापारमात्र में परस्पर भेद उत्पन्न किया करते हैं। यह शब्दब्रह्म ही सबका मूल कारए। है तथा वही भोक्ता, भोक्तव्य एवं भोग सब कुछ स्वयं बना हुआ है--इत्यादि । यो तो पूरा प्रथम काण्ड ही शब्दब्रह्मा के स्वरूप का प्रतिपादक है तथा उसकी विभिन्न विश्लेषताओं को स्पष्ट करता है, जिसके कारए। इस काण्ड की ब्रह्मकाण्ड कहा जाता है, परन्तु इस प्रसंग में निम्न प्रारंभिक कारिकायें शब्दब्रह्म के स्वरूप की दृष्टि से विशेष महत्व की है:---

एकम् एव यव् ग्राम्नातं भिन्नं शक्ति-व्यपाश्रयात् ।

श्रप्यक्तवेऽिष शक्तिम्यः पृथक्तवेनेव वर्तते ॥ २

श्रप्याहित-कलां यस्य कालशक्तिम् उपाश्रिताः ।

जन्मादयो विकाराः धड्-भाव-भेवस्य योनयः ॥ ३

एकस्य सर्वबीजस्य यस्य चेयम् श्रनेकघा ।

भोक्तु-भोक्तव्य-रूपेण भोग-रूपेण च स्थितः ॥ ४

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

900

### [स्फोट एक एवं ग्रलण्ड है]

स च यद्यप्येकोऽखण्डश्च। तथापि पदं वाक्यम्'। जपाकुसुमादि-लौहित्य-पीतत्वादि-व्यंजकोपराग-वशाल्'
लोहितः, पीतः, स्फटिक इति भानवद् वर्णादि-व्यंग्यः
वर्णारूपः पदरूपो वाक्यरूपश्च। यथा च मुखे मिणकृपाण-दर्पण-व्यंजकोपाधि-वशाद् दैर्घ्य-वर्तु लत्वादिभानं तद्वत्। तद् उक्तम्—

## पदे न वर्णा विद्यन्ते' वर्णोध्वययवा न चः। वाक्यात् पदानाम् अध्यन्तं प्रविवेको न कश्चन।

(वा प०१.७३)

श्रीर वह (स्फोट) यद्यपि एक तथा श्रखण्ड है फिर भी पद और वाक्य कहा जाता है। लाल तथा पीले श्रादि (रंगों) के व्यंजक जपा पुष्प श्रादि के उपराग (सम्पर्क) के कारण (स्वच्छ वर्ण वाला) स्फटिक लाल तथा पीला है इस प्रतीति के समान वर्ण श्रादि (पद तथा वाक्य) से व्यक्त होने वाला (एक एवं श्रखण्ड 'स्फोट') वर्णक्ष, पदरूप तथा वाक्यरूप हो जाता है। श्रीर जैसे मिल, तलवार तथा दर्पण (इन) व्यंजक रूप 'उपाधियों' के कारण मुख में भी लम्बाई —गोलाई श्रादि की प्रतीति होती है उसी प्रकार ('स्फोट' में श्रीभव्यंजक वर्ण, पद तथा वाक्य के धर्मों की प्रतीति होती है)। इस विषय में भर्त हिर ने कहा है—

''पद में वर्ण तथा वर्णों में (उनके) ग्रवयव नहीं होते। (इसी प्रकार) वाक्य से पदों का पार्यक्य नहीं है।''

यद्यपि वैयाकरणों की दृष्टि में 'स्फोट' एक एवं निरवयव है तथापि वर्ण, पद तथा वाक्य की 'प्राकृत' ध्विन से वह व्यक्त हुआ करता है, इसिलये उस एक स्फोट के भी 'वर्णस्फोट' ग्रादि भेद हो जाते हैं। 'प्राकृत' ध्विन के द्वारा स्फोट की अभिव्यंग्यता की दृष्टि से ही 'स्फोट' शब्द की ब्युत्पत्ति की जाती है— "स्फुटित वर्णादिभिर् अभिव्यंग्यते यः स स्फोटः"।

इस प्रकार वर्णारूप 'मध्यमा' नाद से अभिव्यक्त होने वाला स्फोट 'वर्णास्फोट', पद रूप मध्यमा' नाद से व्यक्त होने वाला स्फोट 'पदस्फोट' तथा वाक्यरूप मध्यमा

 <sup>&#</sup>x27;तथापि पदं वाल्यम्' यह अंण यहां सर्वथा असंगत एवं अनावश्यक प्रतीत होता है क्योंकि यहीं आगे

 (स्फ़ीट' के लिये 'वर्णरूपो पदरूपो वाक्यरूपश्च' की बात कही गयी है।

२. ह०-वश्यात्

३. ह०-दाक्येध्व ---।

४. वानगपदीय में 'अवयवा इव' तथा 'अवयवा न वा' पाठभेद मिलते हैं।

#### स्फोट-निरूपण

909

नाद से व्यक्त होने वाला स्फोट 'वाक्यस्फोट' है। व्यङ्ग्य में व्यंजक का धमं ग्राभासित होता है तथा उपधेय में उपाधि की विशेषता संक्रान्त हुई प्रतीत होती है। जैसे--लाल ग्रथवा पीले जपा ग्रादि के फूलों (उपाधि) की लालिमा, पीतिमा से उपरक्त सफेद स्फटिक (उपधेय) भी लाल, पीला ग्रादि दिखाई देने लगता है। इस विषय में भर्नृ हरि की निम्न कारिका द्रष्टव्य है-

## यथा रक्तगुर्गे तस्त्रं कवाये व्ययदिश्यते । संयोगि-सन्निकर्पात् सु वस्त्रादिष्वपि गृह्यते ।। (वाप० ३.१.७)

जिस प्रकार लाल गुण में रहने वाली लालिमा का प्रयोग लाल गुण्युक्त कषाय रूप द्रव्य के लिये, 'यह लाल है' इस रूप में, किया जाता है, उसी प्रकार 'संयोगी' (कषायभूत द्रव्य) के 'सन्निकर्ष' (सम्बन्ध) से वस्त्र ग्रादि में भी रक्तता धर्म की प्रनीति होती है।

तो जिस प्रकार रक्त द्रव्य गेरु ग्रादि के विषय में 'यह लाल है' इस प्रकार का प्रयोग किया जाता है तथा कषायभूत द्रव्य के सम्बन्ध से वस्त्र को लाल कह दिया जाता है उसी प्रकार 'स्फोट' में भी, ग्रिभिव्यंग्य तथा ग्रिभिव्यंजक के सम्बन्ध के कारण, वर्ण, पद तथा वाक्य का व्यवहार होता है।

व्यंजक या 'उपाधि' का वर्म व्यंग्य या उपवेष में प्रतिविश्वित होता है इस कथन के पोषण के लिये दूसरा उदाहरण यहां मिण, कृपाण ग्रादि का दिया गया है। जिस प्रकार व्यङ्ग्य मुख व्यञ्जक मिण में, उसकी गोलाई के कारण, गोल दिखाई देता है तथा कृपाण में, उसकी लम्बाई के कारण, लम्बा दिखाई देता है उसी प्रकार व्यङ्ग्य 'स्फोट' में व्यंजक वर्ण ग्रादि के धर्मों के प्रतीति होती है। भतृंहिर के नाम से वैयाकरणभूषण (LXVI, पृ० २५२) में उद्धृत निम्न कारिका में इसी उदाहरण को प्रस्तुत किया गया है:—

### यया मिरा-कृपारगादौ रूपम् एकम् म्रनेकथा। तथैव ध्वनिषु स्फोट एक एव विभिद्यते॥

उपाधि - 'उप-सनीपर्वातिन स्वीयं धर्मम् ग्रादधाति इति उपाधिः' इस ब्युत्पत्ति के ग्रनुसार व्यंजक को ही यहां 'उपाधि' से विशेषित किया गया है क्योंकि व्यञ्जक ग्रपने धर्म का ग्राधान व्यङ्ग्य में करता ही है।

पदे न वर्षा विद्यन्ते० — भर्तृ हिर ग्रादि वैयाकरण न तो वाक्य में पदों की सत्ता मानते है और न पदों में वर्णों की । भर्तृ हिर का कहना है कि यदि पदों के समुदाय को तथा वर्णों के समुदाय को कमशः वाक्य तथा पद माना गया तो वर्णों में भी, ग्रगु में परमाणु के समान, विभिन्न वर्णांशों या खण्डों की सत्ता माननी होगी तथा इन खण्डों के क्रमशः उच्चरित होने, और इस रूप में एक साथ न उपस्थित होने तथा एक दूसरे से ग्रसंस्पृष्ट रहने के कारण न तो एक वर्ण की स्थित सम्भव होगी, न एक पद की

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजुषा

स्रोर न एक वाक्य की । फिर ऐसी श्रवस्था में किसकी स्रथं का वाचक माना जायगा (द्रें ० — बाप० २. २६-२६) । इसलिये वैयाकरण न तो शब्द को विभक्त मानना है स्रोर न स्रथं को ।

'पदे न बर्गा विद्यन्ते॰' इस कारिका को वाक्यपदीय को स्वीपज्ञ टीका में जिस रूप में प्रस्तुत किया गया है उससे यह स्पष्ट प्रतीत होता हैं कि इस कारिका में 'शब्द-नानात्व', अर्थात् वर्गा, पद तथा वाक्य तीनों ही पृथक् पृथक् हैं, तीनों ही सत्य हैं, तीनों में अवयव-अवयवी की स्थिति स्वीकायं नहीं हैं, के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया है। क्योंकि इस कारिका की व्याख्या से पूर्व,

पदभेदेऽपि वर्गानाम् एकत्वं न निवतंते । वाक्ष्येषु पदम् एकंञ्च भिन्नेऽवय्युपलस्यते । न वर्ग्य-व्यतिरेकेश पदम् ग्रन्यच्च विद्यते । वाक्यं वर्ग्य-पदास्यां च व्यतिरिक्तं न किंचन ।।

(वाप० १.७१-७२)

इन दो कारिकाम्रों में, 'शब्दैकत्ववाद' को प्रस्तुत करते हुए यह कहा गया कि, गौ, गवय, गगन म्रादि पदों के भिन्न भिन्न होने पर भी गकार म्रादि वर्ए एक हैं यह प्रतीति होती ही है। इसलिये भिन्न पदों में भी वर्णों की एकता स्थित रहती है। तथा इसी तरह, 'गाम् मानय', 'गां दोग्वि' इत्यादि, भिन्न भिन्न वाक्यों में 'गौ' म्रादि पदों की एकता का ज्ञान भी बना ही रहता है। इसलिये, भिन्न भिन्न वाक्यों में विद्यमान वे वे पद भी एक ही हैं। इस प्रकार वर्णों तथा पदों की एकता के सिद्ध हो जाने पर वर्णों ही पद हैं तथा पद ही वाक्य हैं। इसलिए वर्णे तथा पद से कुछ म्रातिरिक्त (म्राविक) वाक्य नहीं है। पद वर्णों से भ्रविक (भिन्न) नहीं है किन्तु वर्ण ही पद हैं तथा वाक्य वर्ण ग्रीर पद से भ्रविक कुछ नहीं है।

इस रूप में 'एकत्ववाद' के सिद्धान्त का प्रतिपादन कर देने के उपरान्त 'ग्रपर आह' कह कर स्वोपज्ञटीकाकार ने ''पदे न वर्णी विद्यन्ते'' कारिका को प्रस्तुत किया है जिससे यह स्पष्ट है कि वे इस कारिका में 'शब्दनानात्ववाद' के सिद्धान्त का प्रति-पादन मानते हैं।

परन्तु नागेश ने यहाँ स्फोर्टकत्ववाद के जिस प्रसंग में इस कारिका को उद्धृत किया है उससे यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि वे इस कारिका को भी 'शब्दैकत्ववाद' का ही प्रतिपादक मानते हैं। वस्तुतः नागेश को यहाँ यह कारिका उद्धृत न करके उपरि निर्दिष्ट "पदभेदेऽपि वर्णानाम्०" तथा "न वर्णव्यतिरेकेशा०" कारिकाओं को उद्धत करना चाहिए जिनमें, वाक्यपदीय की स्वोपज्ञ टीका के स्रनुसार, 'शब्दैकत्ववाद' का प्रतिपादन किया गया है।

ऐसा अनुमान किया जा सकता है कि नागेश भट्ट ने भट्टो जी दीक्षित के वैयाकरण सिद्धान्त कारिका तथा, उसकी कौण्डभट्ट द्वारा विरचित व्याख्या, वैयाकरण-भूषणा से प्रभावित होकर ही भर्त हरि की 'पदे न वर्णा विद्याने '' कारिका को

#### स्फोट-निरूपण

903

'शब्दनानात्ववाद' की पृष्ठभूमि में प्रस्तुत किया। यहां यह घ्यान देने योग्य है कि, वाक्यपदीय की भ्रन्य अनेक कारिकाओं के समान, इस कारिका को भी भट्टो जी दीक्षित ने अपनी, व्याकरण सम्बन्धी, कारिकाओं में समाविष्ट कर लिया है। वैभूसा० में इस कारिका की उपक्रमिणका में कीण्डभट्ट ने स्पष्टतः कहा है—"इदानीम् श्रखण्ड-पक्षम् श्राह— "पदे न वर्णा विद्यन्ते०" (द्र०—वैभूसा०, पृ० ४६१)।

### [कत्व', 'गत्व' म्रादि का स्फोट में म्राभास तथा उसका कारण]

कि च व्यंजक-ध्वित-गत'-कत्व-गत्वादिकं स्फोटे भासते ।
विम्ब-गत-धर्म-वैशिष्ट्येनैव प्रतिविम्बस्य लोकेऽवधारएगात् । व्यंजक-रूषितस्यैव' स्फटिकादेर् भानाच्च ।
यथा चैकस्य आकाशस्य 'घटाकाशः', 'महाकाशः' इत्यौपाधिको भेदः, यथा चैकस्यैव चैतन्यस्य ग्रौपाधिको
जीवेश्वरभेदो जीवानां च परस्पर-भेदः, एवं स्फोटें
व्यंजक-ध्वित-गत-कत्व-गत्वादि-भानात् ककारो बुद्ध
इत्यौपाधिको भेद-व्यवहारः । 'ग्रौपाधिको भेदः' इत्यत्र
उपाधिः घट-कत्वादिर्' भिन्नः, उपधेयस् तु ग्राकाश-स्फोटादिर् एक एव इति तात्पर्यम् । पद-वाक्योः सखण्डत्व-पक्षे
त्वन्तिम-वर्ण-व्यंग्यः स्फोट एक एव । पूर्व-पूर्व-वर्णस्तु
तात्पर्य-ग्राहकः । न्याय-नये 'चित्रगुः' इत्यादौ चित्रादिपदवत् ।

इसके स्रतिरिक्त व्यंजक ध्वनि के कत्व, गत्व, स्रादि (धमं) स्कोट में स्राभासित होते हैं क्योंकि लोक में विम्ब (व्यंजक) के धर्म-विशेष के साथ ही प्रतिविम्ब (व्यंग्य) का ज्ञान होता है तथा व्यंजक (के रूप) से युक्त स्फटिक का बोच होता है। और जिस प्रकार एक स्राकाश के 'घटाकाश' तथा 'महाकाश' स्रादि स्रौपाचिक (विशेषरा-कृत) भेद होते हैं तथा जिस प्रकार एक चैतन्य के उपाधिकृत जीव स्रौर ईश्वर तथा जीवों के (शरीर-रूप उपाधि-

ह०—ध्वनिगतम् ।

२. ह• — अवद्यारणानुभवान् ।

३, ह० – व्यंजकरूपरूपिकस्यैव । वंभि० —व्यंजकरूषरूषितस्यैव ।

ह० — उपाधिघटकत्वादिभिन्तः । वीम० — उपाधिः कत्वादिभिन्त — । निस० — उपाधिः कत्वा-दिभिन्तः ।

#### वंशकरण-सिद्धान्त-परम-सघू-मंजूपा

कृत) पारस्परिक भेद होते हैं, इसी प्रकार 'स्फोट' में भी, (उसके) व्यंजक ध्विन करव, गत्य ग्रादि धर्मों का ज्ञान होने के कारण, 'ककार का बोध हुग्रा' इस प्रकार का उपाधिकृत भेद-व्यवहार होता है। 'ग्रीपाधिक भेद है' इसका तात्पर्य यह है कि 'उपाधियाँ' ('घटाकाश' की दृष्टि से) घट तथा ('क' रूप 'स्फोट' की दृष्टि से) करव, ग्रादि भिन्न भिन्न हैं। परन्तु उपधेय (व्यंग्य) 'ग्राकाश' तथा 'स्फोट' ग्रादि तो एक ही हैं।

पद तथा वाक्य के सखण्डत्व पक्ष में तो (शब्दों के) अन्तिम वर्ग् से व्यक्त होने वाला स्फोट एक ही है। पहले-पहले के वर्ग् तो (अन्तिम वर्ग् से व्यक्त होने वाले स्फोट के) उसी प्रकार तापर्य-प्राहक हैं जिस प्रकार, न्याय दर्शन के सिद्धान्त के अनुसार, 'चित्रगुः' इत्यादि प्रयोगों में 'चित्र' आदि (अन्तिम 'गो' पद के अर्थ 'चित्र गों का स्वामी' के) केवल तात्पर्य-प्राहक हैं।

यहां 'क' म्रादि वर्गों के धर्म 'स्फोट' में क्यों भासित होते हैं ? इसका उत्तर यह दिया स्था है कि 'स्फोट' विस्व (व्यंग्य) है तथा 'क' म्रादि वर्गों की ध्वति उसका प्रतिविम्ब (व्यंजक) है। व्यंजक 'का' धर्म व्यंग्य में म्राही जाता है, इसलिये व्यंजक 'क' म्रादि वर्गोत्मक ध्वतियों के धर्म, करव म्रादि, से स्फोट का युक्त होना स्वाभाविक ही है।

व्यंग्य तथा व्यंजक प्रथवा उपधेय श्रीर उपधि के दो श्रीर उदाहरए। देकर इस बात की पुष्टि की गयी है। वे उदाहरए। हैं — 'श्राकाश' तथा 'चैतन्य'। एक ही आकाश श्रपनी उपधि 'घट' श्रादि के कारए। उन-उन धर्मों से युक्त होकर भिन्न-भिन्न भासने लगता है। परन्तु वस्तुतः वह एक है। एक ही चैतन्य के, शरीर तथा सम्पूर्ण जगत इन ये उपधियों के कारएा, जीव तथा ईश्वर ये दो भेद हो जाते हैं। परन्तु इन उपधियों में संकान्त होने वाला चैतन्य वस्तुतः एक ही माना जाता है। इसी प्रकार एक ही 'स्फोट', अनेक 'क' श्रादि उपाधियों के कारएा, 'कत्व' श्रादि अनेक रूपों में विभक्त सा प्रतीत होता है।

पदनाक्ययोः सखण्डत्वपक्षे उपर शक्ति-निरूपण के प्रारम्भ में ही 'स्फोट' के ब्राठ भेद दिखाये गए हैं। वहां 'पदस्फोट' तथा 'वाक्यस्फोट' के पहले दो विभाग किये गये हैं— 'पदन्यक्तिक्स्फोट' तथा 'पदजातिस्फोट', 'वाक्यश्यक्तिस्फोट' तथा 'वाक्यन्यतिस्फोट'। 'जाति' श्रखण्ड मानी गयी है, इसलिये उसमें श्रखण्ड तथा सखण्ड भेद नहीं किये गये। परन्तु 'पदन्यक्तिस्फोट' तथा 'वाक्यन्यक्तिस्फोट' में खण्ड की कल्पना हो सकती है, इसलिये इनके पुनः दो भेद किये गये—'सखण्डपदन्यक्तिस्फोट' तथा 'श्रखण्डपदन्यक्तिस्फोट' ग्रौर इसी प्रकार 'सखण्डवाक्यन्यक्तिस्फोट' तथा 'श्राखण्डवाक्यन्यक्तिस्फोट'। इस सखण्ड विभाग की दृष्टि से ही 'स्फोट' की एकता का प्रतिपादन नागेश यहां की ग्रन्तिम पंक्तियों में कर रहे हैं।

न्यायनये 'चित्रगुः' इत्यादौ चित्राविषदवत्—वैयाकरणः विद्वान् समास में शक्ति मानते हैं। उनकी दृष्टि में 'राजपुरुषः' या 'चित्रगुः' एक समस्त एवं प्रविभाज्य शब्द है तथा 'राजा का पुरुष' या 'चितकदरी गाय वाला स्नादमी' ये श्रथं पूरे, स्रविभक्त

ዓወሂ

स्फोट-निरूपण

समस्त, पद के हैं। 'राजन्' तथा 'पुरुष' या 'चित्र' तथा 'गी' का समास में अलग अलग अर्थनहीं है। द्र०——

बाह्यसायों यथा नास्ति कविचद् बाह्यसम्बले । देवदत्तादयो वाक्ये तयंत्र स्युरनयंकाः ।। (वाप० २.१६)

परन्तु नैयाधिक विद्वान् ऐसा नहीं मानते । वे समास में शक्ति न मान कर अलग-अलग पदों का अलग अलग अर्थ करते हैं तथा, 'लक्ष्मणा' वृत्ति के आधार पर, अवयव भूत पदों से ही, समास से प्रगट होने वाले अर्थ का प्रकाशन मानते हैं। यहाँ 'न्यायनये' कह कर नागेश ने नैयाधिकों के इसी सिद्धान्त की ओर संकेत किया है। समास में 'शक्ति' न मानने के कारगा इन्हें 'ब्यपेक्षावादी' कहा जाता है।

कुछ नैयायिक विद्वान् 'चित्रगुः' पद में 'गो' पद की 'गोस्वामो' अर्थ में लक्षणां करते हैं तथा 'गो' में 'चित्र' का अभेद-सम्बन्ध से अन्वय करते हैं। परन्तु दूसरे नैयायिक 'गो' पद की 'गोस्वामी' में लक्षणां नहीं करना चाहते क्यों कि "पदार्थ का पदार्थ के साथ ही अन्वय हो सकता है, पदार्थ के एक देश के साथ नहीं"—यह एक न्याय है। यहां 'गो' पद के अर्थ 'गो-स्वामी' का 'गो' हप अर्थ 'पदार्थे कदेश' है, इसलिये उसमें 'चित्र' के पदार्थ का अन्वय नहीं हो सकता। इस कारण ये दूसरे नैयायिक 'गो' पद की 'चित्र-गो-स्वामी' अर्थ में 'लक्षणां' करते हैं तथा 'चित्र' पद को 'गो' पद के इस विधिष्ट अर्थ का दोतक मानते हैं।

तो जिस प्रकार ये नैयायिक 'चित्रगुः' शब्द में 'गो' पद को ही 'चित्र-गो-स्वामी' इस पूरे अर्थ का, 'लक्षराा' वृत्ति से, बोधक मानते हैं तथा 'चित्र' पद को 'गो' पद के उस विशिष्ट तात्पर्य का द्योतकमात्र मानते हैं, उसी प्रकार 'पदस्फोट' तथा 'वावयस्फोट' की सखण्डता के पक्ष में पदों तथा वाक्यों में अन्तिम वर्ण से 'स्फोट' की अभिन्यक्ति माननी चाहिये। अन्तिम वर्ण से अभिन्यक्ति होने वाला यह 'स्फोट' एक है, पद या वाक्य के पहले पहले के वर्ण तो केवल उस तात्पर्य के द्योतकमात्र हैं।

### [दो प्रकार को ध्वनियां]

ध्वनिस्तु द्विविधः प्रकृतो वैकृतश्च । प्रकृत्या' ग्रर्थबोध-नेच्छया स्वभावेन वा जातः स्फोट-व्यंजकः प्रथमः प्राकृतः । तस्मात् प्रकृताज् जातो विकृति-विशिष्टश चिर-स्थायी निवर्तको वैकृतिकः । हरिर् ग्रप्याह—

१. वंगि०—प्रकृतार्थ।

२. ह॰ में 'प्राकृत:' पद अनुपलब्ध ।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघू-मञ्जूषा

स्फोटस्य ग्रहर्गे हेतुः प्राकृतो घ्वनिर् इध्यते ।। (वाप० १.७६ की स्वोपज्ञ टीका में उद्धृत) शब्दस्योध्वीस् ग्रिभिन्यक्तेर् बृत्ति-भेदे तु वैकृताः ।

शब्दस्योध्वेम् ग्रभिव्यक्तेर् वृत्ति-भेदे तु वैकृताः । घ्वनयः समुपोहन्ते स्फोटात्मा तैर्न मिद्यते ।।

(वाप०, १.७८)

शब्दस्य ग्रभिव्यक्तेरूध्वं वैकृता ध्वनयः, 'जायन्ते' इति शेषः । 'वृत्तिभेद' इति—

ग्रभ्यासार्थे द्रुता वृत्तिर्मध्या वै चिन्तने स्मृता। शिष्याराम् उपदेशार्थं वृत्तिरिष्टा विलम्बितां।।

इति तिसृषु वृत्तिषु 'समुपोहन्ते'—कारणिन भवन्ति । स्फोटस्तु तैर्न भिद्यते इति तदर्थः ।

ध्वित दो प्रकार की होती है—'प्राकृत' तथा 'वैकृत'। 'प्रकृति' (ग्रर्थात्) ग्रर्थ-ज्ञापन की इच्छा, ग्रथवा स्वभाव, से उत्पन्न तथा स्फोट की ग्रभिव्यक्ति कराने वाली (ध्विन) प्रथम ग्रथवा 'प्राकृत' है। उस 'प्राकृत' (ध्विन) से उत्पन्न, (तथा) विकारों से युक्त एवं विरकाल तक रहने वाली (ध्विन) 'वैकृत' है। भर्तृ हिरि भी कहते हैं—

'स्फोट' की श्रिभिव्यक्ति में 'प्राकृत' ध्विन हेतु है तथा, 'स्फोट' की श्रिभिव्यक्ति के उपरान्ता (द्रुत श्रादि) वृत्तियों की भिन्नता में 'वैकृत' (ध्विनयाँ) हेतु हैं। उनके कारण स्फोट के स्वरूप में कोई भिन्नता नहीं श्राती।

(भर्तृ हिरि की कारिका में) 'शब्द' की ग्रिभिव्यक्ति के उपरान्त 'बैकृत' ध्विनयां 'उत्पन्न होती हैं' यह (कथन) शेष है ।' वृत्तिभेदे' (वृत्तियों की भिन्नता इस प्रकार है)—

"ग्रभ्यास के लिये द्रुता वृत्ति तथा चिन्तन के समय मध्या (वृत्ति) कही गयी है। शिष्यों के उपदेश के लिये विलम्बित वृत्ति ऋभीष्ट है।"

- पुलना करो-—बाक्यपदीय स्वोपज्ञटीका १.७६, -- एवं हि संग्रह कार. पठित -- मब्दस्य ग्रहणे हेतुः प्राकृतो ध्वनिरिष्यते ।
   स्थिति-भेदे निमित्तत्वं वैकृतः प्रतिपद्यते ॥
- तुलना करो महा॰ उद्बोत टीका १.१.६० में उद्घृत ;
   अभ्यासार्थे दुता वृत्तिः प्रयोगार्थे तु मध्यमा ;
   तथा याज्ञवल्यस्मृति (५२) में उद्घृत, —
   अभ्यासार्थे दुता वृत्ति प्रयोगार्थे तु मध्यमाम् ।
   शिष्याणाम् उपदेशार्था कुर्याद् वृत्ति विलम्बिताम् ॥
   तघुमंजूषा (पृ० २००) के इस प्रसंग में ऊपर का 'अभ्यासार्थे द्वृता०'' श्लोक उद्धृत नहीं है ॥

#### स्फोट-निरूपण

इन तीन वृत्तियों में 'वैकृत' ध्वनियां कारएा होती हैं । इनके कारएा स्फोट में भेद नहीं स्राता । यह उस (भर्तृहरि की कारिका) का स्रथं है ।

वैयाकरणों की दृष्टि में 'स्फोट' या शब्द नित्य, ग्रखण्ड, एक एवं श्रविभाज्य है तथा वह मध्यमा नाद के द्वारा पहले ग्रभिव्यक्त होता है, ग्रर्थात् वाणी की मध्यमा स्थिति के समय सर्वप्रथम उसकी ग्रभिव्यक्ति होती है इस तथ्य का स्पष्टीकरण पहले किया जा चुका है (द्र०—पूर्व पृ० ६६–६७) ।

'प्राकृत' तथा 'बेकृत' ध्वनियां-यहां उसी नाद को दो प्रकार की ध्वनियों में विभक्त किया गया है— 'प्राकृत' तथा 'बेकृत'। इनमें 'प्राकृत' वह प्रथम ध्वनि है जिससे 'स्फोट' या शब्द प्रथमतः श्रवणगोचर होता है या ग्रिभ्व्यक्त होता है। 'प्रकृत्या जातः प्राकृतः' इस विग्रह के अनुसार प्रकृति प्रथात् 'स्फोट' या शब्द की श्रिभव्यक्ति की दृष्टि से जिस की उत्पत्ति हुई वह 'प्राकृत' ध्वनि है। वक्ता 'स्फोट' की ग्रिभव्यक्ति के लिये 'प्राकृत' ध्वनि को उत्पन्त करता है या दूसरे शब्दों में 'स्फोट' ही 'प्राकृत' ध्वनि के रूप में ग्रिभव्यक्त होता है। इसलिये 'स्फोट' को 'प्राकृत' ध्वनि का कारण ग्रथवा प्रकृति माना गया है। नागेश ने 'प्रकृति' का ग्रथं 'ग्रथंबोचनेच्छा' किया है। इसका ग्रभिप्राय है ग्रथं को बताने के लिये स्फोट की ग्रभव्यक्ति।

'प्राकृतः शब्द की ब्युटरन्ति — 'प्रकृतौ भवः प्राकृतः' (प्रारम्भ में होने वाला) भी की जा सकती है। शब्दाभिब्यक्ति में सबसे पहले यही ध्विन उपस्थित होती है। उसके बाद बैकृत' ध्विन के द्वारा विभिन्न वृत्तियों से युक्त शब्द का श्रवण होता है।

वाक्यपदीय की स्वोपज्ञ टीका में 'प्राकृत' घ्वनि उसे कहा गया है, जिसके सभाव में स्फोट' का स्वरूप सन्भिव्यक्त होने के कारण परिज्ञात नहीं हो पाता। द्र०— "प्राकृतो नाम येन विना स्फोट- रूपम् सन्भिव्यक्तं न परिच्छिद्यते" (चारुदेव संस्करण पृ० ७६)। यहीं 'वैकृत' ध्वनि की परिभाषा में यह कहा गया कि सभिष्यिकत के उपरान्त जिससे स्फोट निरन्तर स्रिष्ठिक काल तक — जब तक घ्वनि समाप्त नहीं हो जाती तब तक — सुनाई देता रहता है वह 'बैकृत' ध्वनि है। द्र० — "बैकृतस्तु येनाभिव्यक्तिं स्फोटरूपं पुन: पुनरविच्छेदेन प्रचिततरं कालम् उपलभ्यते" (वही)!

स्वोपज्ञ टीका के व्याख्याकार वृषभदेव ने 'प्राकृत' शब्द की व्युत्पत्ति करते हुए कहा है कि ध्वित तथा स्फोट की पृथक् पृथक् उपलब्धि न होने कारण स्फोट की ध्वित की प्रकृति सा माना जाता है। उस प्रकृतिभूत 'स्फोट' की ग्रिमिक्यित में हेतु होने के कारण प्रथम ध्वित को 'प्राकृत' ध्वित कहते हैं। 'प्राकृत' ध्वित के उपरान्त होने वाली ध्वित 'प्राकृत' ध्वित से विलक्षण होती है तथा उस ध्वित में 'स्फोट' के साथ विकारों का सम्बन्ध प्रतीत होता है, इसलिये इस उत्तरकालीन ध्वित को 'वैकृत' ध्वित कहा जाता है। द्र०—"ध्वितस्फोटयोः पृथक्त्वेनानुपलम्भात् तं स्फोटं तस्य ध्विनः प्रकृतिम् इव मन्यन्ते। तत्र भवः 'प्राकृतः' । तदुक्तरकालभावी तस्माद् विलक्षण एवोपलभ्यते इति विकारापित्ति रव स्फोटस्य इति 'वैकृत' उच्यते" (वही)।

'प्राकृत' ध्विन के बिना 'स्फोट' या 'शब्द' का श्रवण नहीं हो पाता इसलिये उसे एक तरह से 'स्फोट' का ही स्वरूप मान लिया गया है तथा उसमें 'प्राकृत'

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-सधु-मंजूषा

4 oc

ध्वित के ह्रस्व, दोर्घ, प्लुत ग्रादि धर्मों का, 'लक्षग्रा' वृत्ति द्वारा, ग्रारोप कर लिया गया। द्र०---

> स्वभावभेदान् नित्यत्वे ह्रस्वदीर्घण्तुतादिषु । प्राकृतस्य ध्वने: कालः शब्बस्येत्युपचर्यते ॥ (बाप०, १.७६)

स्वरूप की ट्रष्टिसे नित्य होने पर भी हरत, दीर्घ, प्लुत आदि स्थितियों में 'प्राकृत' ध्वनि का जो काल है उसे शब्द का मान लिया जाता है।

शब्दस्योध्वं मृ श्रीभव्यक्ते: — केवल 'प्राकृत' ध्विन के धर्मों को ही 'स्कोट' या 'शब्द' का धर्म क्यों माना जाता है, ''बैकृत'' ध्विन के 'द्रुत' श्रादि वृत्तियों को 'स्फोट' का धर्म क्यों नहीं माना जाता है ? इस प्रश्न का उत्तर यहाँ उद्धृत भर्तृहिर की कारिका में मिल जाता है और वह यह कि 'स्फोट' के श्रीभव्यक्त हो जाने के पश्चात् 'बैकृत' ध्विन श्रपने विकारों के साथ उपस्थित होती है। इस प्रकार 'स्फोट' तथा 'बैकृत' ध्विन में स्पष्टतः भेद के प्रगट हो जाने के कार्या 'बैकृत' ध्विन के धर्मों को 'स्फोट' में श्रध्यारोपित नहीं किया जाता। द्र०—''तस्माद उपलक्षित-व्यितरेकेस बैकृतेन ध्विन सम्प्रयुज्यमानोऽपि स्फोटातमा ताद्रष्ट्रप्यस्य ग्रनध्यारोपात् शास्त्रे हस्वादिवत् कालभेद-व्यवहारं नावतरित'' (स्वोपक्र टीका, पृ० ५०)।

'आयन्ते' इति शेष:— "शब्दस्योध्वं म् ग्रिमिब्यक्तेः " इस कारिका के ग्रिमिश्रय को स्पष्ट करते हुए नागेश ने 'आयन्ते' इस क्रियापद का ग्रध्याहर किया है। इनके अनुसार इस कारिका का ग्रन्थय होगा — "शब्दस्य श्रीमिब्यक्तेः ऊर्ध्व वैकृता ध्वनयः जायन्ते। ते च जाताः (द्रुतादि-) वृत्तिभेदे 'समुपोहन्ते' (कारणानि भवन्ति)।" ग्रथित् शब्द की श्रीमिब्यक्ति के उपरान्त 'वैकृत' ध्वनियाँ उत्पन्न होती हैं। उत्पन्न हुई वे 'वैकृत' ध्वनियां 'द्रुत' ग्रादि वृत्तियों की भिन्नता में कारण बनती हैं। वस्तुतः इस 'आयन्ते' क्रिया के श्रध्याहार की कोई ग्रावश्यकता यहां नहीं है, क्योंकि 'वैकृताः' पद 'ध्वनयः' का विश्वषण् है तथा 'ध्वन्यः' समुपोहन्ते' इस क्रिया का कर्ता है। अतः उस क्रिया से यहां श्रथं स्पष्ट हो जाता है।

### [ बंखरी' नाद तथा 'मध्यमा' नाद का, उदाहरए द्वारा, स्पष्टीकरएा]

ग्रत्रेदं बोध्यम्—

केनचिद् 'घटम् ग्रानय' इति 'वैखरी' नादः प्रयुक्तः । सं केनचित् श्रोत्रे'न्द्रियेगा गृहीतः । स नाद इन्द्रियद्वारा बुद्धिहृद्गतः सन् ग्रर्थबोधकं शब्दं स्व-निष्ठ-कत्वादिना व्यञ्जयति । तस्माद् ग्रर्थवोधः । 'स्फुटत्यर्थोऽस्माद्' इति व्युत्पत्त्या' 'स्फोटः' ।

१. ह० में इसनुपलब्ध ।

२. ह० – कर्णे – ।

३. ह० में इसके बाद 'अत एव' पाट अधिक है।

#### स्कोट-निरूपण

908

उच्चारियतुस्तु युगपदेव 'मध्यमावैखरीभ्यां' नाद उत्पद्यते । तत्र 'वैखरी'—नादो वह् नेः फूत्कारादिवन् 'मध्यमा'-नादोत्साहकः । 'मध्यमा'-नादः स्फोटं व्यञ्ज-यति इति शीघ्रमेव ततोऽर्थवोधः । परस्य विलम्बेन अनुभव-सिद्धत्वात् ।

स्रत एव ''श्रोत्रोपलब्धिर्बुद्धिनिग्रीह्यः प्रयोगेगाशिज्वलित स्राकाशदेशः शब्दः'' (महा०, भा० १, पृ० ६५) इत्या-करग्रन्थः सङ्गच्छते । कत्वादिना श्रोत्रोपलब्धित्वं म्फोटात्मक-पदादि-रूपेगा तु' बुद्धि-निग्रीह्यत्वम् । स च प्रयोगेगा 'वैखरी' रूपेगा स्रभिज्वलितः स्वरूपरूषितः कृत इति तदर्थः ।

यहां यह जानना चाहिये—िकसी के द्वारा 'घटम् स्नानय' इस 'वैखरी' नाद (ध्विति) का उच्चारण् किया गया। उस (ध्विति) को किसी ने श्रोत्रेन्द्रिय द्वारा ग्रहण् किया। वह ध्वित श्रोत्रेन्द्रिय द्वारा बुद्धि तथा हृदय में जाकर ग्रर्थं-बोधक शब्द को, ग्रपने 'कत्व' ग्रादि के द्वारा, ब्यक्त करता है। उस (ग्रिभिब्यक्त 'स्कोट') से ग्रर्थं का ज्ञान होता है। 'स्फुटत्यर्थोऽस्मात्' (इससे ग्रर्थं का प्रकाशन होता है) इस ब्युत्पत्ति से (ग्रर्थं-वाचक शब्द को) 'स्फोट' कहा जाता है।

उच्चारण करने वाले (व्यक्ति) से 'मध्यमा' तथा 'वैखरी' (वाणी की इन ग्रवस्थाग्रों) द्वारा एक साथ ही ध्वनि उत्पन्न होती है। उनमें 'वैखरी' नाद, फूँकने से जिस प्रकार ग्राग बढ़ती है उसी प्रकार, 'मध्यमा' नाद को बढ़ाने वाला है। 'मध्यमा' नाद 'स्फोट' को ग्रामिब्यक्त करता है। इस तरह (उच्चारियता को) उस (व्यक्त 'स्फोट') से शीध्र ही ग्रर्थं का ज्ञान हो जाता है। (परन्त) दूसरे (श्रोता) को देर से (ग्रर्थं का ज्ञान होता है यह) ग्रनुभवसिद्ध है।

इसीलिए ('स्फोट' को स्वीकार करने के कारण ही) ''कानों से जिसका श्रवण होता है, बुद्धि से जिसका ग्रवं ज्ञात होता है, उच्चारण से जिसकी ग्रिभि-व्यक्ति होती है तथा जो आकाश में रहता है वह शब्द है'' यह भाष्य (-वचन) सुसङ्गत होता है। ''कत्व'' ग्रादि ध्विन रूप से श्रोत्र द्वारा उस 'स्फोट' का ग्रहण होता है। 'पद-स्फोट' ग्रादि (तथा 'वाक्य-स्फोट') रूप से उस 'स्फोट' का बुद्धि के द्वारा ज्ञान होता है ग्रीर वह (स्फोट) 'वैखरी' ध्विनरूप प्रयोग से ग्रिभिव्यक्त होता है—ग्रपने रूप ('कत्व' ग्रादि) से युक्त किया जाता है'' यह उस (भाष्य-पंक्ति) का ग्रवं है।

ह• में नहीं है।

#### वयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-नंजूशा

यहाँ श्रोता तथा वक्ता दोनों की दृष्टि से 'स्फोट' के द्वारा ग्रयाभिव्यक्ति का क्रम बताया गया। 'वैखरी' नाद के द्वारा 'शब्द' श्रोता के कानों तक पहुँचता है श्रोर फिर कानों से बुद्धि तथा हृदय में पहुँचकर वह श्रोता को ग्रथं का बोध कराता है। परन्तु बक्ता की दृष्टि से तो एक साथ ही 'मध्यमा' तथा 'वैखरी' वाणियों द्वारा नाद या ध्वनि की उत्पत्ति होती है।

नागेश ने ऊपर परा, पश्यन्ती, मध्यमा, वैखरी वारिएथों की चर्चा करते समय भी इस बात का उल्लेख किया है — "युगपदेव मध्यमा-वैखरीभ्यां नाद उत्पद्यते । तत्र मध्यमा नादोऽर्थवाचक-स्फोटात्मक-शब्द-व्यञ्जक: ।" वहां भी वक्ता की दृष्टि से ही 'मध्यमा' तथा 'वैखरी' द्वारा एक साथ नादोत्पत्ति की बात कही गयी है ।

प्रयोगेरणिभिज्बलितः—यहां विद्यमान 'प्रयोग' शब्द का अभिप्राय नागेश ने 'वैखरी' ध्विन किया है। सामान्यतया 'प्राकृत' ध्विन से ही स्फोट की प्रभिष्यित भतृंहिर आदि वैयाकरणों ने मानी है जिसका निदर्शन ऊपर हो चुका है। परन्तु यहां 'स्फोट' की परश्रवणगोचरता (दूसरे के द्वारा सुनाई देने की योग्यता) का प्रसंग होने के कारणा 'वैखरी' ध्विन ही 'प्रयोग' का पद अभिप्राय होना चाहिये। क्योंकि 'वैखरी' ध्व से ही 'स्फोट' दूसरों के लिए श्रव्य या अभिव्यक्त होता है। "स्फोट:' शब्दो ध्विन: शब्द-गुणः" (महा० १.१.६६) इस कथन में भी पतंत्रिल के 'ध्विन' का अभिप्राय 'वैखरी' ध्विन ही मानना चाहिये। अन्यथा 'ध्विन-कृता वृद्धिः' यह भाष्यकार का कथन असङ्गत हो जायेगा, क्योंकि 'वृद्धि' स्नादि विकार 'वैखरी' ध्विन के ही धर्म माने गये हैं।

### ['जाति' ही वास्तविक 'स्फोट' है]

तत्रापि शक्यत्वस्येव शक्ततावच्छेदिकाया वर्ण-पद-वाक्य-निष्ठ-जातेः वाचकत्वम् । तदुक्तम् :— ग्रनेक-व्यक्त्यभिव्यङ्खा जातिः स्फोट इति स्मृता । इति । (वाप० १.६३)

तस्माद् ग्रष्टविध-स्फोटात्मकः शब्दो वृत्त्याश्रयः। वस्तु-तस्तु वाक्यस्फोटो वाक्यजातिस्फोट एव वृत्त्याश्रयः। तत एव लोके ग्रर्थबोध इत्याद्युक्तत्वात्। इति सर्वे सुत्थम्।

### इति स्फोट-निरूपराम्

उन ('पद-स्फोट' तथा 'वाक्य-स्फोटों' में भी (घट, पट ग्रादि ग्रथों में रहने वाली घटत्व पटत्व ग्रादि 'जातियों' की) वाच्यता के समान वाचकता में रहने वाली ('घट', 'पट' ग्रादि पद-निष्ठ घट-पदत्व, पट-पदत्व ग्रादि) 'जाति', जो वर्ग्स, पद तथा वाक्य में रहती है, उसी में (वास्तविक) वाचकता है। इसी (बात) को (भतृंहिर ने) कहा है—

#### स्कोट-निरूपण

999

''ग्रनेक ('घट' 'पट', ग्रादि पद रूप) 'ब्यक्तियों' से ग्रभिब्यक्त होने वाली 'जाति' ही 'स्फोट' है''।

इसिलये आठ प्रकार का 'स्फोट' रूप 'शब्द' ही 'वृत्तियों' का आश्रय है। वास्तव में तो 'वाक्य-स्फोट' या (और स्पष्ट शब्दों में) 'वाक्य-जातिस्फोट' ही 'वृत्तियों' का आश्रय है, क्योंकि उससे ही लोक में अर्थ का ज्ञान होता है, इत्यादि बातें पहले कही जा चुकी हैं। इस प्रकार ('स्फोट' के मानने पर) सब मुसङ्गत हो जाता है।

यह 'स्फोट'-विषयक विवेचन समाप्त हुग्रा।

जातेर्वाचकत्वम्—व्यावहारिक बुद्धि के सन्तोष अथवा व्याकरण आदि शास्त्रों को प्रक्रिया के निर्वाह के लिये यद्यपि 'स्फोट' के अनेक भेद किये जाते हैं, परन्तु वास्तविक 'स्फोट' या अर्थवाचक शब्द तो 'जाति स्फोट' ही है, जिसमें किसी प्रकार के विभाग के लिये कोई स्थान नहीं है। वस्तुत: 'ब्यक्तियों' का पर्यवसान भी जाति में ही होता है।

जिस प्रकार अनेक दार्शनिक (मीमांसक ग्रादि) यह मानते हैं कि शब्द से पूरी 'जाति' का बोध होता है अधवा पदार्थों में रहने वाली 'जाति' ही वाच्य है, यह दूसरी बात है कि, 'जाति' 'व्यक्ति' से पृथक् नहीं होती—'व्यक्ति' में ही 'जाति' समाविष्ट रहा करती है— इसलिये, शब्दों से 'व्यक्ति' का भी बोध हो जाता है। उसी प्रकार यह भी मानना चाहिये कि 'वर्शस्पोट' की दृष्टि से 'वर्शजाति', 'पदस्फोट' की दृष्टि 'पदजाति' तथा 'वाक्यस्फोट' की दृष्टि से 'वाक्यजाति' को ही बास्तविक 'स्फोट' मानना चाहिये।

भतृंहरि श्रादि वैयाकरण 'जाति' को ही वाचक तथा वाच्य दोनों मानते हैं। शब्द पहले 'वाचक-जाति' को प्रगट करता है फिर उसका ग्रर्थ-जाति के रूप में, श्रध्यारोप कर लिया जाता है। द्र०—

> स्वा जातिः प्रथमं शब्दैः सर्वेरैवाभिधीयते । ततोऽर्थजातिरूपेषु तदध्यारोपकल्पना ॥ (वाप० ३.१,६)

सभी शब्दों के द्वारा पहले ग्रपनी (विशेष) 'घटपदत्व' ग्रादि 'जाति' का बोध कराया जाता है। उसके बाद श्रर्थ रूप घटत्व ग्रादि जातियों में उस 'शब्दजाति' का श्रध्यारोप कर लिया जाता है।

वस्तुतः भर्तृहरि स्रादि केवल 'जाति' को ही सत्य स्रौर ब्रह्म मानते हैं तथा 'ब्यक्तियों' को ग्रसत्य मानते हैं। इस दृष्टि से वाक्यपदीय की निम्न कारिकायें द्रष्टव्य है:—

> सर्वशक्त्यारममूतत्वम् एकस्यैवेति निर्णेष: । भावानामारमभेवस्य कल्पना स्मावनिधकाः ।। (वाप० ३.१.२२)

#### वयाकरण-सिद्धान्त-परम-लपु-मंजूषा

सभी (विविध) 'शक्तियों' की ग्रात्मा एक ('जाति') ही हो सकती है यह निश्चित है। भावों (पृथक् पृथक् शक्तियों ग्रथवा 'व्यक्तियों' की भिन्नता) के काररा ग्रात्मा ('जाति') के स्वरूप भेद की कल्पना ग्रनर्थक (ग्रसत्य) है।

> सत्यासत्यौ तु यौ भावौ प्रतिभावं व्यवस्थितौ । सत्यं यत्तत्र सा जातिरसत्या व्यवतयः स्मृताः ॥ (वाप० ३.१.३२)

प्रत्येक पदार्थ में जो सत्य तथा ग्रसत्य भाव विद्यमान हैं उनमें जो सत्य ग्रंश है वह 'जाति' है ग्रीर जो ग्रसत्य ग्रंश है वह 'व्यक्ति' है।

इस प्रकार एकमात्र 'जाति' के ही सत्य होने के कारण उसे ही वास्तितक 'स्फोट' भी मानना चाहिये। अतः ऊपर परमलघुमंजूषा के प्रारम्भ में जो श्राठ प्रकार के 'स्फोटों' का उल्लेख हुआ है (द्र० पृ० २-१३) उनमें 'वाक्य-स्फोट,', अथवा और स्पष्ट सब्दों में, 'वाक्य-व्यक्ति-स्फोट' को वृत्तियों का आश्रय न मान कर, 'वाक्य-जाति-स्फोट' को ही 'स्रिभया', 'लक्षणा', 'ब्यंजना' आदि वृत्तियों का साश्रय मानना चाहिये।

## त्राकांचादि-विचारः

### ['ग्राकांका' का स्वरूप]

यथ शाब्दवोधसहकारिकारणानि 'स्राकांक्षा'-'योग्यता'-'स्रायित'-तात्पर्याणि । वाक्यसमयग्राहिका 'स्राकांक्षा' । सा च एकपदार्थज्ञाने तदर्थान्वययोग्यार्थस्य यज्ज्ञानं तद्विषयेच्छा—'स्रस्यान्वय्यर्थः कः'—इत्येवं रूपा पुरुष-विष्ठैव । तथापि तस्याः स्वविषयेऽर्थे स्नारोपः । 'स्रयम् स्र्योऽर्थान्तरम् स्राकांक्षति' इति व्यवहरात् । इदमेव 'स्रमिधानापर्यवसानम्' इत्युच्यते । पदे तु नारोपः स्र्यवीधोत्तरमेव स्नाकांक्षोदयात् । 'पदं साकांक्षम्' इति तु 'साकांक्षार्थवोधकम्' इत्यर्थकम् । तदुक्तं 'समर्थं ०'' स्त्रे माध्ये 'परस्परव्यपेक्षां सामर्थ्यम् एके । ''का पुनः शब्दयोव्यंपेक्षा ? न बूमः शब्दयोरिति । कि तर्हि ? स्र्ययंगोः'' (महा०२.१.१,पृ०३६) । ईदृशजिज्ञासोत्थापकं चैकपदार्थेऽपरपदार्थ-व्यतिरेक-प्रयुक्तस्य स्नव्यबोधाजनक-त्वस्य ज्ञानम् इति तद्विषये तादृशान्वयबोधाजनकत्वेऽपि 'स्राकांक्षा' इति व्यवहारः ।

'शाब्दवोध' के महकारी कारण हैं—'ग्राकांक्षा', 'योग्यता', 'ग्रासित्त' तथा 'तात्पर्य'। वाक्य के सङ्केत का बोध कराने वाली 'ग्राकांक्षा' है। वह ('ग्राकांक्षा') एक पद के अर्थ का ज्ञान होने पर उस पदार्थ के ग्रन्वययोग्य (दूसरे) ग्रर्थ का जो ज्ञान उस विषय वाली—'इस (ग्रर्थ) का अन्वयी ग्रर्थ कौन है ?' इस प्रकार की—इच्छा (यद्यपि) पुरुष (श्रोता) में ही रहती है तो भी उस (इच्छा या 'ग्राकांक्षा') का अपने विषयभूत ग्रर्थ में ('समवाय' सम्बन्ध से) ग्रारोप कर लिया जाता है क्योंकि 'यह ग्रर्थ दूसरे ग्रर्थ की ग्राकांक्षा

१. ह०—पर्यवसन्तम् । 'अभिधानापर्यवसानम्' इस उद्धरण की दृष्टि से द्रष्टिच्य तर्ककीमृदी ४ ;
 व्यभिधानापर्यवसानम् (आकांक्षा) । इयं च जाता सती शाब्दकोधे शब्दस्य सहकारियी । अतएव
 'गौरक्व: पुरुषो हस्ती' इत्यादी नान्वयबोधः, आकांक्षाविरहात् (त्यायकोश) ।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लधु-मंजूषा

रखता है' यह व्यवहार होता है। इस ('ग्राकांक्षा') को ही 'ग्रिभिधान (ग्रर्थ) की ग्रपरिसमाप्ति' कहा जाता है।

'आकांक्षा' का आरोप पद में नहीं किया जाता क्योंकि (पद के) अर्थ-ज्ञान के उपरान्त ही 'धाकांक्षा' का उदय होता है। 'पद आकांक्षा-युक्त है' इस कथन का तो अर्थ यह है कि '(वह पद) साकांक्षा अर्थ का बोधक है'। इस (बात) की "समर्थः पदिविधः" सूत्र के भाष्य में (इस रूप में) कहा गया है— "कुछ विद्वान् पारस्परिक 'आकांक्षा' को 'सामर्थ्य' मानते हैं। दो शब्दों में पारस्परिक 'आकांक्षा' क्या हो सकती है ? हम यह नहीं कहते कि दो शब्दों में ('आकांक्षा' रहती है)। तो फिर ? दो अर्थों में ('आकांक्षा' रहती है)"।

इस प्रकार की जिज्ञासा ('ग्राकांक्षा') का हेतु है - एक पद के ग्रर्थ में, दूसरे पद के ग्रर्थ के ग्रभाव के कारण, सम्बन्ध का बोध उत्पन्न न कर पाने की स्थित का ज्ञान। इसलिये उस (सम्बन्धबोध की ग्रजनकता रूप) ज्ञान के विषय में, उस तरह के सम्बन्धवोध की जनकता के न होने पर भी, 'ग्राकांक्षा' यह व्यहार किया जाता है।

सहकारिकारणानि -- 'सहकारी कारणा' वे होते हैं जो प्रमुख कारण से होने वाले कार्य के जनक होते हुए भी प्रमुख कारण से भिन्न हुमा करते हैं। यहां 'शाब्दबोध' में प्रमुख कारण है पद का ज्ञान । पदार्थज्ञान ग्रादि 'सहकारि कारण' हैं। तुलना करो---

### पदज्ञानं तुकरणं द्वारं तत्र पदार्थघीः। शाब्दबोधः फलंतत्र शक्तिधीः सहकारिणी॥

(न्यायसिद्धान्तमुक्तावली, शब्दखण्ड, ८१)

तस्याः स्व-विषयेऽर्थं ग्रारोपः — 'आकांक्षा' एक प्रकार की इच्छा है। इसलिये वह ग्रात्मा का वर्म है तथा 'समवाय' सम्बन्ध से श्रोता पुरुष में ही रह सकती है, फिर भी उस पुरुषिनिष्ठ 'ग्राकांक्षा' का, शब्द के अर्थ में 'ग्रारोप' कर लिया जाता है क्योंकि पद का ग्रर्थ 'धाकांक्षा' का विषय होता है — या दूसरे शब्दों में 'ग्राकांक्षा' पदार्थ-विषयक होती है। यह 'ग्रारोप' इस लिये किया जाता है कि व्यवहार में 'ग्रांथ' को भी कभी कभी 'साकांक्षा' कह दिया जाता है।

ईवृशिकिशासा''' क्यावहार: 'प्राकांका' की उत्पत्ति तब होती है जब श्रोता किसी एक पद को सुन कर उसके अर्थ को तो जान लेता है, परन्तु उससे सम्बद्ध होने वाले दूसरे पदार्थ के बोधक किसी शब्द को वह नहीं मुनता। ऐसी स्थिति में उसे यह ज्ञान होता है कि यह श्रुत शब्द निराकांक्ष अर्थ का बोधक नहीं है। इस प्रकार श्रोता को जो यह ज्ञान होता है कि यह शब्द निराकांक्ष अर्थ का बोधक नहीं है उस ज्ञान का विषय वह श्रुत शब्द होता है। इसलिये उस शब्द या पद को ही साकांक्ष कहा जाता है। यद्यपि वह शब्द अन्वय-बोध का जनक नहीं होता। जैसे—'गां नय' इस वाक्य में यदि केवल 'गाम्' इस एक पद का ही उच्चारण किया जाय तो उससे गो व्यक्ति का बोध हो जाने पर भी, 'नय' पद के अर्थकान

#### आकांक्षादि-विचार

994

के स्रभाव में जो यह ज्ञान होता है कि 'गो' पद सन्वय-बोघ का जनक नहीं है यह ज्ञान ही 'स्राकांक्षा' को उत्पन्न करता है। 'स्राकांक्षा' के हेतुभूत इस ज्ञान का विषय है 'गो' पद का स्रथं, स्रथान गो व्यक्ति। यहां यद्यपि 'गो' पद के स्रथं में निराकांक्ष सर्यबोघ को उत्पन्न करने की शक्ति नहीं है फिर भी उसके लिये 'स्राकांक्षा 'का व्यवहार होता है।

नैयायिकों के म्रनुसार वाक्य के जिस पद के बिना जिस पद का ग्रन्वय नहीं बनता उस पद के साथ उस पद की 'म्राकांक्षा' रहती है। द्र० — "यत् पदम् ऋते यत् पदान्वय-बोधो न भवति तत्पदे तत्पदवत्ता (म्राकांक्षा)" । भ्रथवा — "पदस्य पदान्तर-प्रयुक्तान्वयान नुभावकत्त्वम् ग्राकांक्षा" (न्यायकोश)।

वेदान्त परिभाषा (ग्राममपरिच्छेद) में यह कहा गया है कि पदों के प्रथाँ में इस प्रकार की योग्यता, कि वे पारस्परिक जिज्ञासा के विषय बन सकें, ही 'ग्राकांक्षा' है। किया को मुनने पर कारक तथा कारक को सुनने पर क्रिया में इस प्रकार की जिज्ञासा का विषय बनने की योग्यता होती है। द्र०—'पदार्थानां परस्पर-जिज्ञासा-विषयत्वयोग्यत्वम् भाकांक्षा'।

### [एक दूसरे प्रकार से 'ग्रकांक्षा' का विवेधन]

यद् वा 'उत्थापकता'-'विषयता'-भ्रन्यतरसम्बन्धेन, उभय-सम्बन्धेन वा श्रर्थान्तरिजज्ञासा 'श्राकांक्षा' । श्राद्यम्-'पश्य मृगो धावति' इत्यत्र दर्शनार्थस्य कारकधावना-कांक्षोत्थापकत्वं धावनं तु तद् विषय एव । श्रन्त्यं तु'-'पचित तण्डुलं देवदत्तः' इत्यादौ क्रियाकारकयोर्द्वं योरिप परस्परं तद्त्थापकत्वात् तद्विषयत्वाच्च ।

ग्रत एव 'घटः कर्मत्वम् ग्रानयनं कृतिः' इत्यतो 'घटम् ग्रानय' इतिवत् नान्वयबोधः । 'ग्राकांक्षा'-विरहात् । 'घटम् ग्रानय' इति विभक्त्यन्ताख्यातान्तयोरेव' साकांक्षत्वाच्च ।

अथवा 'उत्थापकता' या 'विषयता' इनमें से किसी एक सम्बन्ध से या इन दोनों सम्बन्धों से दूसरे अर्थ को जानने की इच्छा 'आकांक्षा' है। प्रथम (प्रकार) 'पश्य मृगो धावति' (देखो हिरए। दौड़ता है) यहाँ है। 'दर्शन' रूप

ह० तथा वंनि० में 'तु' नही है।

२. तुलना करो — वैयाकारणमते विभक्ति-धातु-आख्यात-क्रिया-कारक-पदानां परस्परं विना परस्परस्य न स्वार्धान्वया-नृशावकत्वम् (न्वायकोस)।

#### वैयाकरण-मिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

अर्थ में, (कर्म) कारक—'दौड़ना' की. 'श्राकांक्षा' की 'उत्थापकता' है। 'दौड़ना' तो उस 'श्राकांक्षा' का विषय ही है। श्रन्तिम (दूसरा प्रकार) तो— 'पचित तण्डुलं देवदत्तः' (देवदत्त चावल पकाता है।) इत्यादि में है। क्रिया (पकाना) तथा कारक (कर्त्ता—देवदत्त और कर्म चावल) दोनों में पारस्परिक 'श्राकांक्षा' की 'उत्थापकता' भी है तथा 'विषयता' भी।

इसीलिये ('म्राकांक्षा' के 'शाब्दबोध' में कारण होने से) 'घटः कर्मत्वम्' (घड़ा, कर्म कारकता) तथा 'म्रानयनं कृतिः' (लाना कार्य) इन से, 'घटम् म्रानय' के समान, 'शाब्दबोध' नहीं होता। क्योंकि यहाँ (शब्दों में) पारस्परिक 'म्राकांक्षा' का म्रभाव है। तथा 'घटम् म्रानय' यहां विभक्त पन्त ('घटम्') तथा म्राख्यातान्त ('म्रानय') पद ही साकांक्ष हैं। परस्पर साकांक्ष होने के कारण (यहां म्रथंबोध होता है)।

यद् वा विषयत्वाच्च — ऊपर 'ग्राकांक्षा' की जो परिभाषा दी गयी उसमें 'ग्राकांक्षा' को पुरुष-निष्ठ मानते हुए यह कहा गया है कि 'समवाय' सम्बन्ध से 'ग्राकांक्षा' का पदार्थ (शब्दार्थ) में ग्रारोप कर जाता है। परन्तु ग्रारोप के बिना भी 'ग्राकांक्षा' को पदार्थ-निष्ठ सिद्ध करने के लिये, 'ग्राकांक्षा' की एक ग्रन्य परिभाषा प्रस्तुत करते हुए, नागेश ने यहाँ 'उत्थापकता' तथा 'विषयता' इन दो सम्बन्धों की चर्चा की है। ग्रलग ग्रलग तथा मिश्रित रूप से इन दोनों सम्बन्धों के ग्रावार पर ग्रथं में 'ग्राकांक्षा' की स्थित मानी जा सकती है। क्योंकि कहीं ग्रथं 'ग्राकांक्षा' का उत्थापक हुग्ना करता है, तो कहीं वह 'ग्राकांक्षा' का विषय रहा करता है ग्रीर कहीं कहीं पद के ग्रथं में दोनों ही सम्बन्ध पाये जाते हैं --वह 'ग्राकांक्षा' का उत्थापक भी होता है तथा विषय भी। इसलिये भले ही 'समवाय' 'सम्बन्ध से 'ग्राकांक्षा' को ग्रथं में ही रहती हो, परन्तु इन दोनों प्रकार के संबन्धों के ग्राधार पर 'ग्राकांक्षा' को ग्रथं में भी माना जा सकता है।

यहां जो प्रथम उदाहरए। दिया गया वहां केवल 'उत्थापकता' सम्बन्ध से अधं को साकांक्ष माना जाता है, अर्थात 'पश्य मृगो घावित' इस वाक्य में जब केवल 'पश्य' कहा जायगा तो उसका, 'देखो' यह दर्शन रूप, अर्थ अपने 'कर्म', (कर्म कारक), 'घावन' रूप अर्थ, की 'आकांक्षा' को उत्पन्न करेगा। क्योंकि 'पश्य' यह क्रियापद है तथा कियापद के लिये यह आवश्यक है कि उसका कोई न कोई 'कर्म' तथा 'कर्ता' आदि कारक हों। अतः यह स्वाभाविक है कि केवल 'पश्य' पद सुनने के उपरान्त यह 'आकांक्षा' होगी कि क्या देखों ? इसलिये 'पश्य' पद में केवल 'आकांक्षा' की 'उत्थापकता' है। उसमें 'विषयता' नहीं है क्योंकि 'आकांक्षा' का विषय 'पश्य' नहीं हो सकता। साथ ही 'मृगो घावित' इस अंश में केवल 'आकांक्षा' की 'विषयता' ही है उसकी 'उत्थापकता' नहीं है। क्योंकि 'पश्य' पद के अनुच्चिरत होने पर भी केवल 'मृगो घावित' इस अंश में केवल 'आकांक्षा' की 'विषयता' नहीं उत्पन्न होती। परन्तु 'पश्य' पद को सुनने के उपरान्त श्रोता में किसी प्रकार की 'आकांक्षा' नहीं उत्पन्न होती। परन्तु 'पश्य' पद को सुनने से जो 'आकांक्षा' उत्पन्न होती है उसका विषय 'मृगो घावित' अंश अवश्य है।

द्वितीय उदाहरएा-—'पचित तण्डुलं देवदत्तः' (देवदत्त चावल पकाता है) में 'पकाना' क्रिया तथा 'कर्ता' कारक (देवदत्त) ग्रौर 'कर्म' कारक (चावल) दोनों एक दूसरे की जिज्ञासा

#### आकाक्षांदि-विचार

990

अथवा 'श्राकांक्षा' के उत्थापक भी हैं तथा विषय भी हैं। क्योंकि यदि 'पचिति' नहीं कहा गया तो 'तण्डुलं देवदत्तः' श्रंश साकांक्ष रहेगा तथा यदि 'तण्डुलं देवदत्तः' नहीं कहा गया तो 'पचिति' पद साकांक्ष रहेगा। इसी प्रकार 'पचिति' के विषय हैं 'तण्डुल' तथा 'देवदत्त' का विषय हैं 'पचिति' क्योंकि किया बिना 'कारक' के तथा 'कारक' बिना किया के नहीं रह सकता।

भत एव साकांक्षत्वाच्च--यहां 'आकांक्षा' की दूसरी परिभाषा क्यों प्रस्तुत की गयी इस प्रक्त का उत्तर इन पंक्तियों में दिया गया है। इस दूसरी परिभाषा के श्रनुसार 'उत्थापकता' श्रथवा 'विषयता' इनमें से किसी एक सम्बन्ध से अथवा दोनों सम्बन्धों से पदार्थ में रहने वाली, अन्य पदार्थ-विषयक, जिज्ञासा को ही 'आकांक्स' माना गया तथा इस प्रकार की 'माकांक्षा' को ही 'शाब्दबोध' में कारण माना गया है। इसलिये इस परिभाषा के कारएा ही 'घट:कर्मत्वम् ग्रानयनं कृतिः' इस वाक्य से, 'घटम् ग्रानय' इस वाक्य के समान, 'ग्रन्वयक्षोध' अथवा अर्थज्ञान नहीं होता । क्योंकि 'घटः कर्मत्वम् भानयनं कृतिः' इस प्रयोग में इस प्रकार की 'ग्राकांक्षा' नहीं है जिसका स्वरूपनिर्देश दूसरी परिभाषा में किया गया। ग्रिभिप्राय यह है कि 'कर्मत्वम्' पद से उपस्थापित ग्रर्थ ('कर्मत्व') के ज्ञान में, 'कर्मत्व' रूप ग्रथं में ग्रन्वित होने के योग्य जो 'ग्रानयन' रूप ग्रयं का ज्ञान उस ज्ञान-विषयक इच्छा रूप, 'ग्राकांक्षा' तो है, परन्तु, 'उत्थापकता' या 'विषयता' के सम्बन्ध से ग्रथवा दोनों सम्बन्धों से, एक शब्दार्थ में विद्यमान दूसरे शब्दार्थ से सम्बद्ध जिज्ञासा रूप 'श्राकांक्षा' यहाँ 'कर्मत्व' रूप शब्दार्थ में नहीं है । स्योंकि 'कर्मत्व' न तो 'म्रानयन' -- ज्ञान का उत्थापक हो है स्रीर न उसका विषय ही है। इस प्रकार की 'म्राकांक्षा' सुबन्त' तथा 'तिङन्त' पदों में ही रहा करती है । इसलिये 'घटम् मानय' इस प्रयोग से, इसमें 'ग्राकांक्षा' की विद्यमानता के कारण, 'शाब्दबोघ' होता है । परन्तु 'घटः कर्मत्वम् स्नानयनं कृतिः' इस प्रयोग से, इसमें दूसरे प्रकार की 'स्नाकांक्षा' के न होने के कारगा, 'शाब्दबोध' नहीं होता । इसलिये 'ग्राकांक्षा' की यह दूसरी परिभाषा अधिक परिष्कृत एवं स्नावश्यक है।

### ['योग्यता' का स्वरूप]

'योग्यता' च परस्परान्वयप्रयोजकधर्मवत्वम् । तेन 'पयसा सिञ्चिति' इति वाक्यम् योग्यम् । ग्रस्ति च सेकान्वयप्रयोजकद्रवद्रव्यत्वं योग्यता जले । करणत्वेन जलान्वयप्रयोजकाद्रीकरणत्वं योग्यता सेकक्रियायाम् । ग्रतण्व 'विह्निना भिञ्चिति' इति वाक्यम् ग्रयोग्यम् । वह्ने: सेकान्वयप्रयोजकद्रवद्रव्यत्वाभावात् ।

(वाक्य के शब्दों में अर्थ की हिष्ट से) पारस्परिक अन्वय (सन्बन्ध) के प्रयोजक (जनक) धर्म से युक्त होना 'योग्यता' है। इसलिये 'पयसा सिञ्चिति' १. काप्रवृ० में 'वाक्यम्' पद नहीं है।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

(जल से मींचता है) यह योग्य (वाक्य) है। सेक (मींचना रूप किया) में अन्वयं का जनक (धर्म)—वस्तु का द्रव (प्रवाहात्मक) होना रूप योग्यता—जल में है तथा 'करएा' रूप से जल में अन्वयं (सम्बन्ध) का उत्पादक धर्म — (खुष्क को गीला कर देना)—रूप योग्यता—सेक (सिंचन किया) में है। इसीलिए (योग्यता के इस स्वरूप को मानने के कारएा ही) 'विल्लना सिचिति' (आग से सींचता है) यह (वाक्य) अयोग्य है, क्योंकि सिचन में अन्वयं का उत्पादक धर्म (वस्तु का प्रवाह रूप वाला होना) अग्नि में नहीं है।

यहाँ वैयाकरणों की दृष्टि से 'योग्यता' की परिभाषा प्रस्तृत की गयी है --"परस्परान्वय-प्रयोजक-घर्मवत्त्वं योग्यता" । इसका स्रभिप्राय यह है कि पदों के स्रथौं का जो पारस्परिक अन्दय उसका हेतुभूत जो धर्म उस धर्म से युक्त होना 'योग्यता' है। जैसे 'पयसा सिचति' इस वाक्य में 'योग्यता' है, क्योंकि 'सिचन' रूप क्रिया में 'पयसा' शब्द के ग्रथं (जल) के प्रन्वय का हेतुभूत धर्म, ग्रथीत् गीलापन ग्रथवा प्रवाहात्मक होना रूप योग्यता, जल में है। तथा इसी प्रकार 'कररा' भूत जल में 'सिचन' के ग्रन्वय का हेतुभूत धर्म, प्रथीतु सुखे को गीला कर देना रूप योग्यता, 'सिचन' किया में है । इसलिये 'पयसा सिचिति' यह वाक्य 'योग्यता' से युक्त है। इस 'परस्परान्वय-प्रयोजक-धर्मवत्ता' के न होने के कारए। 'वह्निना सिचति' इस वाक्य में 'योग्यत।' नहीं मानी जाती । क्योंकि 'ब्राग' में गीलापन अथवा प्रवाहात्मकता रूप धर्म नहीं है जिससे 'वहिन' का सिचन में अन्वय हो सके। तथा इसी प्रकार 'सिचन' में जलाना या सुखाना रूप धर्म नहीं है जिस से उसका 'बह्नि' के साथ अन्वय हो सके । द्र०-''कार्यविशेषजनने सामर्थ्यम् (योग्यता)। तच्च एक पदार्थे अपर-पदार्थ-प्रकृत-संसर्गवत्त्वम्" (न्यायमंजरी ४ से न्यायकोश में उद्भृत) तथा ''इयं योग्यताच जाता सती शाब्द-बोधप्रयोजिका शब्दयोग्यता इति व्यवहि यते । इयं योग्यताऽयोग्यवाक्य-निरिसका च भवति । ग्रत एव 'बह्निना सिचिति' इत्यादि-वाक्यान् नान्वयबोध: प्रमात्मको भवति । योग्यताविरहात्" (तर्ककौमुदी से न्याय-कोश में उद्धत) !

### ['योग्यता' के विषय में नैयायिकों का यक्तरुप तथा उसका खण्डन]

एतादृशस्थलेषु नान्वयबोधः किन्तु प्रत्येकं पदार्थबोध-मात्रम् इति 'नैयायिकाः । तन्त । बौद्धार्थस्यैव सर्वत्र बोध-विषयत्वेन बाधस्याभावात् । हरिः ग्रप्याह—

ग्रत्यन्तासत्यिप ह्यार्थे ज्ञानं शब्दः करोति चः इति ।

खण्डलखण्डखाड (चीखम्बा संस्करण १९९४, पृ० १६८) में मीमांसाश्लोकवातिक (चोदनामूत्र ६) के नाम से निम्न कारिका उद्ध स है :—

अत्यन्तासत्यपि हार्ये ज्ञानं शब्दः करोति हि ।

अबाधात् तु प्रमाम् अत्र स्वतः प्रामाण्यनिश्चलाम् ॥

परन्तु मीमांसाङलोकवातिक (शेषकृष्ण रामनीय शास्त्री सम्पादिन, मद्रास विश्वविद्यालय, १९४०, पृ० ३३) में निम्न कारिका मिलती है:--

मत्यन्तासत्य वि सूर्ये हानं शब्द: करोति हि ।

तेनोत्सर्गे स्थिते तस्य दोषाभावात् प्रमाणता ॥

जो भी हो यह कारिका, जिसे नागेश ने यहां उद्धृत किया है, भतृहरि की नहीं है। सम्भवतः भ्रमवण ही भतृहरि के नाम से इसे उद्धृत किया गया है।

#### आकांक्षावि-विचार

998

स्रतो वन्ध्यासुतादिशब्दानां प्रातिपदिकत्वम् । 'विह्निना सिञ्चिति' इत्यतो बोधाभावे तद्याक्यप्रयोक्तारं प्रति 'स्रद्रवेगा विह्निना कथं सेकं ब्रवीपि' इत्युपहासानापत्ते रच । वाक्यार्थबोधे जाते बुद्धार्थविषये प्रवृत्तिस्तु न भवति बुद्धार्थेऽप्रामाग्यमहाद् इत्यन्यत्र विस्तरः ।

ऐसे (श्रयोग्यता) के स्थलों में (शब्दों के पारस्परिक) सम्बन्ध का बोध नहीं होता किन्तु केवल प्रत्येक पदों का अर्थज्ञान ही होता है—ऐसा नैयायिक मानते हैं। यह (नैयायिकों का विचार) उचित नहीं है। क्योंकि बौद्धिक श्रथं ही सर्वत्र (शब्द द्वारा) बोध का विषय बनता है। इस कारण (उस बुद्धिगत श्रथं की) वाधा नहीं होती। भतृं हरि भी कहते हैं—''वस्तु के सर्वथा न होने पर भी शब्द (उस वस्तु का बौद्धिक) ज्ञान कराता ही है।'' इसलिये (श्रथं को बुद्धिगत मानने से) 'वन्ध्यासुत' ग्रादि शब्दों की भी (इनकी बौद्धिक ग्रथंवत्ता के कारण) 'श्रातिपदिक' संज्ञा है। 'बिह्नना सिञ्चित' इस बाक्य से ज्ञान न होने पर, इस बाक्य के बोलने वाले के प्रति, 'द्रव रहित ग्राग से तुम मींचने की बात कैसे कहते हो?' इस प्रकार का उपहास नहीं किया जा सकता। (इसलिये 'योग्यता' के न होने पर भी) बाक्य के ग्रथं का ज्ञान हो जाने से (उस) ज्ञात अर्थ में प्रवृत्ति तो इसलिये नहीं होती कि श्रोता को (उस ज्ञान की) ग्रयथायंता का निश्चय हो जाता है। यह विषय ग्रन्यत्र। (अधुमंजूका) में विस्तार से विण्तत है।

नैयायिक विद्वान् 'योग्यता' से रहित, 'विह्निना सिचिति' इत्यादि, वाक्यों के द्वारा सम्बद्ध अर्थ का ज्ञान होता है—ऐसा नहीं मानते । उनका कहना है कि इन वाक्यों में अलग अलग पदों के अर्थ का ही ज्ञान होता है—सम्बद्ध वाक्यार्थ का नहीं । ये विद्वान् "पदों के अर्थों के अन्वय में बाघा का न होना" 'योग्यता' की परिभाषा मानते हैं । इस प्रसंग में नैयायिक विद्वानों द्वारा निर्धारित, 'योग्यता' की, निम्न परिभाषायें द्रष्टव्य हैं:—"बाघक-प्रमा-विरहः" (तत्त्वचिन्तामिता—४), "अर्थाबाघः" (तकंसंग्रह—४) तथा "बाघ-निश्चयामावो योग्यता इति नव्या ग्राहुः" (नीलकण्ठी—४)

वैयाकरण विद्वान् नैयायिकों के इस मत से सहमत नहीं हैं। उनका विचार है कि वाक्य से जिस अर्थ की प्रतीति होती है वह सर्वत्र पहले बौद्धिक ही होती है। बाद में बौद्धिक अर्थ तथा बाह्य अर्थ को अभिन्त मान लेने के कारण बुद्धिगत अर्थ से बाह्यार्थ की प्रतीति होती है। इसलिये 'विद्विना सिंचिति' इत्यादि वाक्यों में भी बौद्धिक वाक्यार्थ की प्रतीति में कोई बाधा नहीं है। इस कारण 'योग्यता' को वैयाकरण 'शाब्दबोध' में अनिवायं कारण नहीं मानते।

92=

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

परन्तु 'योग्यता'-रहित 'बह्निना सिचिति' इत्यादि वाक्यों से जिस ग्रर्थ का ज्ञान होता है उसमें प्रवृत्ति इसलिये नहीं होती कि श्रोता को यह पता लग जाता है कि यह ज्ञान ग्रप्रामािंगक है, ग्रयथार्थ है, केवल बौद्धिक ही है

हिरः भ्रष्याह—नागेश ने भर्तृहिर के नाम से जिस 'श्रद्यन्तासस्यपि०'' कारिका को उद्धृत किया है वह वाक्यपदीय में नहीं मिलती। परन्तु यह ग्रवश्य है कि इस प्रकार का ग्राशय भर्तृहिर की कुछ कारिकाओं से प्रकट होता है। द्र०—-

## श्रत्यन्तम् श्रसथामूते निमित्ते श्रुत्युपाश्रयात् । दृश्यतेऽलातचकादौ वस्त्वाकार-निरूपणा ।। वाप० (१.१३०)

निमित्त (बाह्य वस्तु) के सर्वथा ग्रसत्य होने पर भी केवल शब्द-प्रयोग के द्वारा 'ग्रलात-चक्र' ग्रादि में चक्र ग्रादि वस्तुग्रों के ग्राकार का ज्ञान होता है। इसीलिये 'खपुष्प', 'शज्ञविषाग्म' इत्यादि शब्दों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा होती है। यदि इन शब्दों से कोई ज्ञान ही न हो – ज्ञान बाधित हो जाय-- तब तो यं शब्द या प्रयोग ग्रथं-हीन हो जायेंगे तथा उस स्थिति में इनकी 'प्रातिपदिक' संज्ञा ही नहीं होगी। 'प्रातिपदिक' संज्ञा के ग्रभाव में 'मुंग्रादि विभक्तियां नहीं श्रायोंगी ग्रीर इस रूप में ये 'ग्रपद' ग्रथवा ग्रसाधु बन जायोंगे तथा इनका प्रयोग नहीं किया जा सकेगा। परन्तु इस तरह 'योग्यता'-रिहत शब्दों का पर्याप्त प्रयोग माथा में होता ही है। इसलिये ऐसे स्थलों में 'ग्रन्वय-बोध' ग्रथवा ज्ञान का श्रभाव नहीं माना जा सकता।

इसके अतिरिक्त यदि यह मान लिया जाय कि 'बिह्नना सिंचित' जैसे 'योग्यता'— रहित प्रयोगों में 'अन्वय-बोध' (बौद्धिक ज्ञान) होता ही नहीं; तो यह बात समक्त में नहीं आती कि सुनने वाला, इस बावय का प्रयोग करने वाले व्यक्ति की, इस रूप में हंसी क्यों उड़ाता है कि 'भाई जलाने वाली भाग से तुम सींचने की बात क्यों कहते हो ?' इस उपहास की संगति तो तभी लग सकती है यदि यह माना जाय कि इस वाक्य से 'अन्वय-बोध' होता है।

यहाँ नैयायिक यह कह सकते हैं कि 'योग्यता' - रिहत वाक्यों या प्रयोगों से प्रन्वय-बोध होता है यह स्वीकार कर लेने पर एक दूसरा प्रश्न यह उपस्थित होता है कि इस प्रकार के वाक्यों को सुनने के उपरान्त ज्ञात विषय में श्रोता की प्रवृत्ति क्यों नहीं होती ?

इस प्रश्न का उत्तर यहां यह दिया गया कि ऐसे वाक्यों से श्रोता को जान तो होता है परन्तु साथ ही उसे यह भी पता लग जाता है कि यह ज्ञान भ्रश्नामािश्य है। वास्तिवकता भी यही है कि इस तरह के वाक्यों से होने वाला ज्ञान केवल बौद्धिक ही होता है— बाह्यार्थ से वह शून्य होता है। इसीिलसे ऐसे ज्ञान को योगदर्शन में 'विकल्प' ज्ञान कहा गया है। द्र०— "शब्दज्ञानानुपाती वस्तुशून्यो विकल्प:" (योगदर्शन १.६)। नैयायिकों के श्रनुसार यदि इस ज्ञान को, बाधित हो जाने के कारण, ज्ञान ही न माना गया तब तो योगदर्शन का 'विकल्प'-विषयक यह मन्तव्य भी श्रसंगत हो जायगा।

इसलिये 'योग्यता' की परिभाषा नैयायिकाभिमत "बाधाऽभाव" इत्यादि न होकर वैयाकरणाभिमत---''परस्परान्वय-प्रयोजक-धर्मवत्वम्' हो उचित है।

#### आकांक्षादि-विचार

929

### ['श्रासत्ति' का स्वरूप तथा उसकी 'सहकारि-कारशाता' के विषय में विचार]

प्रकृतान्वयबोधाननुकूलपदाव्यवधानम् 'ग्रासित्तः'। 'गिरिः ग्रन्निमान्' इत्यासन्नम् । ग्रनामन्नं च—'गिरिर्भु-क्तम् ग्रग्निमान् देवदत्तेन' इति ।

'यासितः' यपि मन्दबुद्धेरिवतम्बेन शाब्दबोधे कारगम्। अमन्दबुद्धे स्तु आसत्त्वभावेऽपि पदार्थोपस्थितौ आकांक्षादितोऽविलम्बेनैव बोधो भवति इति न बोधे तस्याः कारगत्वम्। ध्वनितं चेदं ''न पदान्त०'' (पा० १.१.४७) सूत्रे भाष्ये। 'स्थाल्याम् ओदनं पचति' इत्यादौ 'स्थाल्याम्' 'इत्यस्य' 'ओदन'-पदेन व्यवधानेऽपि' प्रकृता-न्वयत्रोधानुकूलत्वाद् आसन्नत्वाक्षतिः।

(वाक्य में) प्राप्तिक्ष्मक अन्यय-ज्ञान के प्रतिकूल पदों का व्यवधान न होना 'ग्रामित्त' है। 'गिरिः अग्निमान्' (पर्वत अग्नि वाला है) यह वाक्य 'ग्रासित्त' से युक्त है। 'गिरिः भुक्तम् अग्निमान् देवदत्तेन' (पहाड़ खाया, श्राग्ति-युक्त, देवदत्ते ने) यह वाक्य 'ग्रासित्त' से रहित है।

'श्रामित्त' भी अलप बुद्धि वालों को शीन्न 'शाब्ददोध' कराने में कारण है। तीन्न बुद्धि वालों को 'श्रासित्त' के अभाव में भो, पदार्थ के उपस्थित होने से, 'श्रकांक्षा' आदि के आधार पर शीम्न ही 'शाब्ददोध' हो जाता है। इस लिये 'शाब्ददोध' में 'आसित्त' कारण नहीं है। यह ''न पदान्त ॰'' इस सूत्र के भाष्य में संकेतित है। 'स्थाल्याम् श्रोदनं पचिति' (पतीली में भात पकाता है) इत्यादि (वाक्यों) में, 'स्थाल्याम्' का 'श्रोदनम्' इस पद से व्यवधान होने पर भी, प्राकरिणक अन्त्रय-ज्ञान के अनुकूल होने के कारण, ('श्रोदनम्' पद से) 'श्रासित्त' का नाश नहीं होता।

'मासत्ति' की जो परिभाषा यहां की गयी उसका स्रभिन्नाय है— उच्चरित पदों का प्रसंगानुकूल जो सन्वय-बोध उसके विपरीत अर्थ वाले पद या पदों का बीच में न स्ना जाना या दूसरे शब्दों में इस प्रकार के विपरीतार्थक या स्नमुकुलार्थक पद स्थवा पदों का सभाव।

तर्कभाषा में एक ही व्यक्ति के द्वारा श्रभीष्ट ग्रयं का बीव कराने वाले पदों के ग्रविलम्ब उच्चारण को 'श्रामत्ति' कहा गया है। द्वध्य---''एकेनैव पुंसा पदानाम् ग्रविलम्बेनोच्चारितस्वम् (ग्रामत्तिः)'' तर्कभाषा---४। त्यायसिद्धान्तमुनतावली में भी 'श्रामत्ति' का यही ग्रभिप्राय माना गया है---''सिन्धानं पदस्य श्रामत्तिर् उच्यते'' (शब्दपरिच्छेद)।

प. ह० — 'तीक्ष्णबृद्धेः' ।

२. निस०,काप्रश्रू०—सत्यवि

निस०, काप्रगु० में इसके पश्चात् 'दत्यासत्ति निरूपणम्' अधिक है।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूवा

इसी प्रकार तर्कको मुदी में भी 'ग्रासत्ति' तथा 'सन्तिवि' को एक मानते हुए यह कहा गया कि यदि वाक्य के एक एक शब्द को एक एक घण्टे के मध्यावकाश के बाद उच्चारित किया जाय तो श्रोता को उस वाक्य से ग्रभीष्ट ग्रथं का ज्ञान नहीं हो पाता क्योंकि वहां 'ग्रासत्ति' ग्रथवा 'सन्तिधि' नहीं है। द्र० ''एतस्य ज्ञान च शाब्दबोधजनकम् इति विज्ञेयम्। ग्रतएव एक कशः प्रहरे प्रहरे ग्रसहोच्चारिते 'गाम ग्रान्य' इत्यादौ नान्वयबोध.। सन्तिधेरभावात्'' (तर्ककौमूदी — ४)।

श्रासत्तिरिष सूत्रे भाष्ये— 'प्रासत्ति' की जो परिभाषा नागेश ने की है उसे देखते हुए 'ग्रासत्ति' को भी 'शाब्दबोध' में ग्रानिवायं कारण नहीं माना जा सकता क्योंकि यह देखा जाता है कि ग्रन्य शब्दों का व्यवधान होने पर भी बुद्धिमानों को 'शाब्दबोध' हो ही जाता है। ग्रन्य बुद्धि वालों को भी 'ग्रासत्ति'-रहित वाक्यों से ग्रथं का ज्ञान तो हो जाता है पर उसमें थोड़ी देर ग्रवश्य लग जाती है। इसीलिये यहां यह कहा गया कि मन्द बुद्धि वालों की दृष्टि से शीध्र 'शाब्दबीध' में कारणा है।

यहाँ नागेश ने "न पदान्त०" (पा० १.१.५७) मूत्र के भाष्य के जिस स्थल की स्रोर सकेत किया है वहाँ पतंजित ने स्पष्ट कहा है "स्नानुपूर्व्योगापि सन्निविष्टानां यथेप्टम् स्रभिसम्बन्धो भविति" स्रथांन् श्रानुपूर्वी या विशिष्ट क्रम से न रसे हुए शब्दों में भी यथा-भिलिषत सम्बन्ध हो जाता है। स्रपने इस कथन के उदाहरण के रूप में पतंजित ने वहां यह निम्न वाक्य प्रस्तुत किया है: — "स्नब्वाहम् उदहारि या त्वं हरिस शिरसा कुम्भं भिषित साचीनम् स्रभिधावन्तम् भद्राक्षीः", तथा इस क्रम-रहित पदों वाले वाक्य का स्रभीष्ट सम्बन्ध भी स्वयं पतंजित ने ही इस प्रकार किया है "उदहारि भिष्ति ? या त्वं कुम्भं हरिस शिरसा सनड्वाहं साचीनमाभिधावन्तम् भ्रद्राक्षीः" (हे जल ढोने वाली बहन ? जो तुम खड़े को सिर पर रख कर ले जा रही हो, तिरखे दोड़ते हुए बैल को देखा है क्या ?)। इस तरह 'स्रासित' के न होने पर भी स्रथंबोध होता ही है। स्रतः 'स्रासित' को 'शाब्दबोध' में स्निवायं कारण नहीं माना जा सकता। द्र०— "भाष्यात् तु स्रासित्त' को 'शाब्दबोध' में स्निवायं कारण नहीं माना जा सकता। द्र०— "भाष्यात् तु स्रासित्त' को 'शाब्दबोध' में स्निवायं कारण नहीं माना जा सकता। द्र०— "भाष्यात् तु स्रासित्त' को विष्ठे पदार्थोपस्थितौ स्रकाक्षावशाद् ब्युत्पत्यनुसारेण श्रन्वयबोध इति लभ्यते" (महा०, उद्दोत टीका, १.१.१५७)। महाभाष्य के उपर्युद्धृत स्थल तथा उसकी टीका से यह स्पष्ट है वाक्य के पदों का एक विशिष्ट क्रम में होना भी 'स्रासित्त' को परिभाषा के अन्तर्गत ही माना जाता है।

स्थाल्याम् अक्षितः — उपर 'श्रासित्तं की परिभाषा में 'श्रवनुकूल' पद क्यों रखा गया, इस बात को यहाँ 'स्थाल्याम् श्रोदनं पचिति' इस उदाहरस्य द्वारा स्पष्ट किया गया है। यहाँ 'स्थाली' तथा 'पचिति' के मध्य में जो 'श्रोदनम्' सब्द का व्यवधान है वह अननुकूल (प्रतिकूल) न होकर अनुकूल ही है। इसलिये उसका व्यवधान होने पर भी 'श्रासित्तं वनी ही रहती है क्योंकि 'श्रासित्तं की दृष्टि से उसी पद का व्यवधान अवांखनीय है जो अन्वयबोध या अभीष्ट अर्थ के प्रतिकूल अर्थ का बोधक हो।

## ['तात्पर्य' का स्वरूप-विश्वेषन तथा 'शाब्दबोध' में उसकी हेतुता]

'एतद् वान्यं पदं वा एतद् ग्रर्थबोधायोच्चारगगीयम्' इति ईश्वरेच्छा 'तात्पर्यम्'। ग्रत एव सति 'तात्पर्ये' ''सर्वे

#### आकांकावि-विचार

923

सर्वार्थवाचकाः" इति शाब्दिकनये "घट शब्दात् पट-प्रत्ययो न" इत्याद्युक्तम् । नानार्थस्थले लोके 'तात्पर्यम्' तु, 'एतत् पदं वाक्यं वा एतदर्थ-प्रत्ययाय मया उच्चार्यते' इति, प्रयोक्तुर् इच्छारूपम् । 'तात्पर्य'-नियामकं च लोके' प्रकरणादिकम् एव । स्रतो भोजन-प्रकरणे 'सैन्धवम् स्रानय' इत्युक्ते 'सैन्धव'-पदेन लवण-प्रत्ययः, युद्धावसरेऽ-इवप्रत्ययः । वेदवाक्ये च ऐश्वर'तात्पर्याद् स्र्यंबोधः ।

ननु प्रकरणादोनां शक्ति-नियामकत्वे शक्त्यैव निविहे किन्तात्पर्येण इति चेन् न । "ग्रस्मात् शब्दाद् ग्रर्थद्वय- विशेष्यको बोधो जायते, ग्रर्थद्वये शक्तिसत्त्वात् । 'तात्पर्यम्'तु क्वेति न जानीमः" इत्याद्यनुभव-विरोधात् । ग्रत एव च प्रय ग्रानय' इत्युक्तेऽप्रकरणज्ञस्य 'दुग्धं जलं वाऽऽनेयम् ?' इति प्रकृतः सङ्गच्छते ।

## इत्याकांक्षादि-विचारः

'इस वाक्य अथवा पद का इस अर्थ के ज्ञापन के लिये उच्चारएा किया जाना चाहिये' इस प्रकार की ईश्वरेच्छा 'तात्पर्य' है। इसीलिये, ('शाब्दबोध' में) 'तात्पर्य' के ('सहकारी' कारएा) होने से ''सभी शब्द सभी अर्थों के वाचक हैं'' इस, वैयाकरएों के, सिद्धान्त में ''घट' शब्द से 'पट अर्थ' का ज्ञान नहीं होता" इत्यादि कहा गया। लोक में, अनेक अर्थ वाले शब्द में, 'तात्पर्य', 'यह पद या वाक्य इस अर्थ के जापन के लिये मेरे द्वारा उच्चारित किया जाता है' इस तरह का, वक्ता का इच्छारूप है।

लोक में 'तात्पर्य' का नियमन करने वाले 'प्रकरण' आदि ही हैं। इसलिये भोजन के अवसर पर 'सैन्धवम् आनय' यह कहने पर 'सैन्धव' शब्द से नमक का ज्ञान तथा युद्ध के अवसर पर घोड़े का ज्ञान होता है। वेद के बाक्यों में 'ऐश्वर तात्पर्य' से अर्थ का बोध होता है।

'प्रकरएा' ग्रादि के 'शक्ति'-नियामक होने से 'शक्ति' से ही ('शाब्दबोध' का) निर्वाह हो जाने पर 'तात्पर्य' को सहकारी कारएा मानने का क्या प्रयोजन है ? यह (प्रश्त) उचित नहीं है । क्योंकि ऐसा मानने से, ''दो श्रर्थों में 'शक्ति'

ह०—लोक—ा

२. ह० तथा वंसि • में 'च' नहीं है।

३. ह० - ईश्वर -।

४. निस॰, काप्रणु॰ में यह अंश नहीं है।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मञूषा

होने के कारए। इस शब्द से द्विविध म्रर्थ की प्रतीति होती है, परन्तु इसका तात्पर्यं किस (म्रर्थ) में हैं ?'' इस प्रकार के म्रतुभव से विरोध उपस्थित होता है, म्रौर इसीलिये 'पय म्रानय' यह कहने पर जो प्रकरए। को नहीं जानता उस (ब्यक्ति) का 'दूध लाऊं या जल ?' यह प्रश्न सुसंगत होता है।

ईश्वरेच्छा तात्पर्यम्—यहाँ 'ईश्वर' पद को वक्ता मात्र का उपलक्षक मानना चाहिये। अन्यथा 'नदी', 'वृद्धि', 'टि', 'खु' जैसे पारिभाषिक शब्दों में ईश्वरेच्छा रूप 'तात्पर्य' के न होने के कारण 'शाब्दवोध' नहीं होना चाहिये। क्योंकि उस उस अर्थ के बोध की इच्छा से केवल मूत्रकार ने ही इन शब्दों का उच्चारण किया है। द्र०—"इदम् एतिसम् अर्थे अस्य अन्वयं प्रत्याययतु इति प्रयोकतुर् इच्छा तात्पर्यम्" (न्यायमंजरी से न्यायकोश में उद्धृत)। 'धटम् आनय' यह वाक्य 'घड़ा लाखो' इस अर्थ के आपन की इच्छा से उच्चिरत हुआ है, इस प्रकार का वक्ता का 'तात्पर्य' होता है। जब श्रोता को वक्ता के इस 'तात्पर्य' का ज्ञान हो जाता है, प्रयत्ति जब श्रोता यह जान लेता है कि वक्ता ने इस 'तात्पर्य' की अभिव्यक्ति के लिये इस शब्द या वाक्य का प्रयोग किया है, तभी उसे उस शब्द-प्रयोग से इस अर्थ का ज्ञान होता है। इसीलिये 'तात्पर्य' ज्ञान को शाब्द-बोध में 'सहकारी' कारण माना जाता है।

ननु प्रकरणादीनां ' संगच्छते — यहां इस प्रश्न द्वारा नागेश ने यह संकतित किया है कि 'शाब्दबोध' में 'तात्पर्यज्ञान' को भी अनिवायं रूप से 'सहकारी' काररा नहीं माना जा सकता क्योंकि वक्ता के 'तात्पयं' को जाने विना भी प्रायः श्रोता की अर्थ का ज्ञान होता ही है। तुलना करो — "ग्रन्ये तुनानार्थादी क्वचिद् एव तात्पर्यज्ञानं कारराम् । तथा च शुकवाक्ये विनैव तात्पर्यज्ञानं शाब्दबोधः" (न्यात्रमुक्तावली-४.८४) 'तात्पर्यज्ञान की उपयोगिता वैयाकरण इस बात में ग्रवश्य मानता है कि ग्रनेकार्थक वाक्यों में 'तारपर्य'-ज्ञान के द्वारा 'शाब्दबोध' की प्रामाणिकता का निश्चय होता है। जैसे जब 'गेहे सैन्घवम् ग्रस्ति' कहा गया तो ग्रप्रकरणज्ञ श्रोता को नमक तथा प्रश्व दोनों अर्थों का झान हुआ फिर 'प्रकररां' ग्रादि के द्वारा नमक में ही वक्ता का 'तात्पयं' है यह ज्ञान होने पर उससे नमक-विषयक 'शाब्दबोध' की प्रामाणिकता का निश्चय हो जायगा। वैयाकरसों की इस स्थिति का संकेत पतंजिल के निम्न वाक्य से मिलता है:—''ग्रंग हि भवान् ग्राम्यं पांसुल-पादम् अप्रकरिएाज्ञम् ग्रागतं व्रवीतु 'गोपालकम् श्रानय'; 'करंजकम् ग्रानय' इति । उभयगतिस् तस्य भवति । साधीयो वा यष्टिहस्ते गमिष्यति" (महा० १.१.२२) इसका अभिप्राय यह है कि यदि गांव से सीधे आये हये, धूलि से सने पैर वाले तथा प्रकरण को न जानने वाले ग्रामीण से यह कहा जाय कि गोपाल को बूला लाग्रो तो उसे या तो दोनों का — जिसका नाम गोपाल है तथा जो गायों का रक्षक (म्वाला) है - बोघ होगा । अथवा वह सीघे उस व्यक्ति को बुलाने चला जायगा जिसके हाथ में लाठी है तथा जो गायों का रक्षक (ग्वाला) है।

यहां स्पष्टतः पतंजिल ने यह स्वीकार किया है कि अप्रकरण्ज व्यक्ति को भी अर्थ का ज्ञान होता ही है—यह दूसरी बात है कि वह अनेकाथक स्थलों में कभी कभी सिन्दिग्ध रहता है। 'प्रकरण' तथा 'सामध्यं' के द्वारा वक्ता के 'तात्पर्य' का निर्णय होता है और उससे 'शाब्दबोध' की यथार्थता अथवा आमाणिकता का निरचय होता है। इसलिये

#### आकांशादि-विचार

१२५

शाब्दबोध' में स्वतंत्र रूप से 'तात्पर्य' को भी ग्रनिवार्य कारण नहीं माना जा सकता । तुलना करो—-''तात्पर्य-गर्भाकांक्षा-ज्ञान-कारणत्वाबदयकतया श्राकांक्षा-घटकतर्यंव तात्पर्य-ज्ञानं हेतु:, न तु स्वातन्त्र्येण, इत्याहुः'' (तर्कप्रकाश से न्यायकोश में उद्धृत) ।

यहाँ यह घ्यान देने की बात है कि लघुमंजूषा (पृ० ५२५) के इस प्रकरण में नागेश ने भी 'तात्पर्य' की 'शाब्दबोध' में हेतु मानने का स्पष्ट रूप से खण्डन किया है। द्र०—"ग्रस्मादथंद्वय-विषयको बोधो जायते, तात्पर्यं तु क्वेति न जानीमः' इति सर्वजनानुभविरोधान् न तस्य (तात्पर्यस्य) हेतुत्वम्''। परन्तु यहाँ उन्हीं उक्तियों के साथ 'तात्पर्य' को 'शाब्दबोध' में हेतु माना गया है। यदि दोनों के प्रणेता नागेश ही है तो इस प्रकार के स्पष्ट विरोध का कारण समक्ष में नहीं ग्राता।

# धात्वर्ध-निर्णयः

www kohatirth org

### [ मातुर्घों के ग्रयं के विषय में विचार ]

त्रथः सकल-शब्द-मूल-भूतत्वाद्' धःत्वर्थो निरूप्यते । तत्र 'फलानुकूलो यत्त-सहितो व्यापारः' धात्वर्थः ।

श्रब सभी शब्दों का मूल होने के कारएा, धातु के श्रर्थ के विषय में विचार किया जाता है। इस प्रसंग में ''फल' (की उत्पत्ति) के श्रनुकूल (होने वाला) यत्न सहित 'व्यापारं' धातु का (सामान्य) झर्थ है।

सकलशब्द-मूल-मूतत्वात् — वैयाकरणों तथा नैरुक्त ग्राचार्यों में एक ऐसा वर्ग था जो सभी शब्दों को ग्राख्यात या घातु से उत्पन्न मानता था। इस बात की स्पष्ट सूचना निरुक्तकार यास्क के निम्न शब्दों में मिलती हैं — "नामान्याख्यातजानि इति शाकटायनो नैरुक्त-समयश्च (निरुक्त १.१२), अर्थात् सभी 'नाम' अयवा 'शातिपदिक' शब्द घातु से निष्पन्न हैं यह सिद्धान्त वैयाकरण विद्वानों में शाकटायन को तथा प्रायः सभी नैरुक्त विद्वानों को ग्राममत था। परन्तु शाकटायन से इतर वैयाकरण विद्वान् तथा नैरुक्त आचार्यों में गार्य्य इस सिद्धान्त के विरोधी थे। द्र०—"न सर्वीण (नामानि ग्राख्यतज्ञानि) इति गार्थों वैयाकरणानां चैके" (निरुक्त १.१२)। पतंजिल के महाभाष्य (३.३.१) में उद्धृत निम्न कारिका से भी इस सिद्धान्त-विषयक उपर्युक्त स्थिति का संकेत मिलता है—

## नाम च धातुजम् ग्राह निरुक्ते व्याकरणे शकटस्य च तोकम्।

ग्राचायं पासिति मध्यम मार्ग के अनुयायी हैं। इसलिये उन्होंने, इस दृष्टि से भी, मध्यम मार्ग का ही अनुसरसा किया है। आचार्य पासिति के व्याकरसा-सम्प्रदाय में 'प्रातिपादिकों' को कहीं 'व्युत्पत्न' अर्थात् 'घातुज' अथवा 'यौगिक' माना जाता है तो कहीं 'ग्रव्युत्पत्न' अर्थात् रूढि। इसीलिये ''उसादयो व्युत्पत्नानि प्रातिपदिकानि'' तथा "उसादयोऽव्युत्पत्नानि प्रातिपदिकानि'' ये, दोनों तरह की, परिभाषायें प्रतिष्ठित हो सकीं। (द्र०—परिभाषेन्दुशेखर, परिभाषा सं० २२)। यहां 'उसादयः' का तात्ययं है उसादि-सूत्रों से निष्पत्न होने वाले रूढ़ि शब्द।

"उर्णादयो व्युत्पन्नानि प्रातिपदिकानि" इस परिभाषा के अनुसार, ग्रथवा श्राचार्य शाकटायन के मत की दृष्टि से, सभी शब्दों को घातु से उत्पन्न मानते हुए नामेश ने यहां 'घातुग्रों क्रो सभी शब्दों का मूल' कहा है।

१. ह०--मूलमूत--।

#### धारवर्ष-निर्णय

930

क्यापारो धात्वर्यः — नागेश केवल 'व्यापार' को ही धात्वर्य मानते हैं। भट्टोजी दीक्षित तथा उनके अनुयायो कौण्डभट्ट 'फल' तथा 'व्यापार' दोनों को धात्वर्य के रूप में स्वीकार करते हैं। परन्तु नागेश ने उनकी इस मान्यता का आगे खण्डन किया है। वस्तुत: नागेश 'फल' तथा 'व्यापार' दोनों को पृथक् पृथक् धातु का अर्थ न मानते हुए 'फलानुकूल व्यापार' को धातु का अर्थ मानना चाहते हैं। जैसे---'पच्' धातु का अर्थ है---'पाक रूप फल के अनुकूल होने वाला पचन व्यापार'।

यहाँ 'व्यापार' को एक और विशेषण से विशेषित किया गया है। वह विशेषण है—'यत्त-सहितः', प्रयान फलानुकूल व्यापार भी यदि यत्त-सहित होगा तभी उसे धात्वर्थ माना जायगा अन्यया नहीं। यदि पकाने के व्यापार में पाचक का कोई यत्न नहीं है तो वहां 'अयं न पचति' यही प्रयोग होगा, 'अयं पचति' यह प्रयोग नहीं होगा।

### ['फल' की परिभाषा]

फलत्वं च तद्द-घात्वर्थं-जन्यत्वे सित कर्तृं-प्रत्यय-समिन-व्याहारें तद्द-घात्वर्थं निष्ठ-विशेष्यता-निरूपित-प्रकारता-वत्त्वम् । विभागजन्य-संयोगादिरूपे पतत्यादिधात्वर्थे विभागसंयोगयोः फलत्व-वारणाय उभयम् । कर्म-प्रत्यय-समिभव्याहारे तु फलस्य विशेष्यता ।

'फल' उस भात्वर्थ से उत्पन्त होने वाला होता हुमा, 'कर्न्न' (वाचक) प्रत्यय की समीपता में, उस भात्वर्थ में विद्यमान विशेष्यता से निरूपित (ज्ञापित) विशेषणता से युक्त होता है। 'पत्' म्रादि (धातुम्रों) के 'विभागजन्य संयोग' रूप भात्वर्थ में (विद्यमान) विभाग तथा संयोग में 'फलत्व' (की म्रातिच्याप्ति) के निवारण के लिये (यहां 'फल' की परिभाषा में 'फल' को) दोनों (विशेष्य तथा विशेषण) कहा गया। 'कर्म' (वाचक) प्रत्यय की समीपता में 'फल' (विशेषण न होकर) विशेष्य होता है।

धात्वर्य-जन्यत्वे सित 'फल की परिभाषा में पहली बात यह कही गयी कि 'फल' धात्वर्य-जन्य होता है— धात्वर्थ जो 'न्यापार' उससे उत्पन्न होने वाला होता है। 'फल' 'न्यापार'-जन्य तो होगा ही क्योंकि 'न्यापार' की परिभाषा में 'न्यापार' को, फलोत्पत्ति के अनुकूल होने पर हो 'न्यापार' माना गया है। यह 'न्यापार'-जन्यता कहीं कहीं आरोपित होती है वास्तविक नहीं। जैसे— ईश्वरस्तिष्ठिति' या 'पत्ये शेते' इन प्रयोगों में ठहरने या सोने आदि 'न्यापारों' से किसी 'फल' की वास्तविक जन्यता नहीं है। इस अंश में 'फल' को विशेष्य माना गया क्योंकि धात्वर्थ-रूप 'न्यापार' से जन्य (उत्पन्न होने वाला) होना उसका विशेष्या है।

ह० में यहां क्रम परिवर्तित हो गया है— कर्तृ-प्रत्यय-समिध-क्याहारे तद्-धात्वर्ष-जम्यत्वे सिति ।

१२६ वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लधु-मंजूषा

तद्धात्वयंनिष्ठ : प्रकारतावस्त्रम् 'फल' की इस परिभाषा में दूसरी बातें ये कही गयीं कि फल 'ध्यापार'-जन्य होने के कारण विशेष्य होते हुए भी, कतृं वाच्य में विशेषण् बनता है तथा धात्वर्यरूप 'ध्यापार' को विशेषित करता है । जैसे—'पच्' बातु का 'फल' है 'पाक' (चावल ग्रादि का गल जाना) । यह 'पाक'-रूप 'फल' एक तो पकाना क्रिया या 'व्यापार' रूप धात्वर्थ से उत्पन्न होता है इसलिये विशेष्य है । दूसरे 'पचित' ग्रादि कर्तृ वाच्य के प्रयोगों में 'पाक' रूप 'फल' की उत्पादिका क्रिया या 'पाकानुकूल व्यापार' इस ग्रथं की प्रतीति होती है इस रूप में यहाँ, धात्वर्थ ('ब्यापार') को विशेषित करने के कारण, वही 'फल' विशेषण्य भी बनता है ।

विभागजन्य-संयोगादिरूपे उभयम् — 'वृक्षात पत्रं भूमौ पतित' (पेड़ से पत्ता भूमि पर गिरता है) इस प्रयोग में 'पत्' धातु का अर्थ है विभागजन्य संयोग । पहले पत्ता वृक्ष से अलग होता है, फिर भूमि पर आता है—भूमि से उसका संयोग होता है। अब 'पत' धातु के इस अर्थ में विभाग तथा संयोग इन दोनों में 'फलस्व' की अतिव्याप्ति न हो जाय इसलिये यहां 'फल' को विशेष्य तथा विशेषण दोनों कहा गया।

यदि यहां 'फल' की षरिभाषा में 'घात्वर्थ-जन्य'—('व्यापार' से उत्पन्न होने वाला) यह संश न कह कर, स्रथांत् 'फल' को विशेष्य न बनाते हुए, केवल इतना ही कहा जाय कि घात्वर्थ रूप 'व्यापार' को विशेष्य न बनाते हुए, केवल इतना ही कहा जाय कि घात्वर्थ रूप 'व्यापार' को विशेषित करने वाला ही 'फल' होता है, स्रथांत् 'फल' को केवल विशेषणा के रूप में ही प्रस्तुत किया जाय, तो ऊपर के उदाहरणा में विभाग में 'फलत्व' की स्रितिन्याप्ति होगी क्योंकि विभाग विशेषणा बन कर 'पत' घातु के स्रयं—संयोग—को विशेषित करता है। विभाग-जन्य संयोग ही यहाँ 'व्यापार' है। इसलिये विभाग, संयोगरूप, 'व्यापार' का विशेषणा बन जाता है। परन्तु 'फल' को 'घात्वर्थ-जन्य' कह देने पर विभाग में फलत्व की स्रितिव्याप्ति नहीं होगी क्योंकि विभाग घात्वर्थ रूप संयोग से जन्य नहीं है, स्रपितु वह सयोग का जनक है।

इसी प्रकार यदि "घात्वर्थं भूत 'व्यापार' - को विशेषित करने वाला" यह ग्रंश न कह कर केवल इतना ही कहा जाय कि 'फल' घात्वर्थ-जन्य होता है, ग्रर्थात् केवल उसे विशेष्य के रूप में ही प्रस्तुत किया जाय, तो यहाँ 'पत' के घात्वर्थं (संयोग) में 'फलत्व' की ग्रतिव्यापित होती है क्योंकि संयोग घात्वर्थं (विभाग 'व्यापार') से जन्य है। परन्तु "घात्वर्थनिष्ठ-विशेष्यता-निरूपित-प्रकारतावत्त्वम्", ग्रर्थात् 'फल' 'व्यापार' का विशेष्ण है यह कह देने पर संयोग में 'फलत्व' की ग्रतिव्यापित नहीं होती क्योंकि संयोग घात्वर्थं (विभाग) को विशेषित करने वाला नहीं है ग्रिपितु वह स्वयं विशेष्य है तथा विभाग उसका विशेषणा है। संयोग विभाग से जन्य होता है न कि विभाग संयोग से जन्य।

इसिलये इन दोनों संयोग तथा विभाग में 'फलत्व' की ग्रतिव्याप्ति को रोकने के लिये 'फल' की परिभाषा में उसे विशेष्य तथा विशेष्या दोनों ही कहा गया।

#### शास्त्रचं-निगंद

976

कर्म-प्रत्यय-समिक्याहारे विशेष्यता केवल कर्तृवाच्य की दृष्टि से यहां 'फल को घात्वर्थ ('व्यापार') का विशेषणा कहा गया है। कर्मवाच्य में तो, ग्राख्यात 'कर्म' को कहता है 'कर्ता' को नहीं कहता इसलिये, 'फल' विशेषणा न होकर, विशेष्य रहता है---प्रधान बन जाता है। वस्तुतः कर्तृवाच्य में 'व्यापार' विशेष्य तथा 'फल' विशेषणा बनता है परन्तु कर्मवाच्य में 'फल' विशेष्य तथा 'व्यापार' विशेषणा बनता है।

['च्यापार' पद का स्पष्टीकरण तथा 'वात्वयं' की परिभाषा में झाये 'झनुकूल' शस्त्र का श्रीभप्राय]

> व्यापारत्वं च-'धात्वर्थंफलजनकत्वे सित धातुवाच्यत्वम्'। 'श्रनुकूलत्वम्' संसर्गः। 'ध्रनुकूलत्वम्' च फल-निष्ठ-जन्यता-निरूपित-जनकत्वम्।

धातु के अर्थ ('फल') का उत्पादक होते हुए धातु का वाच्य अर्थ 'ब्यापार' है। ('धात्वर्थ की परिभाषा में) 'अनुकूलता' है ('फल' तथा 'ब्यापार' का) सम्बन्ध। और (इस) 'अनुकूलता' (का अभिप्राय है) 'फल' में रहने वाली जन्यता से निरूपित (द्योतित) जनकता।

क्यापारत्वं च''''थातुवाच्यत्वम् — 'व्यापार' की परिभाषा में दो बातें कही गयीं। पहली यह कि 'व्यापार' धात्वर्य रूप 'फल' का उत्पादक होता है क्योंकि फलानूकून प्रयास को ही 'व्यापार' कहा जाता है तथा दूसरी बात यह कि 'व्यापार' स्वयं भी धातु का श्रयं होता है।

वस्तुतः 'फल' भी घातु का अर्थ है तथा 'व्यापार' भी । अन्तर इतना ही है कि 'व्यापार' 'फल' का जनक है या दूसरे शब्दों में 'फल' 'व्यापार' जन्य है, अर्थात् 'व्यापार' से उत्पन्न होने वाला है ।

यदि 'व्यापार' की परिभाषा में केवल इतना ही कहा जाए कि "जो घात्वर्थ रूप 'फल' का जनक है वह 'व्यापार' है" तो पहले जो 'व्यापार' को घात्वर्थ कह आये हैं— "व्यापारो घात्वर्थः"— उससे विरोध उपस्थित होता है। यदि केवल इतना ही कहा जाए कि 'धातु का अर्थ 'व्यापार' हैं" तो 'फल' में लक्ष्मण की अतिन्याप्ति होगी, अर्थात् 'फल' को भी 'व्यापार' मानना पड़ेगा क्योंकि 'फल' भी धात्वर्थ है ही।

अनुकूलरवं '''' अनकरवम् — उपर घात्वर्थं की परिभाषा में — "फलानुकूलो यत्नसहितो व्यापारो घात्वर्थः'' में जो 'अनुकूल' शब्द है उसका अभिप्राय है 'फल' तथा 'क्यापार' का पारस्परिक सम्बन्ध (संसर्ग) । इस सम्बन्ध को ही 'जन्य-जनकता'-सम्बन्ध कहकर और स्पष्ट किया गया है। 'फल' जन्य है तथा 'व्यापार' जनक है । इसलिए 'जन्यता' 'फल' में रहती है और उस 'फल-निष्ठ जन्यता' से व्यापार' में रहने वाली जनकता का ही जान होता है। ये दोनों 'फल' तथा 'व्यापार' इस 'जन्य-जनकता'-रूप सम्बन्ध से सम्बद्ध हैं।

### वैगाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

[कर्तृवाच्य तथा भाववाच्य में तिङन्तपद क्रिया-प्रचान होता है तथा कर्मवाच्य में 'फल'-प्रधान]

''भावप्रधानम् ग्राख्यातम् सत्त्वप्रधानानि नामानि'' (निरुक्तः १.१) इति निरुक्तो'क्ते व्यापार-मुख्य-विशेष्यको बोधः । तत्र तिङ्वाच्यं—सङ्ख्या-विशिष्ट-कारकं कालश्च—व्यापार-विशेषसम् ।

"तिङन्त (शब्द) 'व्यापार'-प्रधान होते हैं तथा 'प्रातिपदिक' ('नाम') शब्द 'द्रव्य'-प्रधान होते हैं' निरुक्त के इस कथन के प्रनुसार धातु से इस प्रकार का 'श्राब्दबोध' होता जिसमें 'व्यापार' मुख्य रूप से विशेष्य होता है। उस ('शाब्दबोध') में 'तिङ्' के ग्रर्थ—सङ्ख्या-विशिष्ट 'कारक' तथा 'काल' (ये दोनों)— 'व्यापार' के विशेषण हैं।

भावप्रधानं ""नामानि — 'भाव: (क्रिया) प्रधानं यस्मिन् तद् भाव-प्रधानम् प्राख्यातम् इस व्युत्पत्ति के अनुसार 'आख्यात' या तिङ्ग्त शब्द में 'भाव' (क्रिया प्रधवा 'व्यापार') की प्रधानता होती है — प्रधान रूप से 'व्यापार' का ही ज्ञान होता है। यहाँ 'भाव' शब्द को क्रिया प्रथवा 'व्यापार' तथा 'फल' दोनों का वाचक मानना चाहिये। 'भाव' शब्द में 'भू' धातु से 'काररए' कारक में 'ध्व्य' प्रस्यय मानने पर 'भाव' शब्द से 'व्यापार' मर्थ का बोध होगा तथा 'कमं' कारक में 'ध्व्य' प्रस्यय मानने पर 'फल' का बोध होगा। इस प्रकार 'आख्यात' (तिङ्ग्त) शब्द में कभी 'व्यापार' की तथा कभी 'फल' की प्रधानता मानी जाती है। इसी प्रकार 'सत्त्व' अर्थात् द्रव्य की प्रधानता जिसमें रहती है उसे 'नाम' अथवा 'प्रातिपदिक' शब्द कहा जाता है। कात्यायन तथा पतंजिल ने भी महाभाष्य (१.३.१) में 'आख्यात' को क्रिया-प्रधान माना है तथा घातु की परिभाषा के रूप में ''क्रिया-वाचनो घातुः'' इस वाक्य को प्रस्तुत किया है। परन्तु तिङ्ग्त पदों की क्रियाप्रधानता केवल कर्तृवाच्य तथा भाववाच्य के वाक्यों में ही मानी जाती है। कर्मवाच्य के तिङ्ग्त पदों में तो 'फल' की प्रधानता ही होती है, यह ऊपर कह आये हैं।

व्यापार-मुख्य-विशेष्यको बोध: — 'फल' तथा 'व्यापार' ग्रथवा फलानुकूल 'व्यापार' को घातु का अर्थ माना गया है इसलिये सामान्यतया दो प्रधान अर्थवा विशेष्य होंगे। इन दो विशेष्यों में भी 'व्यापार' मुख्य विशेष्य है। इस का कारण यह है कि 'फल' भी कर्त्वाच्य के प्रयोगों में, 'व्यापार' के प्रति विशेषण बन जाता है। द्व० — ''फले प्रधानं व्यापारस्तिङ्यस्तु विशेषणाम्'' (वैभूसा० पृ० ८)।

१. ह०--पास्कोस्ते:।

#### धात्वर्ध-निर्णय

131

तिङ्काच्यम् "" विशेषण्म् — 'तिङ्' के अर्थ 'कती', 'कर्म', 'संख्या' तथा 'काल' माने गये हैं। भ्राधार तथा ग्राधेय सम्बन्ध से कर्ता 'व्यापार' का विशेषण् बनता है क्योंकि 'क्यापार' 'कर्ता' में ही रहता है। इसी प्रकार 'कर्म' 'फल' का विशेषण् बनता है क्योंकि 'फल' 'कर्म' में रहता है। 'संख्या' कर्तृ वाच्य में 'कर्ता' का तथा कर्मवाच्य में 'कर्म' का विशेषण् बनती है। यहां नागेश ने यह कहा है कि 'ग्राख्यात' से जो 'शाब्द-बोध' होता है वह सामान्यतया 'व्यापार'-प्रधान होता है तथा उस 'व्यापार' के विशेषण् होते हैं 'सङ्ख्या'-विशिष्ट 'कारक' अर्थात् 'कर्ता' या 'कर्म'। कर्तृ वाच्य में 'कर्ता' 'व्यापार' का विशेषण् होगा तथा कर्मवाच्य में 'कर्म'। इन 'कर्ता' और 'कर्म' के प्रतिरिक्त काल भी 'व्यापार' (क्रिया) का विशेषण् बनता है। भर्तृ हरि ने 'काल' को क्रिया का विशेषण् बताते हुए कहा है— "क्रियाभेदाय कालस्तु" (वाप० ३.६.२)। यो पृथक् पृथक् ये सभी 'सङ्ख्या', 'कारक' तथा काल, 'तिङ्'-विभिनत के ग्रर्थ माने पये हैं।

## ['फल' तथा 'ब्यापार' दोनों में घातु की पृथक् पृथक् 'शक्ति' मानने वालों का खण्डन]

परे तु—फलव्यापारयोर्घातोः पृथक् शक्ताबुद्देश्यविधेय-भावेन ग्रन्वयापत्तिस्तयोः स्यात् । पृथग् उपस्थितयोस्तथा ग्रन्वयस्य ग्रौत्सर्गिकत्वात् । किञ्चैकपदे व्युत्पत्ति-द्वय-कल्पनेऽतिगौरवम् । तथाहि फल-विशेषएाक-व्यापार-बोधे कर्त्-प्रत्यय-समभिव्याहृत-धातुजन्योपस्थितिः कारएाम् । व्यापार-विशेषएाक-फल-बोधे कर्म-प्रत्यय-समभिव्याहृत-धातुजन्योपस्थितिः कारएाम् इति कार्य-कारएा-भाव-द्वयकल्पनम् । धातोर्थि द्वये शक्तिद्वयकल्पनं, धातोबीधजनकत्व-सम्बन्ध-द्वय-कल्पनं चातिगौरवम् । तस्मात् फलावच्छिन्ने व्यापारे व्यापारावच्छिन्ने फले च धातूनां शक्तिः । कर्तृ कर्मार्थं क-तत्तत्प्रत्यय-समभिव्याहा-रश्च तत्तद्वोधे नियामकः—इत्याहः ।

दूसरे तो यह कहते हैं कि 'फल' तथा 'ब्यापार' में धातु की पृथक् पृथक् शक्ति मानने पर (दोनों में) उद्देश्य-विधेयभाव मान कर (दोनों का) अन्वयं करना पड़ेगा क्योंकि पृथक् पृथक् पद से ज्ञात हुए दो अर्थों में वैसा ही अन्वय स्वाभाविक है। श्रोर एक पद में दो ब्युत्पत्तियों (कार्यकारण-भावों) की कल्पना में अत्यधिक गौरव है। वह (दो प्रकार का कार्यकारणभाव) इस प्रकार कि (१)—'फल' है विशेषण तथा 'ब्यापार' है विशेष्य (प्रधान) जिसमें ऐसे 'शाब्दबोध' (रूप कार्य) में 'कर्वृं'—(वाचक) प्रत्यय-सम्बद्ध धातु से ब्यक्त होने वाला ग्रर्थ कारण है तथा (२)—'व्यापार' है विशेषण श्रौर 'फल है' विशेष्य

### वैदाकरण-सिद्धान्त-परय-लघु-मंजूषा

(प्रधान) जिसमें ऐसे 'शाब्दबोध' (रूप कार्य) में 'कर्म' (वाचक) प्रत्यय-सम्बद्ध धातु से व्यक्त होने वाला अर्थ कारणा है। इस तरह दो कार्यकारणभाव की कल्पना, दो अर्थों ('व्यापार' तथा 'फल') की दृष्टि से धातु की दो प्रकार की 'शक्ति' की कल्पना तथा धातु में 'बोध-जनकत्व' — रूप दो सम्बन्धों की कल्पना में अत्यधिक गौरव है।

इसलिये ('अनुकूलता' सम्बन्ध से) 'फल' से विशिष्ट 'व्यापार' तथा (जन्यता सम्बन्ध से) 'व्यापार' से विशिष्ट 'फल' में धातु की 'शक्ति' है और 'कर्ता' और 'कर्म' वाचक उन-उन प्रत्ययों की सम्बद्धता उस-उस ज्ञान ('फल'-विशिष्ट 'व्यापार' तथा 'व्यापार'—विशिष्ट 'फल' के बोध) में नियामक है।

भर्तृ हिरि ग्रादि प्राचीन वैयाकरण तथा उनके ग्रनुयायी भट्टोजी दीक्षित ग्रादि यह मानते हैं कि बातु के 'फल' तथा 'व्यापार' ये दो पृथक् पृथक् ग्रर्थ हैं । इसीलिये "फलव्यापारयोधीतुः" (वैभूसा० पृ० १६१ में उद्घृत) इस कारिका में 'फलव्यापारयोः' यह द्विवचनान्त प्रयोग किया गया। परन्तु इस मत को मानने में नागेश ने निम्न ग्रापिसयाँ दिखाई हैं।

उद्देश्य-विधेयभावेन मन्वयापत्ति: - पहली भ्रापत्ति यह है कि 'फल' भीर 'व्यापार' को ग्रलग ग्रलग धातु का अर्थ मानने पर अर्थ के अनुसार कभी 'व्यापार' को उद्देश्य तथा 'फल' को विधेय मानना होगा तथा कभी 'फल' को उद्देश्य श्रीर 'व्यापार' को विधेय मानना होगा क्यों कि मिन्न अर्थ होने पर इस प्रकार के उद्देश्य-विधेय-भाव की स्थिति सर्वथा स्वाभाविक है। जैसे - 'नीलो घटः' जब कहा जाता है तो कभी 'नीलः' उद्देश्य होता है तथा 'घटः' विधेय होता है श्रीर कभी इसके विपरीत स्थित भी होती है।

खुत्पत्तिह्नय-कल्पने ""कार्यकारए।भाबद्वयकल्पनम् — दूसरी प्रापत्ति यह है कि दो प्रकार की ब्युत्पत्तियों (कार्यकारए।भावों) की कल्पना करनी पड़ती है। 'ब्यापार' का जब प्रधान रूप से तथा फल का गौरए रूप से बोध होता है तब उस बोध रूप कार्य के प्रति, धासु के साथ सम्बद्ध होने वाले, कर्तृवाचक प्रत्ययों को कारए। मानना पड़ता है तथा जब 'फल' का प्रधान रूप से तथा 'ब्यापार' का गौरए रूप से बोध होता है तब उस बोध रूप कार्य के प्रति, धातु के साथ सम्बद्ध होने वाले, कर्मवाचक प्रत्ययों को कारए। मानना पडता है।

प्रयंद्वये शक्तिद्वयकल्पनम् नित्तरी ग्रापित यह है कि, धानुश्रों के दो भिन्न भिन्न प्रथं 'फल' तथा 'व्यापार' हैं इसलिये उनकी हर्ष्टि से, धानुश्रों में दो प्रकार की भिन्न भिन्न वाचकता 'शक्ति' की कल्पना करनी पड़ती है।

बोध-जनकरव-सम्बन्ध-द्वय-कल्पनम् — चौथी ग्रापत्ति यह है कि धातुग्रों में 'फल' तथा 'ब्यापार' की हब्दि से दो प्रकार के 'बोधजनकता' सम्बन्ध की कल्पना करनी पड़ती है। यह 'बोधजनकता' सम्बन्ध तथा वाचकता 'शक्ति' लगभग एक ही बात है। इसलिये तीसरी ग्रापत्ति की बात को ही यहाँ पुनः कहा गया है। 'बोधजनकता' सम्बन्ध के द्वारा उसी बात को पुनः इसलिए कहा गया कि कुछ प्राचीन विद्वान् 'बोधजनकता' को ही

#### घारवर्ष-निर्वेय

938

'शक्ति' मानते थे। नागेशभट्ट 'बाच्यवाचकभाव' सम्बन्ध को 'शक्ति' मानते हैं इसीलिए, प्राचीनों की दृष्टि से हो उन्होंने यह चौथी स्रापत्ति प्रस्तुत की है।

तस्मात्फलाविच्छने ""िनियामक इत्याहु: — इसीलिए घातु की 'फल'-विशिष्ट- 'व्यापार' तथा 'क्यापार'-विशिष्ट- 'फल' में 'शक्ति' माननी चाहिये। 'फल'-विशिष्ट- 'व्यापार' का अभिप्राय है फलानुकूल अथवा फलोत्पादक 'व्यापार' तथा 'व्यापार'-विशिष्ट- 'फल' का अभिप्राय है कि 'व्यापार'-जन्य 'फल'। कतृं वाच्य के प्रयोगों में फलानुकूल 'व्यापार' की प्रतीति होती है तथा कमंवाच्य में 'ब्यापार'-जन्य 'फल' की प्रतीति होती है। कर्तृं वाच्य के प्रयोगों में कर्तृं वाचक प्रत्यय इस बात का नियमन अथवा तात्पर्य आपन करेगा कि यहाँ धातु फलानुकूल 'व्यापार' का बोधक है तथा तथा कमंवाच्य के प्रयोगों में कर्नवाचक प्रत्यय इस बात का नियामक होगा कि धातु पहाँ 'व्यापार'-जन्य 'फल' का बोधक है। ऐसा मानने में ऊपर दिखाये गये दोष नहीं उपस्थित होते।

[मीमांमकों के मत—''धातु का ऋषं 'फल' है तथा प्रत्यय का ऋषं 'ध्यापार' है''---का खण्डन]

यत्तु मीमांसकाः "फलं घात्वर्थो व्यापारः प्रत्ययार्थः" इति वदन्ति । तन्न "लः कर्माणि " (पा ० ३.४.६६) इत्यादि-सूत्र-विरोधापत्तः । नहि तेन व्यापारस्य प्रत्ययार्थंता लभ्यते । कि च 'पचिति', 'पक्ष्यित', 'पक्ष्यवान्' इत्यादौ फूत्कारादि-प्रतीतये तत्रानेक-प्रत्ययानां शिक्त-कल्पनापेक्षया एकस्य धातोरेव शिक्त-कल्पनोचिता । किञ्च फूत्करादेः प्रत्ययार्थत्वे 'गच्छिति' इत्यादौ तत्प्रतीति-कारणाय तद्बोधे 'पचि'-समिभव्याहारस्यापि कारणत्व-कल्पनेऽतिगौरवम ।

जो कि मीमांसक (मण्डनिमश्र स्रादि)—"धातु का श्रर्थ 'फल' तथा ('तिङ्' स्रादि) 'प्रत्यय' का स्रर्थ 'क्यापार''—कहते हैं वह उचित नहीं है क्योंकि (वैसा मानने पर) ''लःकर्मेशि च भावे चाकर्मकेभ्यः'' इत्यादि सूत्रों (के अर्थों) से विरोध उपस्थित होता है। 'प्रत्यय' का स्रर्थ 'व्यापार' है यह उस सूत्र से ज्ञात नहीं होता। इसके अतिरिक्त 'पचिति' (पकाता है), 'पक्ष्यित' (पकावेगा) 'पक्ववान्' (पकाया) इत्यादि प्रयोगों में फूंकना झादि 'व्यापारों' के ज्ञान के लिये अनेक प्रत्ययों में (वाचकता शक्ति) की कल्पना करने की अपेक्षा (इन सब प्रयोगों में विद्यमान) एक 'धातु' में 'शक्ति' की कल्पना उचित है। तथा फूंकना आदि 'व्यापारों' को 'प्रत्यय' का अर्थ मानने पर ('पचिति' झादि के

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघू-मंजुवा

समान) 'गच्छति' इत्यादि में (भी) उस 'फूँकना' आदि 'व्यापारों' के झान के निवारण के लिए उस (फूंकना आदि 'व्यापार') के झान में 'पच्' धातु की समीपता में भो कारणत्व को कल्पना करनी पड़ेगी जिसमें गौरव होगा।

मण्डनिमश्र ध्रादि मीमांसक विद्वानों का यह मन्तव्य है कि धातु का प्रयं केवल 'फल' है। 'व्यापार' तो 'तिङ्' ग्रादि प्रत्ययों का ग्रयं है। 'पाकः' जैसे प्रयोगों में भी पाक 'व्यापार' 'धव् प्रत्यय का अधं है। गङ्गेश ने तत्त्वचिन्तामिण के शब्दलण्ड (प्० ५४७) में, प्राचार्य मण्डन के मत का उल्लेख करते हुए, लिखा है कि इस आचार्य के अनुसार धातु का अर्थ 'फल' है। लाघव के कारण 'पच्' घातु का अर्थ विनिलत्ति (गीला होना) रूप 'फल' मानना चाहिये। 'आग जलाना' आदि विभिन्न 'व्यापारों' को धातु का अर्थ भन्य स्थान से संयोग, 'पत्' का निम्न प्रदेश से संयोग तथा 'त्यज्' का विभाग अर्थ मानना चाहिये। इन सब 'फलों' के उत्पादक 'व्यापारों' को आचार्य मण्डनिमश्र धातु का अर्थ नहीं मानते।

"लः कर्मिणिं इति सूत्र-विरोधायतेः—इस मत का खण्डन करते हुए नागेश ने पहला दोष यह दिया है कि इस मत को मानने में पाणििन के "लः कर्मिण्ं ' सूत्र से विरोध उपस्थित होता है। इस सूत्र में ऊपर से "क्तंरि कृत्" (३.४.६७) की श्रनुवृत्ति भाती है जिसके श्रनुसार "लः कर्मिण्ं ' सूत्र लकारों का विधान 'कर्म' तथा 'कत्ती' श्रर्थ में करता है। इसलिये लकारों के स्थान में होने वाले 'तिब्' श्रादि प्रत्ययों का श्रर्थ कर्म' तथा 'कर्त्ती' ही हो सकते हैं, न कि 'व्यापार'।

एकस्य घातोरैव शक्ति-कल्पनोचिता—दूसरा दोष यह है कि एक ही धातु के साथ विभिन्न प्रत्ययों के संयोजन से निष्पन्न अनेक प्रयोगों में उन-उन प्रत्ययों को एक ही 'व्यापार' का वाचक मानना पड़ेगा। जैसे—'पचिति', 'पक्ष्यित', पक्ववान्' इत्यादि में विद्यमान तीन भिन्न-भिन्न प्रत्ययों में एक 'व्यापार' के बोधक 'शक्ति' की कल्पना करनी पढ़ेगी, जिसमें गौरद ग्रधिक है। सभी प्रयोगों में विद्यमान एक घातु में, 'व्यापार' को कहने वाली, 'शक्ति' की कल्पना में लाधव है।

फूत्कारादे: प्रत्ययाधंत्वेऽतिगौरवम्—तीसरा दोष यह है कि जब 'व्यापार' प्रत्यय का ही ग्रथं है तो जिस प्रकार 'पचित' में 'ति' प्रत्यय कू कने ग्रादि 'व्यापारों' का बोधन करेगा उसी प्रकार 'गच्छित' में विद्यमान 'ति' प्रत्यय के द्वारा भी उन्हों 'व्यापारों' का बोधन मानना होगा। इस प्रकार 'गच्छित' राब्द से भी फूँ कने ग्रादि 'व्यापारों' का ग्रान होना चाहिये पर ऐसा होता नहीं। इसलिये इस ग्रानिष्ट स्थिति के निवारणार्थ मीमांसक को यह कहना पड़ेगा कि 'पच्' धातु से सम्बद्ध जो 'ति' प्रत्यय वही फूंकने ग्रादि' 'व्यापारों' का वाचक है, अन्य 'ति' प्रत्यय नहीं। इस तरह प्रत्येक प्रत्यय के साथ इस प्रकार की कल्पना करने में बहुत ग्राधिक विस्तार होगा। परन्तु 'व्यापार' को धातु का ग्रथं मानने में, धातु की भिन्नता के कारण, 'पचित' से जिस 'व्यापार' की प्रतीति होगी उससे भिन्न 'व्यापार' की प्रतीति होगी उससे भिन्न 'व्यापार' की श्रातीति होगी उससे भिन्न 'व्यापार' की श्रातीति 'गच्छिति' से होगी। इसलिये ग्रलग से कुछ कहने की ग्रावश्यकता नहीं पड़ेगी।

#### धात्वयं-निर्णंय

የቅሂ

[मीमांसकों का उपयुक्त मत मानने पर 'सकर्मक', 'श्रकर्मक' सम्बन्धी व्यवस्था की बनुषपत्ति]

किं च सकर्मकाकर्मक-व्यवहारोच्छेदापत्तिः। न च—प्रत्ययार्थ-व्यापार-व्यधिकरण-फल-वाचकत्वं 'सकर्मकत्वम्'
तन्मते, तत्समानाधिकरण-फलवाचकत्वम् 'अकर्मकत्वम्'
च, प्रत्ययार्थ-व्यापाराश्रयत्वं 'कर्नु त्वम्', 'घटं भावयति'
इत्यादौ ि एजर्थ-व्यापार-व्यधिकरण-फलाश्रयत्वेन घटादेः 'कर्मत्वम्'—इति वाच्यम्। ग्रिभघानानिभधानव्यवस्थोच्छेदापत्तेः। न च—व्यापारेणाश्रयाक्षेपात् कर्त्तु रिभधानम्,
कर्माख्याते च प्रधानेन फलेन स्वाश्रयाक्षेपात् कर्मणोऽभिघानम्—इति वाच्यम्। 'जातिशक्तिवादे' जात्याक्षिप्तव्यक्तेरिव ग्राश्रय-प्राधान्यापत्तौ ''क्रि'याप्रधानम् ग्राख्यातम्' इति यास्कवचो-विरोधापत्तेः। किं च फलस्य धातुना,
तदाश्रयस्य च ग्राक्षेपेण लाभसम्भवेन ''लः कर्मिण्व''
(पा० ३.४.६६) इत्यस्य वैयर्थ्यपित्तेः।

इसके प्रतिरिक्त 'सकर्मक' तथा 'प्रकर्मक' विषयक व्यवस्था नष्ट हो जाती है। यह नहीं कहना चाहिये कि-उन (मीमांसकों) के मत में प्रत्ययार्थरूप 'व्यापार' के श्रीवकरण से भिन्न प्रधिकरण वाले 'फल' का वाचक (धातु) 'सकर्मक' है, प्रत्ययार्थ रूप 'व्यापार' के अधिकरण से ग्रभिन्न ग्रधिकरण में रहने वाले 'फल' का वाचक (धातू) 'ग्रकमंक' है, प्रत्ययार्थ-'ब्यापार'-का ग्राश्रय 'कर्ता' है तथा 'घटं भावयति' इत्यादि में, (शिच्) प्रत्यय के ग्रर्थ (प्रेरेंगा) 'व्यापार' के ग्रधिकरेंगा से भिन्न ग्रधिकरेंगा वाले (उत्पत्तिरूप) 'फल' का ग्राश्रय होने से, 'घट' ग्रादि की 'कर्मता' है- क्योंकि (इस प्रकार की व्यवस्था को मानने से) 'कथित' तथा 'अकथित' की (पालिन-प्रोक्त सारी) व्यवस्था विनष्ट हो जायगी। ग्रौर यह भी नहीं कहना चाहिये कि -- (उपर्युक्त व्यवस्था के अनुसार भी कर्तृवाच्य में) 'व्यापार' के द्वारा अपने आश्रय ('कर्ता') के ग्राक्षिप्त होने से 'कर्ता' का कथन तथा 'कर्म'-वाचक 'ग्राख्यात' में प्रधानभूत 'फल' के द्वारा ग्रपने ग्राश्रय ('कर्म') के ग्राक्षिप्त होने से 'कर्म' का कथन हो जायेगा-वयोंकि ''जाति में शब्द की 'शक्ति' है'' इस सिद्धान्त में 'जाति' से म्राक्षिप्त 'व्यक्ति (की प्रधानता) के समान (यहाँ भी 'व्यापार' तथा 'फल' के द्वारा स्राक्षिप्त) भ्राश्रय ('कर्ता' तथा 'कर्म') की प्रधानता के प्राप्त होने पर

१. निरुक्त (१ ९) में "भावप्रधानम् आख्यातम्" पाठ ही मिलता है। निरुक्त के किसी संस्करण या टीकर में 'क्रियाप्रमानम्' पाठ नहीं मिलता है। स्वयं नागेश ने इसी प्रकरण में 'ब्यापार' की परिभावा के प्रसन्ध में. "मावप्रधानम्" पाठ को ही उद्धृत किया है।

### वैपाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूबा

यास्क के ''श्राख्यात किया-प्रधान होता है'' इस कथन से विरोध उपस्थित होगा। साथ ही 'फल' का (कथन) 'धातु' से तथा उसके ग्राश्रय ('कर्म') का ('फल' के द्वारा) श्राक्षेप होने से (दोनों के कथन का) लाभ हो जाने के कारण (पाणिनि का) ''ल: कर्मणिं यह सूत्र व्यर्थ हो जायगा।

मीमांसकों के मत में चौथा दोष यह है कि धातुग्रों की 'सकमंकता' तथा श्रकमंकता' विषयक व्यवस्था विश्व इस्तित हो जाएगी क्योंकि 'सकमंक' तथा 'अकमंक की परिभाषा 'व्यापार' को 'धातु' का अर्थ मानकर ही की गयी है। श्रीर वह है— "स्वार्थ-व्यापार-व्यधिकरण-फल-वाचकरवं सकमंकरवम्" तथा "स्वार्थ-व्यापार-समानाधिकरण-फल-वाचकरवम् श्रकमंकरवम्", अर्थात् स्वार्थ (धारवर्थ) रूप जो 'व्यापार' उसके अधिकरण अथवा श्राश्रय से भिन्न श्रधिकरण या आश्रय वाले 'फल' का वाचक धातु 'सकमंक' है तथा 'व्यापार' के श्रधिकरण (आश्रय) में ही रहने वाले 'फल' का वाचक धातु 'श्रकमंक' है।

न च ......कर्मत्वम् इति वाच्यम् — यहां मीमांसक यह कह सकते हैं कि इन परिभाषाओं में 'स्वार्थ' शब्द के स्थान पर 'प्रत्ययार्थ' शब्द रख देने से उपर्युक्त व्यवस्था में दोष नहीं आता। इसी तरह 'कर्ता' तथा 'कर्म' की परिभाषाओं में भी 'प्रत्ययार्थ' शब्द रख कर उनकी व्यवस्था को निर्दोष बताया जा सकता है। वह इस रूप में कि प्रत्ययार्थभूत 'व्यापार' के ग्राश्रय को 'कर्ता' ग्रीर प्रत्ययार्थ 'व्यापार' से भिन्न ग्रधिकरण वाले 'फल' के ग्राश्रय को 'कर्म' माना जाये।

"प्रत्यवार्यं - रूप 'व्यापार' का ब्राक्षय 'कत्ती' हैं ' — इस परिभाषा को मानने पर 'घटं भावयित' जैसे प्रयोगों में दोष ब्रा सकता है क्योंकि वहां 'प्रत्यवार्थं' (प्रेषण व्यापार) का ब्राक्षय घट नहीं है। और जब उसकी 'कत्ती' संज्ञा नहीं होगी तो 'भित-बुद्धिं ' (पा०१.४.५२) के अनुसार 'घट' 'कमं' भी नहीं हो सकता क्योंकि इस सूत्र का अभिप्राय यह है कि श्रण्यन्तावस्था में जो 'कर्ता' वहीं प्यन्तावस्था में 'कमं' बनता है। अतः 'कमं' संज्ञा के ब्रभाव में द्वितीया विभवित के न ब्राने से 'घटं भावयित' प्रयोग नहीं बन सकेगा। परन्तु इस दोष का निराकरण इस रूप में किया जा सकता है कि "गितबुद्धिं " सूत्र से 'घट' की 'कमं' संज्ञा भले ही न हो, "कर्तु रीप्सिततमं कमं" (पा० १.४.४६) के नियम से 'घट' की 'कमं' संज्ञा हो जायगी क्योंकि 'िण्ड् प्रत्यय का अर्थ जो प्रेषण 'व्यापार' उसके ब्रिधकरण से भिन्न श्रिषकरण वाले 'फल' (उत्पत्ति) का घट ब्राक्षय है।

स्रिम्बानानिभधान ""यास्कवचोविरोधायते: "'सकमंक', 'प्रक्रमंक' ग्रादि की मीमांसक-प्रदक्षित उपर्यु क्त व्यवस्था इसलिये मान्य नहीं है कि ऐसा मानने से पािशानि की 'अनिमहित' तथा 'अभिहित' की व्यवस्था दूषित हो जायगी। पािशानि ने "प्रनिभिहिते" (पा० २.३.१) सूत्र के प्रधिकार में "कर्मशि द्वितीया" (पा० २.३.२०) इत्यादि सूत्रों का प्रवचन कर के 'अनिभिहित' (ग्रक्थित या अनुक्त) 'कर्म' में द्वितीया विभिन्त तथा अनिभिहित 'कर्ता' में तृतीया विभिन्त का विधान किया है। यदि 'तिङ्' आदि प्रत्ययों का अर्थ, 'कर्ता' और 'कर्म' न मान कर, 'व्यापार' मान लिया गया तो 'कर्ता' और 'कर्म' कभी भी कथित होंगे ही नहीं क्योंकि प्रत्यय तो सदा 'व्यापार' को ही कहेगा।

#### धात्वर्ष-नियर्ण

930

इस कठिनाई के समाधान के रूप में यह कहा जा सकता है कि अभिधान तथा अनिभाग की व्यवस्था भी यों बन जायगी कि कर्तृ वाच्य में प्रधान जो 'व्यापार' वह अपने आश्रय का आक्षेप (असाक्षात् कथन) ठीक उसी प्रकार करेगा जिस प्रकार, 'जाति' में शिक्त मानने वाले विद्वानों की दृष्टि में, 'जाति' अपने आश्रय 'व्यक्ति' का आक्षेप कर लेती हैं। इस प्रकार 'व्यापार' के द्वारा 'कर्ती' का आक्षेप होने से कर्तृ वाच्य में 'कर्ती' कथित हो जाया करेगा। इसी रूप में कर्मवाच्य में प्रधानभूत 'फल' अपने आश्रय 'कमं' का आक्षेप करेगा जिससे कर्मवाच्य के प्रयोगों में भी 'कमं' कथित हो जायगा। इस प्रकार पाणिति की 'अनिभिहित' तथा 'अभिहित' की व्यवस्था में कोई दोष नहीं आता।

परन्तु 'ग्रनिभिहिते' की यह व्यवस्था भी इसलिये मान्य नहीं है कि ग्राश्रय के ग्राक्षेप द्वारा 'कर्ति' तथा 'कर्म' विषयक ग्रिभिद्यान, ग्रनिभिधान की व्यवस्था के बन जाने पर भी एक महान् दोष उपस्थित होता है। 'जाति' में शब्द की शक्ति मानने के सिद्धान्त में 'जाति' के द्वारा उसके ग्राश्रय 'व्यक्ति' का ग्राक्षेप तो किया जाता है। परन्तु जिस प्रकार 'जाति' से ग्राक्षिप्त 'व्यक्ति' के ग्रथं की वहां प्रधानता होती है — 'व्यक्ति' में ही कार्य किये जाते हैं 'जाति' में नहीं — उसी प्रकार यहां भी 'व्यापार' के द्वारा ग्राक्षिप्त 'कर्ति' तथा 'कर्म की ही प्रधानता माननी होगी 'व्यापार' की नहीं, ग्रथीत् 'व्यापार' को ग्रप्रधान या गौरा मानना होगा। ग्रीर इस रूप में यदि 'व्यापार' को गौरा मान लिया गया तो "ग्राक्थात' किया-प्रधान होता है" यास्क के इस कथन से महान् विरोध उपस्थित होगा। इसलिये, महिंच यास्क के कथन के विरुद्ध होने के काररा, भीमांसकों का उपर्युक्त मत मान्य नहीं है। इस काररा पूर्वोक्त 'सकर्मक' तथा 'ग्रकमंक' की भ्रव्यवस्था वाला दोष बना ही हुग्रा है।

किंच "'लःकर्मिएं विश्व दियस्य वैयर्थ्यापत्तेः — यास्क के वचन से विपरीत होने के अतिरिक्त एक और आपत्ति यह है कि, 'व्यापार' के आक्षेप के द्वारा 'कर्ता' तथा 'कर्म' के कथन की बात मान लेने पर, पाणिनि का "लः कर्मिएं विश्व स्थानिक देवारा 'कर्ता' तथा 'कर्म' में लकारों का विधान करना व्यर्थ हो जाता है क्योंकि उनका कथन तो क्रमशः 'व्यापार' तथा 'फल' के द्वारा ही हो जाया करेगा।

## [मीमांसकों के मत में ग्रन्य दोशों का प्रदर्शन]

कर्मकर्तृं कृतां कारकभावनोभयवाचकत्वे गौरवाच्च। किञ्च भावविहितघञादीनां व्यापारावाचकत्वे 'ग्रामो गमनवान्' इत्याद्यापत्तिः। तद्वाचकत्वे तेनापि स्वाश्रया-क्षेपे कर्तृरभिधानापत्तिः।

किञ्च 'गुरु: शिष्याभ्यां पाचयति' इत्यादौ ''हेतुमति च'' (पा० ३.१.२६.) इति सूत्रबलात् प्रयोजक-व्यापारस्य गिणर्थत्वे स्थिते प्रयोजयव्यापार श्राख्यातार्थो वाच्यः।

### वैधाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूबा

एवं च सङ्ख्यायाः स्ववाचकाख्यातार्थव्यापारे अन्वयिन्येव अन्वयात् 'शिष्याभ्याम्' इति द्विचनानापत्तिः। 'पाचयति' इत्येकवचनानापत्तिश्च । गुरोनभिधानेन तत्र' प्रथमाया अनापत्तेश्च । 'शिष्य'-शब्दात् तदापत्तेश्च इत्यन्यत्र विस्तरः ।

'कर्म' स्रौर 'कर्ता' में विहित 'कृत' प्रत्ययों को कारक ('कर्म' या 'कर्ता') तथा 'व्यापार' (इस रूप में) दो अर्थों का वाचक मानने में गौरव होगा। स्रौर (यदि इन 'कृत' प्रत्ययों का 'व्यापार' स्र्थं नहीं माना जाता तो) 'भाव' में विहित 'घन्न' स्रादि प्रत्ययों के द्वारा 'व्यापार' का कथन न होने पर ('ग्रामः संयोगवान' प्रयोग के समान) 'ग्रामो गमनवान' इस प्रयोग को भी साधु मानना पड़ेगा। स्रौर यदि उसे (घन्न्' स्रादि को) 'व्यापार' का वाचक माना जाता है तो उस ('व्यापार') के द्वारा ही स्रपने स्राध्य ('कर्ता') के स्राक्षेप हो जाने पर 'कर्ता' के कथित होने की स्रापत्त उपस्थित होती है।

इसके श्रतिरिक्त 'गुरु: शिष्याभ्यां पाचयित' (गुरु दो शिष्यों से पकवाता है) इत्यादि (प्रयोगों) में, 'हेतुमित च'' इस सूत्र के बल से प्रयोजक (प्रेरक) के 'व्यापार' को 'गिच्ं (प्रत्यय) का ग्रर्थ मान लेने पर, प्रयोज्य के 'व्यापार' को 'तिङ्' का ग्रर्थ मानना पड़ गा। ग्रीर इस रूप में संख्यावाचक 'ग्राख्यात' के ग्रर्थ —(प्रयोज्य) 'व्यापार'—से श्रन्वित होने वाले (प्रयोज्य) में सङ्ख्या का ग्रन्विय होने से 'शिष्याभ्याम्' इस (प्रयोग) में द्विवचन तथा 'पाचयित' इस (प्रयोग) में एकवचन नहीं हो सकेगा तथा 'ग्रुह' के ग्रकथित रहने से वहां 'प्रथमा' विभक्ति की प्राप्ति नहीं होगी ग्रीर 'शिष्य' शब्द से उस (प्रथमा' विभक्ति) को प्राप्ति होगी। यह बातें ग्रन्यत्र (लघुमंजूषा ग्रादि में) विस्तार से कही गयी हैं।

मीमांसकों की उपर्युक्त मान्यता में पाँचवाँ दोष यह है कि व्यापार' को घातु का अर्थं न मानने पर उन 'ण्डुल्' स्रादि 'कृत्' प्रत्ययों के दो दो अर्थ ('व्यापार' तथा 'कारक') मानने होंगे जिनका बिधान 'कर्ता' या 'कर्म' को कहने के लिये किया गया है। इस प्रकार 'ण्डुल्' प्रत्यय को 'कर्ता' तथा 'व्यापार' दोनों का वाचक मानना होगा जिसमें विशेष गौरव है। वैयाकरण इन 'कृत्' प्रत्ययों को केवल आश्रय का वाचक मानते हैं, इसलिये उनके सिद्धान्त में लाघव है।

ग्रीर यदि गौरव के भय से 'कृत्' प्रत्ययों को इन उभय श्रयों का वाचक न माना गया केवल 'कर्ता' 'कर्म' ग्रादि को ही उनका वाच्यार्थ माना गया, 'ब्यापार' को नहीं, तो एक दूसरा दोष उपस्थित होगा। मीमांसक 'ब्यापार' को तो धातु का ग्रथं मानते ही नहीं साथ ही यदि वे 'भाव 'में विहित 'घव्' ग्रादि 'कृत' प्रत्ययों को भी 'ब्यापार' का

१. हर में 'तन्न' अनुपलब्ध ।

#### घारवर्ध-निर्णय

988

वाचक नहीं मानेंगे तो 'ल्युट्' प्रत्यय से निष्यन्त 'गमनम्' जैसे शब्द गमन 'व्यापार'-रूप अर्थ को प्रकट नहीं कर सकेंगे। उनका अर्थ केवल संयोग मात्र ही होगा। उस स्थिति में जिस प्रकार 'ग्रामः संयोगवान्' (ग्राम संयोग वाला है) यह प्रयोग होता है उसी प्रकार 'ग्रामो गामनवान्' यह प्रयोग भी होने लगेगा जो अभीष्ट नहीं है।

पर यदि इन प्रत्ययों को 'ब्यापार' ग्रर्थ का वाचक मान लिया गया तब भी यह दोष उपस्थित होता है कि 'कृत्' प्रत्यय के ग्रर्थ 'ब्यापार' के द्वारा ग्रपने ग्राश्रय 'कर्ता' ग्रादि के ग्रभिधान की स्थित उत्पन्न होगी जो ग्रभीष्ट नहीं है।

इस प्रकार यदि व्यापार को 'क्कृत' प्रत्ययों का ग्रथं मानते हैं तब भी ग्रौर यदि नहीं मानते हैं तब भी—दोनों रूपों में—मीमांसकों के मत में दोष बना ही रहता है।

इसके श्रतिरिक्त, 'ब्यापार' को धातु का श्रर्थं न मान कर उसे 'तिङ्' का अधं मानने वाले मीमांसकों के मत में छठा दोष यह है कि 'गुरुः शिष्याभ्यां पाचयति' इस प्रयोग में अनेक कठिनाइयां उपस्थित होती हैं। यहां 'प्रयोजक' गुरु के 'ब्यापार' को 'शिच् प्रयय का अर्थ मानना होगा क्योंकि 'प्रयोजक' के 'ब्यापार' को कहने के लिये ही पास्मिन ने 'शिच् प्रत्यय का विधान, "हेतुमित च'' सूत्र द्वारा, किया है। अब शेष रह जाता है 'प्रयोज्य' (शिष्य) का 'ब्यापार'। उसे ही यहां 'श्राख्यात' अथवा 'तिङ् का अर्थ मानना होगा। और जब 'तिङ् प्रयोज्य के 'ब्यापार को कहेगा तो उससे सम्बद्ध होने वाले 'प्रयोज्य' (शिष्य) में ही 'तिङ्' के अर्थ 'संख्या' का भी अन्वय करना होगा, अर्थात् दोनों में एक ही तरह के वचन का प्रयोग करना होगा क्योंकि 'संख्या' या 'वचन' भी तो 'तिङ्' का अर्थ है। इसका स्पष्ट परिस्माम यह होगा कि, यतः 'पाचयित' में एकवचन का प्रयोग है इसलिये, 'शिष्य' राब्द को भी एकवचन से सम्बद्ध करना होगा अथवा 'शिष्य' शब्द में 'द्विवचन' का प्रयोग ('शिष्याभ्याम्') होने के कारसा 'पाचयित' को भी 'द्विवचन' में ही रखना होगा।

इसी प्रयोग में एक घौर दोष यह उपस्थित होता है कि 'गुरु' जो प्रयोजक है वह 'ग्रास्थात' के द्वारा ग्रकथित ही रह जायगा क्योंकि 'ग्रास्थात' तो 'प्रयोजक' (शिष्य) के 'व्यापार' को कहेगा न कि 'प्रयोजक' गुरु के 'व्यापार' को । 'प्रयोजक' (गुरु) के 'व्यापार' को तो 'स्मिन् प्रत्यय कहेगा। इस रूप में 'ग्रास्थात' के द्वारा गुरु के ग्रनभिहित रह जाने के कारण 'गुरु' शब्द में, प्रथमा विभक्ति की प्राप्ति न होकर, तृतीया विभक्ति की प्राप्ति होगी। इसी तरह 'ग्रास्थात' द्वारा 'प्रयोज्य' (शिष्य) के 'व्यापार' को कहने ग्रीर 'व्यापार' द्वारा ग्रपने ग्राक्ष्य ('प्रयोज्य' भूत शिष्य) के ग्राक्ष्य करने तथा इस प्रकार ग्रभिहित होने के कारण 'शिष्य' शब्द से, तृतीया विभक्ति की प्राप्ति न होकर, प्रथमा विभक्ति की प्राप्ति होगी।

इन अनेक दोशों से दूषित होने के कारण मीमांसकों की उपर्युक्त मान्यता स्वीकार्य नहीं है। अन्य विद्वानों ने भी मीमांसकों के इस मत की आलोचना की है। जैसे—-वैयाकरण्भूषण् के घात्वर्थनिर्णय के प्रकरण् में कौण्डभट्ट ने, तत्त्वचिन्तामिण् के धातुवाद में गङ्गेश ने तथा ब्युत्पत्तिवाद में गयाधर ने मीमांसकों के इस मत का सयुक्तिक खण्डन किया है।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-सधु-मंजूबा

['किया' कास्वरूप]

मर्व-कारकान्वियतावच्छेदक-धर्मवती 'क्रिंया'। यावत् सिद्धम् श्रसिद्धं वा साध्यत्वेनाभिधीयते। ब्राक्षित-क्रम-रूपत्वात् सां कियेत्यभिधीयते।

वाप० ३.५.१

गुरा-भूतेर् श्रवयवैः समूहः क्रम-जन्मनाम् । बुद्ध्या प्रकल्पिताभेदः क्रियेति व्यपदिश्यते ।

वाप० ३.८.४

इति ''भूवादि॰''-(पा॰ १.३.१)-सूत्रस्थ-भाष्यार्थ-प्रति-पादक-हरिग्रन्थात् । 'क्रम-जन्मनाम्' व्यापाराणां समूहं प्रति 'गुणभूतैरवयवैः' युक्तः संकलनात्मिकया एकत्व-'बुद्ध्या प्रकल्पिताभेद'-रूपः 'समूहः' क्रियेति व्यवह्रियते इति द्वितीय-कारिकार्थः । ग्रत्र ग्रवयवाश्रयं पौर्वापर्यं समुदाया-श्रयम् एकत्वम् । क्षण-नश्वराणां व्यापाराणां वस्तु-भूत-समुदायाभावान् 'बुद्ध्या' इत्युक्तम् ।

'पचित', 'पक्ष्यित' इत्यादौ 'ग्रसिद्धम्' । 'ग्रपाक्षीत्' इत्यादौ 'सिद्धम्', (ग्रसिद्धं वा') 'साध्यत्वेन' ग्रभिधीयमानं क्रिया । 'ग्राश्रित' इति योग-दर्शनं कृतम्, ग्रवयवानां क्रमेण उत्पत्त्या । ग्रतएव 'ग्राश्रित-क्रम-रूपा' क्रिया इति ग्रादिमं-कारिकार्थः । एकैकावयवेऽपि समूह-रूपारोपाद् ग्रधिश्रयण-कालेऽपि 'पचिति' इति व्यवहारः । तद् उक्तम—

एकदेशे समूहे वा' व्यापाराणां पचादयः। स्वभावतः प्रवर्तन्ते तुत्यरूपं समाश्चिताः ॥ वाप० ३.७.५८

<sup>9.</sup> इस अंग के परचात् प्रकाशित संस्करणों में 'तद् आहु' पाठ मिलता है जो सबंदा अनावश्यक है क्योंकि इन कारिकाओं के अन्त में 'इति भूवादि'' हरिप्रन्यात्' पाठ है। ये दोनों पाठ एक साथ किसी प्रकार भी मुसंगत नहीं हो सकते । पलम॰ के इस्तलेखों तथा लम॰ के इस प्रसंग में भी 'तद् आह' पाठ नहीं मिलता ।

२. बाप०-'तत् ।

यह कोष्ठकान्तर्यत पाठ असंगत प्रतीत होता है । वस्तुत: यहाँ ''अपाक्षीत्' इत्यादी सिद्धम् । 'प्रचित', 'पश्यित' इत्यादी आसिद्धं वा'' यह पाठ अभीष्ट है ।

४. ह०, वंमि० में 'क्रिया इति आदिम' के स्थान पर 'क्रियेत्यादि-प्रथम' पाठ है।

५. वाप०—च ।

६. वाप∙—तुल्यरूपसमन्<del>वि</del>क्षाः ।

#### धात्वर्ध-निर्णय

989

सभी कारकों की श्रन्वयिता में रहने वाले (श्रन्वित होने वाले) धर्म (फलत्व तथा व्यापारत्व) से युक्त ('फल' तथा 'व्यापार') 'किया' है। (इस विषय में)—

"सिद्ध तथा भ्रसिद्ध जितना भी साध्य रूप से श्रभिहित होता है उसे, क्रमरूपता का स्राश्रयण किये जाने के कारण, 'क्रिया' कहा जोता है।

''स्रप्रधान स्रवयवों से युक्त तथा कम से उत्पन्न होने वालों (व्यापारों) का, बुद्धि द्वारा स्रभिन्न रूप में प्रकल्पित, समूह 'किया' इस (नाम) से व्यवहृत होता है''।

ये (कारिकार्ये), ''भूवादयो धातवः'' (पा० १.३.१.) सूत्रस्थ महाभाष्य के ग्रभिप्राय का प्रतिपादन करने वाले, भर्तृहरि-विरचित (वाक्यपदीय) ग्रन्थ से (उद्धृत) हैं।

कम से उत्पन्न होने वाले (ग्रांग जलाना ग्रादि ग्रवान्तर) 'व्यापारों' के समूह के प्रति ग्रप्रधानभूत अवयवों (ग्रनेक ग्रवान्तर 'व्यापारों') से युक्त तथा (उन सभी ग्रावन्तर 'व्यापारों') का संकलन ग्रथवा संयोजन करने वाली एकत्व बुद्धि के द्वारा ग्रभिन्न रूप में प्रकल्पित समूह 'किया' इस शब्द के द्वारा व्यवहृत होता है—यह द्वितीय कारिका का ग्रथं है। यहाँ ग्रवयवों (ग्रवान्तर 'व्यापारों') के कारण पूर्वापरता (क्रिमिकता) है तथा (उन 'व्यापारों' के ग्रभिन्न) समूह के ग्राक्षय से एकता है। एक क्षरण में नष्ट हो जाने वाले 'व्यापारों' का समुदाय न वन सकने कारण 'बुद्धि के द्वारा (प्रकल्पित समूह)' यह कहा गया है।

'पचित' (पकाता है), 'पक्ष्यित' (पकायेगा) इत्यादि में ('फल' तथा 'व्यापार') 'ग्रसिद्ध' हैं। 'ग्रपाक्षीत्' (पकाया) इत्यादि में ('फल' ग्रौर 'व्यापार') 'सिद्ध' हैं। (इस प्रकार) 'सिद्ध' या 'ग्रसिद्ध' ('फल' तथा 'व्यापार') साध्य रूप से कथित होता हुग्रा 'किया' है। 'ग्राश्रित-(क्रमरूपा)' इस (कथन) से ('क्रिया' शब्द की) यौगिकता का ज्ञापन किया गया है क्योंकि ग्रवयवों की कम से ही उत्पत्ति होती है। इसलिये कम का आश्रयसा करने वालो 'क्रिया' है—यह प्रथम कारिका का ग्रथं है। ('क्रिया' के) एक एक ग्रवयव में भी (उनके) समूह-रूप का ग्रारोप करने के कारण पात्र को कूल्हे पर रखने के सयय भी 'पचित' (पकाता है) यह व्यवहार होता है। इस (बात) को (भर्तु हिर ने) कहा है—

"व्यापारों' के एक भ्रवयव या समूह के (बोध के) लिये, सामान्यरूपता को प्राप्त हुई, 'पच्' भ्रादि (घातुएँ) स्वाभाविक रूप से प्रवृत्त (प्रयुक्त) होती हैं।''

सर्वकारका '''' किया — नागेश ने 'किया' की जो यह परिभाषा दी है उसका अभिप्राय यह है कि 'किया' वह है जिसमें सभी कारकों के साथ अन्वित हो सकने — सम्बद्ध हो सकने — की क्षमता हो। यहां परिभाषा में 'कारक' के साथ 'सर्व' विशेषण लगाने का प्रयोजन यह सुस्पष्ट कर देना है कि सभी 'कारकों' का अन्वय 'किया' में ही होता है। 'अधिकरण' कारक भी अपने आश्रय ('कर्ती' अथवा 'कर्म') के द्वारा 'क्रिया' से ही सम्बद्ध होता है।

የሄን

#### वैदाकरण-सिद्धान्त-परम-सब्-मंजूबा

वस्तुतः 'कारक' को 'कारक' कहते ही इस कारण हैं कि वह 'क्रिया' का निर्वर्त्तक, निष्पादक या प्रयोजक होता है। इसीलिये 'कारक' शब्द का निर्वचन किया जाता है— 'करोति, कियां निर्वर्त्तयित इति कारकः'। ग्रतः 'कारक' 'क्रिया' का जनक है तथा 'क्रिया' 'कारक' से जन्य है। जन्य तथा जनक में परस्पर साकांक्षता रहती है, इसलिये उनमें पारस्परिक ग्रन्वय स्वाभाविक ही है।

इस प्रकार सभी 'कारकों' का 'क्रिया' में अन्वय होने के कारण 'अन्वयिता' (अन्वयिनो भावः), अर्थात् 'अन्वयी' (सम्बन्धी) का भाव अथवा धर्म, 'क्रिया' में होगी। 'अन्वयिता' का अवच्छेदक धर्म है 'फलत्व' अथवा 'च्यापारत्व' क्योंकि 'क्रिया' या तो 'फल'-रूपा होती है या 'व्यापार'-रूपा।

यावत् सिक्कम् भसिक् वा -- 'क्रिया' के स्वरूप-प्रतिपादन के लिये नागेश ने भर्तृहरि की जिन दो कारिकाभों को यहाँ उद्धृत किया है उसका आशय भी उसने स्वयं स्पष्ट कर दिया है। व्याख्या करने में यहाँ कारिकाओं का क्रम क्यों उलट दिया गया यह बात समक्ष में नहीं आती।

कारिकाओं की जो व्याख्या नागेश ने की है उसका ग्रीर स्पष्ट ग्रिभिग्नाय यह है कि जो कुछ भी 'सिद्ध' या 'साध्य' ग्रथवा निष्पन्न या ग्रनिष्पन्न 'भाव' जब साध्यरूप में कहा जाता है तो वह 'क्रिया' बन जाता है क्योंकि उस 'भाव' के 'साध्य' होने के कारण उसमें ग्रवान्तर 'व्यापारों' का एक विशेष क्रम होता है। जैसे—'पचित' इत्यादि कहने पर ग्रारम्भ से लेकर अन्त तक के ग्रनेक—ग्राग जलाना इत्यादि—'व्यापारों' का एक क्रमबद्ध स्वरूप उपस्थित होता है। इसी बात को थास्क ने निम्न शब्दों में कहा है—''पूर्वापरीभूतं भावम् ग्राख्यातेन ग्राचष्टे पचित वजतीत्युपक्रमप्रभृत्यपवर्गपर्यन्तम्'' (निरुक्त १.१), ग्रर्थात् 'पचित', 'वजित' ग्रादि तिङन्त पद के द्वारा ग्रारम्भ से लेकर अन्त तक के ग्रनेक क्रमिक 'व्यापारों' को कहा जाता है।

जहाँ 'ग्रस्ति' ग्रादि कियाग्रों में ग्रवान्तर या भ्रवयवभूत 'व्यापारों का यह पौर्वापर्य नहीं दिखाई देता वहाँ भी उसका ग्रारोप करके 'क्रियात्व' की स्थिति माननी चाहिये ग्रथवा 'क्रिया' पद को वहाँ रूढ़ मानना होगा।

अवयवसूत अनेक 'ब्यापारों' की इस क्रमरूपता के कारण ही 'क्रिया' का सार्थक नाम 'क्रिया' (क्रमरूप वाली) पड़ा। अतः 'क्रिया' शब्द के यौगिक—प्रकृति-प्रत्यय-निष्पन्न—रूप की सार्थकता दिखाने के लिये ही भतृं हरि ने 'आश्वितक्रमरूपत्वात्' इस शब्द का कारिका में प्रयोग किया—ऐसा नागेश का विचार है। परन्तु 'क्रिया' शब्द, ''क्रुअः श च'' (पा० ३.३.१००) सूत्र के अनुसार 'भाव' में निष्पन्न होने के कारण, 'क्रमिकता' के अर्थ को किस प्रकार व्यक्त करेगा—यह विचारणीय है।

दूसरी कारिका में यह बताया गया कि क्रमबद्ध श्रनेक श्रवान्तर 'कियाश्रों' या 'व्यापारों' से युक्त होते हुए भी 'पचित' श्रादि 'क्रियाश्रों' को एक क्यों माना जाता है ? क्रम से उत्पन्न होने वाले इन श्रवान्तर 'व्यापारों' में पौर्वापर्य या क्रमिकता के होने के कारए वास्तविक एकता नहीं होती फिर भी वक्ता उनमें श्रपनी संकलनारिमका बुद्धि से एकता की कल्पना या श्रारोप कर लेता है श्रीर श्रारम्भ से लेकर श्रन्त तक की

#### धारवर्ष-विर्णव

983

श्रवान्तर 'कियाश्चों' को एक मानता है। ग्रवयवभूत इन ग्रवान्तर 'व्यापारों का, श्रभिन्त दृष्टि से एकत्व को प्राप्त, समूह ही 'किया' कही जाती है। इस बुद्धि-कल्पित समूह को प्रधान 'ब्यापार' माना जाता है तथा इसके प्रति सारे ग्रवान्तर 'व्यापार' गुरा या गौरा श्रथांत् ग्रप्रधान होते हैं। 'किया' के इसी स्वरूप को बृहद्देवताकार ने निम्न श्लोक में स्पष्ट किया है—

कियासु बह्वीक्विभसंश्रितो यः पूर्वापरीमृत इवैक एव । कियाभिनिवृक्तिवदोन सिद्ध ग्राख्यातशस्त्रेन तमर्थम् ग्राहः॥ (बृहद्देवता १.४४)

"मूबावि" क्सूत्रस्य-भाष्यायं-प्रतिपादक-हरिग्रन्थात्— महाभाष्यकार पतञ्जलि ते "भूवादयो धातवः" (१.३.१) सूत्र के भाष्य में रोचक विवादों द्वारा 'क्रिया' के स्वरूप पर पर्याप्त प्रकाश डाला है। यहाँ के पतञ्जलि के कथन से स्पष्ट है कि 'क्रिया' का स्वरूप प्रमूत है, प्रदृश्य है। इसलिये उसे गर्भस्थ शिशु के समान मूर्तरूप में प्रत्यक्ष नहीं दिखाया जा सकता। 'क्रिया' का स्वरूप केवल प्रनुमानगम्य है। सभी साधनों के उपस्थित रहते हुए भी वक्ता कभी 'पचित' किया' का प्रयोग करता है तथा कभी नहीं करता। श्रतः जिस साधन के होने पर 'पचित' किया' का प्रयोग होता है उस साधन को ही 'क्रिया' मानना चाहिये, अथवा जिससे देवदत्त यहाँ से पटना पहुँच जाता है वही 'क्रिया' मानना चाहिये, अथवा जिससे देवदत्त यहाँ से पटना पहुँच जाता है वही 'क्रिया' है। द्र०—"क्रिया' नामेयम् श्रत्यन्तापरिदृष्टा, श्रश्तवया क्रिया पिण्डीभूता निवर्शयितुं यथा गर्भोऽनिलुं ठितः। साऽसौ अनुमानगम्या। कोऽसौ अनुमानः। इह सर्वेषु साधनेषु सन्तिहतेषु कदाचित् पचतीत्यादि भवति कदाचिन्न भवति। यस्मिन् साधने सन्तिहतेषु पचतीत्येतद् भवति सा नूनं क्रिया। अथवा यया देवदत्त इह भूत्वा पाटलिपुवे भवति सा नूनं 'क्रिया'।

एकं कावयवे ''पचती तिक्यवहार: —यह पूद्धा जा सकता है कि जब अने के आवश्यक अवयवभूत अवान्तर 'व्यापारों' के समूह को 'क्रिया' कहते हैं तो उन उन 'क्रियाओं' के एक एक अवयवों के लिये 'क्रिया' शब्द का व्यवहार क्यों होता है ? इस अंश में इसी अश्व का उत्तर दिया गया है।

इस ग्रंश का ग्रभिप्राय यह है कि जब एक ग्रवयवभूत 'ब्यापार' के लिये पूरी 'क्रिया' का ब्यवहार होता है, जैसे 'केवल ग्राग जलाना' या 'पात्र को चूल्हे पर रखना' भ्रादि 'ब्यापारों' के लिये 'पचित' क्रिया का प्रयोग किया जाता है, तो वक्ता उस एक श्रवयव वाले ब्यापार में, 'पाचन' क्रिया में समविष्ट होने वाले, सभी ग्रवान्तर 'ब्यापारों' के समूह का बौद्धिक आरोप कर लेता है। इस लिये एक एक श्रवान्तर 'क्रिया' या 'ब्यापार' के लिये पूरी 'क्रिया' का ब्यवहार होता है।

## ['सिब' ग्रौर 'साध्य' की कौण्डभट्ट सम्मत परिभावा]

स्रत्र केचित्—'सिद्धत्वम्' क्रियान्तराकांक्षोत्थापकता-वच्छेदकवैजात्यवत्त्वे सति कारकत्वेन क्रियान्वयित्वे सति

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

कारकान्तरान्वयायोग्यत्वम् । 'साध्यत्वं' च क्रियान्तरा-कांक्षानुत्थापकतावच्छेदकं सत् कारकान्तरान्वययोग्यता-वच्छेदकरूपवत्त्वम् ।

'हिरुक्' स्राद्यव्ययानां साध्यत्वाभावेऽपि क्रियावाचकत्व-व्यवहारस्तु कियामात्रविशेषगत्वात् । तत्र सिद्धत्वं 'पाकः' इत्यादौ घजादिवाच्यम् । साध्यत्वं तु सर्वत्रैव धातुप्रति-पाद्यम् ।

ननु हरि 'नमेच्चेत् सुखं यायात्' इत्यत्र 'क्रियाया" ग्रिप क्रियान्तराकांक्षत्वेन सिद्धत्वम् ग्रस्तीति चेन्न । 'चेत्'-शब्द-समभिच्याहारेगा ग्रकांक्षोत्थापनाद्—इत्याहुः ।

यहां ('क्रिया' की साध्यता के प्रसङ्ग में) कुछ (विद्वान्) कहते हैं कि दूसरी क्रिया की आकांक्षा की उत्थापकता का अवच्छेदक (परिचायक) एवं ('साध्य' क्रिया की अपेक्षा) विलक्षरण धर्म से युक्त होते हुए तथा कारक के रूप में क्रिया के साथ 'अन्वयी' होते हुए दूसरे कारकों के साथ अन्वित हो सकने की अयोग्यता 'सिद्धत्व' है। और दूसरी क्रिया की अकांक्षा की अनुत्थापकता का अवच्छेदक (बोधक) होते हुए अन्य कारकों के साथ अन्वय की योग्यता के परिचायक धर्म से युक्त होना 'साध्यता' है।

'हिरुक्' (छोड़कर) स्रादि स्रव्ययों में 'साध्यता' के न रहने पर भी उनमें किया की वाचकता का व्यवहार तो केवल उनके क्रिया-विशेषण होने के कारण होता है। इस प्रसङ्ग में 'पाक:' इत्यादि (प्रयोगों) में 'सिद्धत्व' 'घत्र' स्रादि प्रत्ययों का स्रर्थ है। 'साध्यता' तो सर्वत्र ही धातु के द्वारा (ही) कथित होती है।

'हरि नमेच्चेत् सुखं यायात्' (यदि विष्णु को प्रणाम करे तो सुख को प्राप्त हो) इस (प्रयोग) में (नमेत्) किया में भी, दूसरी ('यायात्') किया को स्राकांक्षा होने के कारण 'सिद्धता' है—यह कहा जाय तो उचित नही है क्योंकि 'चेत्' शब्द की समीपता के कारण (ही) यहां स्राकांक्षा का प्रादुर्भाव होता है (उसके स्रभाव में नहीं)।

श्चन्न के चित्—'किया' के स्वरूप-विवेचन के इस प्रसङ्ग में नागेश ने भर्तृ हरि की जिन दो कारिकाओं को ऊपर उद्धृत किया है उसमें से पहली में प्रयुक्त 'सिद्ध' तथा 'श्चिसद्ध' (साध्य) की प्रपनी परिभाषा देने से पूर्व लेखक ने सम्भवतः कौण्डभट्ट द्वारा प्रस्तुत परिभाषा का, यहां 'केचित' कह कर, उल्लेख किया है।

ह॰, वंनि० में 'क्रियाया:' पद अनुपलम्ध ।

#### द्यात्वर्थं-निर्णय

ባሄሂ

सिद्धत्वं "बैजात्यवत्वे सित—इस परिभाषा के अनुसार 'सिद्ध' भाव के लिये तीन विशेषताओं का होना आवश्यक है। पहली यह कि उसमें दूसरी 'किया' की आकांक्षा की उत्थापकतारूप धर्म विद्यमान हो, अर्थात् दूसरी 'किया' की अकांक्षा को उत्थान करने की शवित उसमें हो। 'कियान्ताराकांक्षोत्थापकता' रूप यह धर्म, 'साध्य' किया में विद्यमान धर्म की अपेक्षा, एक विलक्षरण धर्म है, अर्थात् 'साध्य' किया या भाव में यह धर्म नहीं होता कि वह दूसरी 'किया' की आकांक्षा को उत्पन्न कर सके। जैसे—जब 'पाकः' कहा जाता है तो इस प्रकार की आकांक्षा उत्पन्न होती है कि इसके साथ अन्वित होने वाली 'किया' कौन सी है ? इस रूप में दूसरी किया की आकांक्षा करवापकतारूप शक्ति 'पाकः' इत्यादि शब्दों में विद्यमान है।

कारकत्वेन कियान्यियत्वे सति—दूसरी विशेषता यह कि 'सिद्ध' भाव के वाचक शब्द स्वयं 'कारक' के रूप में उपस्थित होते हैं भीर 'कारक' के रूप में ही वे किया के साथ अन्वित होते हैं। जैसे—'पाक:' आदि शब्द किसी न किसी 'कारक' के रूप में 'अस्ति' इत्यादि कियाओं के साथ अन्वित होते हैं।

कारकान्तरान्वयायोग्यत्वम्—तीसरी विशेषता यह है कि, 'सिद्ध' भाव के वाचक ये शब्द स्वयं 'कारक' हैं इसलिये, इनका अन्वयं किसी अन्य 'कारक' के साथ नहीं होता क्योंकि 'कारक' के साथ तो 'क्रिया' ही अन्वित हो सकती है, 'कारक' नहीं।

वस्तुतः जब 'क्रिया' समाप्त हो चुकी होती है तभी उसे 'सिद्ध' माना जाता है। क्रिया के 'सिद्ध' या पूर्ण हो जाने के कारण यहां वह द्रव्य का रूप धारण कर लेती है, क्रिया, क्रिया न रह कर, 'कारक' बन जाती है ग्रीर ग्रन्य क्रियाग्रों से ग्रन्वित होने लगती है। परन्तु 'कारक' होने के कारण दूसरे 'कारक' से सम्बद्ध होने की क्षमता उसमें नहीं रहती।

'सिद्ध' भावों के इस स्वरूप को बृहद्देवताकार शौनक ने निम्मकारिका में व्यक्त किया है :---

> कियामिनिवृ त्तिवशोपजातः कृवन्तशब्दाभिहितो ग्रदा स्यात् । सङ्ख्या-विभिवत-व्यय-लिगयुक्तो भावस्तदा द्रव्यमिबोपलक्ष्यः ॥

> > (बृहद्देवता १.४५)

'सिद्धत्व' की जो परिभाषा ऊपर दी गयी उसकी तीन विशेषताश्रों में से यदि केवल श्रन्तिम को ही परिभाषा के रूप में प्रस्तुत किया जाता तो भी कार्य चल जाता परन्तु पूर्ण स्पष्टीकरण के लिये इन तोनों विशेषताश्रों का उल्लेख किया गया है।

साध्यत्वम् '' प्रवच्छेदकरूपयत्त्वम् -- 'सिद्धत्व' के ठीक विपरीत 'साध्यत्व' का स्वरूप है। यहां कियान्तर की ग्राकांक्षा की उत्थापकता नहीं पायी जाती। 'साध्य' स्वयं 'किया' है इसिनये उसमें दूसरी क्रिया की ग्राकांक्षा स्वभावतः नहीं रहती, वे तो 'कारक' होते हैं जो क्रिया की ग्रापेक्षा रखते हैं।

'साष्य' भावों की दूसरी विशेषता यह है कि उनमें 'कारकों' से भ्रत्वित होने की योग्यता पायी जाती है क्योंकि, 'साष्य' भाव तो 'क्रिया' ही हैं इसलिये, वे 'कारकों' के साथ ही ग्रन्वित हो सकते हैं (इ.० विभूसा०, पृ० १०१)।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

तत्र सिद्धत्वम् धातुप्रतिपाद्यम् शब्द की स्वाभाविक शक्ति के स्रनुसार 'सिद्ध' भावों को 'घञ्' म्रादि प्रत्यय कहते हैं या 'घञ्' म्रादि प्रत्ययों का वाच्यार्थ 'सिद्ध' भाव है जबिक 'साध्य' भाव, स्रयोत् किया को, केवल धातु ही सर्वत्र कहती है, स्रयोत् तिङन्त पदों के द्वारा ही 'साध्य' भाव (क्रिया) को कहा जा सकता है। इ०—

''साध्यत्वेन क्रिया तत्र धातुरूपनिबन्धना। सत्त्वभावस्तु यस्तस्याः स घञादिनिबन्धनः॥

(वाप० ३.५.४५)

'घल' स्रादि 'कृत्' प्रत्यय 'सिद्ध' भाव (द्रव्य भाव) को कहते हैं। इसको बताने वाली वैयाकरणों की एक स्रौर परिभाषा है--- ''कृदभिहितो भावो द्रव्यवद् भवति'' (महा० २.२.१६), स्रथींत् 'कृत्' प्रत्ययों के द्वारा कहा गया 'भाव' द्रव्यवत् होता है।

## ['साध्यता' की वास्तविक परिभाषा]

वस्तुतः 'साध्यत्वम्' निष्पाद्यत्वम् एव । तद्रपेगाँव बोधः । स्पष्टं चेदम् ''उपपदम् ग्रतिङ्'' (२.२.१६) इत्यादौ भाष्ये ।

ननु 'घटं करोति' इत्यादौ द्रव्यस्यापि साध्यत्वेन प्रतीति-रिति चेन्न । 'करोति'-पदसमभिव्याहारात् । तथा प्रत्ययेऽपि स्वतो घटादिपदाद् द्रव्यस्य सिद्धत्वेनैव प्रतीते:।

वस्तुतः निष्पाद्यता ही 'साध्यता' है— उसी रूप में क्रिया का ज्ञान होता है, ग्रौर यह "उपपदम् ग्रतिङ्" इत्यादि सूत्रों के भाष्य में स्पष्ट है।

'घटं करोति' (घड़ा बनाता है) इत्यादि (प्रयोगों) में द्रव्य (घट) की भी 'साध्यता' रूप से प्रतीति होती है—यह नहीं कहा जा सकता । क्योंकि 'करोति' पद की समीपता के कारण उत्पाद्यतारूप से ज्ञान होने पर भी स्वयं 'घट' ब्रादि शब्दों से द्रव्य (घट) की 'सिद्धत्व' रूप से प्रतीति होती है ।

'सिद्धत्व' तथा 'साध्यत्व' की, कौण्डभट्ट श्रादि की श्रभिमत, परिभाषा देने के उपरान्त नागेशभट्ट 'साध्यत्व' की श्रपनी परिभाषा देते हैं। नागेशभट्ट के विचार में 'साध्यता' का सीधा श्रथं 'निष्पाद्यता' है ग्रीर 'सिद्धत्व' का ग्रथं है 'निष्पन्नता'।

कीण्डभट्ट की परिभाषा इसिलये स्वीकार्य नहीं है कि उसमें यह स्रावश्यक माना गया है कि 'साध्य' में दूसरी किया की स्राकांक्षा को उत्पन्न करने की क्षमता न हो। परन्तु महाभाष्य में पतञ्जलि ने 'पचित भवित' जैसे प्रयोग किये हैं जिसमें 'भवित' को 'पचित' किया की स्राकांक्षा का उत्यापक स्वीकार किया गया है। द्र०— 'पचित-क्रियाः भवित-क्रियायाः कन्न्यों भवित्त'' (महा०१.३.१, पृ०१६७)। इसिलये 'साध्यत्व' की

करती है।

#### धात्वर्ध-निर्णय

इस परिभाषा का, पतंजिल के इन प्रयोगों से, विरोध उपस्थित होता है। इसके प्रतिरिक्त 'भुक्तवा गच्छति' जैसे प्रयोगों में 'भुक्तवा' को 'साध्य' ग्रथवा क्रिया नहीं माना जा सकता क्योंकि यहाँ भी 'भुक्तवा' क्रिया, 'गच्छति' क्रिया-विषयक, श्राकांक्षा को उत्पन्न

"उपपदम् प्रतिङ्' इत्यादौ भाष्ये—"उपपदम् प्रतिङ्' (पा०२.२.१६) तथा "सुट् कात् पूर्वः" (पा० ६.१.१३५) सूत्रों में पतञ्जिल ने यह सिद्धान्त स्थिर किया है कि धातु का सम्बन्ध पहले 'साधनों' (कारकों) से होता है। उसके बाद उपसर्ग से उसका सम्बन्ध होता है क्योंकि साधन क्रिया को बनाते हैं—"पूर्व धातुः साधनेन युज्यते, पश्चाद् उपसर्गेरा, साधने हि क्रियां निवंतंयिति"। यहां महाभाष्य में क्रिया के 'निवंतंन' की जो बात कही गई है उसी को, अपनी परिभाषा—"साध्यत्वं निष्पाद्यत्वम् एव"— की पूष्टि के लिये,

'करोति'-पदसमिश्याहारात् प्रतीतेः—'घटं करोति' जैसे प्रयोगों में 'घट' की 'साध्य' या 'निष्पाद्य' रूप में जो प्रतीत होती है वह 'घटम्' पद के साथ 'करोति' पद के उच्चारण के कारण होती है। इब्य स्वभावतः 'सिद्ध' होते हैं परन्तु किया पद के सामीप्य से उनमें 'साध्यता' या उत्पाद्यता आ जाती है। यदि केवल इब्य शब्द ('घट' आदि) का प्रयोग किया जाये तो उनकी 'सिद्धता' या निष्यन्तता का रूप स्पष्ट प्रतीत होता है। इसीलिये पतञ्जलि ने कहा—''स्वभावसिद्धं तु द्रव्यम्'' (महा० १.३.१), अर्थात् द्रव्य तो स्वभाव से 'सिद्ध' (निष्यन्त) होता है तथा सिद्ध-स्वभाव वाला होने के कारण ही द्रव्य के वाचक 'नाम' शब्दों की परिभाषा में ''सत्त्वप्रधानानि'' (निष्वत्त १.१), अर्थात् 'नाम' शब्दों में 'सिद्ध' भाव प्रधान होता है, कहा गया।

## ['ग्रस्' इत्यादि घातुग्रों की क्रियारूपता]

नागेश ने प्रमाण के रूप में यहां संकेतित किया है।

ग्रस्ति-भवित-वर्ते ति-विद्यतीनाम् ग्रर्थः सत्ता । सा च ग्रनेककालस्थायिनी इति कालगतपौर्वापर्येण क्रमवती इति तस्याः क्रियात्वम् । सत्तेह श्रात्मधारणम् ।

'ग्रस्', 'भू', वृत्', 'विद्' (घातुश्रों) का अर्थ सत्ता है। स्रौर वह सत्ता स्रमेक काल (काल-विषयक परिमास, अर्थात् घण्टा, मिनट, सिकण्ड ग्रादि) तक स्थिर रहने वाली है। इसलिये काल में विद्यमान पौर्वापर्य या ऋमिकता के कारसा यह (सत्ता) कमवती है। यह उस (सत्ता) का कियात्व है। यहाँ सत्ता का तात्पर्य है स्रात्म-धारसा।

यदि 'साध्यता' का अभिप्राय 'निष्पाद्यता' माना जाय, जिसमें, भर्तृ हरि के उपर्युक्त कथन के अनुसार, एक विशेष क्रम होना चाहिये, तो 'अस्ति', 'भवति' जैसे प्रयोगों' को क्रियापद नहीं माना जा सकता क्योंकि इन धातुओं का अर्थ है सत्ता और सत्ता से 'सिद्धता' की अभिव्यक्ति होती है जिसमें क्रमरूपता नहीं रहा करती।

#### वैयाकरण-बिद्धान्त-परम-लघु-मंभूवा

इसी आशंका का उत्तर यहाँ नागेश ने दिया है। सत्ता का अर्थ है आहम-धारण, इसलिये सत्ता में भी आहमधारणानुकूल-ध्यापार होता ही है। अतः उसमें भी 'निष्पाद्यता' है तथा क्रमिकता इस रूप में है कि जितने समय तक सत्ता रहती है उस आधारभूत समय में क्रमिकता होती है। उस कालगत क्रमिकता का आरोप सत्ता में करके सत्ता को भी क्रमिक मान लिया जाता है। यों तो काल भी अखण्ड एवं क्रम-रहित है परन्तु उसे समभने तथा समभाने के लिये — ध्यवहारिक बुद्धि के सन्तोष के लिये — ध्यवहारिक बुद्धि के सन्तोष के लिये — उसमें भी वर्ष, मास, पक्ष, सप्ताह, दिन, घण्टा आदि अनेक खण्डों तथा अवयवों की कल्पना की जाती है। समय के इन कल्पित अवयवों के कारण समय को क्रमिक मान कर तथा क्रमिकता का आरोप सत्ता रूप व्यापार में करके उसे भी क्रमिक मान लिया जाता है। इसी बात को भर्त हरि ने वाक्यपदीय की निम्न कारिका में स्पष्ट किया है —

द्यात्मभूतः कभोऽप्यस्या यत्रेवं कालवर्शनम् । पौर्वापर्यादिरूपेरा प्रविभक्तमित्र स्थितम् ॥ (वाप० ३.१.३७)

इस सत्ता का स्वरूपभूत कम भी तभी (व्यक्त) होता है जब काल-विषयक दर्शन. पौर्वापर्यादिरूप से, (ग्रनेक कल्पित ग्रवथवों या खण्डों में) बँटा हुआ सा माना जाता है।

## ['सकर्मक' तथा 'ग्रकर्मक' की परिभाषा]

'सकर्मकत्वम्' च फलव्यधिकरण्व्यापारवाचकत्वम् । फल-समानाधिकरण्व्यापार-वाचकत्वम् 'ग्रकर्मकत्वम्'। क्वचित्तु फलांशाभावाद् 'ग्रकर्मकत्वम्' । यथा—— 'ग्रस्ति'ग्रादौ केवलं सत्तादिरेवार्थः । फलांशस्य सूक्ष्म- हृष्ट्याऽप्यप्रतीतेः । ''उत्पन्नस्य सत्त्वस्य स्वरूपधारण्कृपां सत्ताम् ग्राचष्टे ग्रस्त्यादिः'' इति निष्कतोवते'श्च ।

फल के ब्राश्रय से भिन्न ब्राश्रय वाले 'व्यापार' का वाचक होना 'सकर्मकरव' तथा फल के ब्राश्रय से अभिन्न ब्राश्रय में रहने वाले 'व्यापार' का वाचक होना 'अकर्मकरव' है। कहीं कहीं पर तो 'फल' झंश के सर्वथा अभाव के कारण 'अकर्मकरा' मानी जाती है। जैसे 'अस्ति' (है) आदि (कियापदों) में केवल सत्ता आदि ही अर्थ हैं क्योंकि (इनमें) 'फल' अंश की प्रतीति सूक्ष्म हिंद से भी नहीं हो पाती तथा "उत्पन्न हुए द्रव्य की ब्रात्मधारणरूप सत्ता को 'अस्ति' ब्रादि (प्रयोग) कहते हैं" यह निरुक्त (के कर्ता यास्क) का कथन है।

नुलता करो—निक्क (१.२); अस्तीत्युत्पन्तस्य सल्वस्य अवधारणम् (भाषक्ये) ।

### धात्मचे-निषंय

386

'सकर्मक' तथा 'म्रकर्मक' की म्रपनी परिभाषा देने से पूर्व नागेश यहां कौण्डभट्ट-सम्मत परिभाषा देते हैं। कौण्डभट्ट के वैय्याकरणभूषणसार में 'सकर्मक' तथा 'म्रकर्मक' की परिभाषा के लिए भट्टोजी दीक्षित की निम्न कारिका प्रस्तुत की गयी है:—

## फलक्यापारयोरेकनिष्ठतायाम् सकर्मकः । भावुस्तयोर्धर्मिभेदे सकर्मक उदाहृतः ॥

(धात्वर्थनिएाँय, कारिका सं० १३, पृ० ६८)

'फल' तथा 'क्यापार' के एक अधिकरए। में रहने पर धातु 'अकर्मक' तथा धर्मी, अर्थात् — 'फल' और 'क्यापार' रूप धर्म से युक्त दो आश्रय, के भिन्न भिन्न होने पर धातु 'सकर्मक' कही गयी है। इस कारिका के आश्रय को ही नागेश ने यहाँ अपनी पंक्तियों में निबद्ध किया है। कारिका के 'एकनिष्ठता' पद का अर्थ कीण्डभट्ट ने 'एकमात्रनिष्ठता' किया है, अर्थात् केवल एक अधिकरए। या आश्रय में ही दोनों 'फल' तथा 'क्यापार' का रहना या दूसरे शब्दों में भिन्न अधिकरए। में 'फल' तथा 'क्यापार' का न रहना। इसी लिये 'गम्' आदि धातुओं में 'फल' के कर्नु निष्ठ होने पर भी उन्हें 'अकर्मक' नहीं माना जाता वयोंकि वहां 'फल' कर्मस्थ भी है। अतः एक अधिकरए। में ही 'फल' नहीं है।

'श्रस्त' श्रावो केदलं सत्तादिरेवार्थः — 'श्रस्' श्रादि धातुश्रों का श्रथं केवल सत्ता ही है। इस कारण यहां 'फल' श्रंश की प्रतीति होती हो नहीं। इसलिये इस प्रकार की धातुश्रों को, 'फल' श्रंश के न होने के कारण, 'श्रकमंक' मान लिया जाता है। वस्तुतः इन धातुश्रों के विषय में भी यह माना गया है कि यहां भी श्रपनी सत्ता को धारण करने रूप 'फल' के श्रनुकूल 'व्यापार' की प्रतीति होती है। परन्तु स्वधारणात्मक 'फल' तथा तदनुकूल 'व्यापार' दोनों ही एक श्रधिकरण 'कर्ता' में ही विद्यमान हैं। इसलिये इन धातुश्रों को 'सक्मंक' नहीं माना जाता। दूसरे शब्दों में श्रात्मधारणारूप 'फल' का श्राश्रयभूत 'कर्म' 'कर्ता' में ही श्रन्तर्भूत हो जाता हैं—'कर्ता' से पृथक् उसकी सत्ता नहीं है। इसलिये श्राश्रय-भिन्तता के न होने के कारण 'श्रस्' श्रादि धातुश्रों को 'श्रकमंक' ही माना जाता है। 'श्रस्' श्रादि धातुश्रों को इस स्थिति को निम्न कारिका में भर्तृ हिर ने स्पष्ट किया है—

## प्रात्मानम् प्रात्मना विश्वद् प्रस्तीति व्यपदिश्यते । प्राप्तर्भवाच्च तेनासौ कर्मणा न सकर्मकः ॥

(वाप० ३.३.४७)

अपनी सत्ता को अपने द्वारा धारण करता हुआ, अर्थात् सत्तानुकूल व्यापारवान् होता हुआ, (ब्यक्ति) 'अस्ति' इस प्रयोग के द्वारा कहा जाता है। (परन्तु) इस (सत्ता रूप 'फल' के आश्रयभूत) 'कर्म' के द्वारा वह ('अस्' धातु) 'सकर्मक' नहीं होती क्योंकि 'कर्म' (यहां 'कर्ता' में) अन्तर्भूत हुआ रहता है।

परन्तु नागेश ने संभवतः 'सत्ता-घारण' को 'फल' न मानते हुए यहां फलांश की अप्रतीति की बात कही है।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

## ['सकर्मक' तथा 'ग्रकर्मक' की निष्कर्षभूत परिभावा]

वस्तुतस्तु शब्दशास्त्रीयकर्मसंज्ञकार्थान्वय्थर्थकत्वं 'सकर्म-कत्वम्' । तदनन्वय्यर्थकत्वम् 'ग्रकर्मकत्वम्' । तेन 'ग्रध्यासिता भूमयः' इत्यादिसिद्धिः । ''ग्रधि'शीङ्स्था-साम्'' (पा० १.४.४६) इत्यनेन 'भूमयः' इत्याधारस्य 'कर्म'त्वम्' ।

अन्वयश्च पृथग्बुद्धेन संसर्गरूपः । 'अन्वय'-पदस्य तत्रैव व्युत्पत्तेः । तेन 'जीवित' इत्यादौ न दोपः । तत्र प्राएगदि-रूप-कर्मणो धारणार्थं-धात्वर्थात् पृथग् अबोधाद् इति "सुप आत्मन०" (पा० ३.१.८) इति सूत्रे भाष्ये स्पष्टम् ।

वस्तुतः व्याकरणशास्त्रीय 'कर्म'-संज्ञक अर्थ से अन्वित होने वाला अर्थ है जिन घातुओं का वे 'सकर्मक' तथा उससे अन्वित न होने वाला अर्थ है जिन घातुओं का वे 'अकर्मक' हैं। इसी कारण 'अध्यासिता भूमयः' (भूमियों पर बैठा गया) इत्यादि प्रयोगों की सिद्धि होती है।

('ग्रध्यासिता भूमयः' इस प्रयोग में) 'भूमयः' इस ग्राधार की "ग्रधि-शीङ् स्था-ग्रासां कर्म'' इस (सूत्र) से 'कर्म' संज्ञा है । (ग्रतः 'कर्म' संज्ञक ग्रर्थ से ग्रन्वित होने के कारण 'ग्रास्' धातु यहाँ सकर्मक है)।

पृथग् रूप से जात (पदार्थ) के साथ सम्बन्ध (ही) 'ग्रन्वयं है क्योंकि 'ग्रन्वयं शब्द की उस (ग्रर्थ) में ही 'शक्ति' है। इसलिये 'जीवति' (जीता है) इत्यादि (प्रयोगों) में दोष नहीं है क्योंकि 'प्रार्ण' ग्रादि रूप 'कर्म का, ('जीव') धातु के '(प्रार्ण) धारण करना' इस ग्रथं से, पृथक् ज्ञान नहीं होता, यह बात "सुप ग्रात्मनः क्यच्" इस सूत्र के भाष्य से स्पष्ट है।

ऊपर प्रदिशित कीण्डभट्ट की 'सकर्मक-अकर्मक'-विषयक व्यवस्था के अनुसार उन धातुग्रों को, जिनमें देश, काल ग्रादि को कमं माना जाता है, ग्रथवा 'ग्राध' उपसर्ग के साथ 'शी', 'स्था' ग्रौर 'ग्राम्' घातुग्रों या इस प्रकार की स्थिति वाले ग्रन्य धातुग्रों को, 'सकर्मक' नहीं माना जा सकता क्योंकि इनमें 'फल' से भिन्न ग्रधिकरण वाले 'व्यापार' की वाचकता नहीं है। इसलिये इन घातुग्रों से 'कमं' में 'लकार' या 'क्त' ग्रादि प्रत्यय नहीं ग्रा सकते। इस कारण नागेश ने यहां 'सकर्मक' की ग्रपनी नयी परिभाषा 'वस्तुस्त्' कह कर दी है।

प. प्रकाणित संस्करणों में "अधि कर्मस्वम्" यह पूरा वाक्य, यहां के दूसरे गवांम, "अन्वयक्व "भाष्ये स्पष्टम्" के पश्चात् पिठत मिलता है। अर्थ एवं प्रकरण की संगति की दृष्टि से उपरिलिखित पाठ ही उचित है। ह० में भी यही पाठ है। तुलना करो — लग० पृ० ४६४।

#### धात्वर्ध-निर्णय

ባሂባ

नागेश की परिभाषा - "सब्दशास्त्रीय 'कमं' संज्ञक प्रयं से ग्रन्बित ग्रर्थ वाले धातु 'सकमंक' हैं" के ग्रनुसार 'ग्रध्यासिताः भूमयः' इत्यादि प्रयोगों में 'ग्रास् 'ग्रादि धातुग्रों की 'सकमंकता' सिद्ध हो जाती है क्योंकि व्याकरण के सूत्र "ग्रधिशीङ्स्थासां कमंं" के अनुसार 'ग्रधि' उपसर्ग के साथ 'ग्रास्' घातु के प्रयोग में 'ग्राघार' की कमं संज्ञा होती है। इसलिये 'कमं' संज्ञक 'भूमि' रूप ग्रथं से ग्रन्बित होने वाले ग्रथं का वाचक होने के कारण 'ग्रधि + ग्रास्' को 'सकमंक' माना जायगा।

प्रत्वयक्ष्य पृथग् बुद्धे न संसर्गरूपः —यहां 'प्रत्वय' का प्रथं है घात्वर्थ से पृथग् झात 'कमं' से श्रन्वित होना । इस कारएा 'जीव्' घातु को 'सकमंक' नहीं माना जा सकता क्योंकि वहाँ 'जीव्' का अपना ही प्रथं है 'प्रारा-घारएो' (प्राराों का धारण करना) । यहाँ 'प्रारा' रूप 'कमं' घात्वर्थ में ही प्रन्तर्भूत है — उससे पृथक् नहीं है ।

"मुप प्रात्मनः "इति सूत्रे भाष्ये — "सुप प्रात्मनः क्यच्" इस सूत्र के भाष्य में 'क्यच्'-प्रत्ययान्त धातुम्रों को 'सकर्मक' माना जाय या नहीं? इस प्रश्न के उत्तर में, पूर्वपक्ष के रूप में यह कहा गया कि इष्' धातु, जिसके मधं में 'क्यच्' प्रत्यय का विधान किया गया है, 'सकर्मक' है। इसलिये क्यजन्त धातु को भी 'सकर्मक' मानना चाहिये। परन्तु भाष्यकार पतंजलि ने इस पूर्वपक्ष का उत्तर देते हुए यह कहा कि — "म्रिभिहतं तत्कर्मान्तर्भूतं धात्वर्थः सम्पन्नः। न चेदानीम् ग्रन्यत् कर्म प्रस्ति येन सकर्मकः स्यात्" म्र्यात् 'पृत्रीय्' म्रादि नामधातुम्रों के द्वारा ही वह ग्रयं कह दिया गया। ग्रयतः वह 'कर्म' मन्तर्भूत होकर घात्वर्थं में ही ही समाविष्ट हो गया। ग्रव कोई मन्य 'कर्म' है नहीं जिसके कारण उसे 'सकर्मक' माना जाय। 'पृत्रीयिति माण्यकम्' (माण्यक के साथ पृत्र के समान व्यवहार करता है) इस प्रयोग में तो दो 'कर्म'— 'उपमानकर्म' तथा 'उपमेयकर्म'— हैं। इसलिये 'उपमानकर्म' के ग्रन्तर्भूत हो जाने पर भी, 'उपमेयकर्म' से ग्रन्वित ग्रयं वाला होने के कारण, वातु 'सकर्मक' हो जाती है।

## ['जा' धःतुके द्रर्थके विषय में विचार]

'जानातेः' विषयतया ज्ञानं फलम् । श्रात्ममनःसंयोगो व्यापारः । श्रत एव 'मनो जानाति' इत्युपपद्यते । श्रात्मात्रान्तःकरणम्, मनोऽपि तद्वृत्तिविशेषरूपम् । ''श्रात्मा' श्रात्मानं जानाति'' इत्यादौ श्रन्तःकरणा-विच्छन्नः कर्त्ता शरीराविच्छन्नः कर्म इति ''कर्मवत् ०'' (पा० ३.१.८७) सूत्रे भाष्ये स्पष्टम् ।

'ज्ञा' धानु का, 'विषयता' सम्बन्ध से (रहने वाला), ज्ञान 'फल' है तथा ग्रात्मा ग्रौर मन का (ज्ञानानुकूल) संयोग 'व्यापार' है। इसलिये 'मनो जानाति'

९. ह० तथा सम० (पु०४८२) में 'बात्मा' अनुपलब्ध ।

२, ह०, बंमि० -- शरीरावचित्रनाः ।

### वैयाकरग-सिद्धान्त-परम-लच्-मंजुषा

(मन जानता है) यह प्रयोग उपपन्न होता है। यहाँ ग्रात्मा ग्रन्तःकरण है तथा मन भी ग्रन्तःकरण का वृत्ति-विशेष है। 'ग्रात्मा ग्रात्मानं जानाति' (ग्रात्मा ग्रात्मा को जानता है) इत्यादि (प्रयोगों) में ''ग्रन्तःकरणाविच्छन्न (ग्रात्मा) 'कर्त्ता' है तथा शरीराविछन्न (ग्रात्मा) 'कर्मा' है'', यह ''कर्मवत् कर्मणा तृत्यिकयः'' इस सुत्र के भाष्य में स्पष्ट किया गया है।

'जा' घातु के 'फल' तथा 'ब्यापार' के विषय में नागेश का मत यह है कि, घट, पट धादि विषय हैं जिसका ऐसा, जान ही 'जा' घातु का 'फल' है तथा उस जान के अनुकूल जो ख्रात्मा तथा मन का संयोग वही 'ब्यापार' है। इसीलिये 'मनो जानाति' इस प्रयोग में 'मन के जानने' की बात सुसंगत हो पाती है। ख्रात्मा का खर्थ यहाँ 'ख्रन्तः करए।' तथा मन का खर्थ है अन्तः करए। को कोई विशिष्ट वृत्ति। 'ख्रात्मा' शब्द को इन्द्रियों का उपलक्ष्या भी माना जा सकता है क्योंकि मन से युक्त इन्द्रियाँ ज्ञान का कारए। मानी गयी हैं। द्र०—''मनसा संयुक्तानि इन्द्रियाए। उपलब्धी कारए। नि भवन्ति'' (महा० ३.२.११५)।

'श्रात्मा श्रात्मानं जानाति' इस प्रकार के प्रयोग इसिलये किये जाते हैं कि वहाँ दो प्रकार के श्रात्माओं की कल्पना की जाती है — श्रन्तरात्मा और शरीरात्मा । इनमें पहले को 'कर्त्ता' तथा दूसरे को 'कर्म' मीन लिया गया। ''कर्मवत्कर्मणा तुल्यिक्रयः'' सूत्र के भाष्य में श्रात्मा की द्विविधता की बात स्पष्टतः निम्न शब्दों में स्वीकार की गयी है:—"द्वौ श्रात्मानौ श्रन्तरात्मा शरीरात्मा च। श्रन्तरात्मा तत्कर्म करोति येन शर्तरात्मा सुखदुखे अनुभवति। शरीरात्मा तत्कर्म करोति येन श्रन्तरात्मा सुखदुखे अनुभवति'।

## ['भ्रावरए-भङ्ग' श्रयवा' 'विषयता' को 'ज्ञा' धातु का 'फल' नहीं माना जा सकता]

यत्तु—आवरणभङ्गो विषयता वा फलम्, व्यापारस्तु ज्ञानम् एव—तन्त, कर्मस्थिक्रियकत्वापत्तेः । तद्-व्यवस्था चेत्थम् उक्तं हरिगा—

विशेषदर्शनं यत्र किया तत्र व्यवस्थिता। क्रिया-व्यवस्थात्वन्येषां शब्दैरेव प्रकल्पितां॥

वाप० ३.७.६६

श्रस्यार्थः –यत्र कर्मािंग कर्तेरि दा कियाकृतो विशेषः कश्चिद् दृश्यते तत्र क्रिया व्यवस्थिता इत्युच्यते । नन्वेवं पच्यादिकर्तर्येपि श्रमादिरूपविशेषस्य दर्शनाद् इदम् श्रयुक्तम् । किंच 'चिन्तयित', 'पश्यित' इत्यादीनां कर्नृस्थभावकत्वामुप'पित्तः । कर्तेरि कियाकृत-

<sup>9.</sup> वाप०—प्रकाश्यते ।

२. ह• ---कर्नृस्थभावकत्वान।पत्ति: ।

#### धारबर्थ-निर्णय

विशेषाभावात् । श्रत श्राह-'श्रन्येषाम्' इति । 'मते' इति शेषः । यत्र कर्तृ-कर्म-साधारगारूपं फलं शब्देन प्रतिपाद्यते स कर्त् स्थभावक: । यथा—'पश्यति घटम्', 'ग्रामं' गच्छति', 'हसति' इत्यादौ । तत्र विषयता-समवायाभ्यां ज्ञानम् उभयनिष्ठम् । संयोगश्च उभयनिष्ठः । एवं हासोऽपि । न हि विषयता-म्रावरणभङ्गौ एवम् । यत्र कर्त्रवृत्ति-कर्मस्थ-फलं स कर्मस्थभावकः । यथा-'भिनत्ति' इत्यादौ । नहि द्विधा-भवनादि कथमपि कर्तृनिष्ठम्— इति हेलाराजः । तथा च ग्रावरराभगस्य विषयतायाश्च कर्म-मात्रनिष्ठत्वात 'जानातेः' ग्रपि कर्मस्थ-क्रियकत्वापत्ति रित्यलम् ।

जो—(विद्वान्) यह कहते हैं कि 'ज्ञा' धातु में) ग्रावरण का विनाश ग्रथवा विषयता (विषय होना) 'फल' है तथा 'व्यापार' तो ज्ञान ही है - वह उचित नहीं है क्योंकि (ऐसी स्थिति में) 'ज्ञा' धातु को 'कर्मस्थिकियक' मानना पड़ेगा। उस ('कर्मस्थ-क्रियक' तथा 'कर्जुस्थ-क्रियक' धातुग्रों) की व्यवस्था भत्हरि ने इस प्रकार कही है:-

''जिस ('कर्ता' या 'कर्म') में क्रियाकृत विशेषता दिखायी दे वहां किया व्यवस्थित होती है। परन्तू ग्रन्य ग्राचार्यों के मत में शब्दों (धातुग्रों) से ही किया की ('कर्ता' या 'कर्म' में) स्थिति मानी जाती है।"

इस (कारिका) का अभिप्राय है —जहां 'कर्म' या 'कर्ता' में किया-कृत कोई विशेषता दिखाई दे उस 'कर्म' या 'कर्ता' में किया को व्यवस्थित माना जाता है। परन्तु इस प्रकार 'पच्' स्रादि (धातुर्झो) के 'कर्ता' में भी श्रम स्रादि रूप क्रियाकृत विशेषता के देखे जाने के कारए। यह (मत) ग्रनुचित है। इसके ग्रतिरिक्त 'चिन्तयित' (सोचता है), 'पश्यित' (देखता है) इत्यादि (प्रयोगों में विद्यमान 'चिन्त्' तथा 'दृश्') धातुस्रों को 'कर्तृस्थभावक' नहीं माना जा सकता क्योंकि इनके 'कर्ता' में कोई क्रियाकृत विशेषता नहीं पायी जाती।

१. निस०, काप्रश्रू० — योगश्च ।

र. तुलना करो - वाप० ३.७,६६, हेलाराज टीका: यप्त कर्तरि कर्मणि वा विशेष: कश्चित् परिष्टश्यते तत्री व क्रिया व्यवस्थिता इति बोद्धस्यम् "अन्येषां मते क्रिया-व्यवस्था मञ्देरेव प्रकाश्यते । एतद् उक्तं भवति--येऽपि कर्मस्यभावकाः पच्यादयन् तत्रापि कर्तर्यपि परिक्षमादिको विशेष: परिदृश्यते । ततो नैतद् व्यवस्थापकं-'विशेष-दर्शनं सन्न तत्र क्रिया' इति । तस्माच् छव्दैरेव च यत्र विशेष: प्रकाश्यते प्रतिपाद्यते तत्रीव क्रिया स्थिता इति वक्तुं युक्तम् । मध्यप्रमाणकानां मन्द एव यथा यथा अर्थम् अभिधत्ते तथैव तस्याभिद्यानम् उपरन्नम् । -न तु वस्तु-मुखापेक्षितया । शब्दश्च 'पश्यति घटम्' इत्यादौ दशिक्रिया-विषयम् अविशिष्टम् एवं प्रत्याययति । 'काष्ठं भिनत्ति' इत्यादौ तु भिदि-किया-विषयं सविशेषम् अभिक्षत्ते इति तद्वशेनैव कर्तुं स्वभावकरवं कर्मस्यभावकरवं चामिधानीयम् ।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इसलिये भर्तृहरि ने 'म्रन्येषाम्॰' यह (म्रन्य म्राचार्यों के मत में इत्यादि) कहा। (यहाँ 'म्रन्येषाम्', इस कथन में) 'मते' (मत में) यह शेष है।

जहां 'कर्ता' तथा 'कमं' दोनों में समान रूप से रहने वाला 'फल', शब्द (ग्रर्थात् उस 'धातु') से, कहा जाय वह 'कर्तृ स्थभावक' किया है। जैसे— 'पश्यित घटम्' (घड़े को देखता है), 'ग्रामं गच्छिति' (गांव जाता है), 'हसित' (हँसता है) इत्यादि में ('दृश्', 'गम्' ग्रीर 'हस्' धातुएँ)। वहाँ (इन प्रयोगों में क्रमशः) ज्ञान, (दर्शनरूप 'ज्ञान) के विषय बनने' के सम्बन्ध से ('कर्म' घट में) तथा 'समवाय' सम्बन्ध से ('कर्ता' ज्ञाता में रहने के कारएा), उभयिन्ष्ठ ('कर्म' तथा 'कर्ता' दोनों में रहने वाला) है। ('गम्' धातु का ग्रर्थ) संयोग मी (गन्ता तथा ग्राम दोनों में होने से) दोनों ('कर्ता'—जाने वाला—तथा 'कर्म' —ग्राम) में है। इसी प्रकार ('हस्' धातु का ग्रर्थ) हास भी (दोनों 'कर्ता' तथा 'कर्म' में) है।

'श्रावरएाभङ्ग' तथा 'विषयता' इस प्रकार के ('कर्ता' तथा 'कर्म' दोनों में साधारएारूप से रहने वाले) नहीं हैं (वे तो केवल 'कर्म' में रहने वाले हैं) ।

'कर्मस्थभादक' वह धातु है जहां 'कर्ता' में न रहता हुआ 'फल' (केवल) 'कर्म' में (ही) रहता है। जैसे -'भिनित्त' (फाड़ता है) इत्यादि में दो दुकड़े होना श्रादि ('फल') कभी भी 'कर्ता' में नहीं पाये जा सकते —यह हेलाराज की व्याख्या है। इस रूप में, 'ग्रावरए।भङ्ग' तथ। 'विषयता' दोंनों के केवल 'कर्म' में रहने वाला होने के कारए। (उन्हें 'फल' मानते हुए), 'ज्ञा' धातु के 'कर्मस्थिक्रियक' होने की ग्रनिष्ट स्थिति उपस्थित होती है।

यतुं मानमेव विदालियों का यह विचार है कि जब हम किसी वस्तु का प्रत्यक्ष करते हैं तो हमारा अन्तः करण ज्ञानेन्द्रियों द्वारा उस वस्तु के पास पहुँच कर उसके आकार के रूप में परिणात हो जाता है। इसी स्थिति को वृत्ति या ज्ञान कहा जाता है। इस ज्ञान से उस अज्ञात वस्तु पर पड़े आवरण (परदे) का भक्त या विनाश हो जाता है। इस आवरणभक्त्र' को ही वेदान्ती 'फल' मानते हैं। कौण्डभट्ट भी 'आवरणभक्त्र' को ही 'फल' मानते हैं। दूसरा नैयायिकों का पक्ष यह है कि जो वस्तुएँ ज्ञात होती जाती हैं वे ज्ञान का विषय बनती जाती हैं। इस 'विषयता' (विषय बनना) को ही कुछ लोग 'फल' मानते हैं।

परन्तु 'श्रावरएाभङ्क' या 'विषयता' को 'फल' मानने में यह दोष उपस्थित होता हैं कि 'ज्ञा' धातु 'कमंस्थिकियक' बन जाती है क्योंिक ये दोनों ही ('ग्रावरएाभङ्क' तथा 'विषयता'-रूप) 'फल' कर्मस्थ हैं ('कमं' में विद्यमान हैं) तथा 'कर्मस्थक्त' वाली क्रियायें 'कर्मस्थिकियक' मानी जाती हैं। 'ज्ञा' धातु के 'कर्मस्थिकियक' होने पर ''कर्मयत् कर्मएा तुल्यिकियः'' सूत्र के अनुसार 'ज्ञायते घटः स्वयमेव' इस श्रसाधु प्रयोग को भी साधु मानना पड़ेगा क्योंिक इस सूत्र में 'कर्मस्थभावक' तथा 'कर्मस्थिकियक' धातुओं के 'कर्ता' को 'कर्मवत्' बनाया जाता है।

#### धास्वर्ध-निर्णय

ባሂሂ

तक्ष्यवस्या च — 'कर्मस्थिक्रयक' तथा 'कर्नृस्थिक्रयक' धातुओं की व्यवस्था के विषय में नागेश ने यहां भर्नृहरि की कारिका उद्धृत की है जिसमें दो मत प्रस्तुत किये गए हैं। पहले मत में सामान्यतया इतना ही माना जाता है कि जहाँ क्रिया से उत्पन्न विशेषता 'कर्म' में दिखाई दे वह 'कर्मस्थिक्रियक' धातु है तथा जहाँ क्रिया से उत्पन्न विशेषता 'कर्मों में दिखाई दे वह 'कर्नृस्थिक्रियक' धातु है। परन्तु इस व्यवस्था को मानने पर अनेक 'कर्मस्थिक्रियक' धातुओं को 'कर्नृस्थिक्रियक' मानना पड़ता है। जैसे—'पच्' आदि धातुओं में पाचन क्रिया से उत्पन्न श्रम आदि विशेषतायें 'कत्ती' में दिखाई देती हैं, इसिखिय इस प्रकार की धातुओं को 'कर्नृस्थिक्रियक' मानना होगा। इसके अतिरिक्त 'चिन्त्' तथा 'दृश्' इत्यादि धातुएँ, जो 'कर्नृस्थिक्रियक' मानी जाती हैं, इस व्यवस्था को मानने पर 'कर्नृस्थिक्रियक' नहीं बन पाती क्योंकि सोचने या देखने आदि क्रियाओं से 'कर्ता' में कोई विशेषता नहीं दृष्टिगोचर होती। इसिलये कारिका के उत्तराधं में 'अस्थेषाम् 'के द्वारा एक दूसरी, सिद्धान्तभूत, व्यवस्था को प्रस्तुत किया गया।

सिद्धान्तभूत मत यह है कि शब्दों, प्रशीत् धातुग्रों, से ग्रभिव्यक्त विशेषता के ग्राधार पर ही बातु को 'कर्मस्थिकियक' या 'कर्तृस्थिकियक' मानना चाहिये। जहाँ ऐसी विशेषता की ग्रभिव्यक्ति धातु से हो जो 'कर्ता' तथा 'कर्म' दोनों में साधारण रूप से मिलें वह 'कर्तृस्थभावक' या 'कर्तृस्थिकियक' धातु है। जैसे—'घट पश्यित', 'ग्रामं गच्छित', तथा 'दुष्टं हसित' इत्यादि प्रयोगों में क्रमशः 'दृश्', 'गम्' तथा 'हस् ' धातुग्रों के द्वारा 'दर्शन', 'संयोग' तथा 'हास' रूप 'फल' की ग्रभिव्यक्ति इस रूप में होती है कि वे 'कर्ता' तथा 'कर्म' दोनों में साधारण रूप से मिलते हैं। 'घड़ा' दर्शन का विषय बनता है, 'ग्राम' संयोग का विषय बनता है तथा 'दुष्ट व्यक्ति' हास का विषय बनता है। इसित्ये 'विषयता' सम्बन्ध से ये 'फल' या विशेषतायें 'कर्म' (घड़े, ग्राम तथा दुष्ट व्यक्ति) में हैं तथा 'समवाय' सम्बन्ध से ये 'फल' कर्ता, (घड़े को देखने वाले, गाँव जाने वाले तथा दुष्ट व्यक्ति के ऊपर हँसने वाले) में भी हैं। इसित्ए ये सभी बातुएँ 'कर्नृस्थिकियक' मानी जायँगी। ग्रतः 'कर्तृस्थिकियक' होने के कारण —'दृश्यते घटः स्वयमेव' ग्रथवा 'गम्यते ग्रामः स्वयमेव' इत्यादि प्रयोग साधु नहीं माने जाते क्योंकि 'कर्मवत् कर्मणा-तुल्यिक्यः' सूत्र केवल 'कर्मस्थिकियक' धातुग्रों के ही कर्ता को 'कर्मवद्भाव' का विधान करता है।

जहां धातु से ऐसे 'फल' की अभिव्यक्ति होती है जो 'कर्ता' में न हो तथा केवल 'कर्म में हो उस धातु को 'कर्मस्थक्रियक' मानना चाहिये। जैसे — 'भिद्' ग्रादि धातुओं से अभिव्यक्त होने वाले भेदन या फटना ग्रादि 'फल' केवल 'कर्म' में ही पाये जाते हैं -- कभी भी 'कर्ता' फाड़ने वाले व्यक्ति में नहीं पाये जाते। ग्रतः उन्हें 'कर्मस्थक्रियक' माना जाता है। इस कारएा 'भिद्यते घटः स्वयमेव' इत्यादि प्रयोग साधु माने गये हैं।

इस प्रकार इस सिद्धान्तभूत मत के अनुसार 'ज्ञा' घातु को, उसका 'फल' आवरए।भङ्ग' या 'विषयता' मानने पर, 'कर्मस्थिकियक' मानना होगा क्योंकि ये दोनों ही 'फल' केवल 'घट' आदि 'कर्म' में ही रहते हैं, कभी भी 'कर्ता' (जानने वाले व्यक्ति) में नहीं रहते । और 'ज्ञा' घातु को 'कर्मस्थिकियक' मानने पर ''क्मंबत् कर्मणा॰'' सूत्र के अनुसार 'ज्ञायते घटः स्वयमेव' जैसे अनिष्ट प्रयोगों को भी साधु मानना पड़ेगा। अतः

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-संजूषा

'श्रावरए।भङ्ग'या 'विषयता' को 'ज्ञा' घातुका 'फल' न मानकर, 'घट' श्रादि 'कर्म' हैं विषय जिसके ऐसे, ज्ञान को ही 'फल' मानना चाहिये ।

'कर्न्स्थभावक' तथा 'कर्मस्थभावक'—'कर्मस्थभावक' तथा 'कर्मस्थिक्रयक' शब्दों को तथा 'कर्न्स्थभादक' तथा 'कर्न्स्थभादक' तथा 'कर्न्स्थभादक' तथा 'कर्न्स्थिक्रयक' शब्दों को नागेश ने यहाँ पर्याय के रूप में यहएा किया है। 'भाव' यहें किया' हैं भी लगभग पर्यायवाचक शब्द। इसी लिये पािरानि के सूत्र "यस्य च भावेन भावलक्षराम्" (पा० २.३.३७) में 'भाव' पद से किया का ग्रहरा भी ग्रभिप्रेत है तथा "लक्षराहेत्वोः क्रियायाः" (पा० ३.२.१२६) में 'क्रिया' पद से भाव का ग्रहरा भी ग्रभिप्रेत है। भर्तृहरि की कारिका के "विशेष दर्शनं यत्र क्रिया तत्र व्यवस्थिता" इस ग्रंश की व्याख्या में हेलाराज ने भी यही प्रतिपादन किया है कि भर्तृहरि की दृष्टि में यहां 'क्रिया' तथा 'भाव' दोनों ग्रभिन्न ग्रंथ के वाचक है। द्र०— "विशेषमनपेक्ष्य सूत्रकाराभिप्रायेरा क्रियाआं भावोऽभिधीयते इति टीकाकारस्य (भर्तृहरेः) ग्रभिप्रायः। तथा च 'लक्षराहेत्वोः क्रियायाः', 'यस्य च भावेन भावलक्षराम्' इत्यादावभेद एव सूत्रकारस्य क्रियाभावयोश्वेतसि वर्तते" (प्रकाश टीका वाप० ३.७.६६)।

महाभाष्य की वार्तिक "कर्मस्थभावकानां कमस्यक्रियाणां च" (३.१.५७) में 'कर्मस्थभावक' तथा 'कर्मस्थिक्रियक' शब्दों को, परस्पर पर्याय न मानते हुए, भिन्न-भिन्न अर्थ का वाचक माना गया है । यहां 'कर्मस्थभावक' का उदाहरणा 'आसयित देवदत्तम्' (देवदत्त को सुलाता है) इत्यादि प्रयोग हैं तथा 'कर्मस्थिक्रियक' के उदाहरणा हैं—'गाम् अवरुणिंद्ध' (गौ को रोकता है), 'कटं करोति' (चटाई बुनता है) । इसी प्रसंग में महाभाष्य में 'कर्तृंस्थिक्रियक' तथा 'कर्तृंस्थ-भावक' शब्दों को भी भिन्न-भिन्न अर्थों वाला माना गया है । काशिका (३.१.५७) में उद्धृत निम्न कारिका में 'कर्मस्थभावक', 'कर्मस्थिक्रियक' तथा 'कर्तृंस्थभावक' और 'कर्तृंस्थिक्रियक' इन चारों के अलग-अलग चार उदाहरणा दिये गये हैं—

# कर्मस्थः एचतेर्भावः कर्मस्या च भिदेः क्रिया । मासासिभावः कर्तृस्थः कर्तृस्या च गमेः क्रिया ।।

महाभाष्य की प्रदीप टीका में ऊपर की वार्तिक के 'भाव' तथा 'क्रिया' पद की परिभाषा करते हुए कैयट ने कहा कि स्पन्दन (गित ग्रथवा चेष्टा) से रहित साधन के द्वारा साध्य जो धात्वर्थ वह 'भाव' है तथा स्पन्दन-सहित साधन से साध्य घात्वर्थ किया है। द्व०—''ग्रपरिस्पन्दसाधनसाध्यवात्वर्थों भावः सपरिस्पन्दसाधनसाध्या तु किया''।

परन्तु वाक्यपदीय के टीकाकार हेलाराज को 'भाव' तथा 'क्रिया' का यह विभाग, परिभाषा अयवा व्यवस्था स्वीकार्य नहीं है। उनकी दृष्टि में 'पच्यते घट: स्वयमेव' (घड़ा स्वयमेव पकता है), जिसे 'कमंस्थ भावक' का उदाहरण माना गया है, में भी सपरिस्पन्द साधन की स्थिति मानी जा सकती है। द्र० -- ''यत्त्वपरिस्पन्दसाधनसाध्यो भाव इत्यादिलक्षणमभिधाय कमंस्थ: पचतेर्भाव: इत्यादिकमभिद्यति तद्य्यव्यवस्थितमिव लक्ष्यते। तथा च पीलुपाके 'घट पचति' इति घटस्यानलसम्पर्कादवयवक्रियाद्वारेणाव-यवसंयोगविनाशपूर्वकं पूर्वपूर्वकार्यविनाशे उत्तरोत्तरकार्यद्रव्यविनाशात् सपरिस्पन्दपरमाणु-विषयपाकक्रियापि। ततश्चाव्यवस्थितमेवैवत्' (प्रकाश टीका, वाष० ३.७.६६)।

#### धारवर्ष-निर्णय

ঀৼ७

इति हैलाराज: — यहां हेलाराज का नाम लेने की कोई धावश्यकता नहीं दिखाई देती क्योंकि यह व्याख्या नागेश की ग्रपनी है। हेलाराज की व्याख्या से यहां थोड़ा सा भी ग्रंश उद्धृत नहीं किया गया है। प्रारम्भ के दो एक वाक्य थोड़े बहुत ग्रवश्य मिलते हैं पर कोई ग्रन्य समानता नहीं है। हां व्याख्या का ग्रभित्राय, कारिका की दृष्टि से, समान ही है। ग्रतः सम्भवतः ग्रभित्राय की दृष्टि से ही यहां नागेश ने हेलाराज का नाम लिया है।

### ['इष्' धातुका ग्रर्थ]

इच्छतेरिच्छानुकूलं ज्ञानम् प्रर्थः । प्रतीतानागतयोरिप बुद्युपारोहात् फलशालित्वम् ।

'इप्' (धातु) का इच्छा (रूप 'फल') के म्रनुक्तल होने वाला ज्ञान (-रूप 'व्यापार') म्रर्थ है। भूत तथा भविष्यत् काल की वस्तुएं भी, (तात्कालिक) बुद्धि का विषय वनने के कारण, (इच्छा रूप) 'फल' का म्राश्रय हो जाती हैं।

यहां प्रसंगतः 'इष्' घातु के अर्थ के विषय में विचार किया गया है। 'इष्' घातु का 'फल' 'इच्छा' है तथा इच्छानुकूल जो ज्ञान वहीं 'व्यापार' है। यहां यह पूछा जा सकता है कि 'इच्छा' रूप 'फल' का आश्यय तो वे ही वस्तुएं हो सकती हैं जो इच्छा करने वाले की इच्छा के समय में विद्यमान हों। भूत तथा भविष्यत् काल की वस्तुएं इच्छा का विषय कैसे बन सकती हैं? इस प्रश्न का उत्तर यहाँ यह दिया गया कि बुद्धि पे उन वस्तुओं के उपस्थित होने के कारण अतीत तथा अनागत की वस्तुएं भी इच्छा का विषय बन जाती है।

# ['पत्' थातुकी 'सकर्मकता' तथा 'ग्रकर्मकता' के विषय में विचार]

पितः गिमवत् सकर्मकः, 'नरकं पिततः' इत्यादि-प्रयोगात् । विभाग-जन्य-संयोगमात्र-परत्वे 'स्रकर्मकः' इति ।

'पत्' घातु, 'गम्' घातु के समान, 'सकर्मक' है क्योंकि 'नरकं पितः' (नरक में गिरा) इत्यादि प्रयोग देखे जाते हैं। 'विभाग से उत्पन्न संयोग' इतना ही अर्थ मानने पर ('पत्' घातु) 'ग्रकर्मक' है।

'पत्' धातु के भ्रथं के विषय में दो मत हैं। पहला यह है कि विभाग से उत्पन्न संयोग रूप 'फल' के अनुकूल 'व्यापार' 'पत्' घातु का अर्थ है। इस मत में 'पत्' धातु को 'सकर्मक' माना जाता है क्योंकि संयोगरूप 'फल' के आश्रयभूत 'नरक' श्रादि की

१. इ० - इच्छानुकूलज्ञानम्।

२. ह॰—इति बोध्यम् ।

### बैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

व्याकरण के ग्रनुसार 'कर्म' संज्ञा है ग्रीर उससे ग्रन्थित ग्रर्थ का वाचक होने के कारण 'पत्' धातु की 'सकर्मकता', उपर्यु कत परिभाषा—"शब्द-शास्त्रीय-कर्म-संज्ञाकार्था-वय्यर्थकत्वं सकर्मकत्वम्'—के ग्रनुसार, सिद्ध है। इस घातु को 'सकर्मक' मानते हुए ही पाणिनि का "द्वितीया श्रितातीतः" (पा० २.१.२४) सूत्र, जो 'पतित' शब्द के साथ 'द्वितीया-तत्पुरुष' समास का विधान करता है, सुसंगत हो पाता है। द्र०—"ग्रन्थे तु भूम्यादेः कर्मत्व-विवक्षायां 'भूमि पतितः' इति प्रयोग इष्ट एव। ग्रतएव 'द्वितीया श्रितः' इत्यादि-स्थले द्वितीया-समास-विधानम् ग्रप्युपपद्यते" (ब्युत्पत्तिवादः, द्वितीयाकारक-प्रथम-खण्डे पतित-कर्म विचारः)।

दूसरा मत यह है कि 'पत्' घातु का अर्थ केवल 'विभाग से उत्पन्न संयोग' ही है—विभाग-जन्य संयोग के अनुकूल होने वाला 'व्यापार' नहीं । इस मत में 'पत्' घातु को 'भ्रकमंक' माना जाता है। यहां संयोग को ही व्यापार मान लिया गया। वृक्ष से विभक्त हुए विना भी, श्रांधी आदि के कारण, शाखा के भुकने से, भूमि के साथ पत्ते का संयोग हो सकता है। परन्तु इस स्थिति में 'पत्' घातु का प्रयोग नहीं होता। इस कारण विभाग-जन्य संयोग को ही 'पत्' घातु का अर्थ माना गया।

इस प्रकार, विभाग-जन्य संयोग को ही 'पत्' घातु का अर्थ मानने पर, घात्वर्थ में 'फल' अंश के न होने के कारण उसका आश्रयभूत 'कमं' भी नहीं होगा। इसलिये 'कमं' से अन्वित न होने वाले अर्थ का वाचक होने के कारण, ''तदनव्यय्थंकत्वम् अकर्मकत्वम्'' इस परिभाषा के अनुसार, 'पत्' घातु को 'अकर्मक' मानना होगा।

## ['क्' धातुका ग्रर्थ]

कृष उत्पत्तिव्यधिकरणस्तदनुकूलो व्यापारोऽर्थः।
'फलमात्रार्थकत्वे अकर्मकत्वापित्तर्यतिवत्। किंच कर्मस्थभावकत्वाभावात् कर्मकर्तति यगाद्यनापित्तः। 'कृतिः'
इत्यादौ धातूनाम् अनेकार्थत्वात् यत्नमात्रे वृत्तिः। यद्
वा 'यत्न'-'कृति'-शब्दयोरिप व्यापारसामान्यवाचिता
एव। अतएव "स्थालीस्थे यत्ने पचिना कथ्यमाने 'स्थाली
पचिति" इति "कारके" (पा० १.४.२३) इति सूत्रे माध्ये
उक्तम्।

'कृत्र्' (घातु) का ''उत्पत्ति से भिन्न ग्रधिकरए वाला, उत्पत्ति (रूप 'फल') के ग्रनुकूल, ज्यापार'' अर्थ है। इसका 'फल'-मात्र (केवल यत्न) ग्रर्थ मानने पर 'यत्' (धातु) के समान (इस 'क्रु' घातु को भी) 'ग्रकर्मक' मानना पड़ेगा तथा (इस रूप में इसके) 'कर्मस्थभावक' न होने के कारएा, कर्मकर्त्ता में 'यक्' ग्रादि प्रत्ययों की प्राप्ति नहीं होगी। 'कृतिः' (यत्न) इत्यादि (प्रयोगों) में, भातुश्रों की ग्रनेकार्थकता के कारएा, केवल 'यत्न' ग्रथं में ('कृ' घातु की)

९. ह०--यस्त।

#### धारवर्ष-निर्णय

346

शक्ति माननी चाहिये, ग्रथवा 'यत्न' ग्रौर 'कृति' दोनों शब्दों को सामान्य 'ब्यापार' का वाचक मान लेना चाहिये। इसीलिये ('यत्न' शब्द को 'ब्यापार'-सामान्य का वाचक मानने के कारण ही) ''कारके'' इस सूत्र के भाष्य में यह कहा गया कि ''स्थालो (पतीलो) में होने वाले यत्न (सामान्य 'ब्यापार') को 'पच्' धातु के द्वारा कहे जाने पर 'स्थाली पकाती है, यह प्रयोग किया जाता है'—यह विचार यहां पर्याप्त है।

कुळ उत्पत्तिस्यिकररण "प्रयं: — 'कृ' धातु के प्रथं के विषय में भी दो मत हैं र एक मत में उत्पत्ति रूप 'फल' के ग्रिधिकरण (ग्राश्रय) से भिन्न ग्रिधिकरण वाले तथा उत्पत्ति रूप 'फल' के ग्रनुकूल होने वाले 'स्थापार' को 'कृ' घातु का ग्रथं माना जाता है । इस मत में 'कृ' धातु की 'सकर्मकता' भी सिद्ध हो जाती है क्योंकि उत्पत्तिरूप 'फल' से भिन्न ग्राश्रय ('कर्ता') में होने वाले 'स्थापार' का वाचक 'कृ' धातु है इसलिये, 'फल-व्यिकरण-व्यापार-वाचकत्वं सकर्मकत्वम्' इस, कौण्डभट्ट-ग्रिभिमत, परिभाषा के अनुसार भी, 'कृ' धातु 'सकर्मक' बन जाती है । श्रन्य लाभ इस मत में यह है कि 'कृ' धातु 'कर्मस्थ-भावक' ('कर्मस्यक्रियक') बन जाती है क्योंकि 'कृ' धातु यहाँ 'कर्जा' में न रहने वाले तथा केवल 'कर्म' में रहने वाले 'फल' का बोधक बनता है । यह मत वैयाकरण विद्वानों का है । इसी का निर्देश नागेश ने यहाँ किया है ।

फलमात्रायंकत्वे प्रकमंकत्वापत्तियंतियत् — दूसरा मत यह है कि 'कु' का प्रयं केवल 'फल' अर्थात् 'यत्त' है । उत्पत्ति के अनुकूल 'व्यापार' नहीं । यह मत नैयायिक विद्वानों का है । इस मत में दो दोष उपस्थित होते हैं । पहला यह कि 'कु' घातु 'ग्रकमंक' बन जाती है क्योंकि, जिस प्रकार 'यत्त' तथा यत्नानुकूल 'व्यापार' दोनों ही 'कर्ता' में होते हैं इसिलये प्रयत्न ग्रथं वाली 'यत्' वातु, "फल-समानाधिकरण-व्यापार-वाचकत्वम् ग्रकमंकत्वम्" इस परिभाषा के ग्रनुसार, 'ग्रकमंक' मानी जाती है उसी प्रकार, केवल 'यत्न' ग्रथं मानने पर 'कु' धातु भी 'ग्रकमंक' बन जायगी ।

कर्मस्थभावकत्वाभावात् कर्मकर्तार यगाद्यनापितः:—दूसरा दोष यह है कि 'कृ' घातु 'कर्मस्थभावक' नहीं बन पाती क्योंकि इस मत में 'कृ' का ग्रथं केवल 'यत्न' है ग्रौर 'यत्न' चेतन का धर्म होने के कारएा 'करोति' इत्थादि के 'कर्म', ग्रचेतन 'घट' ग्रादि, में नहीं रह सकता। ग्रतः यहां 'यत्न' रूप 'फल' 'कर्म' में नहीं पाया जाता। इसलिये, केवल 'कर्म' में रहने वाले 'फल' के वाचक घातुओं को ही 'कर्मस्थ-क्रियक' माने जाने के कारएए, 'कृ' घातु को 'कर्मस्थक्रियक' नहीं माना जा सकता।

'कृ' धातु के 'कर्मस्थिकयक' न होने पर, 'कर्मवत् कर्मणा दुल्यक्रियः' (पा. ३.१.८७) सूत्र से, 'कर्मकर्ता' में 'कर्मवद्भाव' की प्राप्ति नहीं होगी क्योंकि यह सूत्र केदल 'कर्मस्थभावक' तथा 'कर्मस्थिक्रयक' धातुग्रों के 'कर्मों' के, जो 'कर्ता' के रूप में विवक्षित होते हैं, 'कर्मवद्भाव' का विधान करता है। इस प्रकार 'कर्मवद्भाव' न होने पर 'क्रियते घटः स्वयमेव' इत्यादि प्रयोगों में 'यक्' ग्रादि प्रत्ययों की प्राप्ति नहीं हो सकती। यहाँ 'यक्' से सम्बद्ध 'ग्रादि' पद से 'ग्रारमनेपद्', 'चिग्ग्', 'चिग्गवद्भाव' ग्रादि कार्य ग्राभिन्नेत हैं।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

'कृतिः' इत्यादों स्थलमात्रे वृत्तिः — यदि प्रथम मत के अनुसार 'कृ' घातु का अर्थ, 'यत्त' न मान कर, 'उत्पत्ति' रूप 'फल के अनुकूल होने वाला 'ब्यापार' अर्थ माना गया तो यह प्रश्न उपस्थित होता है कि 'कृतिः' इत्यादि प्रयोगों में, जो 'कृ' घातु से निष्णन्त हैं, केवल 'यत्न' अर्थ कैसे कथित होता है ? इसका उत्तर यहाँ यह दिया गया कि घातुएँ अनेक अर्थों वाली हैं इसलिये 'कृति' इत्यादि प्रयोगों में 'कृ' घातु को 'यत्न' अर्थ का वाचक मान लेना चाहिये।

यद् वा 'यरत'-'कृति'-शब्दयोरिप "इत्यक्षम्- उपर्युक्त प्रश्न का दूसरा उत्तर यहाँ यह दिया गया कि 'कृति:' तथा 'यत्न' इन दोनों शब्दों को सामान्य 'व्यापार' का वाचक मानना चाहिये तथा इस 'यत्न' शब्द को केवल मन के 'व्यापार' रूप यत्न का वाचक नहीं मानना चाहिये। ऐसा मानने पर 'कृति' का प्रथं 'यत्न' करने पर भी कोई दोष नहीं स्राता क्योंकि सामान्य 'व्यापार' का कथन तो किसी भी घातु से हो सकता है।

"यत्न' शब्द सामान्य 'व्यापार' का वाचक है' ग्रपने इस कथन की पुष्टि में नागेश ने ''कारकें' (पा० १.४.२३) सूत्र के भाष्य के एक ऐसे स्थल की ग्रोर सङ्केत किया है जहाँ यह कहा गया है कि जब वक्ता की यह इच्छा होती है कि पतीली में होने वाले 'यत्न' (सामान्य पाचन 'व्यापार') को कहा जाय तो वह 'स्थाली पचित' का प्रयोग करता है। यदि यहाँ भी पतंजिल के वाक्य — "स्थालीस्थे यत्ने कथ्यमाने" में विद्यमान 'यत्न' का मनो-व्यापार' ग्र्यं किया जाय तो वाक्य सर्वंथा ग्रसंगत हो जायगा क्योंकि मन का 'व्यापार' हप 'यत्न' पतीली में कैसे हो सकता है? ग्रतः 'यत्न' का ग्रयं सामान्य 'व्यापार' मानना चाहिये ग्रौर वही 'कृति' का भी वाच्यायं है।

"कारके" इति सूत्रे भाष्ये — यद्यपि "कारके" (१.४.२३) सूत्र के भाष्य में एक साथ ऐसा कथन नहीं मिलता जैसा नागेश ने यहाँ उद्धृत किया है। परन्तु वहीं के दो स्थानों के वाक्यों को एक साथ मिला कर देखने से इस प्रकार का म्राश्चय प्रकट हो जाता है। इस टिंग्ट से द्रष्टव्य — "द्रोगां पचित भ्राडकं पचित इति सम्भवन-क्रियां धारणिक्रयां च कुर्वती स्थाली पचतीत्युच्यते" (पृ॰ ३४८) तथा "एवं तिह स्थालीस्ये यत्ने कथ्यमाने स्थाली स्वतंत्रा" (पृ॰ ३४२)।

# ['लंकारार्थं' के विषय में नैयायिकों का सिद्धान्त]

यत्तु तार्किकाः - फलब्यापारौ धात्वर्थः । लकारागां कृतौ एव शक्तिः, लाघवात्, न तु कर्तरि, कृतिमतः कर्तृत्वेन तत्र शक्तौ गौरवात्, प्रथमान्तपदेनैव तल्लाभाच्च।

ग्राख्यातार्थे धात्वर्थो विशेषणम्, प्रकृत्यर्थप्रत्ययार्थयोः सहार्थत्वे प्रत्ययार्थस्येव प्राधान्यात् । प्रथमान्तार्थे ग्राख्यातार्थौ विशेषणम् ।

#### धान्वर्थ-निर्णय

9 ६ 9

स्रनुकूलत्वम् स्राश्रयत्वं च संसर्गः । तथा च 'चैत्रः पचिति' इत्यादौ 'विक्लृत्यनुकूलव्यापारानुकूलकृति-मांश्चैत्रः' इति बोधः । 'रथो गच्छिति' इत्यादौ रथस्य स्रचेतनत्वात् यत्नशून्यत्वेन व्यापारे स्राश्रयत्वे वा' स्राख्यातस्य लक्षगा।—इत्याहः ।

नैयायिक जो यह कहते हैं कि 'फल' तथा 'ब्यापार' धातु के अर्थ हैं और 'लकार', लाघव के कारएा, 'कृति' ('यत्न') के वाचक हैं 'त कि 'कर्ता' के' क्योंकि 'कर्ता' के कृतिमान् (यत्नवान्) होने से उस ('कर्ता') में 'लकारों' की वाचकता मानने में गौरव है तथा प्रथमा विभक्त्यन्त (देवदत्त ब्रादि) पद के द्वारा ही 'कर्त्ता' का जान हो जाता है (इसलिये उन्हें 'लकारों' का वाच्य मानने की ब्रावश्यकता भी नहीं है)।

'स्राख्यात' ('तिङ्' शिभक्तियों) के सर्थ में धातु का सर्थ 'विशेषसा (स्रप्रधान) होता है क्योंकि प्रकृत्यर्थ तथा प्रत्ययार्थ के एक साथ उपस्थित होने पर 'प्रत्यय' के सर्थ की प्रधानता मानी गयी है। (इसके स्रतिरिक्त) प्रथमा विभक्त्यन्त पदों के सर्थ में 'तिङ्' (विभक्तियों) का सर्थ 'विशेषसा' (स्रप्रधान) होता है।

('फल' तथा 'व्यापार' में और 'व्यापार' तथा 'कृति' में) 'अनुकूलता' और ('तिङर्थ' तथा 'प्रथमान्तार्थ' में) 'आश्रयता' सम्बन्ध है। इसलिये 'चैत्रः पचित' (चैत्र पकाता है) इत्यादि (प्रयोगों) में ''विक्लित्ति' (गलना रूप 'फल') के अनुकूल (जो पाचन रूप) 'व्यापार' (उस) के अनुकूल (जो) 'कृति' (उस) का अध्यय चेत्र'' यह बोध होता है। 'रथो गच्छति' (रथ जाता है) इत्यादि में, रथ के अचेतन होने के कारण 'यत्न'-शून्य होने से, व्यापार' अथवा 'आश्रयता' (ग्रर्थ) में 'तिङ्' की लक्षणा माननी चाहिये।

लकाराएां कृतावेव शिक्तः — नैयायिक विद्वान् लकारों या उनके स्थान पर आये 'तिप्' ग्रादि विभिक्तियों का वाच्य श्रथं 'कृति' या 'यत्न' मानते हैं। वैयाकरएा विद्वानों के समान वे इन विभिक्तियों का श्रथं 'कृति' वा 'यत्न' मानते हैं। वैयाकरएा विद्वानों अर्थ मानने में गौरव है क्योंकि 'कर्ता' को वाच्य मानने का श्रीभप्राय है 'कृतिमान्' को वाच्य मानना तथा 'कृतिमान्' में अनन्त 'कृतियों' के समाविष्ट रहने से उन सब को 'लकारों' का वाच्य मानना होगा — श्रतः 'कर्ता' को वाच्य मानने में गौरव है। यद्यपि 'कृति' को वाच्य मानने पर भी श्रनन्त कृतियों को वाच्य मानने में गौरव है। यद्यपि 'कृति' को वाच्य मानने पर भी श्रनन्त कृतियों में कृतित्व 'जाति' एक है उसे ही वाच्य मान लेने से लावव बना रहता है। लावव के ग्रितिर्वत, 'लकारों का 'कृति' श्रथं मानने में, दूसरा हेतु यह है कि वाक्य में विद्यमान श्रथमा विभक्त्यन्त देवदत्त ग्रादि पदों से ही 'कर्ता' का वोच हो जाता है फिर उसे 'लकारों' का वाच्यार्थ मानने की क्या ग्रावश्यकता ?

ह० में 'क्यापारे आश्रयत्वे वा' के स्थान पर 'क्यापारे' तथा वंभि० में 'आश्रये' पाठ मिलता है।

### बैयाकरण-सिद्धान्त-गरम-लघु-मंजूषा

क्योंकि एक न्याय है ''ग्रनन्यलभ्यः शब्दार्थः'' (शब्द का बाच्यार्थ वही होता है जो साय के ग्रन्य शब्द से ज्ञात न हो)। इस न्याय के ग्रनुसार 'तिङ्' का बाच्यार्थ 'कर्ती' नहीं माना जा सकता क्योंकि उसका ज्ञान प्रथमा विभक्ति बाले पदों से ही हो जाता है।

भास्यातार्थे धात्वर्थी विशेषराम्—इस प्रसङ्घ में नैयायिक दूसरी बात यह मानते हैं कि ग्राख्यातार्थ ('तिङ्' के ग्रयं 'कृति') में घातु का ग्रयं 'विशेषरा' (ग्रप्रधान) होता है। इसका ग्रभिप्राय यह है कि 'तिङ्' का ग्रयं ('कृति') 'विशेष्य' ग्रथवा प्रधान होता है तथा घातु का ग्रयं ('फल' भीर 'व्यापार') 'विशेषरा' ग्रयात् ग्रप्रधान या गौरा। ऐसा वे इसलिये मानते हैं कि "प्रकृत्यर्थ तथा प्रस्थयार्थ के एक साथ उपस्थित होने पर प्रकृत्यर्थ की ग्रयेक्षा प्रत्यपार्थ की ग्रयान होती है" यह एक स्वीकृत न्याय है। यहां भी घातु 'प्रकृति' है तथा 'तिङ्' 'प्रत्यय' है। ग्रतः उनके ग्रयों में प्रत्ययार्थ ('तिङ्थं' ग्रयांत् 'कृति') को प्रधान मानना ही चाहिये।

'ग्राख्यात' शब्द का प्रयोग यद्यपि व्याकरण में घातु या घातु से बने किया पदों के लिये ही हुन्ना है। निरुवत (१।१) में "नामाख्यातोपसर्गनिपाताइच" तथा "भाव-प्रधानम् ग्राख्यातम्" इत्यादि स्थलों में 'श्राख्यात' का ग्राभिप्राय क्रिया पद है। इसी प्रकार "क्रियावाचकम् ग्राख्यातम्" (वाजसनेय प्रातिशाख्य ५।१) "ग्राख्यातम् ग्राख्यातेन क्रियासातत्ये" (पाणिनीय गणपाठ, गणसूत्र २।७२) इत्यादि सूत्रों में भी 'ग्राख्यात' का ग्राभिप्राय क्रिया पद ही है। "तन्नाम येनाभिद्याति सत्त्वं, तद् ग्राख्यातं येन भावं स घातुः" ऋवप्रातिशाख्य (१२।५) के इस वाक्य में 'ग्राख्यात' पद का प्रयोग केवल घातु के लिये क्रिया गया है। नैपायिक विद्वान् 'तिङ्' प्रत्ययों को 'ग्राख्यात' कहते हैं। यहां तागेश ने भी, नैयायिकों की दृष्टि से, 'तिङ्' के लिये 'ग्राख्यात' शब्द का प्रयोग किया है।

यहां जो 'ग्राख्यातार्थ ('तिङ' के ग्रथं 'कृति') की प्रधानता की बात कही गयी वह केवल कर्तृवाचक प्रत्ययों की दृष्टि से मानना चाहिये—कमंवाचक प्रत्ययों की दृष्टि से नहीं। नैयायिक विद्वान् "लः कमंग्राज" (पा० ३.४.६६) सूत्र की दृष्टि के 'कमं' तथा 'कत्ं' पदों को भाव-प्रधान मानते हुए उनका ग्रथं क्रमशः 'कमंत्व' तथा कतृंत्व' करते हैं। इस कारण कर्तृवाच्य में 'लकार' का ग्रथं 'कतृंत्व' ग्रथीत् 'कृति' है तथा कमंवाच्य में 'कमंत्व' अर्थात् 'फल'। परन्तु यदि वे ऐसा मानते हैं तो, कमंवाचक 'प्रत्यय' में 'लकार' का ग्रथं 'फल' है इसलिए, धातु का ग्रथं केवल 'व्यापार' मानना होगा। ग्रीर तब "फल-व्यापार" चात्वथं:" ('फल' तथा 'व्यापार' दोनों घातु के ग्रथं हैं) नैयायिकों को यह प्रतिज्ञा खण्डित हो जाती है।

प्रथमान्तार्थे प्रास्थातार्थों विशेषसम्—तीसरी बात नैयायिक यहां यह मानते हैं कि प्रथमा विभवत्यन्त पदों का जो 'कर्ता' ग्रादि अर्थ होता है उसमें 'आस्यातार्थ' 'विशेषसा' (ग्रप्रधान) होता है। इसका ग्रभिप्राय यह है कि प्रथमान्त पदों के 'कर्ता' ग्रादि ग्रथं प्रधान होते हैं तथा 'ग्रास्थात' का ग्रथं ('क्रुति') 'कर्ता' ग्रादि का 'विशेषसा' होता है, अर्थात 'कर्ता' की अपेक्षा 'क्रुति' अप्रधान या गौरा होती है। ऐसा वे, सम्भवतः, इसलिए मानते हैं कि सर्वत्र जो शाब्दबोध होता है उसमें धात्वर्थ या ग्रास्थातार्थं की प्रधानता न होकर प्रथमान्तार्थं की ही प्रधानता पायी जाती है।

#### धारवर्ष-निर्णय

१६३

भनुकूलत्वम् ''''चैत्र इति बोध:—ऊपर की तीनों मान्यताओं के पारस्परिक समन्वय के लिये वे 'श्रमुकूलता' तथा 'ग्राश्रयता' इन दो सम्बन्धों की कल्पना करते हैं। इस रूप में वे 'फल' तथा 'व्यापार' में स्रौर 'व्यापार' तथा 'कृति' में 'ग्रमुकूलता' सम्बन्ध मानते हैं क्योंकि 'व्यापार' 'फल' के अनुकूल होता है तथा 'कृति' 'व्यापार' के अनुकूल होती है। इसके साथ ही वे 'कृति' तथा 'प्रथमान्ताथं (कर्ता) के बीच स्राश्रयता' सम्बन्ध मानते हैं क्योंकि 'कृति' का स्राश्रय 'कर्ता' है।

इन सब मान्यताग्रीं तथा उनके पारस्परिक समन्वय का परिगाम यह होता है कि नैयायिकों की दृष्टि में ''चैत्र: पचित' का ग्रर्थ है—''विक्लित (चावलों का गलना) रूप 'फल' के श्रनुकूल जो 'ब्यापार' उसके श्रनुकूल जो 'कृति' ('यत्न') उसका ग्राश्रय चैत्र''।

रथो गच्छतीत्यादी "" लक्षरोत्याहु: परन्तु ऊपर की प्रक्रिया में दोष वहां आता है जहां 'कर्ता' कोई ग्रचेतन पदार्थ हो । जैसे " 'रथो गच्छिति' (रथ जाता है)। यहाँ रथ अचेतन है, ग्रतः उसमें 'कृति' या यस्त हो ही नहीं सकता क्योंकि यस्त चेतन का घमं है । इसलिए "संयोग' रूप 'फल' के अनुकूल जो गमन 'व्यापार' उसके अनुकूल जो यस्त उसका 'ग्राश्रय रथ' यह ग्रथं कैसे किया जा सकता है ?

इस ब्राक्षेप का उत्तर यहाँ यह दिया गया कि ऐसे स्थलों में 'ब्यापार' या 'ब्राध्यता' रूप ग्रर्थ में भ्रास्यात की 'रूढ़' लक्षणा कर लेंगे। इसका स्पष्ट अभिन्नाय यह है कि, गमनानुकूल जो 'कृति' उस मुख्यायं में रथ का अन्वय न होने के कारण, 'ब्राख्यात' का अथं लक्षणा वृत्ति से 'ब्यापार' किया जाएगा और तब अथं होगा— ''गमनानुकूल जो 'ब्यापार' उससे युक्त रथ"।

परन्तु 'व्यापार' में लक्षणा मानने पर भी यह दोष दिखाई देता है कि यदि रथ को गमनानुकूल 'व्यापार' से युक्त माना गया तो फिर जिस समय रथ में घोड़े नहीं जुते होते तथा वह यों ही पड़ा होता है, उस समय भी 'रयो गच्छति' जैसे प्रयोग होने लगेंगे। इसलिए एक दूसरे विकल्प के रूप में यह प्रस्ताव रखा गया कि 'व्यापार' के स्थान पर 'श्राक्षयता' में 'ग्रास्थात' श्रूर्थात् 'तिङ्' की लक्षस्णा मानी जाय। दूसरे शब्दों में 'तिङ्' का अर्थ यहाँ 'श्राक्षयता' है 'व्यापार' नहीं। इस 'श्राक्षयता' में लक्षरणा मानने पर कोई दोष नही माता क्योंकि रथ गमनानुकूल व्यापार की श्राक्षयता से युक्त तो है ही, श्रूर्थात् उसमें गमनानुकूल 'व्यापार' तो होता ही है, भले ही वह व्यापार स्वयं उसी का न हो, घोड़े स्नादि सन्य साधनों का हो।

इस प्रकार नैयायिकों के इस मत को, उसका खण्डन करने के लिए, यहाँ पूर्वपक्ष के रूप में प्रस्तुत किया गया है। लघुमं जूषा के तिङ्यीनिरूपण के प्रकरण में इस मत का उल्लेख नव्य मीमांसकों के नाम से किया गया है तथा वहीं विस्तार से इस मत का खण्डन भी किया गया है। परन्तु पलम० तथा लम० के ये प्रसंग एक दूसरे से सर्वथा भिन्न हैं। द०—"यदिप कर्षिकरणे नव्यमीमांसकाः—फलाविच्छन्न-व्यापारानुकूलः कृत्यादिराख्यातार्थः। स च व्यापारत्वेनैव। कृत्यादि-व्यापारस्तु विशेष्यत्वानुरोबात् तिङ्-वाच्यः। 'रयो गच्छिति' इत्यादी भ्राश्रयत्वम् एव तिङ्वयापारः'' (लम० पृ० ७५०)। पूरे प्रसंग के लिए द्रष्टव्य—लम० पृ० ७५०-५६।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

१६४

[नैयायिकों के प्रथम सिद्धान्त--'लकारों का ग्रर्थ 'कृति' है- का खण्डन]

तत् न । युष्मद्-ग्रस्मदोर्लकारेण सामानाधिकरण्या-भावात् पुरुषव्यवस्थानापत्ते । 'पचन्तं चैत्रं पश्य', 'पचते देवदत्ताय देहि' इत्यादौ 'शतृ-शानच्' ग्रादीनाम् ग्रपि 'तिप्'ग्रादिवत् लादेशाविशेषेण तेभ्यः कृतिमात्र-बोधा-पत्तेश्चे । न चेष्टापत्तिः । ग्राश्रयाश्रयि-भावेन कर्मणि सम्प्रदाने च कृतेरन्वयाद् इति वाच्यम्, ''नामार्थयोर् ग्रभेदान्वयो व्युत्पन्नः'' इति व्युत्पत्तिभङ्गापत्तेः ।

ननु 'फलमुखगौरवं न दोषाय' इति न्यायेन 'शतृ'
ग्रादीनां कर्तरि शक्तः, 'तिप्' ग्रादीनां कृतौ एव इति
चेत्, न । 'स्थान्येव वाचको लाघवात् ग्रादेशानां बहुत्वेन
तेषां वाचकत्वे गौरवम्' इति हि तव मतम् । एवं च
तिबादीनां शत्रादीनां च स्थानि'-स्मारकतया लिपिस्थानीयत्वं बोधकस्तु लकार एव । स च शत्राद्यन्ते कर्तरि
शक्तः तिबाद्यन्ते कथं कृति बोधयेत्, ''ग्रन्यायश्चा
नेकार्थत्वम्'' इति न्यायात् ।

बह ('लकारों' का अर्थ 'कृति' है 'कर्ता' नहीं यह मत) उचित नहीं है क्योंकि 'युष्मद्' तथा 'अस्मद्' (इन सर्वनाम शब्दों) की 'लकार' (लकार' के अर्थ 'कृति') के साथ समानाधिकरएता न होने से 'पुरुष'—(मध्यम तथा उत्तम 'पुरुष') विषयक व्यवस्था नहीं बन सकेगी। तथा 'पचन्तं' चैत्रं पश्यं (पकाते हुए चैत्र को देखो) और 'पचते देवदत्ताय देहि' (पकाते हुए देवदत्त को दो) इत्यादि प्रयोगों में 'शतृ' 'शानच्' आदि (प्रत्ययों) के, 'तिप्' आदि विभक्तियों के समान, 'लकार' के स्थान में होने वाले 'आदेशों' से अभिन्न होने के कारएा, उन ('शतृ' 'शानच्' आदि) से केवल 'कृति' का बोध हो सकेगा ('कमं' तथा 'सम्प्रदान' का नहीं)। यह नहीं कहा जा सकता कि—'आश्रय-आश्रयो' सम्बन्ध से (आश्रयी अर्थात् 'कृति' के आश्रय होने के कारएा) 'कमं' तथा 'सम्प्रदान' में 'कृति' का अन्वय हो जाने से ('शतृ' 'शानच्' प्रत्ययों का

इसके बाद ह० में ''देबदसे न शय्यमाने आस्यमाने च यजदत्तो गत: इति भावे शामज्-अनापत्ते: इतना पाठ अधिक है।

२. ह० में 'च' नहीं है।

३. ह० में 'विभक्त्यर्थक मंणि' पाट है।

४. ह०, बंमि० में 'स्थान्यर्थ'।

#### धात्वर्थ-निर्णय

१६५

केवल 'कृति' भ्रयं) इष्टापत्ति है क्योंकि (ऐसा मानने से) "नामार्थयोः अभेदान्वयो व्युत्पन्नः'' (दो प्रातिपदिकार्थों में परस्पर श्रभेदान्वय ही निश्चित है) इस न्याय का उल्लङ्कन होता है ।

''फलमुखगौरवं न दोषाय'' (किसी प्रमुख प्रयोजन की दृष्टि से गौरव को स्वीकार करना दोष नहीं है) इस न्याय के अनुसार 'शतृ' ग्रादि (प्रत्ययों) की 'कर्ता' में तथा 'तिप्' ग्रादि की 'कृति' में 'शक्ति' (वाचकता) मानी जाय तो (वह भी) उचित नहीं क्योंकि ''लाघव के कारण 'स्थानी' ('लकार' ग्रादि) ही वाचक है, 'ग्रादेशों' के बहुत होने के कारण उन्हें वाचक मानने में गौरव है' यह तो तुम्हारा (नैयायिक का ही) मत है। ग्रीर इस प्रकार 'तिप्' ग्रादि तथा 'शतृ' ग्रादि (सभी ग्रपने) 'स्थानी' ('लकार' के) स्मारक (मात्र) होने के कारण लिपि के समान हैं, (वस्तुतः) बोधक तो 'लकार' ही है। ग्रीर वह 'लकार', शतृ' ग्रादि (प्रत्यय) हैं ग्रन्त में जिस शब्द के उसमें, 'कर्ता' का वाचक बन कर, 'तिब्' ग्रादि जिनके ग्रन्त में हैं उन (किया पदों) में, ('कर्ता' का बोध न करा कर) 'कृति' का बोध कंसे करायेगा ? क्योंकि ''ग्रन्यायश्चानेकार्थत्वम्'' (एक ही शब्द के ग्रनेक ग्रथं होना ग्रनुचित है) यह न्याय है।

पुरुष-व्यवस्थानापत्ते:-- 'लकारों' का अर्थ केवल 'कृति' मानने में पहला दोष यह है कि 'यूष्पद' तथा 'प्रस्मद' सर्वनामों के साथ 'लकार' का सामानाधिकरण्य न बनने से पुरुष-विषयक व्यवस्था नहीं बन सकेगी। श्रभित्राय यह है कि पाणिति ने, "युष्मद्यूपपदे समानाधिकरेेेे स्थानिन्यपि मध्यमः" (पा० १.४.१०५) तथा "ग्रस्मद्युत्तमः" (पा० १.४.१०७) इन दो सुत्रों से, यह व्यवस्था बनायी कि समान-प्रधिकरण, ग्रर्थात् ग्रभिन्न वाच्यार्थ, के होने पर 'युष्मद' तथा 'ग्रस्मद' की विद्यमानता में क्रमशः मध्यम तथा उत्तम पुरुप प्रयुक्त होंगे । यहां 'युष्मद्' तथा 'ग्रस्मद्' की समानाधिकरणता 'लकार' के स्थान पर ब्राये 'तिङ्' के साथ ही देखी जा सकती है, ब्रथीत् यदि 'यूस्मद' या ग्रहमद् तथा 'तिङ्' का वाच्यार्थ एक ही द्रव्य की ग्रपना ग्रविकरसा (विषय) बनाता है 'तभी मध्यम तथा उत्तम पुरुष का प्रयोग होगा। स्पष्ट शब्दों में यह कहा जा सकता है कि जिस 'कारक' को 'युष्मद्' तथा 'ग्रस्मद्' सर्वनाम कह रहे हों उसी को यदि 'तिङ' विभक्ति भी कहती हो तभी क्रमशः मध्यम तथा उत्तम पुरुषों का प्रयोग हो सकता है। अब यदि नैयायिकों के मत के अनुसार 'लकार' या उसके 'आदेश' 'तिङ्' का मर्थ केवल 'कृति' माना जाता है ('कर्ता' म्रादि नहीं:) तो 'युष्मद्' तथा 'श्रस्मद्' की उसके साथ समानाधिकरणता (वाच्यार्थ की एकता) ही नहीं बन पाती क्योंकि इन दोनों सर्वनामों का वाच्य प्रर्थ है क्रमशः मध्यम तथा उत्तम पुरुष ग्रीर दूसरी ग्रीर 'तिङ्' का वाच्यार्थ है 'कृति'। इस प्रकार भिन्न-भिन्न भ्रर्थ के होने के कारण समाना-धिकरणता कहां रही?

शत्-शानजाबीनामिप ं कृतिमात्र-बोधावतेश्व हिसके स्रतिरिक्त दूसरा दोष यह है कि 'पचन्तं चैत्रं पश्य' तथा 'पचते चैत्राय देहि' जैसे प्रयोगों में 'शतृ' श्रौर 'शानच्' प्रत्यय भी केवल 'कृति' का ही बोध करा सकेंगे, 'कमं', 'सम्प्रदान' स्रादि 'कारकों' का नहीं वयोंकि ये प्रत्यय भी "लट: शतृशानचावप्रथमासमानाधिकरगों"

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

(पा॰ ३.२.१२४) सूत्र के द्वारा उसी प्रकार 'लकार' के स्थान पर भ्राते हैं जिस प्रकार 'तिपु' ग्रादि विभक्तियां।

न चेड्टापितः — यहां यह कह कर इस दोष का निवारण नहीं किया जा सकता कि इन उपयुंक्त दोनों प्रयोगों में क्रमशः 'कृति' के ग्राश्रय 'कर्म' तथा 'सम्प्रदान' हैं इसलिये, 'ग्राश्रयाश्रयी' सम्बन्ध से, 'लकार' का ग्राक्षेप हो जाया करेगा क्योंकि एक न्याय है — "नामार्थयोभेंदेन साक्षाद अन्वयोऽब्युत्पन्नः" — जिसका श्रिभप्राय है कि समान विभिन्त वाले दो प्रातिपादिकों के ग्रायों में भेद सम्बन्ध से उन दोनों का साक्षात् सम्बन्ध-बोध नहीं हुग्रा करता, या दूसरे शब्दों में भ्रमेद सम्बन्ध से ही दो समान विभिन्त वाले प्रतिपदिकार्थों का परस्पर सम्बन्ध होता है। जैसे 'नीलो घटः' (नीला घड़ा) इस प्रयोग में दोनों प्रातिपदिकार्थों का ग्रभेदरूप से ही परस्पर सम्बन्ध ग्रभोष्ट है — भेद सम्बन्ध से नहीं। यहाँ 'पचन्तम्' तथा 'चैत्रम्' ग्रथवा 'पचन्तम्' तथा 'देवदत्तम्' दोनों ही प्रातिपदिक हैं तथा समान विभन्ति वाले हैं। ग्रतः उनके ग्राथों में ग्रभेद' सम्बन्ध के ग्रतिरिक्त ग्रीर कोई भी सम्बन्ध — 'ग्राश्रयाश्रयभाव' ग्रादि— नहीं स्वीकार किया जा सकता।

ननु फलमुखगौरवं "इित ग्यायात् — 'शतृ' तथा 'शानच्' प्रत्ययान्त शब्दों में उपस्थित होने वाले इस दोष के निवारण के लिये यह कहा जा सकता है कि — 'शतृ' श्रादि का अर्थ 'कारक' है तथा 'तिप्' स्नादि विभिन्तियों का अर्थ केवल 'कृति' है। ऐसा मानना गौरवयुक्त होते हुए भी दोषावह इसलिये नहीं है कि किसी विशेष प्रयोजन की सिद्धि के लिये अपनाया गया गौरव (विस्तार) दोष नहीं होता— 'फलमुखगौरवं न दोषाय" — यह एक न्याय है।

परन्तु यह कथन इसलिये स्वीकार्य नहीं है कि स्वयं नैयायिक यह मानता है कि लाघव के कारण 'स्थानी' ('लकार') ही वाचक होता है, 'लकार' के स्थान पर आने वाले 'आदेश' नहीं क्योंकि 'आदेश' अनेक होते हैं, इसलिये उन्हें 'वाचक' मानने में गौरव (विस्तार) है। नैयायिकों के ही इस मान्यता के आधार पर यहाँ भी वास्तविक वाचक तो 'लकार' ही है। 'तिप्' और 'शतृ' आदि 'आदेश' तो, लिपि के समान, केवल अपने 'स्थानी' की याद दिलाने वाले हैं। अतः उनका अपना कोई अर्थ ही नहीं है। जब उनका अपना कोई अर्थ ही नहीं है। जब उनका अपना कोई अर्थ ही नहीं है, वे केवल 'लकार' के अर्थ को ही वे अस्तुत करते हैं, तो एक ही 'लकार' 'शतृ'-अत्ययान्त शब्द में 'कारक' को कहे तथा 'तिप्' आदि विभक्त्यन्त प्रयोगों में केवल 'कृति' का बोध कराये इस रूप में यह एक ही शब्द की द्वर्यकता कैसे सम्भव है ? क्योंकि एक ही शब्द की अनेकार्यकता को अमुचित माना गाया है— "अन्यायश्चानेकार्थत्वम्"।

[नैयायिकों के ब्रनुसार 'लकार' का ग्रर्थ 'कृति' मानने से उत्पन्न दोघों के निराकरण का एक ग्रौर उपाय तथा उसका खण्डन]

> ननु ''लः कर्मंगि०'' (पा० ३.४.६६) इति सूत्रे 'कर्तृ'-'कर्म'पदेः भावप्रधाने'। तथा चे कर्तृत्वं कृतिः, कर्मत्वं

१. ह०-कर्तृकर्मपदं भावप्रधानम् ।

२. ह∙ तथा बॅमि० में 'घ' अनुपलब्ध।

9 5 0

#### धात्वर्थं-निर्णय

फलं, तयोः शक्तौ सूत्रस्वरसः । कर्मप्रत्ययान्ते 'पच्यते स्रोदनो देवदत्तेन' इत्यादौ 'देवदत्त-निष्ठ-कृति-जन्य-च्यापार-जन्य-विक्लित्तिमान् स्रोदनः' इति बोधः । ''कर्तरि कृत्'' (पा० ३.४.६७) इति सूत्रे तु 'कर्तरि' इति पदस्य धर्मिप्रधानत्वात् कृत्याश्रये शत्रादीनां शक्तिरिति चेत् ?

न । "कर्तिर कृत्" इति सूत्रे यत् 'कर्तृ'-ग्रहणं तस्यैव "लः कर्मिण् " इति सूत्रे चकारानुकृष्टत्वेन भावप्रधानत्वे सूत्रस्वरसाभावात् । शत्रादीनां "स्थान्यर्थिभिधानसमर्थ-स्यैव ग्रादेशत्वम्" इति न्यायेन स्थान्यर्थेन निराकाङ्क्षत्वात् "ग्राकांक्षितिविधानं ज्यायः" इति न्यायात् "कर्तर कृत्" इत्यनेन शक्तिग्रहाभावात् । ग्रन्यथा 'देवदत्तेन शय्यमाने श्रास्यमाने च यज्ञदत्तो गतः' इत्यादौ भावे शानजनापत्तेः ।

''ल: कर्मिं एा॰'' इस सूत्र (के ग्रर्थ) में (विद्यमान) 'कर्त्ता' तथा 'कर्म' शब्द भाव-प्रधान हैं स्रोर इस तरह भावप्रधान होने के कारण 'कत्ता' स्रथीत् कर्तृत्व का श्रभिप्राय 'कृति' (यत्न) तथा 'कर्म' अर्थात् कर्मत्व (का ग्रभिप्राय) 'फल' है। (ग्रतः) उन दोनों ('क्रुति' तथा 'फल') को (क्रमशः कर्ज़ वाच्य तथा कर्मवाच्य में लकार का) वाच्यार्थ बताने में सूत्र की सङ्गति है। कर्मवाच्य में 'पच्यते स्रोदनो देवदत्तेन (देवदत्त के द्वारा चावल पकाया जाता है) इत्यादि (प्रयोगों) में ''देवदत्त' में होने वाले 'यत्न' से उत्पन्न व्यापार से उत्पन्न होने वाली विक्लित्ति का स्राश्रय स्रोदन'' यह बोध होता है । परन्तु ''कर्तरि कृत्'' इस सूत्र में 'कर्तरि' इस पर के धर्मिप्रधान ('कर्तृता'-रूप धर्म से युक्त धर्मी, अर्थात् 'कर्त्ता', का प्रधान रूप से वाचक) होने के कारएा कृति के ग्राश्रय ('कारक') में 'शत्' ग्रादि प्रत्ययों की वाचकता-शक्ति माननी चाहिये---यदि यह कहा जाय तो वह उचित नहीं है क्योंकि "कर्तरि कृत्" इस सूत्र में जो 'कर्नु पद का प्रयोग किया गया है उसी ('कर्नु' पद) के ''ल: कर्मिए। '' इस सूत्र में 'च' के द्वारा ग्रनुकृष्ट होने (खींचे जाने) के क≀रण ("लः कर्मिए।∘" सूत्र में) उसे भाव-प्रधान मानने में सूत्र की स्वाभाविकता समाप्त हो जाती है। 'स्थानी' के ग्रर्थ को कह सकने में समर्थ ही 'ब्रादेश' होता है" इस न्याय के अनुसार 'स्थानी' ('लकार') के ग्रर्थ ('कृति') के द्वारा (ग्रर्थवान हो जाने से) ग्राकांक्षारहित हो जाने के कारएा, ''साकांक्ष (ग्रर्थ) का विधान करना ही श्रेष्ठ है'' इस न्याय से,

१. यह अन्तिम बाक्य ह० तथा वंभि० में अनुपलब्ध है।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

'शतृ' स्रादि (प्रत्ययों) के वाच्य-स्र्यं का निर्णय ''कर्तरि कृत्'' (इस सूत्र) के द्वारा नहीं किया जा सकता। स्रन्यथा (यदि ''कर्तरि कृत्'' इस सूत्र से इन प्रत्ययों के वाच्यार्थ का निर्णय किया गया तो) 'देवदत्तेन शब्यमाने स्रास्यमाने च यज्ञदत्तो गतः' (देवदत्त के सोये जाने तथा बँठे जाने पर यज्ञदत्त गया) इत्यादि (प्रयोगों) में 'भाव' को कहने के लिये 'शानच्' प्रत्यय का प्रयोग नहीं हो सकेगा।

नैयायिक के मत में 'लकार' का अर्थ कृति मानने से 'शतू' प्रत्ययान्त राब्दों में उपस्थित होने वाले जिस दोष का ऊपर प्रदर्शन किया गया उसके निराकरण के लिये, नैयायिकों की दृष्टि से पूर्वपक्ष के रूप में, एक और उपाय प्रस्तुत किया गया। वह यह कि "लः कर्मिणि॰" तथा "कर्तर कृत्" इन सूत्रों के अर्थों को बदल दिया जाय। "लः कर्मिणि॰" इस सूत्र के अर्थ में दिखाई देने वाले 'कतृ' तथा 'कर्म' पदों को प्रधानतः भाव अथवा धर्म (कर्तृंत्व और कर्मत्व) का वाचक मानते हुए इस सूत्र का यह अर्थ किया जाय कि कर्तृ वाच्य में 'लकार' का अर्थ कर्तृत्व ('कृति') तथा कर्मवाच्य में 'कर्मत्व' ('फल्') होता है। इसके विपरीत "कर्तृर कृत्", सूत्र में विद्यमान 'कर्तृरि' पद को धर्मिप्रधान माना जाय, अर्थात्' 'कर्तृ' पद, कर्तृत्व का वाचक न होकर, कर्तृत्वरूप धर्म से युक्त धर्मी ('कर्ति') का वाचक है यह माना जाय। इस रूप में सूत्र का यह अर्थ किया जाय कि "कृत्" प्रत्यय कर्ता के वाचक हैं —कर्ता को कहते हैं"। यह "कर्तिर कृत्" सूत्र सभी 'कृत्' प्रत्ययों के वाच्य अर्थ का निर्ण्य करता है और 'कृत्' प्रत्ययों में 'शतृ' तथा 'शानच्' भी हैं, इसलिये उनके वाच्यार्थ का निर्ण्य मरता है और 'कर्त्र स्वयों में 'शतृ' तथा 'शानच्' भी हैं, इसलिये उनके वाच्यार्थ का निर्ण्य मरता में "कर्तर स्वत्र' सूत्र से ही होगा।

इस रूप में एक ग्रोर ''कर्तरि कृत्'' सूत्र के ग्रनुसार 'शतृ' तथा 'शानच्' प्रत्यय 'कर्ता' या किया के ग्राक्षय 'कारकों' को ग्रपना वाच्यार्थ बनायेंगे तो दूसरी ग्रोर, ''तः कर्मिए। '' सूत्र की उपर्युक्त व्याख्या के ग्रनुसार, 'लकार' कर्तृ वाच्य में 'कृति' को तथा कर्मवाच्य में 'फल' को ग्रपना वाच्यार्थ बनायेंगे। इस प्रकार 'शतृ' तथा 'शानच्' प्रत्ययान्त शब्दों में दिखाई गयी पूर्वोक्त ग्रव्यवस्था का समाधान हो जाता है।

परन्तु पूर्वपक्षी का यह प्रयास स्राधार-रहित होने के कारए। स्रस्वीकार्य है क्योंकि "कर्तरि कृत्" सूत्र में जो 'क्तंरि' पद विद्यमान है उसी का "लः कर्मिए। च भावे॰" सूत्र में 'च' के द्वारा स्नुकर्षण किया जाता है। इसलिये, "लः कर्मिए। ' सूत्र में एक ही 'कर्तृ' पद को भावप्रधान मानना तथा उसी को "कर्तरि कृत्" सूत्र में धर्मिप्रधान कहना सर्वथा स्रव्यवस्थित व्याख्या है जिसे किसी प्रकार भी नहीं माना जा सकता।

इसके अतिरिक्त यदि इस न्याख्या को मान भी लिया जाय तो अगला प्रश्न यह है कि क्या "कर्तरि कृत्" सूत्र 'शतृ' शानच् प्रत्ययों के वाच्य-अर्थ का निर्णय कर सकता है। यहाँ दो बाते सोचने की हैं। पहली यह कि जो 'लकार' का अर्थ है वही अर्थ, उनके 'स्थान' पर माने वाले, 'आदेश' का भी मानना होगा—चाहे वह कोई भी 'आदेश' कयों न हो। अन्यथा उस 'आदेश' की आदेशता ही समाप्त हो जायगी। उस 'आदेश' को, जो 'स्थानी' के अर्थ को नहीं कहता, 'स्थानी' के स्थान पर आने ही नहीं दिया

#### धात्वर्ध-निर्णय

जायगा। इसी बात को "स्थान्यथिभिधानसमर्थस्यैव आदेशत्यम्" इस न्याय के ढारा प्रकट किया गया है। इसलिये 'शतृ' तथा 'शानच्' का भी वही वाच्याथं मानना होगा जो उनके 'स्थानी' 'लकार' का है। ग्रतः जब "लः कर्मिगा॰" सूत्र के ढारा 'लकारों का अर्थ 'कृति' निश्चित कर दिया गया तो उसी को अपना वाच्याथं बनाकर 'शतृ' तथा 'शानच्' भी, वाच्याथं-निर्म्मय की हिट्ट से, निराकांक्ष हो गये। फिर उन निराकांक्ष 'शतृ' तथा 'शानच्' के वाच्यार्थ का निर्म्मय "कत्तं रि कृत्" सूत्र ढारा कैसे होगा जब कि "आकांक्षित-विधानं ज्यायः" (साकांक्ष अथवा अनिर्म्मित शब्द के अर्थ का विधान ही उचित है) यह न्याय विद्यमान है। ग्रतः "कर्नृ रि कृत्" उन, 'शतृ' तथा शानच्' से भिन्न, प्रत्ययों के वाच्यार्थ का निर्म्मय करेगा जिनका, ''लः कर्मिगा॰" जैसे किसी ग्रन्य सूत्र ढारा, निर्म्मय नहीं किया गया है।

दूसरी बात यह है कि यदि, उपर्युक्त न्याय का विरोध करके, "कर्नृरि कृत्" सूत्र के द्वारा ही 'शनृ' तथा 'शानच्' प्रत्ययों के ग्रर्थ का निर्णय भी किया गया तो यह दोष उपस्थित होगा कि 'देवदरोन शब्यमाने ग्रास्यमाने च यजदत्तो गताः' जैसे प्रयोग नहीं हो सकेंगे, जिनमें 'भाव' को कहने के लिये 'शानच्' प्रत्यय प्रयुक्त हुआ करता है क्योंकि "कर्तर कृत्" सूत्र तो, नैयायिकों की उपर्युक्त पद्धित के श्रनुसार, 'कर्ता' को कहने के लिये ही 'शानच्' का विधान कर सकता है, 'भाव को कहने के लिये नहीं। ग्रतः यही मानना चाहिये कि, वाच्यार्थ की दृष्टि से निराकांक्ष रहने के कारण, 'शतृ' तथा 'शानच्' प्रत्यथों के वाच्यार्थ का निर्णय "कर्तर कृत्" सूत्र द्वारा नहीं हो सकता।

[''नामार्थयोरभेदेनान्वयः,'' इस न्याय के म्राघार पर भी 'शतृ' तथा 'शानच्' प्रत्ययों का ग्रंथं 'कर्ता' नहीं माना जा सकता]

> ननु नामार्थयोरभेदान्वयानुरोधात् 'शतृ'-'शानच्' ग्रादीनां कर्तरि शक्तिरिति चेत्—न । 'पचितिकर्षं पचितिरूपं देवदत्तः' इत्याद्यनुरोधेन तिङ्क्ष्विप कर्त्तुरेव वाच्यत्वौचित्यात् ।

''दो (समानविभक्ति वाले) प्रातिपदिकार्थों के स्रभेदान्वय'' (इस न्याय) के स्रनुरोध से (यदि केवल) 'शतृ' 'शानच्' स्रादि (प्रत्ययों) की 'कर्त्ता' में (वाचकता—) 'शक्ति' मान ली जाय तो (वह भी) ठीक नहीं है क्योंकि 'पचित-करूपं, पचितरूपं देवदत्तः' (कुछ कम पकाने वाला, स्रच्छा पकाने वाला देवदत्त) इत्यादि (प्रयोगों) के स्रनुरोध से 'तिङ्' प्रत्ययों का भी वाच्यार्थ 'कर्त्ता' मानना ही उचित है।

१, ह०-- व्यूल्।

२. इसके बाद हु० में ''कर्तरि कृत्' इत्यनेन'' यह पाठ अधिक है।

### र्वयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

यहाँ पूर्वपक्ष के रूप में यह कहा गया कि "नामर्थयोरभेदान्वयो व्युत्पन्नः" (दो समानविभिक्त वाले प्रातिपदिकार्थों में स्रभेदान्वय ही होता है) इस न्याय के अनुसार, यदि 'शतृ' तथा 'शानच्' को 'कर्ता' का वाचक न माना गया तो, पूर्वप्रदिशत 'पचन्तं चैत्रम्' का परस्पर अन्वय नहीं हो सकेगा ! इसिलिये इस न्याय के अनुरोध से 'शतृ' 'शानच्' को 'कर्ता' का वाचक मान लेना चाहिये तथा 'तिङ्' को केवल 'कृति' का ही वाचक मानना चाहिये । परन्तु यह बात उचित नहीं है क्योंकि वही, अन्वय के अभाव का. दोष तिङन्त प्रयोगों में भी उपस्थित हो सकता है । जैसे—'पचितकत्यं पचितिरूपं देवदत्तः' इत्यादि प्रयोगों में 'देवदत्तः' के साथ 'पचित कल्पम्', 'पचितिरूपम्' आदि का तब तक अन्वय नहीं हो सकता जब तक 'तिङ्' का अर्थ 'कर्ता' भी न मान लिया जाय ।

इसलिये अन्वयाभावरूप एक ही कारए। के होते हुए, 'शतृ' तथा 'शानच्' प्रत्ययों को तो 'कर्ता' का बाचक माना जाय पर 'तिङ्' विभक्तियों को, 'कर्ता' का बाचक न मान कर, 'कृति' का बाचक माना जाय—यह कहाँ तक उचित है ?

# ['लकारों' का ग्रर्थ, 'कर्सा' न मान कर, केवल 'कृति' मानने पर एक ग्रौर दोष]

किञ्च कृतिवाच्यत्वे 'रथो गच्छति' इत्यादौ ग्राश्रये लक्षणास्वीकारे गौरवापत्तिः । ग्रिभिहितत्वानभिहित-त्वव्यवस्थोच्छेदापत्तिश्च । न च—''ग्रनभिहिते'' (पा० २.३.१) इति सूत्रे 'ग्रनभिहितसङ्ख्याके' इत्यर्थवर्णनम् —इति वाच्यम्, कृत्तद्धितसमासैः सङ्ख्याभिधानस्य ग्रप्रसिद्धत्वात् ।

किंच यत्नोऽपि व्यापारसामान्यं घातुत एव लभ्यते, "स्थालीस्थे यत्ने पचिना कथ्यमाने 'स्थाली पचिति'' इति "कारके" (१.४.२३) इत्यधिकारसूत्रे भाष्यप्रयोगात्, "ग्रनन्यलभ्यस्येव शब्दार्थत्वात्", कृतौ शक्तेरुक्तिसम्भव एव न—इत्यलम् ।

तथा ('लकारों' का केवल) 'कृति' अर्थ मानने पर 'रथो गच्छिति' इत्यादि (प्रयोगों) में ('कृति' के) आक्षय में ('आख्यात' का) लक्षणात्मक प्रयोग स्वीकार करने में गौरव होगा। (ग्रौर 'तिङ्' के द्वारा 'कारक' के सर्वदा अकथित रहने पर) 'ग्रिभिहितत्व' तथा 'ग्रनभिहितत्व' की व्यवस्था भी विनष्ट हो जायगी। "ग्रनभिहिते" इस सूत्र का 'ग्रकथित संख्या वाले कारक में' यह अर्थ

#### धारवर्ध-निर्णय

909

करना उचित नहीं है क्योंकि ('तिङ्' के द्वारा तो संख्या के कथन की बात मानी गयी है पर) 'कृत्', 'तद्वित' तथा 'समास' के द्वारा संख्या का कहा जाना स्रप्रसिद्ध है।

इसके म्रतिरिक्त 'व्यापार'-सामान्य ग्रथीत् 'यत्न' (ग्रर्थ) भी धातु से ही प्राप्त हो जाता है क्योंकि ''स्थाली (पतीली) में होने वाले 'यत्न' को 'पच्' धातु के द्वारा कहे जाने पर 'स्थाली पचित' (पतीली पकाती है)'' यह ''कारके'' इस 'ग्रधिकार' सूत्र के भाष्य में कहा गया है। (इस प्रकार) ''दूसरे शब्द से वाच्यार्थ के रूप में उक्त न होने वाला (ग्रर्थ) ही किसी शब्द का ग्रथं बनता है'' इस न्याय के अनुसार 'कृति' में 'श्राख्यात' की शक्ति (ग्रभिधा) है (यह) कथन सम्भव ही नहीं है। इस विषय में इतना ही (विचार) पर्याप्त है।

किच कृतिवाच्यत्वे ं गौरवापितः — लकारों का अर्थ केवल 'कृति' मानने, कर्ता न मानने, से 'तिङ्' विभक्तियों की दृष्टि से भी अनेक दोष उपस्थित होते हैं। पहला दोष यह है कि 'रथो गच्छिति' इत्यादि प्रयोगों में, रथ के अचेतन होने तथा उसमें चेतन के धर्म 'कृति' अर्थात् 'यत्न' के न होने के कारण, 'आख्यात' की 'व्यापार' अथवा 'आश्रयता' में रूढ़ि लक्षणा माननी पड़ेगी। इस बात को, नैयायिकों के मत की प्रस्थापना करते हुए, ऊपर दिखाया जा चुका है। यह लक्षणा का आश्रय लेना एक प्रकार का अनावश्यक गौरव (विस्तार) है।

म्राभिहितस्वानभिहितस्वव्यवस्थोच्छेदापत्तिक्च - दूसरा दोष यह है कि, 'लकारों' के द्वारा सदा ही केवल 'कृति' के कहे जाने तथा इस कारण 'कारक' के ग्रकथित रहने से, 'ग्रिभिहित' तथा 'ग्रनभिहित' की व्यवस्था विशृङ्खल हो जायगी। ग्राचार्य पाशिनि ने "अनिभिहिते" सूत्र के अधिकार में "कर्माए। द्वितीया" (पा० २.३.२) -- तिङ्' आदि प्रत्ययों से 'ग्रनभिहित कर्म' में द्वितीया विभिन्त होती है — तथा "कर्त्र करणयोस्त्रतीया" (पा॰ २.३,१८)— 'ग्रकथित 'कत्ती' ग्रीर 'करएा' कारकों में तृतीया विभक्ति होती है— इत्यादि सुत्रों के द्वारा 'ग्रनभिहित' की ब्यवस्था की है। परन्तु नैयायिकों की उपर्युक्त मान्यता के अनुसार 'कत्ता', कमं', 'कररा।' ग्रादि कभी भी 'तिङ्' से कथित नहीं होंगे क्योंकि उनके 'स्थानी' ('लकार') का अर्थ नैयायिक केवल 'कृति' मानता है 'कारक' नहीं। इस प्रकार ये कारक सदा ही 'म्रकथित' रहेंगे ग्रौर जब सदा ही 'म्रकथित' रहेंगे तो 'ग्रनभिहित' विषयक नियम बन ही नहीं सकता। उदाहरण के लिये 'चैत्रः पचित' (चैत्र पकाता है) इत्यादि में 'चैत्र' पद से सदा ही तृतीया विभन्ति ग्रायेगी, प्रथमा नहीं। इसका कारए। यह है कि 'कत्ती' सदा 'ग्राख्यात' द्वारा 'ग्रकथित' ही रहेगा क्योंकि 'ग्रारुयात' तो केवल 'कृति' को कहेगा । इसी प्रकार 'चैत्रेग तण्डुलः पच्यते' (चैत्र के द्वारा तण्डुल पकाये जाते हैं) इत्यादि कर्मवाच्य के प्रथागों में 'कर्म' ('तण्डुल' ग्रादि) में प्रथमा विभिन्त के स्थान पर "कर्मिएा द्वितीया" के अनुसार, सदा ही द्वितीया विभन्ति की प्राप्ति होगी क्योंकि यहाँ नैयायिकों के अनुसार 'कर्म' 'ग्रकथित' है।

न च 'द्रामिहितसंख्याके' द्रत्यर्थवर्णनम्—यहाँ नैयायिक की दृष्टि से 'श्रनिभिहित' की व्यवस्था को सुरक्षित रखने के, लिये पूर्वपक्ष के रूप में, यह उपाय प्रस्तुत किया गया कि पाणिनि के "द्योकयोद्धिवचनैकवचने" (पा० १.४.२२) तथा "बहुषु बहुवचनम्"

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

(पा० १.४.२३) इन सूत्रों से ''ग्रनभिहिते'' (पा० २.३.१) सूत्र का सम्बन्ध स्थापित करके "ग्रनभिहिते" सूत्र का ग्रर्थ किया जाय—''ग्रनुक्त-संख्या या ग्रनुक्त-वचन वाले कारक में ग्रागे निर्दिष्ट विभिक्तियाँ होती हैं''। इस प्रकार ''कर्मिए द्वितीया'' तथा ''कर्तृकरणयोस्तृतीया'' इन सूत्रों का फ्रमशः ग्रथं होगा—"जिसकी संख्या ('वचन') 'ग्राख्यात' द्वारा नहीं कही गयी है ऐसे 'कर्म' में द्वितीया विभिक्त हो'' तथा ''कर्त्ता' ग्रीर 'करण्' में तृतीया विभक्ति हो''। इस रूप में 'ग्रभिहित' 'ग्रनभिहित' की व्यवस्था में दोष नहीं ग्राता।

कृत्तिहित-समासैः "अप्रसिद्धत्वात्—वैयाकरस् विद्वात् नैयायिकों की इस व्यवस्था से सहमत नहीं हैं क्योंकि यदि 'ग्रनिभिहितत्व' का सम्बन्ध, कारक से न करके, संख्या से कर दिया गया तो कात्यायन तथा पतंजिल के एक सिद्धान्त से विरोध उपस्थित होगा। महाभाष्य में यह निर्घारित किया गया है कि 'तिङ्', 'कृत्', 'तद्धित' तथा 'समास' के द्वारा ही कथित होने पर कारक को 'ग्रभिहित' माना जायगा तथा इनसे ग्रन्य के द्वारा कथित होने पर उसे 'ग्रभिहित' नहीं माना जायगा। भ्रतः यदि 'ग्रभिहित', 'ग्रनिभिहित' का सम्बन्ध संख्या से किया गया तो, 'तिङ्' का ग्रथं संख्या भी माना गया है इस कारण, 'तिङ्' से तो संख्या का ग्रभिधान हो जायगा, पर 'कृत्', 'तद्धित' तथा 'समास' का ग्रथं संख्या भी है—यह बात कभी नहीं सुनी गयी। इसलिये ग्रभिधान के इन हेतुग्रों से विरोध उपस्थित होगा। इस कारण, नैयायिकों द्वारा उपरिनिष्टि "ग्रनिभिहिते" सूत्र का ग्रथं स्वीकार्य नहीं है।

यस्तोऽपि ''' लम्यते—नैयायिक जो 'ग्राख्यात' का ग्रथं 'कृति' मानते हैं उसे अनुचित ठहराने के लिये एक और हेतु यहाँ दिया जा रहा है। एक न्याय है—"वाक्य के किसी शब्द का वाच्यार्थ वही हो सकता है जो उस वाक्य के किसी श्रम्य शब्द का वाच्यार्थ न हो'' (अनन्यलभ्यः शब्दार्थः)। इस दृष्टि से यहाँ यह विचारणीय है कि 'कृति' श्रयवा 'यस्त' (सामान्य 'व्यापार') घातु के द्वारा ही कह दिया जाता है—घातु के वाच्यार्थ में यह 'यस्त' भी समाविष्ट रहता है, क्योंकि नैयायिक भी 'व्यापार' तथा 'फल' दोनों को ही घातु का अर्थ मानते हैं। यहाँ 'व्यापार' शब्द से फलानुकूल (फलोत्पादक) 'व्यापार' ही श्रभिप्रेत है। इसलिये वह 'व्यापार' 'यस्त' के सिवा और क्या हो सकता है ? जैसे 'पच्' घातु विक्लित्तिरूप 'फल' के उत्पादक 'व्यापार' का ही तो बोघ कराता है। इसलिये उन उन 'व्यापारों' के बोधक वे वे घातुएँ हैं—यह मानना चाहिये। और यह मान लेने पर कि 'यस्त' अर्थात् सामान्य 'व्यापार' घातु का ही ग्रथं है तो फिर उसे ही 'ग्राख्यात' ग्रथरित लकारों का वाच्यार्थ मानने की क्या ग्रावश्यकता ?

[नैयायिकों द्वारा स्वीकृत, 'ब्राख्यातार्थ में धारवर्थ विशेषरा बनता है' इस, द्वितीय सिद्धान्त का निराकरण]

> 'म्राख्यातार्थे धात्वर्थो विशेषराम्' इत्यस्य निराकरराम् म्रविशष्यते । तथाहि ''प्रकृत्यर्थ-प्रत्ययार्थयोः सहार्थत्वे

#### घारवर्ष-निर्णय

१७३

प्रत्ययार्थस्यैव प्राधान्यम्'' इत्युत्सर्गः । 'पाचकः,' 'ग्रौप-गवः' इत्युदाहरणम् । 'पाकिक्याश्रयः', 'उपगुसम्बन्ध्य-भिन्नापत्यम्' इति प्रत्ययार्थस्य प्राधान्यम् । द्योत्यस्य तृ प्रप्राधान्यम् । द्योत्यस्य तृ प्रप्राधान्यमेव । यथा—'श्रजा' इत्यत्र 'स्त्रीत्वविशिष्ट-पशुविशेषः' इति बोधः । तस्य उत्सर्गस्य ''भावप्रधानम् ग्राख्यातम् । सत्त्वप्रधानानि नामानि'' (नि० १.१) इति यास्कवचनम् ग्रपवादः । तेन ग्राख्याते तिङन्ते कियाया एव प्राधान्यं शाब्दबोधे, न प्रत्ययार्थस्य, इति बोध्यम् ।

यत्तु—'ग्राख्यात'-पदेन तिङ्मात्रग्रहरणाद् 'भावप्रधानम्'' इत्यत्र पष्ठीतत्पुरुषाश्रयणात् प्रत्ययार्थप्राधान्यमेव फलति इति—तन्न । ''ग्राख्यातम् श्राख्यातेन क्रियासातत्ये'' इति सूत्रे 'ग्राख्यात'-पदेन तिङन्तस्यैव ग्रहणात् । उत्सर्गेरगैव निर्वाहे यास्ककृतापवादवचनवैयध्यपित्ते इच । तस्माद् ''भावप्रधानम्'' इत्यत्र बहुव्रीहिः । 'ग्राख्यात'-पदेन तिङन्तस्यैव ग्रहरणम् — इत्यलम् ।

'श्राख्यातार्थ में घातु का अर्थ विशेषणा होता है' इस (सिद्धान्त) का खण्डन करना शेष हैं। "प्रकृत्यर्थ तथा प्रत्ययार्थ के एक साथ उपस्थित होने पर प्रत्ययार्थ की प्रधानता होती हैं" यह (एक) सामान्य नियम है। (इसके) 'पाचकः' (पकाने वाला), 'श्रीषगवः, (उपगु का पुत्र) ये उदाहरणा हैं। 'पाक' किया का श्राश्रय' (पकाने वाला) तथा 'उपगु से सम्बद्ध (उसका) अभिन्त पुत्र' इस रूप में उन दोनों (झब्दों) के अर्थ में प्रत्ययार्थ की प्रधानता है। उस (सामान्य नियम) में भी प्रत्यय के वाच्य अर्थ की ही प्रधानता होती है—प्रत्यय से द्योत्य अर्थ तो गौण ही रहता है। जैसे—'ग्रजा' (बकरी) इस (शब्द) से 'स्त्रीत्वयुक्त पशु विशेष' यह ज्ञान होता है। उस सामान्य-नियम का 'भाव-प्रधानम् ग्राख्यातं सत्त्वप्रधानानि नामानि'' ('ग्राख्यात' कियाप्रधान होता है तथा 'नाम' द्रव्य-प्रधान) यह यास्क का कथन विशेष नियम है। इसलिये (इस विशेष नियम के कारणा) 'ग्राख्यात' (तिङन्त) में शाब्दबोध के समय किया की प्रधानता होती है, प्रत्यय के अर्थ ('कर्त्ता' तथा 'कर्म)' की नहीं, यह जानना चाहिये।

१. वंमि, तथा ह० में इसके बाद 'आष्यातम्' अधिक है।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

ያ**ው**ያ

जो कि (यह कहा जाता है कि यास्क के कथन में)—'ग्राख्यात' पद से केवल 'तिङ्' का ग्रहण होने तथा 'भावप्रधानम्' में (बहुन्नीहि न मान कर) पष्ठी तत्पुरुष (समास) का ग्राश्रयण करने से प्रत्ययार्थ की प्रधानता ही ज्ञात होती है— वह उचित नहीं है क्योंकि "ग्राख्यातम् ग्राख्यातेन क्रियासातत्ये" इस (मयूर-व्यंसकादिगण में पठित) गणसूत्र में 'ग्राख्यात' पद से तिङ्कत का ग्रहण किया जाता है। इसके ग्रतिरक्त सामान्य-नियम से हो कार्य चल जाने पर यास्क कथित विशेष वचन भी व्यर्थ हो जाता है। इस कारण 'भावप्रधानम्' में बहुन्नीहि समास हो मानना चाहिये तथा 'ग्राख्यात' पद से 'तिङक्त' (पदों) का ही ग्रहण करना चाहिये—यह (विचार) पर्याप्त है।

नैयायिकों की पहली बात—" 'तिङ्' का ग्रयं केवल कृति है':—का खण्डन कर चुकने के पश्चात् ग्रव उनकी दूसरी बात —" 'तिङ्' का ग्रयं 'विशेष्य' (प्रधान) तथा घातु का ग्रथं, 'तिङ्' के ग्रयं का. 'विशेषएा' (ग्रप्रधान) होता है' — का खण्डन करते हैं।

तथाहि ''पशुविशेष इति बोधः —इसमें तो कोई सन्देह नहीं कि प्रकृत्यर्थ श्रोर प्रत्ययार्थ दोनों एक साथ उपस्थित होते हैं तथा दोनों अर्थों में प्रत्ययार्थ की प्रधानता होती है। इस विषय में निम्न परिभाषा द्रष्टव्य है — "प्रकृतिप्रत्ययौ सहार्थ बूतस्तयोः प्रत्ययार्थस्य प्राधान्यम्"। यहाँ प्रत्ययार्थ की प्रधानता का तात्पर्य है प्रत्यय के बाच्य अर्थ की प्रधानता। प्रत्यय का छोत्य अर्थ तो अप्रधान हो माना जाता है। इसीलिये 'श्रजा' कहने पर, 'टाप्' प्रत्यय के छोत्य अर्थ 'स्त्रीत्व' की प्रधानता न होने से, स्त्रीत्व से विशिष्ट पश्रुविशेष अर्थ का ही प्रधान रूप से ज्ञान होता है।

तस्य उत्सर्गस्य ... इति बोध्यम् — परन्तु प्रत्ययार्थं की प्रधानता का नियम एक सामान्य नियम है। इस नियम का बाधक, अथवा अपवाद या विशेष नियम, यास्क का यह स्पष्ट कथन है कि "ग्राख्यात भाव-प्रधान होता है तथा नाम द्रव्य-प्रधान" (भावप्रधानम् स्राख्यातं सत्त्वप्रधानानि नामानि) । यहाँ 'भाव' का अर्थ है 'व्यापार' तथा 'फल', जिन्हें वैयाकरण धात्वर्थ मानता है। 'भावप्रधानम्'-- पद में बहुनीहि समास है। इसलिये इस पद का अर्थ है— 'जिसमें 'भाव' अर्थात् 'व्यापार' या 'फल' की प्रधानता---(विशेष्यता) हो"। यहाँ के 'ग्राख्यात' पद का ग्रभिप्राय है तिङन्त पद, न कि नैयायिकों के समाम केवल 'तिङ्' विभक्ति । इस कथन के उदाहरण के रूप में 'पचित' तथा 'पच्यते' प्रयोग द्रष्टच्य है। 'पचित' में पाक 'व्यापार' की प्रधानता का बोध होता है तो 'पच्यते' में विक्लित्ति आदि 'फल' की प्रधानता का । 'सत्तव' प्रथित द्रव्य की प्रधानता 'प्रातिपदिक' या नाम पदों में होती है। यास्क के इस कथन का पतंजिल ने महाभाष्य के अनेक स्थलों में हृदयग्राही युक्तियों द्वारा प्रतिपादन तथा प्रतिष्ठापन किया है। उदाहरण के लिये निम्न पंक्तियाँ द्रष्टच्य है: — "सिद्धं तु क्रियाप्रधानत्वात्। कियाप्रधानम् स्नाख्यातं भवति । एका च क्रिया । द्रव्यप्रधानं नाम । कथं पुनर्ज्ञायते कियाप्रवानम् माख्यातं द्रव्यप्रधानं नाम इति ? यत् क्रियाम् पृष्टः तिङा म्राचाष्टे—'कि देवदत्तः करोति ?' 'पचिति' इति । द्रव्यं पृष्टः कृता ग्राचण्टे—'कतरो देवदत्त ? 'यः कारको यो हारक इति" (महा० ५.३.६६) । "भूवादयो घातवः" (पा० १.३.१) सूत्र के भाष्य में भी इस ग्राशय के पोषक भ्रनेक वाक्य मिलते हैं।

#### धात्वर्थ-निर्णय

৭৬%

इसलिये यास्क ग्रादि के इस कथनरूप विशेष नियम के कारणा तिङक्त पदों में क्रिया की प्रधानता, या दूसरे शब्दों में यात्वर्थ की ही प्रधानता, माननी चाहिये न कि 'तिङ्' के ग्रथं की।

तन्न ''इत्यलम्—परन्तु यास्क की उपर्युक्त पंक्ति का इस प्रकार मनमानी विग्रह तथा उसके ग्रथं के विषय में खेंचातानी करके नैयायिक-ग्रभिमत ग्रथं नहीं निकाला जा सकता श्रीर नहीं वह ग्रथं यास्क को कथमिप ग्रभिप्रेत माना जा सकता है। यहाँ पहली बात तो यह है कि 'ग्रस्थात' पद का ग्रभिप्राय वैयाकरणों तथा नैरुक्तों की दृष्टि में 'तिङन्त' पद ही होता है, केवल 'तिङ्' प्रत्यय नहीं। इसका स्पष्ट प्रभाण यह है कि यास्क ने निरुक्त के ग्रारम्भ में पदों का चार विभाग करते हुए 'नाम' 'ग्रास्थात', 'उपसर्ग' तथा निपात' का नाम लिया है—"चत्वारि पदजातानि, नामास्थातोषसर्गनिपाताश्च"। यहाँ कोई भी यह नहीं कह सकता कि 'ग्रास्थात' पद केवल 'तिङ्' विभिक्तयों का वाचक है, क्योंकि केवल 'तिङ्' प्रत्यय किसी शब्द को नहीं बनाते। हाँ धातु के साथ संयुक्त होकर 'तिङ्' विभिक्तयों ग्रवश्य किसी वाचे को बनाती है। ये क्रिया पद ही यास्क को 'ग्रास्थात' पद द्वारा ग्रभिप्रेत हैं।

इसके अतिरिक्त 'भावप्रधानम्' पद में बहुबीहि के स्थान पर पञ्डीतत्पुरुष समास इसलिये नहीं माना जा सकता कि यदि पञ्डीतत्पुरुष के द्वारा नैयायिक-अभिमत ग्रथं का ही कथन करना यास्क को अभीष्ट होता तो वह बात तो सामान्य नियम— "प्रकृत्यर्थ-प्रत्ययार्थयोः सहार्थत्वे प्रत्ययार्थस्यैव प्राधान्यम्"— से ही सिद्ध थी। विशेष नियम के रूप में ही "भावप्रधानम् ग्रास्थातम्" इस वाक्य को कहने की ग्रावश्यकता हो सकती है। तिङ्ग्त पदों के स्वरूप को बताते हुए याम्क ने जो यह विशेष बात कही उससे ही उनकी इस प्रवृत्ति का ज्ञापन हो जाता है कि न तो 'भावप्रधानम्' पद में षञ्छी तत्पुष्य समास है ग्रीर न नैयायिक ग्रभिमत ग्रथं ही उन्हें ग्रभीष्ट है। ऊपर महाभाष्य से प्रतंजिल की जो पंक्तियाँ उद्धत की गर्यों उनसे भी यास्क का यही ग्राश्य स्पष्ट होता है। इसलिये 'भावप्रधानम्' पद की नैयायिक-ग्रभिमत ब्याख्या स्वीकार्य नहीं हो सकती।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

[नैयायिकों के तृतीय सिद्धान्त— "शाब्दबोध में प्रथमा-विभक्त्यन्त पद का मर्य प्रमुख होता हैं"—के खण्डन की वृष्टि से, पहले वैयाकरणों के मत की स्थापना]

"प्रथमान्तार्थं-मुख्य-विशेष्यको बोधः" ताकिकमते— इति निराकर्तुम् ग्रवशिष्यते । तथा हि शाब्दिक-मते— 'पश्य मृगो धावति' इत्यादौ 'मृग-कर्तृ कं धावनम्' दृशि — क्रियायाः' कर्म । प्रधानं दृशि-क्रिया एव । तथा च - 'मृग-कर्तृ क-धावन-कर्मकं प्रेरणा-विपयीभूतं त्वत्कर्तृ कं दर्शनम्' इति बोधः । तत्र 'मृगो धावति' इत्यत्र विशेष्य-भूत-धावन-रूपार्थ-वाचकस्य 'धावति' इत्यस्य प्रातिपदि-कत्वाभावात् न द्वितीया । कर्मत्वं तु संसर्ग-मर्यादया भासते । एवं 'पचित भवति' इत्यत्र 'पचि-क्रिया-कर्तृ का सत्ता' इति बोधः । ''पच्यादयः क्रिया भवति-क्रियायाः कत्र्यो भवन्ति' इति 'भूवादि०'' (पा० १.३.१) – सूत्रस्थ-माध्यात् । उक्तं च हरिगाा'—

सुबन्तं हि यथानेक-तिङन्तस्य विशेषराम्। तथा तिङन्तमप्याहुस्तिङन्तस्य विशेषराम्'॥

नैयायिकों के इस मत में 'प्रथमा-विभक्तयन्त (पद) का ग्रथं शाब्द-बोध में मुख्य विशेष्य होता है' इस (सिद्धान्त) का निराकरण शेष है।

वैयाकरणों के मत में तो—'पश्य मृगो धावति' (देखो मृग दौड़ता है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'मृग है 'कर्त्ता' जिसमें ऐसा दौड़ना'' 'दृश्' किया (देखना) का 'कर्म' है। 'दृश' किया ही (यहाँ) प्रधान है। इस रूप में—''मृग है 'कर्त्ता' जिसका ऐसा दौड़ना जिसमें 'कर्म' है तथा, प्रेरणा का विषय बना हुम्रा, 'त्वम्' (तुम) है कर्त्ता जिसमें ऐसा दर्शन (देखना)'' इस प्रकार का बोध 'पश्य मृगो धावति' इस वाक्य से होता है। वहाँ ('कर्म' म्रंश) 'मृगो धावति' (मृग दौड़ता है) में प्रधानभूत 'दौड़ना' रूप मर्थ के वाचक 'धावति' इस (पद) के 'प्रातिपदिक' संज्ञक न होने के कारण (इस पद के साथ) द्वितीया विभक्ति नहीं स्राती (भले

यथानेकम् अपि वस्त्रान्तं तिङन्तस्य विशेषकम् । तथा तिङन्तं तन्नाहुस्तिङन्तस्य विशेषकम् ॥

९. ह**० ─** क्रियायाम् ।

२. महा० (१.३.१, पृ० १६७) के अनुसार यहां 'भवति पचित' पाठ होना चाहिये । द्र० — व्याख्या ।

३. काप्रसु० में 'उक्तं च हरिणा' पाठ नहीं है ।

४. तुलना करो, वाप व २.६;

#### धारवर्थ-निर्णय

9:39

ही 'घावति' पद 'पश्य' का 'कर्म' क्यों न हो)। परन्तु (द्वितीया विभक्ति के न होने पर भी) 'कर्मत्व' की प्रतीति ('पश्य' इस पद में विद्यमान) 'ग्राकांक्षा' के कारण होती है। इसी प्रकार 'पचित भवति' (पचन क्रिया होती है) यहाँ "पचन-क्रिया है 'कर्ता' जिसमें ऐसी सत्ता' यह ज्ञान होता है क्योंकि "पच्' ग्रादि (घातुएँ) 'भवति' (होने) क्रिया की 'कर्त्री' होती हैं" ऐसा "भ्रवादयो धातवः" (पा॰ १.३.१) सूत्र के भाष्य में कहा गया है। ग्रीर भर्तृहरि ने भी कहा है:—

''जिस प्रकार अनेक सुबन्त अनेक तिङ्न्त के विशेषण होते हैं उसी प्रकार (विद्वानों ने) तिङ्न्त (क्रिया पद) को भी तिङ्न्त (क्रिया पद) का विशेषण माना है।

इस प्रसङ्ग में नैयायिकों की तीसरी मान्यता यह है कि वाक्य के शाब्द-बोध में प्रथमाविभक्त्यन्त शब्द के अर्थ की प्रधानता होती है तथा 'तिङ्' का अर्थ उस प्रथमा-विभक्त्यन्त-शब्द के अर्थ ('कर्ता') के प्रति 'विशेषणा' होता है। इस मत का प्रदर्शन ऊपर किया जा चुका है।

परन्तु वैयाकरए। इससे भिन्न प्रक्रिया मानता है। उसके अनुसार वाक्य में घात्वर्थ
— 'व्यापार' अथवा 'फल' - की प्रधानता होती है। वैयायिक की उपर्युक्त मान्यता में
दोष दिखाने की दृष्टि से यहाँ उदाहरए। के रूप में एक वाक्य 'पश्य मृगो धावति'
प्रस्तुत किया गया है तथा, वैयाकरएों के सिद्धान्त के अनुसार उसका अन्वय दिखाते
हुए, वैयाकरए।-सिद्धान्त की निर्दोषता प्रतिपादित की गयी है।

शान्दिक मते का संसर्ग-मर्यादया भासते — वैयाकरण मत के अनुसार इस वाक्य का प्रधान अर्थ है 'देखना' रूप क्रिया अथवा 'क्यापार'। उस प्रधानभूत 'देखने' क्रिया का 'कमं' है 'मृग का दौड़ना' तथा इस 'देखने' क्रिया का 'कतीं' है 'त्वम्' (तुम), जिसको नक्ता देखने के लिये प्रेरित कर रहा है। इस रूप में — "मृग का दौड़ना है 'कमं' जिसमें तथा प्रेरणा का विषय बना हुआ 'त्वम्' (तुम) है 'कतीं' जिसका ऐसा 'दर्शन' (देखना)'' यह शान्दबोध इस वाक्य से होता है। यहाँ यद्यपि 'मृगो धावति' यह अंश 'पश्य' का कमं है इसलिये उससे द्वितीया-विभित्त आनी चाहिये। परन्तु 'मृगो धावति' इस 'कमं' अंश में भी, 'व्यापार' के प्रधान होने के कारण, जो 'विशेष्य' (प्रधान) 'धावति' पद है उससे तो द्वितीया विभिन्त इसलिये नहीं आती कि वह 'प्रातिपदिक' नहीं है तथा 'मृगः' जो 'प्रातिपदिक' है उससे द्वितीया विभिन्त इसलिये नहीं आती कि वह अप्रधान है।

इस प्रकार प्रघानभूत 'पश्य' किया के 'कमें' कारक 'मृगो घावति' ग्रंश से द्वितीया विभिन्त तो नहीं ग्राती पर, द्वितीया विभिन्त के न हो होने पर भी, 'पश्य' पद के सुनने से जो 'ग्राकांक्षा' उत्पन्न होती है उसके कारण 'मृगो घावति' की कर्मता का ज्ञान हो जाता है। इस 'ग्राकांक्षा' को पारिभाषिक शब्दों में यहाँ 'संसर्ग-मर्यादा' कहा गया है। इस 'संसर्ग मर्यादा' को एक पदार्थ में दूसरे पदार्थ के सम्बन्ध का कारण माना जाता है। द्व०—"एकपदार्थ ग्रापरपदार्थस्य संसर्गः संसर्गमर्यादया भासते" (ब्युत्पत्तिवाद पृ०१)।

९७**८ वै**याकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूदा

इसीलिये 'नीलो घटः' (नीला घड़ा) इत्यादि प्रयोगों में, 'ग्राकांक्षा' के कारए ही, 'नीला' तथा 'घड़ा' इत्यादि में परस्पर ग्राभन्नता की प्रतीति होती है।

एवं 'पचित भवति' इत्यत्र : सूत्रस्थभाष्यात्—यदि यह कहा जाय कि 'घावित' यह किया पद 'पश्य' इस, एक अन्य, कियापद का 'कर्म' कैसे बन सकता है ? तो वह उचित नहीं है। कियायों भी अन्य कियाओं के 'कर्ता', 'कर्म' आदि हो सकती हैं इस बात को प्रमाशित करने के लिये नागेश ने "भूनादयो धातवः" सूत्र के भाष्य से पतंजिल की एक पंक्ति तथा भर्तृंहिर के वाक्यपदीय से एक कारिका यहां उद्धृत की है।

'भवित पचित' जैसे प्रयोगों का, पतंजिल की दृष्टि में, यह अथं है कि "वर्तमान कालिक जो पाक किया वह है 'कर्ता' अथवा आश्रय जिसका ऐसी भवन-किया" अर्थात् 'पचत-किया-सम्बद्ध सत्ता'। यहां पतंजिल ने 'पचन' किया की 'भवन' किया का 'कर्ता' माना है। इ०—"का एषा वाचो युक्तिः 'भवित पचिति', 'भवित पस्यित', 'भवित अपाक्षीत्'? एषैषा वाचो युक्तिः—पच्यादयः कियाः भवित-कियायाः कृत्र्यों भवन्ति" (महा० ३.३. १ पृ० १६७)।

"सुबन्तं हि यथानेक "विशेषणम्"—यह कारिका वाक्यपदीय द्वितीय काण्ड में मिलती है। परन्तु वहां इसका प्रथम चरण है—"यथानेकमिप बत्वान्तम्"। वाक्यपदीय की स्वोपज टीका में इसी पाठ की व्याख्या भी मिलती है तथा प्रक्रियाकों मुदी के प्रसाद टीका (पृ० ७१) में भी इसी रूप में यह उद्धृत है। प्रस्तुत प्रसङ्ग में कारिका का उत्तरार्थं ही द्रष्टव्य है जिस में यह कहा गया है कि 'तिङन्त' प्रथात् किया पद को भी दूसरे कियापद का विशेषणा माना गया है। जैसे—'पूर्व स्नाति, पचित, ततो व्रजति' (पहले नहाता है, फिर पकाता है, उसके बाद जाता है)। यहां एक 'व्रजित' किया की ही प्रधानता है अन्य क्रियायें उसके विशेषणा के रूप में ही प्रयुक्त हुई हैं। इसी प्रकार 'पश्य मृगो धावति' इस वाक्य में 'मृगो धावति' ग्रंश 'पश्य' का विशेषणा है या दूसरे शब्दों में उसका 'कमं' है। इस रूप में व्याकरणा के सिद्धान्त के अनुसार शाब्दबोध में कोई दोष नहीं प्राता है। परन्तु वैयाकरणों की इस मान्यता के साथ, जिसके अनुसार वाक्य में क्रिया की प्रधानता होती है, नैपापिकों के इस सिद्धान्त का, कि शाबदबोध में प्रथमान्त पद की प्रधानता रहा करती है, स्पष्टतः विरोध है क्योंकि नैयायिकों के इस सिद्धान्त के अनुसार तो क्रिया कभी भी प्रधान हो ही नहीं सकती।

# [नैयायिकों के सिद्धान्त में दोष]

तार्किकमते-'श्रन्य-देश-संयोगानुकूल-धावनानुकूलकृतिमन्मृगेकर्मकं प्रेरणाविषयीभूतं यद् दर्शनं तदनुकूलकृतिमांस्त्वम्' इति बोधः । तत्र विशेष्यभूतार्थ-वाचकमृगशब्दस्य प्रातिपदिकत्वात् दृशिक्रिया-कर्मत्वाच्च
द्वितीयापत्तौ, 'धावन्तं मृगं पश्य' इतिवत्, 'पश्य मृगं

#### धारवर्ध-निर्णय

309

# धावति' इत्यापत्तेः । ग्र'प्रथमासमानाधिकरणे शतृशानची-र्नित्यत्वादेवं प्रयोगविलयापत्ते श्च ।

नैयायिकों के मत में ('पश्य मृगो धावति' इस वाक्य का) ''ग्रन्य देश के संयोग (रूप 'फल') के अनुकूल (जो) 'धावन' (रूप 'क्यापार' उसके) अनुकूल 'यत्न' वाला 'मृग' है 'कर्म' जिसमें ऐसा, प्रेरएा का विषयीभूत जो, 'दर्शन' (रूप 'व्यापार') उसके अनुकूल 'यत्न' वाले तुम" यह शाब्दबोध होगा। उस (शाब्दबोध) में प्रधानभूत अर्थ के वाचक 'मृग' शब्द की 'प्रातिपदिक' संज्ञा होने तथा 'दर्शन' किया के 'कर्म' होने के कारएा, द्वितीया विभक्ति की उपस्थिति होने पर, 'धावन्तं मृगं पश्य' (दौड़ते हुए मृग को देखो) के समान, 'पश्य मृगं धावति' इस (अजुद्ध प्रयोग) को (साधु) मानना होगा तथा, प्रथमा विभक्ति से भिन्न विभक्ति के साथ समानाधिकरएाता होने पर 'शतृ' तथा 'शानच्' प्रत्ययों के नित्य रूप से विहित होने के कारएा, ('पश्य मृगो धावति') इस प्रकार के प्रयोग सर्वथा नष्ट हो जायेंगे।

नैयायिक प्रथमाविभक्त्यन्त पद के ग्रर्थ को वाक्यार्थ में सर्वाधिक प्रधानता देता है। ग्रतः 'पश्य मृगो घावति' इस वाक्य के '(त्वम्) पश्य' ग्रंश में तो 'त्वम्' की प्रधानता होगी क्योंकि नैयायिक के ग्रनुसार ''देखना रूप जो 'व्यापार' उसके ग्रनुकूल जो 'यत्न' उसके ग्राश्रय तुम'' इस प्रकार यहाँ शाब्दबोध होगा। यहाँ जो 'त्वम्' है वह 'पश्य' का कर्ता है।

इस 'पश्य' किया का 'कमं' है 'मृगो घावति'। इस 'मृगो घावति' का शाबः बोध नैयायिक के अनुसार होगा—"अन्य स्थान से संयोग रूप जो 'फल' उसके अनुकूल जो 'यत्न' उसके आश्रय मृग''। नैयायिक के मत में इस प्रकार का अन्वय इसलिये होगा कि वह प्रथमान्त पद के अर्थ के प्रति 'तिङ्' के अर्थ 'कृति' को विशेषणा मानता है तथा 'कृति' ('यत्न') के प्रति घात्वर्थ को 'विशेषणा' मानता है। इस प्रक्रिया को ऊपर, नैयायिक मत के प्रतिपादन के अवसर पर, विस्तार से प्रदिश्ति किया गया है।

इस प्रकार नैयायिक-ग्रिमित शाब्दबोध में 'धावित' की प्रधानता न हो कर 'मृग' की प्रधानता है क्योंकि वह प्रथमान्त है। इसलिये 'पश्य' क्रिया के 'कमं' होने तथा प्रधान होने के कारण, 'कर्मणि द्वितीया' (पा० १.३.२) के ग्रनुसार, 'मृग' पद के साथ द्वितीया विभक्ति का प्रयोग करना होगा।

वैयाकरण इस स्रापित से इसिलये बच जाता है कि उसके सिद्धान्त के स्रभुसार शाब्द-बोध में 'मृग' की प्रधानता न होकर 'धावित' की प्रधानता है। स्रोर 'धावित' पद 'प्राति-पिंदक' न होकर किया पद है। इसिलये 'प्रातिपिंदक' संज्ञा के स्राभाव में द्वितीया विभिन्त का निवारण स्वतः हो जाता है। नैयायिक के मत में प्रथमान्त 'मृग' की 'प्रातिपिंदक' संज्ञा है इसिलये वह इस स्रापित से नहीं बच पाता।

इस कारण उक्त प्रयोग में 'मृगः धावति' के स्थान पर 'मृगं धावति' प्रयोग नैयायिक को स्वीकार करना पड़िगा । इस स्थिति में एक ग्रौर ग्रापत्ति यह उपस्थित १. ह० तथा वंगि० में इससे पहले 'किच' अधिक।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

होगी कि 'पश्य मृगं धावति' यह प्रयोग भी स्थिर नहीं रह सकेगा वयोंकि 'मृगम्' के द्वितीया विभक्त्यन्त होने के कारण 'धावति' का प्रथमा से भिन्न (द्वितीया विभक्ति) के साथ सामानाधिकरण्य हो जायगा। इसका दुष्परिणाम यह होगा कि स्रप्रथमा-समानाधिकरण्य को स्थिति में, "लटः शतृ-शानचावप्रथमा-समानाधिकरणे" से नित्य 'शतृ' तथा 'शानच्' का विधान किये जाने के कारण्, नित्य ही 'पश्य मृगं धावन्तम्' प्रयोग होगा। इसलिये 'पश्य मृगो धावति' जैसे प्रयोग सवंथा विजुप्त हो जायँगे।

['पब्य मृगो धावति' इस के वाक्य में उपरि प्रदर्शित दोष का, पूर्वपक्ष के रूप में, समाधान तथा उस का खण्डन]

> ननु विशिष्टार्थ-वाचकस्य'धावति मृगः' इति वाक्यस्य कर्मत्वेऽपि पृथक् 'मृगः' इत्यस्य प्रातिपदिकस्य कर्मत्वा-भावात् न द्वितीयेति चेत्—न। ''ग्रनभिहिते'' (पा.२.३.१) इत्यधिकारसूत्रप्रघट्टके "ग्रभिधानं च तिङ्कृत्तद्धित-् इत्येतत्परिगरानप्रत्याख्यानपर**भाष्य**रीत्या द्वितीयापत्तेः । तथाहि 'कटं भीष्मं कुरु' इत्यादौ विशेष्य-'कट'-शब्दाद् उत्पन्नया द्वितीयया कर्मत्वस्य उनतत्वाद् विशेषस्गीभूत-'भीष्म'-शब्दाद् द्वितीया न स्यात्। अतः परिगरानं भाष्ये कृतम् । तत्प्रत्याख्यानं च सर्वकारकारााां साक्षात, स्वाश्रयद्वारा वा 'ग्ररुगाधिकरगा'-न्यायेन भावनान्वयस्वीकारात् । ग्रतएवोक्तं भाष्ये "कटोऽपि कर्म भीष्मादयोऽपि" (महा० २.३.१, पृ० २५२-५३) इति । तत्र कट-निष्ठ-कर्मत्वोक्ताविप भीष्मत्वादि-गुरा-विशिष्ट-कर्मत्वानुक्तेस्तस्माद् द्वितीया—इति तात्पर्यम् । उभयोः पश्चात् परस्परम् ग्रन्वयस्तु विशेष्य-विशेष्ण-भावेन । ग्रयम् एवान्वयः पार्ष्णिक इत्युच्यते ।

> अयम् एवान्वयोः श्रहणाधिकरणे (मीमांसा सं० ३.१. ६.१२) "अहणया पिङ्गाक्ष्यैकहायन्या सोमं क्रीरणाति" (तैत्तिरीय सं० ६.१.६) इत्यत्र क्रयणिकयायां मोमांसकै: स्वीकृतः।

त्०--स्वीकाराच्च ।

२. ह०—पार्ष्टिक:।

#### धात्वर्य-निर्णय

959

तस्माद् 'धावति मृगः' इत्यत्र उभयोः कर्मत्वे 'धावति' इत्यस्य प्रातिपदिकत्वाभावाद् विशेषर्गत्वेन ग्रन्यत्र निराकांक्षत्वाच्च द्वितीयोत्पत्त्यभावेऽपि 'मृग'-शब्दाद् द्वितीया दुर्वारा एव इत्यवेहि ।

शाब्दिक-मते तु क्रिया-विशेषगत्वेन इतरार्थे निराकांक्ष-त्वाद् 'मृग'-शब्दान्न द्वितीया । तार्किक-मते तु विशेष्यार्थ-वाचकत्वाद् 'मृग'-शब्दाद्, 'राज्ञः पुरुषम् श्रानय' इतिवद्, द्वितीया दुर्वारा । इत्यलमतिविस्तरेगा ।

# इति धात्वर्थ-निर्मायः

यदि यह कहा जाय कि विशिष्ट अर्थ के वाचक 'धावति मृगः' (मृग दौडता है) इस वाक्य के 'कर्म' होने पर भी 'मृगः' इस प्रातिपदिक की पृथक् 'कर्म' संज्ञा न होने के कारण उससे द्वितीया विभक्ति नहीं होगी---तो वह उचित नहीं है क्योंकि "अनिभिहिते" इस अधिकार सूत्र के प्रकरण में "अभिधान च तिङ कृत्तद्धित-समासै:" (ग्रीर ग्रिभिधान तिङ्, कृत्, तद्धित तथा समाम के द्वारा मान्य है) इस परिगरान (वातिक) का खण्डन करने वाली भाष्य-शैली से द्वितीया विभिन्ति की प्राप्ति होती है। 'कटं भीष्मं कूरु' (बहुत बड़ी चटाई बनाओ) इत्यादि प्रयोगों में 'कट' शब्द से उत्पन्न द्वितीया (विभक्ति) के द्वारा 'कर्मत्व' के कह दिये जाने के कारएा विशेषएगिभूत 'भीष्म' शब्द से द्वितीया विभिन्त नहीं प्राप्त होगी । इस इष्टि से भाष्य में (पूर्वीक्त) परिगणन किया गया स्रोर उस (परिगणन) का खण्डन, सभी कारकों का सीधे अथवा स्रपने ग्राश्रय (कर्ता, कर्म) के द्वारा, (मीमांसा के) 'ग्रह्माधिकरमा' न्याय से, 'भावना' (किया) में अन्वय मान कर, (भाष्य में) किया गया। इसीलिये भाष्य में (वहां) यह कहा गया कि -- "कटोऽपि कमं भीष्मादयोऽपि" (कट भी 'कमं है तथा भीष्म ग्रादि भी)। उनमें ('कट' शब्द से उत्पन्न द्वितीया के द्वारा), 'कट' में रहने वाली 'कर्मता' के कह दिये जाने पर भी, भीष्मत्त्र भादि गूणों से विशिष्ट 'कर्मता' के कथित न होने के कारएा, उस ('भोष्म' शब्द) से द्वितीया होगी यह (भाष्य-वचन) का ग्रभिप्राय है। (दितीया विभक्ति के आ जाने के) बाद में (इन) दोनों ('कट' तथा 'भीष्म') का विशेष्य-विशेषण्-भाव के रूप में अन्वय होता है। यही अन्वय 'पार्ष्मिक' (बाद का) कहा जाता है।

इसी प्रकार का ग्रन्वय, 'ग्रह्णाधिकररण' (मीमांसा सू० ३.१.६.**१**२) में ''ग्रह्णया पिङ्गाक्ष्मा एकहायन्या सोमं कीरणाति'' (लाल वर्ण वाली, पीली

१. ह०, बंभि०—वाचकात्।

9ंदर

#### वैधाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

म्रांख वाली, एक वर्ष की बिछिया से सोम खरीदता है) यहां खरीदने की किया में, मीमांसकों ने ऋपनाया है।

इसलिये 'धावित मृगः' यहां दोनों की (पृथक् पृथक्) 'कर्म संज्ञा होने पर, 'धावित' (इस पद) के 'प्रातिपदिक' न होने तथा (नैयायिकों के स्रमुसार) विशेषण होने स्रोर स्रन्यत्र ('दर्शन' क्रिया के प्रति) निराकांक्ष होने के कारण 'धावित' में द्वितीया-विभिन्त के न होने पर भी, 'मृग' शब्द से द्वितीया विभिन्त का निवारण सर्वथा दुष्कर ही है।

वैयाकरणों के मत में तो 'धावन' किया का विशेषण होने तथा दूसरे ('दर्शन' किया रूप) ग्रर्थ के प्रति निराकांक्ष होने के कारण 'मृग' शब्द से द्वितीया विभक्ति नहीं होगी। परन्तु नैयायिकों के मत में प्रधान ग्रर्थ का वाचक होने के कारण 'मृग' शब्द से, 'राज्ञ: पुरुषम् श्रानय' इस वाक्य के 'पुरुष' शब्द के समान, (प्राप्त होने वाली) द्वितीया विभक्ति का निवारण करना कठिन ही है। इस से ग्रधिक विस्तार की ग्रावश्यकता नहीं है।

ननु विशिष्टार्थवाचकस्य हितीयेति चेत्—नैयायिकों के अनुसार 'विशिष्ट प्रयं' का अभिप्राय है "उत्तर देश से संयोगरूप 'फल' के अनुकूल जो धावनरूप 'ब्यापार' उसके अनुकूल जो 'यत्न' उसका आश्रय मृग''। नैयायिकों की दृष्टि से, पूर्व पक्ष के रूप में, यहाँ यह कहा गया कि 'पश्य मृगो धावित' में 'मृगो धावित' इन दोनों शब्दों के समूहात्मकरूप की एक साथ 'कर्म'संज्ञा है, न कि पृथक् पृथक्। अतः 'मृग' को अलग करके उसकी 'कर्मसंज्ञा ही नहीं है। इस रूप में दोनों 'मृगो धावित' शब्दों की एक साथ 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं हो सकती तथा जिसकी 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं है। अतः नैयायिकों के मत में भी 'मृग' के साथ द्वितीया विभक्ति की प्राप्ति का दोष नहीं उपस्थित होता।

परन्तु इस पूर्वपक्ष के खण्डन के लिये नागेश ने महाभाष्य तथा मीमांसा से दो ऐसे प्रमारा प्रस्तुत किये हैं जो इस बात को स्पष्ट कर देते हैं 'मृग' तथा 'घावति' की श्रलग श्रलग ही 'कर्म' संज्ञा होनी चाहिये।

न, "श्रनिभिहिते" ''दितीयापत्ते:—यहाँ पहला प्रमाण महाभाष्य से है। ''श्रनिभिहिते' इस श्रविकार-मूत्र के विषय में कात्यायन ने यह कहा कि किस किस से 'श्रभिहित' या कथित होने पर 'कारकों' को 'श्रभिहित' माना जायगा इसका परिगणन कर देना चाहिये। श्रपने इस परिगणन में कात्यायन ने —'तिङ्', 'कृत्', 'तिद्धित' तथा 'समास' को प्रस्तुत किया —''तिङ्कृत्तद्धितसमासैः परिसंख्यानम्'' (२.३.१, पृ० २५६)। इस परिसंख्यान का श्रभिप्राय यह है कि यदि इनसे 'कारकों' का कथन हुश्रा हो तब 'कारकों' को 'श्रभिहित' माना जायगा। इन से श्रतिरिक्त किसी श्रन्य के द्वारा यदि 'कारक' कथित होंगे तो भी उन्हें 'श्रनिभिहित' ही माना जायगा। इस परिसंख्यान का प्रस्ताव इसलिये रखा गया कि 'कटं करोति भीष्मम् उदारं शोभनम्' जैसे वाक्यों में विशेष्यभूत, 'कट' शब्द के साथ प्रयुक्त द्वितीया विभिक्ति के द्वारा 'कर्म' कारक के कथित हो जाने पर 'कट' शब्द के साथ प्रयुक्त द्वितीया विभिक्ति के द्वारा 'कर्म' कारक के कथित हो जाने पर 'कट'

q = ₹

#### धात्वर्ध-निर्णय

के विशेषएा 'भीष्म', 'उदार' श्रांदि शब्दों से, ''श्रनिभिहिते'' सूत्र के अनुसार द्वितीया विभिक्त नहीं ग्रा सकती है। इन शब्दों से द्वितीया विभिक्त तभी श्रासकती है यदि 'कर्म' 'श्रनिभिहित' हो। श्रव तो वह श्रिभिहित हो चुका। द्र०—''कट'शब्दाद् उत्पद्मानया द्वितीयया श्रिभिहितं कर्मेति कृत्वा भीष्मादिभ्योऽपि द्वितीया न प्राप्नोति'' (महा० २.३.१, पृ०२४०)। परन्तु स्थिति यह है कि इन प्रयोगों में विशेष्य तथा विशेषएा दोनों से द्वितीया विभक्ति श्रभीष्ट है। इसलिये इन प्रयोगों की सुरक्षा के लिये यह ग्रावश्यक है कि उपर्युक्त परिगणन-वातिक को स्वीकार किया जाय जिससे केवल तिङ्, कृत्, तद्धित तथा समास द्वारा कथित 'कारक' को ही 'श्रिभिहित' माना जाय। विशेष्य ग्रादि के द्वारा कथित कारकों को 'श्रभिहित' न माना जाय। श्रतः इस परिगणन के श्राधार पर विशेष्य 'कट' शब्द शब्द से द्वितीया विभिक्त के संयाजन के साथ साथ, 'भीष्म' श्रादि विशेषण शब्दों से भी द्वितीया विभिक्त के संयाजन के साथ साथ, 'भीष्म' श्रादि विशेषण शब्दों से भी द्वितीया विभिक्त के संयाजन के साथ साथ, 'भीष्म' श्रादि

तस्त्रत्यास्थानं च ..... 'वाहिर्णकः' इत्युच्यते - पतंजलि ने कात्यायन के इस परिगणन-प्रस्ताव को यह कह कर ग्रस्वीकार कर दिया कि सभी कारकों का किया के साथ सम्बन्ध या तो साक्षात् होता है या ग्रपने भाश्रय के द्वारा । 'ग्राश्रय के द्वारा' यह कहने की ब्रावश्यकता इसलिये पड़ी कि 'श्रधिकरण' कारक का किया के साथ साक्षात् सम्बन्ध नहीं होता श्रपित परम्परया, ग्रपने ग्राश्रय के द्वारा, ही होता है। इस प्रकार सभी 'कारकों' का किया में अन्वय होने के कारए। 'कट करोति भीष्मम्' जैसे वाक्यों में विशेष्य विशेष्णा दोनों को कर्म माना जायगा। इसी हष्टि से पतंजलि ने इसी सूत्र के भाष्य में दो बार कहा — "कटोऽपि कर्म, भीष्मादयोऽपि । तत्र 'कर्मिए। इत्येव सिद्धम्'' (महा० २.३.१, प० २५२-५३ तथा २५०), ग्रर्थात् 'कट' भी 'कमं' है तथा उसके विशेषण् 'भीष्म' ग्रादि भी। जब दोनों ही 'कर्म' हैं तो, 'कट' शब्द में विद्यमान कर्मता, 'कट' शब्द के साथ प्रयुक्त द्वितीया विभिक्त के द्वारा, भले ही कह दी गयी हो, भीष्मत्वादिगुरण विशिष्ट कर्मता तो स्रभी भी 'स्रनभिहित' ही है। इसलिये उस 'कर्मता' को कहने के लिये 'भीष्म' स्नादि विशेषणों से भी दितीया विभक्ति स्नायेगी। इन दोनों विशेष्य तथा विशेषगों के द्वारा ग्रिभिहित 'कर्मत्वों' का विशेष्य विशेषगा रूप से अन्वय द्वितीया विभवित के म्राजाने के पश्चात् होता है। इस प्रकार यहाँ विशेष्य-विशेषसभाव के रूप में ग्रन्वय बाद में होता है। ग्रतः इस ग्रन्वय को 'पार्थ्णिक' ग्रथवा कहीं कहीं 'पार्ष्ठिक' (बाद का, पिछे का) भी कहा जाता है।

इस तरह 'कटं करोति भीष्मम् उदारं दर्शनीयं शोभनम्' जैसे वाक्यों में 'कटम् तथा 'भीष्मम्' स्नादि का पहले पृथक् पृथक् 'करोति' क्रिया के साथ अन्वय करके बाद में दोनों का विक्षेष्य-विशेषण्-भाव के रूप में एक साथ जिस प्रकार अन्वय किया गया उसी प्रकार का 'पाष्णिंक' अन्वय ममांसकों ने भी ज्योतिष्टोम याग के सोम-क्रयण् के प्रकरण् में, "अरुण्या पिङ्गाक्ष्या एकहायन्या सोमं क्रीणाति" इस वाक्य का अर्थ करने में, किया है। इसी कारण् 'अरुणाधिकरण्' नामक न्याय प्रसिद्ध होगया।

यहाँ 'ग्रन्वय-व्यक्तिरेक' के ब्राधार पर 'ग्रह्मा', 'पिंगाक्षी तथा 'एकहायनी' अब्दों को गुरम या जाति का वाचक माना गया । इन शब्दों के साथ संयुक्त तृतीया विभित्त के द्वारा उनके वाच्यार्थ 'ग्रहम्म' ग्रादि गुर्मों को हो यहां सोम-क्षयम् में 'करम्' बताया जा 4=8

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूबा

जा रहा है। यद्यपि स्वयं ये गुरा सोम खरीदने की क्रिया में समर्थ नहीं हैं परन्तु इन मुराों की ब्राश्रयभूता गोवरसा (बिछिया) तो 'करगा' बन ही सकती है।

इस रूप में पहले इन 'ग्रहण,' 'पिंगाक्षी' तथा 'एकहायनी' गुणों का 'क्रयण' क्रिया में अन्वय होता है। उसके बाद, ये गुणा स्वयं 'क्रयण' क्रिया में 'करण' बन नहीं सकते इसलिये, इन गुणों के ग्राश्रयभूत द्रव्य की आकांक्षा होती है। उस स्थित में, प्रकरण की अपेक्षा "गवा ते सोमं की णिन" इस मंत्र-वाक्य के श्रिष्ठिक बलवान् होने के कारण, इन तीनों शब्दों के वाच्यार्थभूत गोद्रव्य में ही, समानाधिकरणता के श्राधार पर, इन तीनों शब्दों का ग्रन्वय किया जाता है।

श्रभिप्राय यह है कि पहले 'ग्ररुण्या', 'पिंगाक्ष्या' तथा 'एकहायन्या' इन तीनों तृतीया-विभक्त्यन्त पदों का स्वतंत्र रूप से 'क्रयण्' क्रिया में ग्रन्वय होता है फिर बाद में, 'ग्ररुण गुण से विशिष्ट जो गोवत्सा वही पीली ग्राँखों से युक्त है तथा वही एक वर्ष बाली है इस तरह, तीनों का 'गोवत्सा' के साथ ग्रभेद सम्बन्ध से ग्रन्वय होता है।

तस्माद् द्वितीया " दुर्वारा इस प्रकार 'पश्य मृगो घावति' इस वावय में 'पश्य' के 'कमं' 'मृगो घावति' इस इस ग्रंश में दोनों को ग्रलग-प्रलग 'कमं' मानना होगा। 'घावति' पद 'प्रातिपादिक' संज्ञक नहीं है तथा 'पश्य' किया की दृष्टि से वह निराकांक्ष भी है क्योंकि नैयायिक की दृष्टि में वह 'मृग' का विशेषण है - विशेष्य स्वयं 'मृग' है। इसलिये, 'घावति' के साथ तो दितीया विभवित नहीं ग्रा सकती। परन्तु 'मृग' पद के साथ दितीया विभवित का प्रयोग करना ही होगा। इसका कारण यह है कि 'मृग' पद 'प्रातिपदिक' भी है तथा विशेष्य होने के कारण साकांक्ष भी है। इसलिये 'मृग' शब्द के साथ द्वितीया विभवित का संयोजन नैयायिक के मत उसी प्रकार ग्रनिवायं होगा जिस प्रकार 'राज्ञ: पुरुषम् ग्रानय' इस वाक्य में 'ग्रानयन' क्रिया के 'कमं' एवं विशेष्य 'पुरुष' शब्द के साथ द्वितीया विभवित संयुक्त होती है। ग्रत: नैयायिकों के मत में इस दोष की निराकरण बहुत कठिन है।

वैयाकरसों के उपयुंक्त मत में यह दोष नहीं उपस्थित होता क्योंिक वहाँ तो 'मृग' शब्द ही 'धावन' किया का विशेषसा है और विशेष्य अथवा प्रधान है 'धावन' क्रिया । इस प्रधान भूत कर्म 'धवित' के साथ द्वितीया विभिक्ति का प्रयोग इसिलये नहीं होगा कि 'धावित' पद 'प्रातिपदिक' नहीं है।

इसलिये इस दोष के कारण नैयायिकों का यह सिद्धान्त भी दूषित होगया कि ''शाब्द-बोध में प्रथमान्त शब्दों का अर्थ प्रधान होता है''।

# निपातार्थ-निर्णयः

# ['निपातों' की ग्रयं-द्योतकता का प्रतिपादन]

'यनुभूयते सुखम्', 'साक्षात्क्रियते गुरुः' इत्यादौ निपातानां द्योतकत्वेन य्रमुभव-साक्षात्कार-रूप-फलयोः धात्वर्थत्वेन सकर्मकत्वम् । ''कर्म-संज्ञकार्थान्वय्यर्थकत्वम् सकर्मकत्वम्'' इति निष्कृष्टमतेऽपि फलाश्रयतया कर्मसंज्ञ-कस्य धात्वर्थ-फल एवान्वयौचित्येन द्योतकत्वम् ग्रावश्य-कम् ।

'श्रनुभूयते सुखम्' (सुख का अनुभव किया जाता है) 'साक्षात्क्रियते गुरुः' (गुरु का दर्शन किया जाता है) इत्यादि वाक्यों में ('अनु' तथा 'साक्षात्') 'निपातों' के (अर्थ का) द्योतक होने से 'अनुभव' तथा 'साक्षात्कार' रूप 'फलों' के (निपातार्थ न होकर) घात्वर्थ होने के कारगा ('भू' तथा 'क्र' घातुओं की) 'सकर्मकता' है। "कर्म' संज्ञक अर्थ में अन्वित होने वाले अर्थ का वाचक होना 'सकर्मकता' है। "उस सिद्धान्तभूत मत में भी, 'फल' का आश्रय होने के कारगा, 'कर्म' संज्ञक शब्द का धातु के अर्थ 'फल्य' में ही अन्वय करना उचित है। इस लिये (निपातों की) द्योतकता आवश्यक है।

स्वरूप की हष्टि से शब्दों के 'नाम', 'आख्यात', 'उपसमं' तथा 'निपात' इन चार विभागों की कल्पना बहुत प्राचीन काल में अस्तित्व धारण कर चुकी थी जिसका स्पष्ट निर्देश यास्क तथा पतंजित ने क्रमशः निरुक्त तथा महाभाष्य में किया है। इस चतुर्विध विभाग में 'उपसमं', तथा 'निपात' को अलग अलग स्वीकार किया गया है। यों तो 'उपसमं' 'निपातों' के अन्तगंत ही माने जाते हैं, परन्तु क्रिया अथवा तिङन्त पदों से सम्बद्ध होने से कुछ—'प्र' आदि बीस—'निपातों' को 'उपसमं' मान लिया जाता है तथा क्रियापदों से असम्बद्ध होने पर इन 'प्र' आदि को, 'उपसमं' न मान कर, 'निपात' ही माना जाता है। कम से कम पाणिनीय व्याकरण में इनकी यही स्थिति है। इस विषय में द्रष्टव्य—"चादयोऽसन्त्वे" (पा० १.४.५६) इत्यादि अष्टाध्यायों के सुत्र।

नैयायिक विद्वान् 'निपातों' को भ्रथं का बाचक मानते हैं तथा 'उपसर्गों' को भ्रथं का द्योतक । नवीन वैयाकरए। इन दोनों को ही भ्रथं का द्योतक मानते हैं। यास्कीय निरुक्त तथा पातंजल महाभाष्य में इस बात की चर्चा तो हुई है कि 'उपसर्गों' को भ्रथं का द्योतक माना जाय भ्रथवा वाचक, परन्तु 'निपातों' के विषय में स्पष्टतः कुछ भी नहीं कहा गया। यास्क के द्वारा निरुक्त (१.४.११) में किये गये 'निपात'—विषयक

9=5

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

अर्थ-निर्देश से यह अनुमान किया जा सकता है कि उनके अनुसार अनेक प्रयोगों में, 'उपसर्गों' के समान ही, 'निपात' भी अर्थ के वाचक हैं।

अनुसूयते ......सकर्मकत्वम्—यहां नागेश ने इस सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है कि 'निपात' तथा 'उपसर्ग' दोनों ही अर्थ के द्योतक हैं। इसका कारण यह है कि 'अनुभूयते सुखम्' तथा 'साक्षात् क्रियते गुरु:' जैसे वाक्यों में 'अनुभव' तथा 'साक्षात्कार' रूप 'फल' को यदि कमशः 'भू' तथा 'कृ' घातुओं का ही अर्थ माना जाता है — 'अनु' उपसर्ग तथा 'साक्षात्' निपात का अर्थ नहीं माना जाता-—तभी यहां प्रयुक्त 'कृ' तथा 'भू' धातुएँ 'सकर्मक' बन सकती है।

कौण्डमट्ट ने वैभूसा० में 'सकर्मक' तथा 'स्रकर्मक' की निम्न परिभाषायें, जिनका निर्देश 'घात्वर्य-निरूपण्' के प्रकरण् में ऊपर किया जा चुका है, दी हैं— ''धात्वर्यभूत 'फल' के स्रिविकरण् से भिन्न स्रिधिकरण् वाले 'ब्यापार' के वाचक धातु को 'सकर्मक'' तथा ''धात्वर्यभूत 'फल' के स्रिधिकरण् से स्रिभिन्न स्रिधिकरण् वाले 'ब्यापार' के वाचक घातु को 'सकर्मक" मानना चाहिये। (द्र०— ''सकर्मकत्वं च फल-व्यधिकरण्-व्यापार-वाचकत्वम् । फल-समानाधिकरण्-व्यापार-वाचकत्वम् अकर्मकत्वम्'')। इस परिभाषा के स्रतुसार 'भू' तथा 'कृ' घातुस्रों को सकर्मक बनाने के लिये यह स्रावश्यक है कि यहाँ के 'स्रतुभव' तथा 'साक्षात्कार' रूप 'फल' को, 'निपात' का स्रर्थ न मानकर, 'धातु' का ही सर्य माना जाय।

कर्म-संज्ञक "" प्रावश्यकम् — परन्तु 'श्रध्यासिता भूमयः' जैसे स्रनेक प्रयोगों की दृष्टि से कीण्डभट्ट की उपर्युक्त परिभाषा को स्रव्याप्ति द्दोष से दूषित मानते हुए नागेश भटट् ने 'वस्तुतस्तु' कह कर 'सकर्मक' विषयक श्रपनी एक दूसरी परिभाषा प्रस्तुत की। वह है— "शब्द-शास्त्रीय-कर्म-सँज्ञकार्थान्वय्यर्थकत्वं सकर्मकत्वम्"— श्रथान् व्याकरण् शास्त्रीय 'कर्म' संज्ञक स्रथं से अन्वित होने वाले अर्थ की बोधक धातुएँ 'सकर्मक' हैं। यहाँ, 'निष्कृष्ट-मतेऽपि' कथन के द्वारा, इसी सिद्धान्तभूत मत की स्रोर संकेत करते हुए, यह कहा गया कि इस परिभाषा की दृष्टि से भी 'निपातों को स्रथं का द्योतक मानना ही उचित है क्योंकि इस परिभाषा में भी यह तो माना ही जाता है कि. 'फल' का स्राश्रय होने के कारण, 'कर्म' संज्ञक शब्द का घातु के स्र्यभूत 'फल' में ही स्रन्वय होना चाहिये।

## ['द्योतकता' का ग्रभिप्राय]

'द्योतकत्वम' च स्व-समिभव्याहृत-पद-निष्ठ-वृत्त्युद्बोध-कत्वम् । क्वचित्तु क्रिया-विशेषाक्षेपकत्वं 'द्योतकत्वम्'। यथा –'प्रादेशं विलिखति' इत्यादौ 'विः'' विमान'-क्रियाऽऽक्षेपकः 'प्रादेशं विमाय लिखति' इत्यर्थावगमात् । ग्रतएव ''ग्रथ

९. निस० में अनुपलब्ध ।

२. निस०---वर्तमान । काप्रशुक---मान ।

#### निपातार्थं -निर्णय

१८७

शब्दानुशासनम्'' (महा०, भा० १, पृ०४) इत्यत्र ''ग्रथ'-शब्दस्य प्रारम्भ-क्रियाऽऽक्षेपकत्वम्''' कैय्यटाद्युक्तं संगच्छते । क्वचित्तु सम्बन्ध-परिच्छेदकत्वं द्योतक-त्वम् । यथा—कर्मप्रवचनीयानाम् । विशिष्टस्य तुंन धातुत्वम्, ग्रपाठात्, ग्रडाद्यव्यवस्थापत्ते ३च ।

द्योतकता का श्रभिप्राय है अपने ('निपात' के) समीपस्थ (साथ में उच्चरित या लिखित) पद की (बाच्यार्थबोधिका) वृत्ति (शक्ति) का ज्ञान कराना। कहीं कहीं तो किसी विशेष किया का अनुमान कराना ही द्योतकत्व है। जैसे — 'प्रदेशं विलिखित' इत्यादि वाक्यों में 'वि' ('उपसर्ग') 'नापने की किया का अनुमान कराता है क्योंकि (इस वाक्यों में 'वि' ('उपसर्ग') 'नापने की किया का अनुमान कराता है क्योंकि (इस वाक्य से) ''अंगूठे से तर्जनी तक के नाप की रेखा खींचता है'' इस अर्थ की प्रतीति होती है। इसीलिये (किया विशेष के अनुमानरूप द्योतकता के कारण ही) 'अर्थ शब्दानुशानम्'' (अब ब्याकरण का आरम्भ होता है) यहां ''अथ' शब्द 'प्रारम्भ' किया का अनुमान कराने वाला है'' यह कैयट आदि का कथन सुसंगत हो जाता है। कहीं सम्बन्ध का निश्चय करना द्योतकत्य है। जैसे— 'कर्मप्रवचनीय' संज्ञा वाले शब्दों का। विशिष्ट (निपात के साथ पूरे समुदाय) की धातु संज्ञा नहीं मानी जा सकती क्योंकि उनका (धातुपाठ में) पाठ नहीं किया गया है तथा ('निपात'-विशिष्ट समुदाय की 'धातु' संज्ञा मानने से) 'अट्' आदि (आगमों) के विषय में अव्यवस्था उपस्थित होगी।

चोतकत्वं च ''''बोधकत्वम् -भिन्न भिन्न स्थलों में 'निपात' सहित पदों से प्रकट होने वाले भिन्न भिन्न ग्रथों की हिन्द से 'चोतकत्व' के तीन ग्रभिप्राय यहां बताये गये। 'चोतकता' का प्रथम ग्रभिप्राय है निपात के साथ ग्रव्यवहित रूप से उच्चिरत या लिखित धातु में विद्यमान, वाच्य ग्रथं को कहने वाली, 'शिक्त' का ज्ञान कराना। जैसे—'साक्षात् क्रियते गुरुः' इस प्रयोग में 'साक्षात्' इस 'निपात' के साथ उच्चिरत 'कृ' धातु में विद्यमान, 'दर्शन करना' रूप ग्रथं का बोध कराना। यहाँ 'स्व' का ग्रभिप्राय है चोतकरूप से ग्रभिम्मत 'साक्षात्' ग्रादि 'निपात' पद या 'ग्रनु' ग्रादि 'उपसगं' पद। उसके साथ 'समिभव्याहृत' ग्रथात् समुच्चिरत पद हैं 'कृ', 'भू' ग्रादि धातुएँ। उनमें रहने वाली 'वृत्ति' ग्रथात् — 'दर्शन करना' तथा 'ग्रनुभव करना' ग्रादि ग्रथों को, वाच्यार्थ के रूप में, कहने वाली शक्त। इस 'वृत्ति' ग्रथवा शक्ति का बोध कराना ही निपातों की द्योतकता का ग्रभिप्राय है।

क्विच्तुः संगच्छते — 'द्योतकता' का दूसरा श्रभिप्राय है कहीं कहीं किसी विशिष्ट क्रिया का ग्रनुमान कराना । जैसे— 'प्रादेशं लिखति' इस वाक्य में 'प्रादेशंम्' में प्रयुक्त

तुलना करो-—महा० प्रदीप टीका, भा० १, पृ० ४; शब्दानुभासनस्य प्रारभ्यमाणता-'अथ'-शब्द-सन्निधानेन प्रतीयते ।

२. प्रकाशित संस्करणों में 'तु' अनुपलब्ध ।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

'कारक विभक्ति' (द्वितीया) का 'लिखति' के साथ कोई सम्बन्ध न बन पाने के कारण 'वि' को 'नापने' की किया का अनुमापक माना गया क्योंकि 'प्रादेश पर्यन्त भाग को नाप कर वहाँ चित्र बनाता है' यह, 'प्रादेशं विलिखति' का अभिप्राय है। इन स्थलों में 'द्योतकता' के प्रथम अर्थ से कार्य नहीं चल सकता क्योंकि यहाँ 'नापना' अर्थ 'लिख्' धातु के वाच्य अर्थों में नहीं है। 'द्योतकता' के इस दूसरे अभिप्राध के आधार पर ही महाभाष्य के परपत्राहिक के प्रथम वार्तिक—"अथ अब्दानुशासनम्" की ब्याख्या में कैयट ने 'अथ' इस 'निपात' शब्द को 'आरम्भ करना' रूप क्रिया का आक्षेप करने वाला बताया। द्व०—-"शब्दानुशासनस्य प्रारम्यमारणता 'अथ'-शब्दसन्तिधानेन प्रतीयते" (महा० प्रदीप, भाग १, पृ०४)।

क्वित्त "क्तंप्रवचनीयानाम् - 'द्योतकता' का तीसरा प्रभिप्राय है सम्बन्ध-विशेष का निश्चायक होना। जैसे "'जपम् ग्रनु प्रावर्षत्' (जप के बाद वर्षा हुई)। यहाँ 'ग्रनु' निपात 'जप' तथा 'वर्षण्' क्रिया का पूर्वापर सम्बन्ध बताता है, ग्रर्थात् पहले जप हुमा तथा उसके बाद वर्षा हुई इस बात का ज्ञान 'प्रनु' से होता है। ऊपर 'द्योतकता' के जिन दो ग्रर्थों का निर्देश किया गया है उनसे यहाँ काम नहीं चल सकता। 'क्तंप्रवचनीयाः'' (पा० १.४.५३) सूत्र के ग्रधिकार में पाणिति ने जिन 'निपातों की 'कमंप्रवचनीय' संज्ञा मानी है वे सभी इसी प्रकार के सम्बन्ध विशेष के निर्णायक हैं। 'कमंप्रवचनीय' शब्द का ग्रर्थ भी यही है। ग्रन्वर्यकता की दृष्टि से ही इतनी बड़ी संज्ञा पाणिनि ने स्वीकार की। इसी तथ्य को बताते हुए पतंजिल ने कहा—"कर्म प्रोक्तवन्तः कमंप्रवचनीयाः। के पुनः कर्म प्रोक्तवन्तः? ये सम्प्रति क्रियां न म्नाहुः। के च सम्प्रति क्रियां नाहुः? ये ग्रप्रयुज्यमानस्य क्रियाम् म्नाहुः" (महा०१.४.५३)। यहाँ 'क्रियाम् म्नाहुः' में विद्यमान 'क्रिया' का तात्पर्य है—'क्रिया-विषयक सम्बन्ध'। द्र०—"क्रियां शब्देन तदुपजनितसम्बन्नविशेष उपचाराद् उच्यते' प्रदीप टीका (१.४.६३)। भर्त हिर ने भी इन 'कर्मप्रवचनीय' संज्ञक शब्दों के स्वरूप को स्पष्ट करते हुए कहा:—

क्रियाया द्योतको नायं सम्बन्धस्य न वाचकः। नापि क्रियापदाक्षेपी सम्बन्धस्य तु भेवकः॥ वाप० २.१०६

इस प्रकार 'निपातों' के इन विभिन्न प्रयोगों की दृष्टि से उनकी 'द्योतकता' के तीन प्रकार माने गये।

विशिष्टस्य न घातुरवम् अप्रापत्तेश्व : यहाँ एक प्रश्न यह हो सकता है कि 'निपातों' तथा 'उपसर्गों' से युक्त घातुओं अर्थात् 'अनुभू', 'साक्षास्क्र' इत्यादि पूरे समु-दायों, की ही घातु संज्ञा क्यों म मान ली जाय, जिससे 'निपातों' की 'द्योतकता' 'वाचकता' का सारा विवाद ही समाप्त हो जाय।

इसके उत्तर में पहला हेतु यह दिया गया कि जिन घातुओं को 'उपसगं' के साथ घातुपाठ में स्थान दिया गया है वहां तो पूरे समुदाय को ही घातु माना जाता है परन्तु जिनका स्रभीष्ट 'उपसगों' के साथ, पाशिनि स्रादि स्राचार्यों द्वारा, प्रचवन नहीं किया गया वहां 'उपसग्युक्त समुदाय को घातुसंज्ञक कैसे मान लिया जाय? यहां यह घ्यान

#### निपातार्थ-निर्णय

9 म १

देने योग्य है कि "भूवादयो धातवः" (पा० १.३.१) सूत्र के महाभाष्य में 'पाठ' ग्रथवा प्रवचन को भी धातुओं की धातुता में एक विशिष्ट ग्राधार माना गया है।

दूसरा हेतु यह है कि 'निपात' या 'उपसगं' सहित समुदाय की यदि घातु संज्ञा मान ली गयी तो अनेक स्थानों पर दोष आयेगा। जैसे —इन विशिष्ट समुदायों से पूर्व 'लुङ्' आदि लकारों में 'अट्', 'आट्', आदि आगमों को रखना होगा, जब कि वे अभीष्ट हैं 'निपात' तथा 'उपसगं' के बाद। इसके अतिरिक्त 'लिट्' आदि लकारों में भी दोष आयेगा। वहाँ धातु को द्वित्व करते समय 'उपसगं' आदि के आधार पर 'अनजादि' घातुएं भी 'अजादि' हो जायेंगी जिससे अनभीष्ट 'द्वितीय एकाच्' अथवा 'प्रथम एकाच' को "अजादे- द्वितीयस्य" (पा० ६.१.१) तथा "एकाचो द्वे प्रथमस्य" (पा. ६.१.२) के अनुसार 'द्वित्व' करता पड़ेगा। इस प्रकार अनेक अञ्चवस्थाओं के कारए। 'निपात' या 'उपसगं' से युक्त धातु की घातु संज्ञा नहीं मानी जा सकती।

[''उपसर्ग' म्रर्थं के द्योतक हैं तथा 'निपात' म्रर्थं के वाचक''— नैयायिकों के इस मत का खण्डन]

> यत्तु तार्किकाः — उपसर्गाणां द्योतकत्वं तदितर-निपा-तानां वाचकत्वम्, "साक्षात्प्रत्यक्षतुल्ययोः" इति कोशात् (अमरकोश ३।२५२)। 'नमः' पदेन 'देवाय नमः' इत्यादौ नमस्कारार्थस्य, दानावसरे 'गवे नमः' इत्यत्र पूजार्थस्य प्रसिद्धत्वाच्च। 'सकर्मकत्वम्' च स्व-स्व-समिन-व्याहृत-निपातान्यतरार्थ-फल-व्यधिकरण-व्यापार-वाचक-त्वम् । 'कर्मत्वम् ।

> तन्त । वैषम्ये बीजाभावात् । 'श्रमुभूयते' इत्यनेन 'साक्षात्क्रियते' इत्यस्य समत्वात् । ''नामार्थ-धात्वर्थ-योभेंदेन साक्षाद् श्रन्वयाभावात्'', नामार्थंधात्वर्थयोरन्वय-स्यैवासम्भवात् । निपातार्थफलाश्रयत्वेऽपि धात्वर्थान्वयं विना कर्मत्वानुपपत्तेश्च ।

प. ह०, वंमि०—नमस्कारार्थस्वस्य ।

२. ह०, वीम०-- पुजार्थत्वस्य ।

३. तुलना करो—वैभूसा० पृ० ३७३: स्व-स्व-युक्त-निपातान्यतरार्ध-फल-व्यधिकरण-व्यापार-वासित्थं मकर्मकत्वम् अपि युवचम् ।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-सधु-मंजूषा

नैयायिक जो यह कहते हैं कि —'उपसर्गों' की द्योतकता तथा उनसे भिन्न 'निपातों' की वाचकता माननी चाहिये क्योंकि ''साक्षात् प्रत्यक्ष-तुल्ययोः' ('साक्षात्' निपात प्रत्यक्ष तथा तुल्य इन दो स्रथों का वाचक है) यह कोश का वाक्य है तथा 'नमः' पद से 'देवाय नमः (देवता के लिये नमस्कार) इत्यादि (प्रयोगों) में 'नमस्कार' स्रथं की स्रौर दान के समय (कहे गये) 'गवे नमः' (गाय के लिये नमस्कार) इस (प्रयोग) में 'पूजा' स्रथं की प्रसिद्धि हैं। स्रौर 'सकमंकत्व' (को परिभाषा) है—''ग्रपने (धातु के), ग्रथवा ग्रपने समीप विद्यामान 'निपात' के, दोनों में से किसी एक के, ग्रथं रूप 'फल' के ग्रधिकरण से भिन्न ग्रधिकरण वाले 'व्यापार' की वाचकता''। 'कर्मत्व' (की परिभाषा) है—''ग्रपने (धातु के), ग्रथवा ग्रपने समीपस्थ 'निपात' के, दोनों में से किसी के, ग्रथं रूप 'फल' का ग्राश्रय होना।''

वह (नैयायिकों का उपर्युक्त कथन) उचित नहीं 'है क्योंकि 'उपसर्गी' तथा 'निपातों' की विषमता में कोई कारएा नहीं है। ग्रनुभूयते' इस (प्रयोग) से 'साक्षात् क्रियते' इस प्रयोग की (सर्वथा) समानता है। प्रातिपदिकार्थ तथा धात्वर्थ में, भेद सम्बन्ध से, सीधे ग्रन्वय न होने के कारएा, निपातार्थ तथा धात्वर्थ में परस्पर ग्रन्वय ही सम्भव नहीं होगा तथा निपातार्थ हप 'फल' का ग्राश्रय होने पर भी, धात्वर्थ में ग्रन्वय के बिना, 'सुख' तथा 'गुरु' ग्रादि की 'कर्मता' नहीं बन सकेगी।

यत्तु तार्किका ...... प्रसिद्धत्वाच्च — नैयायिक 'उपसर्गी' को तो श्रर्थ का द्योतक मानते हैं परन्तु अन्य 'निपातों' को वे अर्थ का वाचक मानते हैं । 'निपातों' को वाचकता के प्रतिपादन के लिये वे कोशों का प्रमाणा देते हैं । कोशों में 'निपातों' को अनेक अर्थों का वाचक माना गया है । दूसरा प्रमाणा वे लोक-प्रसिद्ध को प्रस्तुत करते हैं । लोक-प्रसिद्ध प्रयोगों से यह ज्ञात होता है कि 'निपात' अलग अलग अवसरों पर अलग अलग अर्थों को बताते हैं ।

सकर्म कत्वं च'''' फलशालित्वम्—नैयायिकों के इस सिद्धान्त में यह शंका हो सकती है कि यदि निपातों' को अर्थ का वाचक माना जाता है तो 'साक्षात् फ्रियते गुरु:' (गुरु का दर्शन किया जाता है) इत्यादि प्रयोगों में 'कु' आदि धातुओं से 'कमं' में लकार नहीं आ सकते क्योंकि ''लः कमंगि०'' (पा० ३.४.६६) सूत्र के द्वारा 'सकर्मक' धातुओं से ही 'कमं' में लकारों का विधान किया गया है। 'साक्षात् क्रियते गुरु:' जैसे प्रयोगों में 'कु' इत्यादि धातुएँ 'सकर्मक' नहीं है क्योंकि 'साक्षात्कार' आदि 'फल', धातु का अर्थ न होकर, 'निपात' का अर्थ है, जबिक धात्वर्थरूप 'फल' के अधिकरण से भिन्न अधिकरण वाले 'व्यापार' के वाचक धातु को ही 'सकर्मक' कहा गया है—''सकर्मकत्वं च (धात्वर्थरूप —) फल-व्यधिकरण-व्यापार-वाचकत्वम्'' (वैभूसा० पृ० ६८)।

इसी प्रकार उपर्युं क्त-'अनुभूयते सुखम्' तथा 'साक्षात् क्रियते गुरुः',—प्रयोगों में 'सुख' तथा 'गुरुं शब्दों की 'कर्म' संज्ञा भी नहीं हो सकती क्योंकि, वे 'अनुभव' तथा 'दर्शन' रूप 'फल' के आश्रय तो हैं परन्तु, नैयायिकों के मत के अनुसार, 'अनुभव' तथा 'दर्शन'

#### निपातार्थ-निर्णय

989

धात्वर्थ न होकर निपातार्थ हैं, जब कि घात्वर्थरूप फल के ब्राश्रय की ही 'कमं' संज्ञा मानी गयी है---निपातार्थरूप 'फल' के ब्राश्रय की नहीं। इस रूप में 'कमं' संज्ञा न होने के कारण कर्मवाच्य में 'सुख' तथा 'गुरु' शब्दों में प्रथमा विभक्ति का प्रयोग नहीं हो सकेगा।

नैयायिकों के मत में उपस्थित होने वाले इन म्राक्षेपों का समाधान, पूर्व पक्ष के रूप में, "सकर्मकत्वं च "फलशालित्वम्" इस म्रंश में किया गया है। इन पंक्तियों में 'सकर्मक' धातुओं तथा 'कमं' कारक की परिभाषाओं में 'स्व' के साथ 'निपात' पद का संयोजन करके उपर्युक्त दोनों माक्षेपों का निराकरण कर दिया गया है। नैयायिकों के म्रनुसार 'सकर्मक' की परिभाषा होगी "धातु या, घातु के समीप उच्चरित 'निपात', दोनों में से किसी एक के म्रथंरूप 'फल' के म्रधंकरण से भिन्न म्रधंकरण वाले 'व्यापार' का वाचक धातु 'सकर्मक' है" (सकर्मकत्वं च स्व-स्व-समभिव्याहृत-निपातान्यतरार्थ-फलव्यिकरण-व्यापार-वाचकत्वम्)।

इसी प्रकार 'कर्म' की परिभाषा में भी 'निपात' पद का प्रयोग करके उसे इस रूप में स्वीकार किया गया कि 'धातु', ग्रथवा 'घातु' के समीप उच्चरित 'निपात' दोनों में से किसी एक के ग्रथंरूप 'फल' का ग्राश्रय 'कर्म' है'' (कर्मत्वम्' च स्व-स्व-समिभ-व्याहृत-निपातान्यतरार्थ-फल-शालित्वम्)।

तन्न समस्वात् नैयायिकों के सिद्धान्त — "उपसर्ग' अर्थ के द्योतक हैं तथा 'निपात' अर्थ के वाचक हैं" का खण्डन करते हुए यहां प्रथम हेतु यह दिया गया कि 'निपात' तथा 'उपसर्ग' दोनों तत्त्वतः एक ही प्रकार के शब्द हैं। अन्तर केवल इतना है कि क्रिया पदों से युक्त होने के कारण 'प्र' आदि कुछ 'निपातों' का एक और नाम 'उपसर्ग' पड़ जाता है। जब दोनों एक ही प्रकार के शब्द हैं तो एक को द्योतक तथा दूसरे को वाचक कैसे मान लिया जाय ?

नामार्थ-घात्वर्थयोर्भेदेन साक्षाद् अन्वयाभाषात्—दूसरा हेतु यह है कि 'निपातों' को अर्थ का वाचक मानने पर 'साक्षात् क्रियते गुरुः' इत्यादि प्रयोगों में 'साक्षात्कार' आदि अर्थों को प्रातिपदिकार्थ अथवा नामार्थ मानना होगा। ऐसी स्थिति में यहाँ निम्न परिभाषा उपस्थित होगी—''प्रातिपदिकार्थ तथा घात्वर्थ का भेद-सम्बन्ध से सीघे अन्वय नहीं हुआ करता'', अपितु उस भेदसम्बन्ध (भिन्न-अर्थता) को प्रगट करने वाली द्वितीया आदि विभक्तियों की सहायता अपेक्षित होती है—"नामार्थ-धात्वर्थयोर्भेदेन साक्षाद् अन्वयोऽव्यूत्पन्नः''।

इस परिभाषा का स्पष्ट ग्रिभिप्राय यह है कि 'नाम' ('प्रातिपदिक') के अर्थ तथा घातु के अर्थ में भेद-सम्बन्ध ('कर्मत्व' आदि सम्बन्ध, जिनसे नामार्थ तथा घात्वर्थ में विद्यमान भिन्नता की प्रतीति होती हो) से पारस्परिक अन्वय सीधे नहीं होता, अपितु द्वितीया आदि विभन्तियों के अर्थ 'कर्मत्व' आदि की सहायता वहां आवश्यक होती है। यदि विभक्त्यथं की सहायता के बिना भी नामार्थ तथा घात्वर्थ में भेद-सम्बन्ध से परस्पर अन्वय की स्थिति मान ली गयी तो 'तण्डुलं पचिति' (चावल पकाता है) इस अर्थ की अभिव्यक्ति के लिये 'तण्डुलं: पचिति' इस असाधु प्रयोग को भी साधु मानना होगा। या दूसरे शब्दों में नामार्थ (चावल) तथा घात्वर्थ (पकाता है) का भेद सम्बन्ध,

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

श्रयीत् कर्मस्व सम्बन्धः, से बिना द्वितीया विभक्ति के प्रयोग के ही श्रन्वय स्वीकार करना होगा -- ग्रौर यह निश्चित ही एक श्रवांछनीय स्थिति होगीः तुलना करो—"नामार्थ-धात्वर्थयोभेंदेन साक्षाद् ग्रन्वयासम्भवात् निपातार्थधात्वर्थयोरन्वयस्यैव ग्रसम्भवात् । ग्रन्यथा 'तण्डुलः पचिति' इत्यत्रापि कर्मतया तण्डुलानां घात्वर्थेऽन्वयापत्तेः'' (वैभूसा० पृ० ३७३-७४)।

इस प्रकार नामार्थ तथा धात्वर्थ में भेदसम्बन्ध से सीधे ग्रन्वय न होने के कारण 'निपातार्थ, (साक्षात्कार' रूप 'फल') का 'क्व' घातु के ग्रर्थ 'ब्यापार' में, ग्रनुकूलत्व रूप भेदसम्बन्ध से, ग्रन्वय नहीं हो सकेगा। ग्रीर ऐसा न होने पर 'साक्षात्कारानुकूल ब्यापार' यह बीध नहीं हो सकेगा।

निपातार्थं ""फर्म त्वानुपपत्तेश्व—नागेश ने तीसरा हेतु यह दिया कि 'निपातों' को ग्रथं का वाचक मानने पर 'साक्षात्क्रियते गुरु:' इत्यादि प्रयोगों में 'गुरु:' इत्यादि के 'कर्मत्व' की सयुक्तिक उपपत्ति नहीं हो पाती। 'निपातार्थं' (साक्षात्काररूप 'फल') की आश्रयता मले ही 'कर्म' ('गुरु') में मिल जाय पर 'कर्मत्व' के लिये इतना ही पर्याप्त नहीं है। यह भी आवश्यक है कि 'फल' भी प्रकृत धातु' का ही अर्थ हो। 'धातु'-वाच्य 'फल' के आश्रय की 'कर्म' संज्ञा 'कर्तु रीप्सिततमं' कर्म'" (पा० १,४,४६) सूत्र से की गयी है। इसलिये निपातार्थं का धात्वर्थं में ग्रन्तर्भाव माने बिना निपातार्थं रूप 'फल' के आश्रय 'गुरु' ग्रादि की 'कर्म' संज्ञा नहीं हो सकती। वस्तुतः 'कारकों' का कारकत्व तब तक सिद्ध नहीं होता जब तक वे किया या, दूसरे शब्दों में, श्वात्वर्थं में ग्रन्वित न हों। इसलिये 'गुरु' इत्यादि की 'कर्मता' की सिद्ध के लिये यह आवश्यक है कि उनका धात्वर्थं में श्रन्वय हो तथा यह तभी हो सकता है जब 'निपातार्थं' का धात्वर्थं में ग्रन्तर्भाव कर दिया जाय। इस प्रकार इन हेतुओं के ग्राधार पर नागेश ने नैयायिकों के मत— "निपात ग्रथों के वाचक होते हैं"—का खण्डन कर दिया।

# [इस प्रसङ्ग में नैयायिकों पर श्रन्य वैयाकरणों द्वारा किये गये माक्षेप]

यदिष केचित् शाब्दिकाः—निपातानां वाचकत्वे 'शोभनः समुच्चयः' इतिवत् 'शोभनश्च' इत्यापित्तः । 'घटस्य समुच्चयः' इतिवत् 'घटस्य च' इत्यापित्तः । 'घटं पटं च पश्य' इत्यादौ षष्ठ्यापित्तिः च च इत्यादुः ।

स्रौर जो कि कुछ (कौण्डभट्ट म्रादि) व्याकरण के विद्वान् कहते हैं कि 'निपात' को स्रर्थ का वाचक मानने पर 'शोभनः समुच्चयः' (सुन्दर संकलन) इस प्रयोग के समान 'शोभनः च'यह (प्रयोग) भी साधु मानना पड़ेगा। 'घटस्य समुच्चयः' (घट का संग्रह) इस (प्रयोग) के समान 'घटस्य च'यह

वंसि०-पटं यटं च पश्येस्थादी पष्ठ्यापत्तिश्चेत्याहुः । निस० तथा काप्रणु० में यह अंश नहीं है ।

983

(प्रयोग) भी स्वीकार करना होगा। इसी प्रकार 'घटं पटं च पइयं (घड़े ग्रौर वस्त्र को देखो) इत्यादि प्रयोगों में ('घट' तथा 'पट' शब्दों के साथ) षष्ठी विभक्ति की प्राप्ति होगी।

नागेश भटट् ने यहाँ कौण्डभट्ट-रचित वैद्याकरशाभूषणसार के उस स्थल की स्रोर संकेत किया है जहाँ कौण्डभट्ट ने नैयायिकों के मत--- "निपात' स्रथों के वाचक हैं"--- में स्रमेक दोष दिखाये हैं।

पहला दोष यह है कि, यदि 'निपातों' को अर्थ का वाचक माना जाता है तो जिस प्रकार 'शोभनः समुच्चयः' यह प्रयोग किया जाता है उसी प्रकार 'शोभनः च' प्रयोग भी किया जाना चाहिये क्योंकि इस मत के अनुसार 'च' समुच्चयं अर्थ का वाचक है। इस-लिये जिस प्रकार 'समुच्चयं शब्द 'समुच्चयं अर्थ का वाचक है तथा विशेष्य है इस कारण उसमें 'शोभन' शब्द का विशेषण रूप से अन्वय होता है उसी प्रकार 'च' शब्द के वाच्य अर्थ को भी विशेष्य मानते हुए उसमें भी 'शोभनः' विशेषण का अन्वय सुसंगत मान लिया जाना चाहिये। द्र०--'शोभनः समुच्चयो द्रष्टब्य' इतियत् 'शोभनश्च द्रष्टब्यः' इत्यस्यापत्ते:'' (वैभूसा० पृ०३७४)।

दूसरा दोष यह दिया गया कि 'घटस्य समुच्चयः' में जिस प्रकार 'समुच्चयं' शब्द के सम्बन्ध से 'घट' शब्द के साथ षष्ठी विभिन्त का प्रयोग किया जाता है उसी प्रकार 'च' शब्द के सम्बन्ध से भी 'घट' शब्द के साथ पष्ठी-विभिन्त का प्रयोग करके 'घटस्य च' प्रयोग को शुद्ध मानना चाहिये। एक परिभाषा है—"नामार्थयोर्विभिन्त-विभिन्तिकयोर्भेदेन अन्वयः", अर्थात् दो प्रातिपदिकार्थों का भेद-सम्बन्ध — 'विशेष्य-विशेषस्ए' आदि सम्बन्धों—से अन्वय तभी हो सकता है जबकि उनमें भिन्त-भिन्त विभिन्तियों का प्रयोग किया गया हो। इसलिये 'विशेष्य विशेषस्ए सम्बन्ध' होने के कारसा 'घटस्य च' प्रयोग ही होना चाहिये, 'घटश्च' प्रयोग नहीं होना चाहिये।

वस्तुतः 'निपातों' को अर्थ का वाचक मानने पर 'निपातों' के अर्थों को प्रातिपदि-कार्थ मानना होगा और दो प्रातिपदिकार्थों का, बिना पष्ठी आदि विभिन्तयों के, भेद-सम्बन्ध में अन्यय हो नहीं सकता इसलिये 'घटरच' के स्थान पर 'घटस्य च' प्रयोग ही साधु हो सकता है और यदि दो प्रातिपदिकार्थों का बिना पष्ठी आदि विभिन्तयों के भी, भेद सम्बन्ध से, अन्वय सुसंगत मान लिया गया तो 'राजा पुरुषः' प्रयोग से भी 'राजा का पुरुष' इस अर्थ की प्रतीति होने लगेगी। द्र०--'अपि च निपातानां वाचकत्वे प्रातिपदिकार्थयोविना षष्ठ्यादिकं भेदेन अन्वयासम्भवः। अन्यथा 'राजा पुरुषः' इत्यस्य 'राजसम्बन्धी पुरुषः' इत्यर्थस्यापत्तेः'' (वैभूसा० पृ० ३७५-७६)।

कौण्डभट्ट-रिचित वैभूसा० के इस प्रसंग में "घटस्य समुच्चयः' इतिवत् 'घटस्य च" के स्थान पर " धव-खिदरयो: समुच्चयः' इतिवत् घवस्य च खिदरस्य च" यह उदाहरस्य प्राप्त होता है।

तीसरा दोष यह है कि 'घटं पटं च पश्य' इत्यादि प्रयोगों में 'घट' शब्द के साथ षष्ठी विभक्ति प्राप्त होगी क्योंकि यहाँ विवक्षित अर्थ यह है कि 'घट और पट

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

(घट के समुच्चय से युक्त पट) को देखां'। इस प्रकार 'घट' तथा 'च' में विशेषणा-विशेष्य सम्बन्ध है—'घट' विशेषणा है तथा 'च' विशेष्य है—घट-विशिष्ट जो समुच्चय उससे युक्त जो पट उसे देखों ('घट-समुच्चयवन्तं पटंपश्य')। इस रूप में, 'घट' का अन्वय 'पश्य' क्रिया के साथ न होकर 'च' के साथ होने के कारणा, 'घट' में षष्ठी विभक्ति होनी चाहिये।

यह तीसरा दोष वैयाकरणभूषणसार में नहीं मिलता। साथ ही परमलघुमंजूषा के भी कुछ संस्करणों में नहीं मिलता। परन्तु उत्तर पक्ष की "किंच घटं पटं च पश्य' इत्यादी 'घटम्' इत्यस्य क्रियायामेव अन्वयः" इत्यादि पित्तयों को देखने से यह सुनिश्चित हो जाता है कि यहाँ पलम० के पूर्वपक्ष में "घटं पटं च पश्य' इत्यादी षष्ठ्यापत्तेश्च" इतना पाठ भी अवश्य रहा होगा। अन्यथा उत्तर पक्ष की उपरिनिर्दिष्ट पंक्तियों की संगति नहीं लगती।

वैयाकरणों के मत में ये दोष इसलिये उपस्थित नहीं होते कि वे 'उपसमीं' के समान 'निपातों' को भी ग्रथं का द्योतक ही मानते हैं, ग्रथात् 'निपात' के साथ उच्चरित पद ही, ग्रथने ग्रथं के साथ-साथ, 'निपात' पदों से द्योतित होने वाले भिन्न-भिन्न ग्रथों का भी वाचक वन जाता है। इसलिये 'च' शब्द 'समुच्चय' ग्रथं का वाचक न होकर उसका द्यांतक मात्र है। 'समुच्चय' ग्रथं का वाचक तो स्वयं 'शोभनः' ही है। ग्रतः एक पद के द्वारा ही दोनों ग्रथों को उपस्थित कर देने के कारण 'शोभनः' के साथ 'च' का विशेष्य-विशेषणा रूप से ग्रन्थ नहीं हो सकता। 'शोभनः समुच्चयः' प्रयोग तो इसलिये साधु है कि 'समुच्चयः' शब्द जिस ग्रथं (संग्रह) का वाचक है उसके साथ 'शोभनः' का विशेष्य-विशेषणा रूप से ग्रन्थय हो जाता है। यहाँ 'शोभनः' विशेष्य है तथा 'समुच्चयः' विशेषणा।

इसी तरह 'घटस्य समुच्चयः' के समान 'घटस्य च' प्रयोग भी इसलिये साधु नहीं हो सकता कि यहाँ भी समुच्चय ग्रथं को स्वयं 'घट' शब्द ही ग्रपने वाच्य ग्रथं के रूप में प्रकट कर देता है—'च' निपात तो केवल उसका द्योतन मात्र करता है। इसलिये 'घटश्च' प्रयोग ही ब्युत्पन्न हो सकता है। वस्तुतः 'घटश्च' प्रयोग में दो प्रातिपदिकार्थं होते ही नहीं, जिनका भेद-सम्बन्ध दिखाने के लिये षष्ठी विभक्ति लायो जाये, जबिक 'घटस्य समुच्चयः' प्रयोग में दो प्रातिप्रदिकार्थं हैं जिनमें भेद-सम्बन्ध दिखाने के लिये षष्ठी विभक्ति का प्रयोग ग्रावश्यक है।

इसी प्रकार 'घटं पटं च पश्य' इस प्रयोग में भी 'घट' का 'च' के साथ अन्वय न होने, अपितु सीधे क्रिया ('पश्य') के साथ अन्वय होने, के कारण वैयाकरणों के मत में तो 'घट' के साथ द्वितीया विभक्ति ही श्रा सकती है।

# [कोण्डभट्ट के श्राक्षेपों की निस्सारता]

तन्त । शब्द-शक्तिस्वभावेन निपातैः स्वार्थस्य पर-विशेषरात्वेनैव बोधनेन विशेषराान्वयाप्रसङ्गात् ।

¥3 P

'च'-शब्दद्योत्य'-समुच्चयस्य ग्रसत्त्व-भूतत्वात् षष्ठ्य-प्राप्तेश्च । किच 'घटं पटं च पश्य' इत्यादौ घटं-पदस्य घट-प्रतियोगिक-समुच्चयवति ग्रप्रसिद्धा शक्तिरेव लक्षणा । 'च'-शब्दस्तु तात्पर्यग्राहकः । ग्रतएव उभयोः सामाना-धिकरण्येन क्रियान्वयाद् द्वितीया । 'घट'-समुच्चयवन्तं पटं पश्य' इति बोधः । समुच्चयस्य प्रतियोग्याकाक्षायां सन्निहितत्वाद् 'घटस्य' प्रतियोगित्वम् पटे तु समुच्चयस्य भेदेन ग्रन्वयो न तु पटस्य समुच्चये इति क्व षष्ठ्यापादनम् । "नामार्थयोरभेदान्वयः"-ब्युत्पत्तिस्तु ' निपातातिरिक्तविषया ।

वह (कौण्डभट्ट ग्रादि का कथन) ठीक नहीं है क्योंकि शब्द की शक्ति के स्वभाव के कारण 'निपात' अपने अर्थ को अन्य शब्दों के विशेषण के रूप में ही प्रकट करते हैं । इसलिये 'च' म्रादि ('निपातों') का पुनः विशेषसों (शोभनः' स्रादि) के साथ स्रन्वित होने का प्रसंग ही नहीं है। स्रौर 'च' 'निपात्त' के द्योत्य अर्थ 'समुच्चय' के द्रव्य न होने के कारए। षष्ठी (विभक्ति) की प्राप्ति भी नहीं है। तथा 'घटं पटं च पश्य' (घड़े तथा वस्त्र को देखों) इत्यादि (वाक्यों) में 'घट' इस पद की, घट के (घट-प्रतियोगिक) समुच्चय से युक्त, पट में स्रप्रसिद्धा शक्ति अथवा 'लक्षरा।' माननी चाहिये। 'च' निपात तो ('घट' शब्द के इस विशिष्ट) तात्पर्य का द्योतक (मात्र) है। इसलिये दोनों ('घट' तथा 'पट') का सामानाधिकरण्य सम्बन्ध से क्रिया ('पश्य') के साथ अन्वय होने के कारए। दोनों ('घट' तथा 'पट') शब्दों के साथ दितीया (विभक्ति) होती है। (इसी कारएा इस वाक्य से) 'घट सहित पट को देखों' यह बोध होता है। 'समुच्चय' (सहित का भाव) के प्रतियोगी की 'ब्राकांक्षा' होने पर, समीप में स्थित होने के कारण 'घट' को ही प्रतियोगी माना जायगा। 'पट' में तो 'समुच्चय' (सहितता) का भेद सम्बन्ध से ही अन्वय होगा, न कि 'समुच्चय' में 'पट' का। इसलिये पष्ठी विभक्ति को उपस्थित कहाँ हो सकती है ? "दो प्रातिपदिकार्थों में ग्रभेद-सम्बन्ध से ग्रन्वय होता है" यह ब्युत्पत्ति (नियम) तो निपातों से भिन्न विषय वाली है।

१. निस० तथा काप्रशु० में—'च शब्द-द्योत्य'' " असत्त्वभूतत्वात्'' यह अंग अनुपलब्ध है।

२. निस० तथा काप्रयु० में ''घटपद≠य '''ंदितीयां'' यह अंध भी अनुपलब्ध हैं। इस के स्थान पर वहां ''घटम्' इत्यस्य कियायाम् एवान्वयः। अतः एव ततो द्वितीयां'' इतना ही पाठ मिलता है।

३. निस०तथाकाप्रशु०-- घटं।

४. दंमि० में 'त्वन्मतेऽपि' इतना अधिक है।

ह० में इसके बाद 'वाच्यार्थम् आदाय' इतना अधिक है ।

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

कौण्डभट्ट ने वैयाकररणभूषणसार में, निपातों को श्रयं का वाचक मानने घाले, नैयायिकों पर जो उपर्युक्त श्राक्षेप किये हैं वे नागेशभट्ट की हिल्ट में बहुत युक्तियुक्त नहीं हैं। इसलिये उनका निराकरण करते हुए नागेश ने उन्हें यहाँ अनुचित ठहराया है।

शब्द-शक्त-स्वभावेन ' ग्रप्रसंगात्— कीण्डभटट्ट ने नैयायिकों के मत में जितने भी दोष दिखाये हैं वे इस मान्यता पर निर्भर हैं कि 'निपातों' के अथों का विशेषण् के साथ सम्बन्ध होता है। परन्तु नागेश के अनुसार उनकी यह मान्यता ही ठीक नहीं है क्योंकि शब्दों का अपना अपना अलग अलग स्वभाव होता है तथा अपने स्वभाव के अनुकूल ही उनसे अर्थ की भिन्न भिन्न रूप में प्रतीति होती है। इसके लिये शब्द-स्वभाव के अतिरिक्त कोई अन्य कारण् नहीं प्रस्तुत किया जा सकता। उदाहरण् के लिये एक ही 'पचन' क्रिया 'पाक' शब्द के द्वारा 'सिद्ध' या निष्पन्न रूप में कही जाती है परन्तु 'पचित' शब्द के द्वारा वही 'साध्य' या अनिष्पन्न रूप में प्रकट की जाती है। इसी प्रकार 'निपात' शब्द भी स्वभावतः ऐसे हैं कि वे सदा ही दूसरे शब्दार्थ के विशेषण् के रूप में ही सुसंगत हो पाते हैं — विशेष्य के रूप में नहीं। इस प्रकार — केवल विशेषण् के रूप में ही उपस्थित होने के कारण् — निपातों का किसी दूसरे विशेषण् के साथ अन्वित होने की बात ही नहीं उठती।

'च'-शब्द-द्योत्य ः षष्ठ्यप्राप्तेश्च—एक दूसरी बात यह भी है कि 'च' विपात का द्योत्य अर्थ 'समुच्चय' है और यह अर्थ 'असत्त्वभूत' है, अर्थान् द्रव्य नहीं है (द्र०-''चादयोऽसत्त्वे'' पा० १.४.५७)। इस कारण उस असत्त्वभूत अर्थ की इिट्ट से 'घट' शब्द में षष्ठी विभक्ति नहीं आ सकती। परन्तु स्वयं नागेशभट्ट की यह युक्ति भी कुछ ठोस नहीं प्रतीत होती क्योंकि 'घटस्य घटत्वम्' इत्यादि प्रयोगों में भी 'घटत्वम्' का अर्थ असत्त्वभूत ही है। परन्तु यहाँ 'घट' शब्द' के साथ षष्ठी विभक्ति प्रयुक्त होती ही है।

िक्च घटं पटं च · · · · · [हतीया - 'घटं पटं च पश्य' इत्यादि में पण्टी विभक्ति की प्राप्ति का जो तीसरा दोष है उसमें भी, नागेश के अनुसार, कोई सार नहीं है क्योंकि इस प्रयोग में 'घट' पद का अर्थ केवल घट नहीं है अपितु उसका अर्थ है 'घट के समुच्चय से युक्त'। 'घट' शब्द के इस विशिष्ट तात्पर्य को इस शब्द की अप्रसिद्धा शक्ति, अथवा दूसरे शब्दों में लक्षणा वृक्ति, से प्रकट मानना चाहिये। ऊपर लक्षणा के प्रकरण में, लक्षणा वृक्ति का खण्डन' करते हुए, नागेश उसे अप्रसिद्धा शक्ति के रूप में स्वीकार कर आये हैं। उसी दृष्टि से यहाँ अप्रसिद्धा शक्ति अथवा 'लक्षणा' वृक्ति की बात कही गयी।

इस प्रकार 'घट के समुच्चय से युक्त' इतना अर्थ 'घट' पद का है। इस प्रयोग का 'च' निपात, 'घट' शब्द के, इस विशिष्ट तात्पर्य का द्योतक मात्र है। इस कारण इस अर्थ की इष्टि से यहाँ 'घट' तथा 'पट' दोनों ही पट अर्थ को कह रहे हैं—दोनों का अधिकरण एक (पट) ही है। इस रूप में समान-अधिकरण ता से युक्त इन दोनों 'घट' तथा 'पट' पदों का 'पश्य' किया में अन्वय होता है। अतः इस वाक्य का अर्थ है—'घट के समुच्चय से युक्त पट को देखों।' इस रूप में 'घट' तथा 'पट' दोनों पदों का 'पश्य' किया में अन्वय होती है। ब्रितीया विभक्ति प्रयुक्त होगी। इसका

980

कारण यह है कि 'घट', 'पश्य' क्रिया का, 'कर्म' कारक है। कारक में क्रिया से प्रन्वित होने का धर्म तो होना ही चाहिये—उसके बिना तो कारक को कारक ही नहीं माना जा सकता। इसलिये, क्रिया में 'कर्म' कारक के रूप में अन्वित होने के कारण, 'घट' के साथ द्वितीया विभक्ति का प्रयोग ही न्याय्य है।

समुच्चयस्य प्रतियोग्याकांक्षायां " घटस्य प्रतियोगित्वम् — यहाँ यह ध्यान देने योग्य है कि 'घट सहित पट को देखों इस प्रकार के बोध में सहित (समुच्चय) का प्रतियोगी (विशेषण्) कीन है, अर्थात् किसका समुच्चय है, इस प्रकार की जिज्ञासा के उपस्थित होने पर स्वभावतः 'घट' को ही समुच्चय का प्रतियोगी माना जायगा क्योंकि वह 'च' के समीप पूर्व में प्रयुक्त है। परन्तु प्रतियोगी होने पर भी 'घट' शब्द से षष्ठी विभिन्त नहीं ग्रा सकती क्योंकि वहाँ पहले ही, पश्य' किया से ग्रन्चित होने के कारण्, दितीया विभिन्त ग्रा नुकी है। इसलिये प्रत्ययान्त होने के कारण्, "ग्रथंवद् अधातुर् अपत्ययः प्रातिपदिकम्" (पा० १.२.४५) सूत्र में विद्यमान 'ग्रप्रत्ययः' निषेध से, 'घटम्' की 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होगी ग्रीर 'प्रातिपदिक' संज्ञा के ग्रभाव में षष्ठी विभन्ति नहीं ग्रा सकती।

पटे तु समुच्चपस्य "'' क्य षढ्यपादनम् — जहाँ तक 'पट' शब्द के साथ षठि विभिन्ति के ग्राने की बात है वह भी नहीं बनती नयों कि 'पट' में तो 'समुच्चय' का भेद-सम्बन्ध (श्रनुथोगिता-निरूपक), या दूसरे शब्दों में विशेष्यतावच्छेदक सम्बन्ध, से श्रन्वय होता है। परन्तु 'समुच्चय' में 'पट' का भेद-सम्बन्ध से श्रन्वय नहीं होता। सरल शब्दों में यह कहा जा सकता है कि यहाँ 'पट' विशेष्य तथा 'समुच्चय' विशेषण् है। इसलिए 'विशेष्यता-निरूपक' सम्बन्ध से 'पट' में तो 'समुच्चय' का श्रन्वय होता है परन्तु 'समुच्चय' में 'पट' का इसी सम्बन्ध से श्रन्वय नहीं होता क्योंकि 'पट', 'समुच्चय' का, विशेषण् नहीं है। इस प्रकार, विशेषण् न होकर, विशेष्य होने के कारण् 'पट' शब्द के साथ भी षष्ठी विभिन्ति नहीं श्रा सकती, ग्रपितु 'पश्य' किया से श्रन्वत होने के कारण् द्वितीया विभिन्ति ही वहाँ भी प्रयुक्त होगी क्योंकि "विशेषण्-वाचक शब्दों से षष्ठी विभिन्ति होती है, विशेष्य-वाचक शब्दों से नहीं" यह सभी मानते हैं। इस तरह उपर्युक्त प्रयोग में किसी भी शब्द में पष्ठी विभन्ति नहीं उपस्थित होगी।

प्रतियोगी तथा श्रनुयोगी— 'प्रतियोगी' तथा 'श्रनुयोगी' ये दोनों शब्द न्याय दर्शन की पारिभाषिक शब्दावली के बड़े व्यापक शब्दों में से हैं। इन्हें हिन्दी भाषा के किसी एक शब्द द्वारा स्पष्ट करना कठिन हैं। परन्तु इस प्रसंग में इनके लिये कमशः विशेषणः तथा विशेष्य शब्द से कार्य चलाया जा सकता है। इनके उदाहरण के रूप में 'राज्ञः पुरुषः' को प्रस्तुत किया जा सकता है। यहाँ 'राजा' 'पुरुष' का 'प्रतियोगी' तथा 'पुरुष' 'राजा' का 'श्रनुयोगी' है।

नामार्थयोरभेदान्वयय्युत्पत्तिस्तु निपातातिरिक्तिव्यया—एक परिभाषा है ''समान-विभिक्तिक-नामार्थयोर् ग्रभेदान्वयः'', ग्रथीत् समान विभिक्ति वाले दो प्राति-पदिकार्थीं में श्रभेदसम्बन्ध से ग्रन्वय होता है । ग्रतः इस नियम के होते हुए दो प्राति-पदिकार्थीं, 'घट' तथा 'समुच्चय', में भेदसम्बन्ध ('घट' को विशेषणा तथा 'समुच्चय' को विशेष्य, एवं 'पट' तथा 'समुच्चय' में भेदसम्बन्ध, ('पट' को विशेष्य तथा

#### 98⊂

## वैयाकरण-सिञ्जान्त-परम-लवु-मजूषा

'समुच्चय' को विशेषसा) कैसे माना जा सकता है जब कि दोनों में, विभिन्न विभक्ति न होकर, समान विभक्तियाँ ही हैं।

इस आशंका का उत्तर नागेश ने यहाँ यहां दिया है कि "नामार्थयोरभेदान्वय-व्युत्पत्तिः" यह परिभाषा 'निपात' शब्दों से अतिरिक्त विषयों में उपस्थित हुआ करती है। इसिलये 'निपातों' की चर्चा करते हुए हमें इस नियम को भूल जाना चाहिये और 'घट' तथा 'समुच्चय' में विशेषण-विशेष्य सम्बन्ध और 'पट' तथा समुच्चय' में विशेष्य-विशेषण सम्बन्ध के रूप में भेदसम्बन्ध से अन्वय स्वीकार कर लेना चाहिये। वस्तुतः 'प्रातिपदिक' शब्द 'लिङ्ग' तथा 'संख्या' से युक्त होते हैं, परन्तु 'निपात' शब्द इस प्रकार के नहीं होते। इसिलये इनके 'प्रातिपदिक' न होने के कारण उपरिनिद्धिष्ट परिभाषा 'निपातों' के विषय में लागू नहीं होती। वैभूसा० (पृ० ३७७-७८) में इस बात का खण्डन किया गया है।

इस रूप में 'निपातों' की वाचकता के मत में कौण्डभट्ट द्वारा दिखाये गये दोषों का नागेश ने अपनी उपर्युक्त युक्तियों से खण्डन तो कर दिया पर 'सकर्मकरव' आदि के विषय में उपर्युक्त अध्यवस्था वो देखते हुए 'निपातों' को द्योतक ही मानना चाहिये यह नागेशभट्ट का अभिन्नाय है।

# [द्योतक होने पर भी निपात सार्थक हैं, ग्रनर्थक नहीं]

निपातानाम् ग्रथंबत्त्वम् ग्रपि द्योत्यार्थम् ग्रादायैव । शक्ति-लक्षर्गा-द्योतकतान्यतम'-सम्बन्धेन बोधकत्वस्यैव ग्रथंबत्त्वात् । नञ्समासे 'उत्तरपदार्थ-प्राधान्यम्' द्योत्यार्थपिक्षया एव ।

द्योत्य श्रथं के श्राधार पर ही 'निपातों' की अर्थवत्ता है क्योंकि 'अभिधा', 'लक्षगा' तथा 'ब्यंजना में से किसी एक सम्बन्ध से (अर्थ का) बोधक शब्द अर्थवान् होता है। नञ्समास मैं 'उत्तर पद' के अर्थ की प्रधानता ('नज्' निपात के) द्योत्य अर्थ की दृष्टि से ही है।

निपात।नाम् " " आदार्यव : — 'निपातों को ग्रथं का द्योतक मानने का यह ग्रभि-प्राथ कदापि नहीं है कि 'निपात' शब्द ग्रथंवान् नहीं हैं। द्योत्य ग्रथं के ग्राधार पर भी 'निपात' सार्थक माने जा सकते हैं क्योंकि शब्द को सार्थक मानने के लिये यह ग्रावश्यक नहीं है वह ग्रभिधा वृत्ति से ही ग्रथं को प्रकट करे। 'ग्रभिधा', 'लक्षगा' तथा 'व्यंजना' ('द्योतकता') इनमें किसी भी वृत्ति के द्वारा यदि शब्द ग्रभीष्ट ग्रथं को प्रकट करता है तो उस शब्द को ग्रथंवान् माना जायगा। इसलिये द्योतक होने पर भी 'निपात' शब्दों की सार्थकता समाप्त नहीं होती।

९, ह०**~अ**न्यतर−।

339

नश्समासे " उत्तर-पदार्थ-प्राधान्यम् :— 'निपातो' के सार्थक मानने के कारए ही नञ्समास में 'नज्' निपात से द्योत्य अर्थ के विशेषए (अप्रधान) होने से उत्तरपद के अर्थ की विशेष्यता (प्रधानता) मानी जाती है। यदि पूर्वपद के रूप में विद्यमान 'नज्' का कोई अर्थ ही न हो, उसे सर्वथा अनर्थक माना जाय, तो किस पद की अपेक्षा उत्तरपद के अर्थ की प्रधानता स्वीकार की जायगी? जैसे— 'अबाह्मए:' का अर्थ है जो वस्तुत: ब्राह्मए। तो नहीं है पर ब्राह्मए। के सदृश है, उसमें किसी गुए। आदि के कारए। ब्राह्मए।त्व आरोपित है। यहाँ 'सादृश्य' या 'आरोपितत्व' अर्थ 'नज्' निपात का, जो समास का पूर्वपद है, दोत्य अर्थ है। 'नज्' का यह अर्थ समास के उत्तरपद 'ब्राह्मए।' के अर्थ का विशेषए। है। इसलिये उत्तरपद ('ब्राह्मए।:') का अर्थ प्रधान हुआ।

द्र०—नञ्समासे चापरस्य द्योत्यम् प्रत्येव मुख्यता । द्योत्यमेवार्थमादाय जायन्ते नामतः सुपः ॥ (वैमूसा०पृ०३८४)

# ["उपसर्ग ग्रथों के छोतक हैं" इस सिद्धान्त का प्रतिपादन]

'प्रतिष्ठते' इत्यत्र 'तिष्ठतिः' एव गति-वाची धातूनाम् ग्रनेकार्थत्वात् । 'प्र'-शब्दस्तु तदर्थ-गत्यादित्वस्य चोतकः । प्रतएव ''धातुः पूर्वं साधनेन युज्यते पश्चाद् उपसर्गेरा'' इति सिद्धान्तितम् । ('साधनेन' – ) साधनं कारकम् — तत्प्रयुक्त-कार्येरा । 'उपसर्गेरा' — उपसर्ग-संज्ञक-शब्देन । तत्र हि भाष्ये (६.१.१३५) — ''पूर्वं धातुरुपसर्गेरा युज्यते पश्चात् साधनेन इति' । नैतत् सारम् । 'पूर्वं धातुः साधनेन युज्यते पश्चाद् उपसर्गेरा' साधनं हि कियां निर्वर्तयति । ताम् उपसर्गे विशिनष्टि । (ग्रिभिनिवृत्तस्य चार्थस्य उपसर्गेरा विशेषः शक्यो वक्तुम् ) । सत्यम् एवम् एतत् । यस्त्वसौ धातूपसर्गयोर् ग्रिसम्बन्धस्तम् ग्रभ्यन्तरं कृत्वा धातुः साधनेन युज्यते ।

ह० में यहाँ क्रम-विपर्यय है—'तिष्ठतिरेव घातूनाम् अनेकार्थत्वाद् गतिवाची'।

२. वंभि ० -- गत्यादिमस्बस्य ।

इ. ह० में इसके बाद 'इत्यार्थः' इतना अधिक है।

४. ह० तथा वंसि० में इसके बाद 'इतर आहं' इतना अधिक है।

५. यह कोष्डकान्तर्गत पाठ पलम० में छूटा हुआ है परन्तु महा० में उपलब्ध है।

६. वंभि०—एव।

७. ह० में 'सत्यम् एकम् एतत्' यह अंग अनुपलब्ध है ।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

२००

स्रवश्यं चैतद् एवं विज्ञेयम्'। यो हि मन्यते पूर्वं धातुः साधनेन युज्यते, पश्चाद् उपसर्गेगाः इति तस्य 'स्रास्यते गुरुगां' इत्यकर्मकः, 'उपास्यते गुरुः' इति केन' सकर्मकः स्यात्" इति ।

'प्रतिष्ठते' (प्रस्थान करता है ग्रथवा जाता है) यहाँ ('गति-निवृत्ति' अर्थ वाली) 'स्था' (धातू) ही ''धातूग्रों के ग्रनेकार्थक होने के कारए।" 'गति' ग्रर्थ का वाचक है। 'प्र' शब्द तो उस ('स्था' धातू) के म्रर्थ-'गतिका ग्रारम्भ' -का द्योतक है। इसीलिये ('उपसर्गों' के अर्थ-द्योतक होने के कारए।) "बातुः पूर्व साधनेन युज्यते पश्चाद् उपसर्गेग्।" (धात् पहले साधन से युक्त होती है उसके बाद 'उपसर्ग' से) यह सिद्धान्त बनाया गया । 'साधन' (का अभिप्राय) है 'कारक', (प्रयत्) उस ('कारक') से प्रयुक्त कार्य ('लट्, ग्रादि) । 'उपसर्गेरा' (इस पद का अभिप्राय है) 'उपसर्ग' संज्ञा वाले ('प्र', 'परा' ग्रादि) शब्द । इस प्रसंग में महाभाष्य में यह कहा गया है कि 'पहले धातु 'उपसर्ग' से युक्त होती है बाद में 'कारक' से । यह कथन सत्य नहीं है । 'धातू' पहले 'साधन' से युक्त होती है बाद में 'उपसर्ग' से क्योंकि 'कारक' (स्व-प्रयुक्त 'लट्' ग्रादि के द्वारा) किया को बनाता है (उसका 'साध्य' रूप से बोध कराता है) । उस ('साध्य' रूप से ज्ञात किया) को 'उपसर्ग' (ग्रपने द्योत्य ग्रर्थ के द्वारा) विशेष ग्रर्थ से युक्त करता है। (म्रिभिनिष्यन्न मर्थ की विशेषता को ही उपसर्ग के द्वारा कहा जा सकता है)। इसी रूप में यह (बात) सत्य है। परन्तु वह जो 'धातु' तथा 'उपसर्ग' का बाद में होने वाला ग्रभिसम्बन्ध है उसको अपने ग्रन्दर समाविष्ट कर के (उस ग्रर्थ को प्रकट करते हए) 'धातू' 'कारकों' से यूक्त होती है। इस बात को इसी रूप में ग्रवब्य मानता चाहिये क्योंकि जो यह मानता है कि पहले 'धातु' ('उपगर्ग' के सम्बन्ध से द्योत्य ग्रर्थ को भ्रपने भ्रन्दर समाविष्ट किये बिना ही) 'साधन' ('कारक') से युक्त होती है बाद में 'उपसर्ग' से (धातु का सम्बन्ध होता है ग्रीर तब 'उपसर्ग' विशिष्ट ग्रर्थ की प्रतीति होती है), उनके मत में 'स्रास्यते गुरुगा' (गुरु वैठता है) यह 'स्रकर्मक' प्रयोग 'उपास्यते गुरुः' (गुरु की उपासना या पूजा की जाती है) इस रूप में 'सकर्मक' कैसे होगा''?

ऊपर कहा जा चुका है कि नैयाधिक 'निपातों' को, उनसे प्रकट होने वाले, ग्रंथों का वाचक मानते हैं तथा 'उपसर्गी' की द्योतक । परन्तु वैयाकरण, विशेषतः नवीन वैयाकरण, दोनों की समान रूप से ग्रंथ का द्योतक मानते हैं। जहाँ तक 'उपसर्गों की ग्रंथ-द्योतकता की बात है ऐसा प्रतीत होता है कि बहुत प्राचीन काल से यह विवाद चलता थ्रा रहा है कि 'उपसर्ग' ग्रंथ के वाचक हैं या द्योतक। यासक के निरुक्त (१।३) में इस विषय में दो रोचक मतों की चर्चा मिलती है। वैयाकरणों में प्रतिष्ठित भ्राचार्य

ह० में 'अवश्यं चैतद् एवं विजेयम्' यह अंश भी अन्वलब्ध है।

२. ह० तथा वंसि० में ''पूर्व धातुः साधनेन युज्यते पण्चाद् 'उपसर्गेण' इति'' यह अंश अनुपलब्ध है।

३. ह० में अनुपलक्ध है।

909

द्याकटायन 'उपसर्गी' को अर्थ का द्योतक मानते थे—"न निर्बद्धा उपसर्गा अर्थान् निराहुरिति साकटायनः नामास्यातयोस्तु कर्मोपसंयोगद्योतका भवन्ति" (उपसर्ग स्वतंत्र कप से अर्थों को, अपने वाच्यार्थ के रूप में नहीं कहते अपितु 'प्रातिपदिकों' तथा 'धातुओं' के विशिष्ट अर्थों के संयोग के द्योतक होते हैं)। दूसरी ओर नैक्तत विद्वान् गाग्यं का मत है कि 'उपसर्ग' अर्थों के वाचक होते हैं—"उच्चावचाः पदार्था भवन्ति इति गाग्यं:"। वस्तुतः वेद-मंत्रों में ऐसे अनेक स्थल मिल जाते हैं जहाँ स्वतंत्र रूप से 'उपसर्ग' अर्थों के वाचक दिखाई देते हैं। बाद की भाषा में 'उपसर्गी' का स्वतंत्र रूप से अर्थाभधान-सामर्थ्य प्रायः नहीं दिखाई देता। इसलिये पतंजिल तथा भतृंहरि इत्यादि, पारिणनीय-व्याकरण् के मूर्द्धाभिष्ठित विद्वान्, 'उपसर्गी' की अर्थन् द्योतकता-पक्ष के ही प्रबल समर्थक है।

'प्रतिष्ठते' इत्यन '''' द्योतकः — 'निपातो' की द्योतकता की सिद्धि के पश्चात् 'उपमगें' की द्योतकता के प्रवल प्रतिपादन के लिये नागेश ने यह प्रसंग आरम्भ किया है। 'प्रतिष्ठते' का उदाहरण इस चर्चा का उपक्रम है। 'स्था' 'धातु' का अर्थ पाणिनीय धातुपाठ में 'गति-निवृत्ति' अथवा 'गतिरहितता' माना गया है। इसीलिये तिष्ठति' का अर्थ 'गतिरहित हो कर ठहरना' है। परन्तु 'प्रतिष्ठते' का अर्थ 'प्रस्थान करना'—गित, गमन अथवा यात्रा का आरम्भ करना — है। इन 'तिष्ठति' तथा 'प्रतिष्ठते' के अर्थों में स्पष्टतः पर्याप्त अन्तर है। इसलिये अन्वय-व्यतिरेक के आधार पर यह कहा जा सकता है कि 'प्रतिष्ठते' में 'गमन' अर्थ प्र' 'उपसंग' का ही है। महाभाष्यकार पतंजलि ने इस अन्वय-व्यतिरेक की बात को निम्न शब्दों में प्रकट किया है:—' इह तिह व्यक्तम् अर्थान्तरं गम्यते 'तिष्ठति' 'प्रतिष्ठते' इति। 'तिष्ठिति' इति व्रजि-क्रियायाः निवृत्तिः। 'प्रतिष्ठते' इति व्रजि-क्रिया गम्यते। ते मन्यामहे उपसंगक्तिम् एतद् येन अत्र व्रजि-क्रिया गम्यते' (महा० १, ३, १,)।

परन्तु पतंजिल ने स्वयं ही इस प्रसंग में ग्रागे चलकर स्थिति को स्पष्ट कर दिया है। वस्तुतः 'धातुएं' ग्रनेक ग्रर्थ वाली होती हैं: — 'धातुग्रों' के जिन ग्रर्थों का निर्देश धातुपाट में मिलता है वह केवल उपलक्षण के रूप में प्रधान या प्रसिद्ध ग्रर्थों का ही निर्देश समभत्ता चाहिये। ग्रर्थ-निर्देश करने वाले ग्राचार्य ने इस प्रवृत्ति का ज्ञापन स्वयं धातु पाठ में ही कर दिया है जिसके प्रमागा ऊपर दिये जा चुके हैं। 'धातुग्रों' की इम ग्रनेकार्थकता के सिद्धान्त के कारण ही, 'धातुग्रों' से किसी भी रूप में प्रकट होने वाले ग्रर्थों को 'धातुग्रों' का ही वाच्यार्थ मान लिया गया। इसलिये 'प्र' के संयोग से 'स्था धातु' के द्वारा जो ग्रर्थ प्रकट होता है वह 'स्था धातु' का ही है 'प्र' तो उसका द्योतन मात्र करता है। 'उपसर्गों' की द्योतकता का यह सबसे बड़ा हेतु है। यदि श्रन्वय व्यतिरेक के ग्राधार पर 'प्र' स्वयं 'गिति' ग्रर्थे को कह सकता है तो वह पृथक् स्वतंत्र रूप में उस ग्रथं को क्यों नहीं कहता। पतंजिल के निम्न शब्दों में यही ग्राशय सिन्निहित है:—

"बह् वर्था अपि धातवो भवन्ति इति । तद्यथा 'विषः' प्रिकरसे दृष्टः छेदने चापि वर्तते — 'केशश्मश्रुवपित' इति । 'ईडिः' स्तुतिचोदनायाञ्चासु दृष्टः, प्रेरसे चापि वर्तते 'अग्निवां इतो वृष्टिम् ईट्टे मस्तोऽमुतश्च्यावयन्ति' । … एवम् इहापि तिष्ठतिरेव व्रजिक्रियाया निवृत्तिम्' (महा० १.३.१)

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

श्रतएव ' ' केन सकर्मक: स्यात् : — 'उपसर्गो' की द्योतकता की सिद्धि के लिये ही नागेश ने महाभाष्य के एक सिद्धान्त को यहां प्रमाण के रूप में प्रस्तुत किया है। वह सिद्धान्त हैं— "धातु" का सम्बन्ध पहले कारकों से होता है उसके बाद 'उपसर्गों से होता है"। "उपपदम् प्रतिङ्" (पा० २.२.१६) तथा "सुट् कात् पूर्वः" (पा० ६.१.१३५) इन दोनों सूत्रों के भाष्य में इस सिद्धान्त का उल्लेख मिलता है। परन्तु जिन पितयों को यहां उद्धृत किया गया है वे "सुट्कात् पूर्वः" के भाष्य में ली गयी हैं।

इस सिद्धान्त का ग्राशय यह है कि 'धातु' का सम्बन्ध पहले, 'कारकों' को कहने वाले, 'लट्' ग्रादि से होता है क्योंकि ये 'लकार' किया को साध्य के रूप में प्रस्तुत करके किया के कियात्व की निष्पत्त करते हैं। जब 'धातु' के द्वारा 'लट्' ग्रादि की सहायता से किया की 'साध्यत्वेन' प्रतीति हो जाती है तब उसके पश्चान् 'धातु' का 'उपसर्ग' शब्दों के साथ सम्बन्ध होता है। इसके विपरीत यह नहीं माना जा सकता कि 'धातु' का सम्बन्ध पहले 'उपसर्ग' से होता है फिर बाद में 'कारक'-प्रयुक्त लट्' ग्रादि से क्योंकि यदि इस बात को मान लिया जाय तो 'प्रत्येति', 'प्रत्ययः' या ग्रीरध्ययने वृत्तम्' (पा० ७.२.२६) सूत्र का 'ग्रध्ययन' इत्यादि ग्रनेक प्रयोगों की सिद्धि नहीं हो सकती। इसका कारण यह है कि इन प्रयोगों में 'इ' धातु का 'कारक' प्रयुक्त 'प्रत्ययों' से सम्बन्ध होकर 'एति', 'ग्रयः' 'ग्रयनम्' इत्यादि शब्दों की निष्पत्ति के पश्चात् उनके साथ 'उपसर्ग' का सम्बन्ध दृष्टिगोचर होता है। यदि 'उपसर्गों' के साथ 'धातु' को पहले सम्बद्ध कर दिया जाय तो इन प्रयोगों में, यग् सन्धि न होकर, सवग्रंदीर्घ सन्धि होगी तथा ग्रनेक ग्रनिष्ट प्रयोगों की सृष्टि होगी।

"पूर्वं धातुरुपसर्गेंश युज्यते पश्चात् साधनेन" इस पंक्ति का 'उपसर्गेंश' शब्द भी विशेष महत्त्व का है। 'उपसर्गेंश' का श्रयं है 'प्र', 'परा' ग्रादि केवल 'उपसर्गें' का श्रयं यहां श्रिभिप्रेत नहीं हैं। श्रिभिप्राय यह है कि इस नियम के अनुसार यह ठीक है कि 'धातु' के साथ 'उपसर्ग' शब्दों का सम्बन्ध बाद में होता है। परन्तु 'धातु' के जिस विशिष्ट अर्थं का प्रदर्शन या द्योतन (बाद में 'धातु' के साथ सम्बद्ध होकर) ये 'प्र' आदि उपसर्ग कराया करते हैं उन अर्थों को, 'उपसर्ग' शब्दों के सम्बन्ध से पहले ही, अपने अन्तर्गत करके, अपने में समविष्ट करके, 'धातु' 'कारक'-प्रयुक्त 'लट्' आदि 'प्रत्यों' से युक्त होता है और उसके बाद 'लट्' आदि 'प्रत्यों' से युक्त होता है और उसके बाद 'लट्' आदि 'प्रत्यों' से युक्त 'धातु' के साथ 'उपसर्ग' शब्दों का सम्बन्ध होता है।

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि 'घातु' में वे अर्थ पहले से ही विद्यमान रहते हैं जिनका द्योतन बाद में 'घातु' से सम्बद्ध होने वाले 'उपसर्ग' किया करते हैं। यदि कोई यह कहे कि 'उपसर्ग' का अभिन्नाय 'प्र' आदि शब्द तथा उनके अर्थ दोनों से ही है तथा 'घातु' का 'लट्' आदि से सम्बन्ध हो जाने के बाद ही 'उपसर्ग' शब्द और उनके अर्थ दोनों ही 'घातु' से सम्बद्ध होते हैं तो इस प्रश्न का उत्तर देना होगा कि 'आस्यते गुरुएा' प्रयोग में अकर्मक 'आस्' घातु से 'भाव' में जब 'लकार' आ गया तो उससे 'उप' उपसर्ग के साथ सम्बद्ध होकर बनने वाले 'उपास्यते गुरुः' प्रयोग में वही 'घातु' सकर्मक कैसे हो गयी, उससे 'कर्म' में 'लकार' कहां से आ गया, वह 'घातु' तो 'अकर्मक' है।

₹•\$

'धातुत्रों' को अनेकायंक तथा 'उपसगीं' को अर्थों का द्योतक मानने वाला तो यह कह सकता है कि 'आस्' 'धातुं 'उप' उपसर्ग के द्योत्य अर्थ को, उससे सम्बद्ध होने से पूर्व भी, अपने में समाबिष्ट किये रहती है इसिलये वह 'सकर्मक' है। अतः उससे 'कर्म' में लकार आ जाता है तथा उसके बाद 'सकर्मक' 'आस्' धातु का 'उप' उपसर्ग से सम्बन्ध होता है। इस तरह उस पक्ष में कोई दोष नहीं आता।

वस्तुतः "पूर्वं धातुः साधनेन युज्यते पश्चाद् उपसर्गेरा" यह नियम बन ही तब पाता है यदि यह मान लिया जाय कि 'उपसर्ग' का अर्थ पहले ही 'धातु' के अर्थ में अन्तर्भूत रहा करता है। यदि इस तथ्य को समके बिना ही इस उपयुंक्त नियम को मान लिया गया तो 'उपास्यते गुरुः' की किठनाई का कोई समाधान नहीं दिया जा सकता। इसी बात को स्पष्ट करने के लिये पतंजिल ने कहा—''यस्त्वसौ धातूपसर्गयो-रिभसम्बन्धस्तम् अभ्यन्तरं कृत्वा धातुः साधनेन युज्यते"।

इसलिये यही मानना चाहिये कि 'उपास्यते गुरुः' जैसे प्रयोगों में पहले 'उपासना' ग्रादि किया रूप ग्रथं की उपस्थित वक्ता की बुद्धि में हो जाती है, फिर उसे प्रकट करने के लिये वह 'ग्रास्' घातु का प्रयोग करना चाहता है। ग्रीर किया, साघ्य होने के कारण, साघन की ग्राकाङ्क्षा करती है, ग्रतः पहले 'साधन' ग्रथं की उपस्थिति ग्रीर फिर उसके वाचक 'लट्' ग्रादि 'प्रत्ययों' का घातु से सम्बन्ध होता है। इस तरह सबके बाद 'वातु' का सम्बन्ध 'उपसर्ग' से होता है क्योंकि उससे 'ग्रास्' घातु के 'उपासना' रूप ग्रथं का द्योतन होता है। यदि 'उप' को 'घातु' के साथ न जोड़ा जाय तो केवल 'ग्रास्' घातु के प्रयोग से 'उपासना' ग्रादि ग्रथं की प्रतीति नहीं हो सकती क्योंकि सामान्यतया उससे उपासना ग्रथं की प्रतिति नहीं होती। इस रूप में, 'घातु' को ही 'उपासना' ग्रथं का वाचक मानते हुए 'उपास्यते गुरुः' इत्यादि प्रयोगों में घातु के 'सकर्मकत्व' की सिद्धि हो जाती है। इसी तथ्य को कैयट ने निम्न शब्दों में सुस्पष्ट किया है—पूर्व साधनाभिधायिप्रत्ययोत्पत्तिः पश्चात् साधन-संसृष्ट एव धातुरुपसर्गेग युज्यते। '''ग्रनुभूयते सुख्य', 'उपास्यते गुरुः' इत्यादी धातुरेव सर्कमिकां किया वक्ति उपसर्गस्तु होतकः (महा० प्रदीप २.१.१६)।

# [उपसर्गों की भ्रर्थ-द्योतकता के विषय में भर्तृहरि का कथन]

हरिएाप्युक्तम् —

धातोः साधनयोगस्य भाविनः प्रक्रमाद् यथा । धातुर्त्वं कर्मभावश्च तथान्यदिष दृश्यताम् ॥ वाप० २.१८६.

बुद्धिस्थाद् स्रभिसम्बन्धात्तथा धातूपसर्गयोः । स्रभ्यन्तरीकृतो भेदः पद-काले प्रकाशते ।। वाप० २.१८८.

## वेयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघ्-मञ्जूषा

श्रस्यार्थः — यथा भावि-साधन-सम्बन्धाश्रय होन किया-वाचित्वम् श्राश्चित्य धातुसंज्ञा उच्यते', यथा च सन्प्रत्यये चिकीिषते भावि इधिकर्म त्वम् श्राश्चित्य उपक्रमे एव इषि-कर्म त्वम् उक्तम् तथा भाव्युपसर्गसम्बन्धाद् उपक्रमे एव विशिष्टिकियावाचकत्वं दृश्यताम् । धातूपसर्गयोः सम्बन्धं बुद्धिविषयी-कृत्य उपसर्गार्थकृतो विशेषो धातुनैव श्रभ्यन्तरीकृतः पदप्रयोग-काले उपसर्गसम्बन्धे सित प्रकाशते । 'श्रोतुः' इति शेषः । उपसर्ग-योगात् प्रागेव धातुनैव उपसर्गर्थ विशिष्टः 'स्वार्थ उच्यते इति तात्पर्यम् । ''पूर्वं धातुरुपसर्गेरगठ'' इति तु तदर्थ स्य धात्वर्थान्तर्भावाद् व्यवहारः ।

# भर्तृहरि ने भी कहा है---

"जिस प्रकार भविष्य में होने वाले कारक-सम्बन्ध के ब्राधार पर 'धातु' की धातु' संज्ञा तथा ('सन्' प्रत्यय की विवक्षा से भविष्य में होने वाली 'इच्छ धातु' को कर्मता के प्राधार पर 'धातु' की), 'कर्म' संज्ञा मान ली जाती है उसी प्रकार ब्रौर भी (बाद में होने वाले 'उपसर्ग के सम्बन्ध से प्रारम्भ में ही 'धातु' की विशिष्ट क्रिया-वाचकता) मान लेना चाहिये।"

''ग्रौर 'बातु' तथा 'उपसर्ग के बौद्धिक ग्रिभिसम्बन्ध से ('धातु' के द्वारा) ग्रपने ग्रन्तर्गत किया हुग्रा विशिष्ट ग्रर्थ ('उपसर्ग' शब्द से धुक्त 'धातु' रूप) पद(के प्रयोग) के समय (श्रोता को) ज्ञात होता है।"

इसका अर्थ है — जिस प्रकार बाद में होने वाले कारक-सम्बन्ध के आश्रय से ('कृ' आदि की) क्रियाबाचकता के आधार पर (उनकी) 'धातु' संज्ञा मानी जाती है और जिस प्रकार ('धातु' के साथ) 'सन्' प्रत्यय को (संयुक्त) करने की इच्छा होने पर, भावी 'इच्छ' ('धातु') की 'कर्मता' का आश्रयण करके, प्रारम्भ में ही ('कृ' आदि 'धातु' को) 'इच्छ्' ('धातु' का) कर्म ("धातोः कर्मणः समानकर्तृ काद इच्छायां वा", पा० ३-१.७ इस सूत्र में) कह दिया गया, उसी प्रकार बाद में होने वाले 'उपसर्ग' के सम्बन्ध से प्रारम्भ में ही ('उपसर्ग' के द्वारा बाद में द्योत्य होने वाले अर्थ से) विशिष्ट किया की वाचकता ('धातु' में) जाननी चाहिये।

व. ह० में 'धानुसंज्ञोच्यते' अनुपलब्ध ।

२. ह०-पदकाले प्रयोगकाले ।

३. ह०-विशिष्टस्वार्थ।

२०५

'धातु' तथा 'उपसर्ग' के (पश्चात्कालिक) संयोग को बुद्धि का विषय वनाकर 'उपसर्ग' के (द्योत्य) ग्रर्थ से उत्पन्न विशिष्ट ग्रर्थ, जो ('उपसर्ग' सम्बन्ध से पूर्व) 'धातु के द्वारा ग्रपने में ग्रन्तर्भूत किया हुग्रा विद्यमान था, पद के उच्चारण के समय, 'उपसंग' का ('धातु से) सम्बन्ध होने पर, प्रकट होता है। यहां 'श्रोतुः' (श्रोता को) यह ('प्रकाशते' किया के 'कमं' के रूप में) शेष है। 'उपसर्ग' के सम्बन्ध से पहले हो, (केवल) धातु के द्वारा ही, 'उपसर्ग के (द्योत्य) ग्रर्थ से विशिष्ट ग्रपना (वाच्य) ग्रर्थ कहा जाता है—यह तात्पर्य है। ''पूर्व धातुरुप-सर्गेग युज्यते पश्चात् साधनेन'' (धातु' पहले 'उपसर्ग' से युक्त होती है, बाद में 'कारक' से) यह व्यवहार तो इस कारण होता है कि उस ('उपसर्ग') का ग्रर्थ 'धातु' के ग्रथ में ग्रन्तभूत रहता है।

वक्ता की बुद्धि में विवक्षित अर्थ की उपस्थित पहले हो जाती है उसके बाद वह उस अर्थ को श्रोता पर प्रकट करने के लिए शब्दों का प्रयोग करता है। इस कारए, अर्थ के बौद्धिक श्रभिससम्बन्ध की प्राथमिक सत्ता की स्वीकार करते हुए, वैयाकरएा शब्द-प्रयोग के भावी सम्बन्ध के श्राचार पर, श्रनेक कार्य करता है। इस तथ्य के श्रतिपादन के लिये नागेश ने भर्तृहरि की दो कारिकार्य यहाँ उद्धत की तथा उनका अर्थ भी दिया।

प्रथम कारिका में शब्द-प्रयोग के भावी-सम्बन्ध के ग्राधार पर होते वाले, ब्या-करण की प्रक्रिया के, दो हष्टान्त दिये गये हैं तथा दूसरी कारिका में 'घातु' तथा 'उपसर्ग' का, ग्रथं की हष्टि से, बौद्धिक ग्रभिसम्बन्ध 'उपसर्ग' के सम्बन्ध से पहले ही हो जाता है यह, बात कही गयी है।

पहला उदाहरए है— 'भू' म्रादि शब्दों की 'घातु' संज्ञा का। 'भूवादयो घातवः' (पा० १.३.१) सूत्र के भाष्य से स्पष्ट है कि वैयाकरणों ने कियावाचक 'भू' म्रादि की 'घातु' संज्ञा मानी है। परन्तु जब तक 'भू' का सम्बन्ध 'कारकों' से नहीं होता तब तक कभी भी इनमें कियावाचकता म्रा ही नहीं सकती क्योंकि 'कारक' या दूसरे शब्दों में 'साधन' ही तो 'क्रिया' को 'क्रिया' बनाते हैं— "साधनं हि कियां निर्वतंयित" (महा० ६.१.१३५)। इसलिए 'कारकों' से सम्बन्ध होने के पहले 'घातुम्रों' की 'घातु' संज्ञा कैसे हो सकती है ? इस प्रश्न का उत्तर यही दिया जा सकता है कि भविष्य में होने वाले 'कारक'-सम्बन्ध के स्राधार पहले ही 'घातुम्रों' की संज्ञा मान ली जाती है, या दूसरे शब्दों में बुद्धि में 'कारकों' का सम्बन्ध पहले ही उपस्थित हो जाता है, इसलिये उस बौद्धिक सम्बन्ध के कारणा 'घातु' की वातु' संज्ञा, शाब्दिक रूप से 'कारक' के साथ सम्बन्ध हए बिना भी, हो जाती है।

दूसरा उदाहरए। है— धातुम्रों का, 'इच्छ घातु' का, 'कर्म' बनना। पाएिति के ''धातो: कर्मएा: समाकनकर्तृ काद इच्छायां वा'' (पा० ३.१.७) इस सूत्र में 'इष्' (इच्छ्) 'धातु' के 'कर्म'-भूत धातु से 'सन्' प्रत्यय' के विधान की बात कही गयी है। धातुएँ 'इष्' धातु का कर्म कब बनेंगी? जब उनसे 'सन्' प्रत्यय लाया जायगा। उससे पहले तो 'धातुएँ' 'इच्छ्' का कर्म नहीं बन सकतीं। परन्तु अर्थ की दृष्टि से पहले ही विद्यमान 'इष्' के बौद्धिक सम्बन्ध के ग्राधार पर 'पठ्' आदि 'धातुम्रों' को इष् 'धातु' का कर्म मान लिया जाता है।

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इसी प्रकार प्रथम उपस्थित होने वाले प्रयंविषयक बौद्धिक श्रभिसम्बन्ध तथा उसके अनुसार होने वाले भावी शब्द-सम्बन्ध के श्राधार पर श्रन्य कार्यों को भी सुसंगत माना जाता है। इन श्रन्य कार्यों में ही 'धातु' तथा 'उपसर्ग' के सम्बन्ध की बात भी श्रा जाती है। 'धातु' तथा 'उपसर्ग का बौद्धिक श्रभिसम्बन्ध पहले उपस्थित होता है। परन्तु उस बौद्धिक सम्बन्ध के श्राधार पर वक्ता की बुद्धि में विद्यमान रहने वाला विशिष्ट 'धात्वर्थ' उस समय प्रकट होता है, जब वक्ता 'उपसर्ग से युक्त 'धातु' का प्रयोग करता है। इस हिष्ट से भतुं हिर की ही निम्न कारिका भी द्रष्टव्य है—

प्रयोगार्हेषु सिद्धः सन् भेत्तव्योऽयों विशेषर्गैः । प्राक् तु साधनसम्बन्धात् क्रिया नैवोपजायते ॥ (वाप० २.१८३)

प्रयोग के योग्य 'घातुओं' में, प्रसिद्ध (या बुद्धि में विज्ञात) ग्रर्थ (ही) विशेषणों (विशिष्ट अर्थों के द्योतक 'उपसर्गों') के द्वारा प्रकाशित किये जाते हैं। (यदि 'कारकों' का पहले बौद्धिक सम्बन्ध न हो तो) 'कारकों' के सम्बन्ध से पहले तो किया होती ही नहीं (फिर 'भू' ग्रादि 'घातुओं' का क्रियात्व कैसे बनेगा ?)।

[''चन्द्र इव मुखम्' इत्थावि प्रयोगों में 'चन्द्र' ऋरित पदों की स्वसद्द्रा में 'लक्षणा है'' इस कीण्डभट्ट के मत की स्थापना]

> 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ 'चन्द्र' पदस्य स्वसदृशे स्रप्नसिद्धा शिवतरेव' लक्षणा । ''नञ्'-'इव'-युक्तम् अन्यसदृशाधि-करणे॰''(परिभाषेन्दुशेखर, परि०सं०७५) इति न्यायात् । 'इव' पदं तात्पर्यग्राहकम् । तात्पर्यग्राहकत्वं च—'स्वसमिन-व्याहृतपदस्य स्रथान्तरशिक्तद्योतकत्वम्' इति स्रागतम् 'इव' निपातस्य द्योतकत्वम् ।

'चन्द्र इव मुखम्' (चन्द्रमा के समान मुख) इत्यादि (प्रयोगों) में 'चन्द्र' पद की 'चन्द्रसहश' (ग्रर्थ) में अप्रसिद्ध ('अभिधा') शक्ति रूप 'लक्षरणा' है क्योंकि ''नत्र -इव-युक्तम्-अन्यसदृशाधिकरणे (तथा ह्यर्थगितः)'' —'नत्र ' अथवा 'इव' से युक्त (शब्द अपने से) भिन्न (पर अपने) सदृश अर्थ का बोधक होता है क्योंकि ऐसे स्थलों में इसी तरह का ज्ञान होता है''—यह न्याय है। 'इव' पद (चन्द्र पद के) इस तात्पर्य ('चन्द्रसदृश') का ज्ञापक है। 'तात्पर्यग्राहकता' (की परिभाषा) है "अपने समीप के पद की, एक दूसरे अर्थ को कहने की, शक्ति का द्योतक होना"। इस प्रकार 'इव' निपात की द्योतकता प्रमाणित हो जाती है।

वैयाकरण विद्वान् 'निपातों' को भी, 'उपसर्गों' के समान अर्थ का द्योतक ही मानते हैं बाचक नहीं यह ऊपर प्रतिपादित किया जा चुका है। इसलिये यहाँ यह विचार किया

इ०, वीम-शक्तिरूपाः

२०७

जा रहा है कि 'इव निपात' के प्रयोग से जिस साइक्य ग्रथं की प्रतीति होती है वह 'इव' का दोत्य ग्रथं है या वाच्य ग्रथं है । नैयायिक साइक्य को 'इव' का वाच्य ग्रथं मानते हैं। परन्तु कौण्डभट्ट ग्रादि वैयाकरण ऐसा नहीं मानते। 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादि प्रयोगों में चन्द्र-सहशं ग्रथं का वाचक स्वयं 'चन्द्र' शब्द ही है, 'इव' निपात तो केवल इस बात का द्योतक है कि इस प्रयोग में 'चन्द्र' शब्द केवल चन्द्र ग्रथं को ही प्रस्तुत नहीं करता ग्रापतु 'चन्द्रसहशं ग्रथं को भी 'लक्षणा' के द्वारा उपस्थित करता है। वैयाकरण 'लक्षणा' वृत्ति को नहीं मानते, उसे (शक्ति ग्रथवा ग्राभिष्या का ही एक रूप) ग्रप्रसिद्धा शिक्त मानते हैं, इसलिये यहां भी यह कहा गया कि 'चन्द्र' पद की 'चन्द्रसहश' ग्रथं में ग्रप्रसिद्धा शक्ति रूप 'लक्षणा' है। यह विचार कौण्डभट्ट ने वैयाकरणभूषणसार में व्यक्त किया है। इस मत के प्रतिपादन तथा समर्थन के लिये "नज् इव युक्तमृ०" इस परिभाषा को प्रमाण के रूप में यहाँ उपस्थित किया जा रहा है।

"नज्-इव-पुक्तम्०" "गितः — महाभाष्यकार पतंजिल ने "भृशादिभ्यो भृज्यच्वेलॉपश्च हलः" (पा. ३.१.१२) सूत्र के भाष्य में, 'ग्रच्चि' शब्द के विषय में विचार करते
हुए, कात्यायन की "नज्-इव-युक्तम् ग्रन्य-सहशाधिकरणे तथा ह्यर्थगितः" इस वार्तिक
को प्रस्तुत किया है। इसका ग्रभिप्राय यह है कि जब 'नल्' या 'इव' 'निपात' से युक्त किसी
शब्द का प्रयोग होता है तो जस शब्द के ग्रथं से भिन्न, परन्तु उसके सहश, अर्थ में
कार्य होता है क्योंकि इन 'निपातों' से युक्त शब्द के द्वारा ऐसा ही ग्रर्थ-बोध होता है।
उदाहरण के लिये जब यह कहा जाता है कि 'ग्रजाह्मण् ग्रान्य' (ग्रज्यह्मण् को लाग्रो)
तो ब्राह्मण् सहश, किसी क्षत्रिय ग्रादि चेतन ग्रादमी, को ही लाया जाता है ग्रचेतन ढेले
या पत्थर ग्रादि को नहीं।

कात्यायन की इस वार्तिक तथा पतंजिल के द्वारा की गई उसकी व्याख्या से स्पष्ट हैं कि 'नव्' के समीप में विद्यमान शब्द तथा 'इव' के समीप में विद्यमान शब्द ग्रपने से भिन्न परन्तु अपने सहश अर्थ का बोधक होता है। अतः 'नव्' तथा 'इव' 'निपातों' को उस समीपस्थ शब्द में विद्यमान, सहशविशिष्ट अर्थ को कहने वाली, अप्रसिद्ध 'अभिधा' शक्ति अथवा, नैयायिकों के शब्दों में, 'लक्षगा।' का द्योतक मानना चाहिये। इसलिये 'इव' को सहश अर्थ का द्योतक सिद्ध करने के लिये कात्यायन की इस वार्तिक का, जिसने बाद में एक न्याय का रूप धारण कर लिया (द्व०—परिभाषेन्दुशेखर, परि० सं० ७४), यहाँ उल्लेख किया गया।

'इव' पदम्' खोतकस्वम् — 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादि प्रयोगों में 'चन्द्र' शब्द ही 'चन्द्र-सदृश' अर्थ का बोधक है इसिलये 'इव' को 'चन्द्र' शब्द के इस विशिष्ट तात्पर्य का ग्राहक या द्योतक माना जाता है। 'तात्पर्यग्राहकता' तथा 'द्योतकता' लगभग पर्याय-वाचक शब्द हैं। 'तात्पर्यग्राहकता' की परिभाषा में 'स्व' पद से यहां 'इव' आदि 'निपात' ग्राभिश्रेत हैं। ग्राभिश्राय यह है कि ये 'निपात' इस बात का द्योतन करते हैं कि उनके साथ अव्यवहित पूर्व में उच्चरित जो पद है वह अपने सामान्य अर्थ से भिन्त परन्तु उसके सदृश अर्थ को अप्रसिद्ध 'अभिद्या' शक्ति से कहता है। यही इन 'निपातों' की 'तात्पर्यग्राहकतां' (समीपस्थ शब्द के तात्पर्य का ज्ञान कराना) है। जैसे — 'चन्द्र इव मुखम्' इस प्रयोग में 'इव' निपात, अपने से अव्यवहित समीप में विद्यमान 'चन्द्र' शब्द का चन्द्रसदृश' अर्थ है इस, तात्पर्य का ग्राहक है।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूपा

২০৯

[" 'इव' सादृश्य प्रथं का वाचक है' इस नैयायिक मत का खण्डन]

यत्तु—''इवार्थः साहश्यम्'', तत्र प्रतियोग्यनुयोगिभावेनैव चन्द्रमुखयोरन्वयोपपत्तौ किं लक्षरणया ? तथा च 'चन्द्रप्रतियोगिकसाहश्याश्रयो मुखम्' इति वोध इत्याहुः—तन्त । 'चन्द्र इव मुखं हश्यते', 'चन्द्रम् इव मुखं पश्यामि' इत्यादौ 'चन्द्र'पदस्य मुखरूप-कर्म-सामानाधिकरण्याभावाद् उक्तानुक्तत्व-प्रयुक्त-विभक्त्यनापत्तेः पष्ट्यापत्तेश्च ।

(नैयायिक विद्वान्) जो यह कहते हैं कि—'इव' का वाच्य (ग्रर्थ) 'साहश्य' है। उस ('साहश्य') में 'प्रतियोगी' तथा 'ग्रनुयोगी' सम्बन्ध से ही 'चन्द्र' तथा 'मुख' के ग्रन्वय की सिद्धि हो जाने पर ('चन्द्र' शब्द की 'चन्द्र-सहश' श्रथं में) 'लक्षणा' मानने की क्या श्रावश्यकता ? इस प्रकार 'चन्द्र' है। प्रतियोगी' जिसमें ऐसे साहश्य का आश्रय मुख हैं" यह ज्ञान होता है। वह उचित नहीं है क्योंकि 'चन्द्र इव मुखं हश्यते' (चन्द्र-सहश मुख दिखाई देता है), 'चन्द्रम् इव मुखं पश्यामि' (चन्द्र-सहश मुख को देखता हूं) इत्यादि (श्रयोगों) में, 'चन्द्र' शब्द का मुख रूप 'कर्म' के साथ एकाधिकरणता न होने के कारण, 'श्रभिहित' तथा 'ग्रनभिहित' के ग्राधार पर होने वाली (ग्रभीष्ट प्रथमा तथा द्वितीया) विभक्ति नहीं प्राप्त होगी तथा (श्रनिष्ट) षष्ठी विभक्ति प्राप्त होगी।

यत् इवार्यः ः ः इत्याहुः —नियायिक 'इव' को 'सादृश्य' अर्थ का, द्योतक न मान कर, वाचक मानते हैं। उनका यह कहना है कि 'इव' के वाच्य अर्थ 'सादृश्य' में 'चन्द्र' 'प्रितियोगी' है तथा 'मुख' 'अनुयोगी' है, अर्थात् 'चन्द्र इव मुखम्' इस वाक्य का अर्थ ऐसा 'सादृश्य' है जिसमें 'चन्द्र' 'प्रितियोगी' (एक तरह से विशेष्ण) है तथा 'मुख' 'अनुयोगी' (एक तरह से विशेष्ण)। इस रूप में 'चन्द्र' में विद्यमान जो 'प्रतियोगिता' उसका निरूपक जो सादृश्य उसका आश्रय मुख−इस प्रकार का अन्वय, बिना 'लक्षणा' की कल्पना किये ही, हो जाता है। इसिलये 'इव' को तात्पर्यग्राहक मानने तथा 'चन्द्र' जैसे पदों में लक्षणा का सहारा लेने की क्या अवश्यकता ? लाघव की इष्टि से 'इव' को ही वाचक क्यों न माना जाय।

तन्त '' '' खठ्यापत्ते इच — नैयायिकों के इसी श्रीभमत का खण्डन नागेश ने इस अंश में किया है। नैयायिकों के मत के खण्डन में नागेश ने जो युक्ति दी है वह यह है कि इस मत को मानने से अनेक प्रयोगों में 'अभिहित' एवं 'अनिभिहित' सम्बन्धी श्रव्यवस्था उपस्थित होती है। इसिलये, व्याकरणा की प्रक्रिया को देखते हुए, यह मत कथमि मान्य नहीं हो सकता। इस अव्यवस्था के दृष्टान्त के रूप में यहां दो प्रयोग प्रस्तुत किये गए हैं — 'चन्द्र इव मुखं दृश्यते' तथा 'चन्द्रम् इव मुखं पश्यामि'। प्रथम प्रयोग में 'चन्द्र' तथा 'मुख' दोनों प्रथमा विभिन्त से युक्त हैं तो दूसरे में द्वितीया विभिन्त से।

स्रब यदि 'इव' को 'सादृश्य' स्रथं का वाचक माना जाय तो उपरि निर्दिष्ट वाक्यों में 'मुख' की 'चन्द्र' के साथ एकाधिकरणता नहीं बन पाती क्योंकि 'इव'

305

के वाच्यार्थ भूत 'सादृश्य' में 'चन्द्र-पदार्थ' प्रतियोगी (विज्ञेषणा) बन मथा। और "एकत्र विशेषणां नापरत्र" (एक स्थान पर, अर्थात् 'सादृश्य' में, विशेषणां बनकर पुन: वह 'चन्द्र-पदार्थ' अन्यत्र, अर्थात् मुख में, विशेषणां नहीं बन सकता) इस नियम से 'चन्द्र' तथा 'मुख' में विशेष्यविशेषणभाव न बन सकते से दोनों में समान-अधिकरणाता नहीं होगी। समान-अधिकरणाता न होने के कारणां 'लकार' ('इश्यते') के द्वारा 'चन्द्र' शब्द 'अभिहित' नहीं हो सकेगा। इसलिये प्रथम प्रयोग में 'अनिभिहित' होने के कारणां 'चन्द्र' में प्रथमा विभिन्त नहीं प्रयुक्त हो सकेगी क्योंकि अभिहित 'कर्ता' में ही प्रथमा विभिन्त होती है। इसी प्रकार दूसरे प्रयोग में, 'मुख' तथा 'चन्द्र' की समान-अधिकरणाता न होने से, लकार ('पश्यामि') के द्वारा 'चन्द्र' के अनिभिहित न होने के कारणां द्वितीया विभिन्त नहीं हो सकती क्योंकि 'अनिभिहित' कर्म में हो द्वितीया विभिन्त होती है।

इसके अतिरिक्त, 'इव' के अर्थ 'साइक्य' का 'प्रतियोगी' (विशेषण) होने तथा इस रूप में 'चन्द्र' तथा 'इव' में भेदसम्बन्ध के होने के कारण, 'चन्द्र' के साथ षष्ठी विभिन्त का प्रयोग करना पढ़ेगा क्योंकि दो नामार्थों में भेद सम्बन्ध के प्रतिपादन के लिये विभिन्त विभिन्त का आक्षयण करना ही पड़ता है—''नामार्थयोभेंदेन साक्षाद् अन्वयवोधोऽब्युत्पन्नः''। अतः यहां 'राज्ञः पुरुषः' के समान विशेषणभूत 'चन्द्र' शब्द के साथ षष्ठी विभन्ति ही आनी चाहिये। कौण्डभट्ट ने इसी प्रकार के दोष, 'इव' की साद्व्यार्थ-वाचकता की दृष्टि से, 'शरेंः इव उस्तेंः' इत्यादि प्रयोगों में दिखाये हैं (द्र०—वैभूसा०, पृ० ३८०—६३)।

# ['इव' के द्योत्य श्रयं के विषय में नागेश का मत]

परे तु 'इव' शब्दस्य उपमानता-द्योतकत्वम् । उपमानत्वं च उपमानोपमेयोभय-निष्ठ-साधारगा-धर्मवत्त्वेन ईषद् इतर-परिच्छेदकत्वम् । तद्-धर्मवत्त्या परिच्छेद्यत्वं च उपमेयत्वम् । साधारगा-धर्म-सम्बन्धश्च क्वचिद् विशेष्यत्या । एवं 'चन्द्र इव आह्लादकं 'मुखम्' इत्यादौ 'श्राहलादकोपमानभूतचन्द्रा-भिन्नम् श्राह्लादकं मुखम्' इति बोधः । 'चन्द्र इव मुखम् श्राह्लाद्यति' इत्यादौ च 'उपमान-भूत-चन्द्र-कर्तृ क- श्राह्लादाभिन्नो मुखकत् काह्लादः' इति बोधः । इदम् ''उपमानानि सामान्यवचनैः'' (पा० २.१.५५) इत्यत्र भाष्ये स्पष्टम् ।

पलम० के प्रकाशित संस्करणों में यहां विषरीत क्रम मिलता है:—'क्विचिद् विशेष्यतया अविति
क्विचिद् विशेषणतया'। परन्तु बाद के उदाहरणों के क्रम को देखते हुए ऊपर का पाठ ही ठीक
प्रतीत होता है। हस्तलेखों में भी उपरिनिर्दिष्ट क्रम ही उपलब्ध है।

२. ह० में यह पद अनुपलब्ध है ।

## बैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लधु-मंजूषा

दूसरे (विद्वान्) 'इव' शब्द को 'उपमानता का द्योतक मानते हैं। उपमानता (का स्रभिप्राय) है 'उपमान' तथा 'उपमेय' दोनों में रहने वाले 'सामान्य धर्म' के सम्बन्ध से, कुछ न्यून (साधारण) धर्म वाले दूसरे ('उपमेय') का बोधक होना तथा 'उपमेयता' है उस 'सामान्य धर्म' के सम्बन्ध से बोध्य होना।

'साधारण धर्म' का सम्बन्ध कहीं (उन प्रयोगों में जहाँ 'साधारण धर्म' का वाचक शब्द सुबन्त पद है) विशेषण रूप से तथा कहीं (उन प्रयोगों में जहाँ 'साधारण धर्म' का वाचक शब्द तिङन्त या कियापद है) विशेष्य रूप से प्रन्वित होता है।

इस प्रकार 'चन्द्र इव ग्राह् लादकं मुखम्' (चन्द्र के समान ग्रानन्दप्रय मुख) इत्यादि (प्रयोगों) में ''ग्रानन्द देने वाले 'उपमान'-भूत चन्द्र से ग्राभिन्न मुख' यह ज्ञान होता है। 'चन्द्र इव मुखम् ग्राह् लादयित' (चन्द्र के समान मुख ग्रानन्दित करता है) इत्यादि (प्रयोगों) में ''उपमान'-भूत चन्द्र है 'कर्ता' जिस ग्रानन्द का उससे ग्राभिन्न एवं मुख है 'कर्ता' जिसका ऐका ग्रानन्द' यह बोध होता है! यह (विषय) "उपमानानि सामान्य-वचनै:" इस (मूत्र) के भाष्य में स्पष्ट किया गया है।

परे तु उपमेयत्वम् — यहां 'परे तु' कह कर नागेश ने संभवतः स्व-सम्मत मत ही प्रस्तुत किया है। इस मत में 'इव' को, 'सदृश' अथं का द्योतक न मानकर, 'उपमानता' का द्योतक माना गया है। 'उपमानता' के इस प्रसंग में 'उपमान', 'उपमेय' तथा 'साधारणा धर्म' की भी चर्चा की गई है। 'साधारणा धर्म' 'उपमान' तथा 'उपमेय' दोनों में ही रहता है 'उपमान' में उसकी अधिकता होती है तथा 'उपमेय' में कुछ न्यूनता। इस 'साधारणा धर्म' के सम्बन्ध से ही 'उपमान' 'उपमेय' का बोध कराता है तथा 'उपमेय' उपमान' द्वारा बोध्य बनता है।

सावारणधर्म सम्बन्धक्य ''वोध: -- यह 'साधारण धर्म' विशेषण तथा विशेष्य इत दो भिन्न-भिन्न रूपों में उपस्थित होता है। कहीं वह विशेषण के रूप में दिखाई देता है तो कहीं विशेष्य के रूप में। यदि 'साधारण धर्म', 'तिइन्त' शब्द के द्वारा न कहा जाकर, 'प्रातिपदिक' शब्द के द्वारा कहा गया तो 'साधारण धर्म' विशेषण के रूप में प्रतीत होगा। जैसे 'चन्द्र इव ग्राह्लादकं मुखम्' यहां 'ग्राह्लादकम्' 'मुखम्' का विशेषण है, ग्रार्थात् ऐसा 'मुख' जो 'चन्द्र' के समान 'ग्राह्लादक' है। पर यदि 'साधारण धर्म' को 'तिइन्त' शब्द, ग्रार्थात् किसी किया पद, द्वारा कहा गया तो 'साधारण धर्म' विशेष्य के रूप में प्रतीत होता है। जैसे-चन्द्र इव मुखम् ग्राह्लादयित' इस प्रयोग में 'ग्राह्लाद' विशेष्य है तथा उसके दो विशेषण हैं -- 'मुखकतृ क ग्राह्लाद तथा 'चन्द्रकतृ क ग्राह्लाद से ग्राम्तन 'ग्राह्लाद', ग्राह्लाद प्राह्लाद तथा 'चन्द्रकतृ क ग्राह्लाद से ग्राम्तन 'ग्राह्लाद', ग्राह्लाद प्राह्लाद जिसका 'कत्ती' 'मुख' हैं तथा जो उस ग्राह्लाद से ग्राम्तन है जिसका कत्ती चन्द्र है।

'उपमानानि सामान्यवचनंः' इत्यत्र भाष्ये स्पष्टम् — ग्रंपने उपर्युक्त कथन की पुष्टि में नागेश ने, प्रमारा के रूप में ''उपमानानि सामान्यवचनेः' सूत्र के महा० की

299

स्रोर संकेत किया है। इस सूत्र का स्रिभिशय यह है कि, 'शस्त्री क्यामा देवदत्ता (स्रारी के समान काली देवदत्ता) इत्यदि प्रयोगों में, उपमान-बोधक शस्त्री' इत्यदि शब्द 'साधारए। धर्म' से विशिष्ट 'उपमेय'-वाचक 'श्याम' स्रादि शब्दों के साथ समास को प्राप्त होते हैं। इस सूत्र के भाष्य में पतंजिल ने एक रोचक विवाद प्रस्तुत किया है कि 'शस्त्री श्यामा देवदत्ता' इत्यादि प्रयोगों में 'श्यामत्व' रूप 'साधारए। धर्म' की स्थिति 'उपमान' (शस्त्री) में माना जाय या उपमेय' (देवदत्ता)' में ? यदि 'उपमेय' में 'साधारए। धर्म' की स्थिति मानी जाय तो 'उपमान' की श्यामता को कौन कहेगा ? स्रीर यदि 'उपमान' में उसकी स्थिति मानी जाय तो 'उपमान' की श्यामता को कौन कहेगा ?

"समास की शक्ति से 'उपमेय'-भूत देवदत्ता स्त्री की श्यामता कही जाती है" यह मानते हुए यदि उपमान शस्त्री में 'साधारण धर्म' की स्थिति मानी जाय तो 'शस्त्री श्यामो देवदत्तः' (श्रारी के समान काला देवदत्त) यहां 'शस्त्री श्यामः' प्रयोग उपपन्त नहीं हो सकता क्योंकि यहां 'श्यामता' रूप 'साधारण धर्म' 'उपमेय' देवदत्त की न होकर 'उपमान' शस्त्री की है । इसलिये समासयुक्त पद के अन्त में स्त्रीलिंग का द्योतक 'टाप्' प्रत्यय श्राना ही चाहिये । श्रीर यदि 'उपमय' में 'साधारण धर्म' की स्थिति मानी जाती है तो 'साधारण धर्म' श्रीर 'उपमान' दोनों की समान-श्रधिकरणता कष्ट हो जाती है— दोनों भिन्त-भिन्त श्राक्षय वाले हो जायेंगे । समान-श्रधिकरणता के श्रभाव में समास नहीं हो सकता । किसी तरह यदि समास का विधान कर भी लिया गया तो 'मृगचपला' (मृगी के समान चपला) इस प्रयोग में "पुंचत् कर्मधारय-जातीय-देशीयेषु" (पा० ६.३.४२) इस सूत्र से, समानाधिकरणता के श्राधार पर होने वाला, 'पुंचद्भाव' 'मृगी' में नहीं हो सकता (द्र० -- महा० १.२,४५, पृ० १२६--१२६)।

श्रीभित्राय यह है कि 'उपमेय' में 'साधारएए घमंं' तो रहता ही है। साथ ही, 'उपमेय' तथा 'उपमान' की सदृशता के आधार पर दोनों में अभेद का आरोप कर दिये जाने के कारए, 'उपमान' भी 'उपमेय' में ही रहता है तथा 'साधारएए घमं' (श्मामत्व आदि) का अन्वय दोनों 'उपमान' तथा 'उपमेय' में ही होता है, अर्थात् 'शस्त्री श्यामा देवदत्ता' इस प्रयोग से यह बोध होता है कि 'उपमान' भूत जो शस्त्री उसकी श्यामता से अभिन्न, 'उपमेय' भूत देवदत्ता की श्यामता।

पतंत्रिक के इस कथन ''तस्याम्, एव उभय वर्तते'' से यह स्पष्ट है कि उपमान-वाचक 'शस्त्री' या 'चन्द्र' ग्रादि शब्द शस्त्री-सदृश या चन्द्र-सदृश ग्रथं के वाचक नहीं हैं ग्रीर न ही 'इव' इस तात्पर्य का द्योतक है। ग्रपितु ये शब्द उपमानता के वाचक है तथा 'इव' उस 'उपमानता' रूप ग्रथं का द्योतक है। द्र०— ''इव शब्दश्च स्वसमिभव्याहृते उपमानत्व-द्योतकः। शस्त्रीपदस्य तत्सदृशपरत्वम् इवो द्योतयित इति तु न युक्तम्। द्योत्यार्थं समिभव्याहृत-पदार्थ-विशेषग्रताया इव स्वभाव-सिद्धत्वात्'' (महा०, उद्द्योत टीका, २.१.४४, पृ० १३१)।

# ['पर्युदास नज्' तथा उसका डोत्य श्रर्थ]

'नञ्' द्विविधः पर्यु दासः प्रसज्य-प्रतिषेधश्च । तत्र भ्रारोप-विषयत्वं नञ्-पर्यु दास-द्योत्यम् । भ्रारोप-विषयत्व'-द्योतकत्वं च 'नञः'

<sup>9.</sup> ह॰ में 'आरोप-विषयत्व-द्योतकत्वं च' के स्थान पर 'आरोप-विषयत्वं च' पाठ मिलता है।

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

स्व'समिभव्यहृत घटादि-पदानाम् ग्रारोपित-प्रवृत्ति-निभित्त-बोधकत्वे तात्पर्य-ग्राहकत्वम् । प्रवृत्ति-निभत्तं घटत्व-ब्राह्मणत्वादि । तस्माद् 'ग्रब्राह्मणः' इत्यादौ 'ग्रारोपित-ब्राह्मणत्ववान् क्षत्रियादिः' इति बोधः । ग्रतएव ''उत्तरपदार्थ-प्राधान्यं नञ्तपुरुषस्य'' इति प्रवादः सङ्गच्छते । ग्रत एव च 'ग्रतस्मै ब्राह्मणाय', 'ग्रसः शिवः' इत्यादौ सर्वनामकार्यम् । ग्रन्थथा गौणत्वान् न स्यात् । प्रवृत्तिनिभित्तारोपस्तु सदृश एव भवति इति ''पर्युदासः सदृशग्राहो'' इति प्रवादः । पर्युदासे निषेधस्तु ग्रार्थः ।

श्रन्यस्मिन् ग्रन्यधर्मारोपस्तु श्राहार्यज्ञानग्रूपः । ''बाधकालिकम् इच्छाजन्यं ज्ञानम् श्रा'हार्यम्'' इति वृद्धाः । सादृश्या-दयस्तु प्रयोगोपाधयः, पर्यु दासे त्वार्थिका श्रर्थाः । तदुक्तं हरिगां-

> तत्सादृश्यम् अभावश्च तदन्यत्वं तदल्पता । अप्राशस्त्यं विरोधश्च नअर्थाः षट् प्रकीर्तिताः ॥

'तत्मादृश्यम्'-गदर्भे अनश्वोऽयम्' इत्यादौ । 'अभावः' तु प्रमज्यप्रतिषेषे वक्ष्यते । 'तदन्यत्वम्'-'ग्रमनुष्यं प्राणिनम् आनय' इत्यादौ । 'तदल्पत्वम्'-'ग्रनुदरा कन्या' इत्यत्र अर्थात् स्थूलत्वनिषेधेन उदरस्य अल्पत्वं गम्यते । 'अप्राशस्त्यम्'-ब्राह्मणे 'स्रब्राह्मणोऽयम्' इति प्रयोगे । 'विरोधे'-'ग्रसुरः', 'ग्रधर्मः' इति प्रयोगे ।

'नप्र'दो प्रकार का होता है 'पर्युदास' तथा 'प्रसज्यप्रतिषेध । उनमें 'पर्युदास नज्' का द्योत्य (अर्थ) हैं— 'अरोप' (आरोपित ज्ञान) का विषय बनना और 'आरोपविषयता' की द्योतकता (का अभिप्राय) है— 'अपने साथ (अव्यवहितरूप से) उच्चिरत 'घट' ग्रादि पद आरोपित प्रवृत्ति-निमित्त के बोधक हैं" इस तात्पर्य का 'नज्' के द्वारा ज्ञापन करना । 'घटत्व', 'ब्राह्मण्रत्व' ग्रादि

प्रकाशित संस्करणों में 'स्व' पाठ नहीं मिलता ।

२. ह० मे 'बाहर्यज्ञानेन'।

ह० में 'अहार्यम्' के स्थान पर 'आहार्यज्ञानम्' पाठ मिलता है । न्यायकोम में यह परिभाषा
निम्न रूप में मिलती है—''बाधकालीनम् इच्छाजन्यं ज्ञानम् आहार्यम्'' ।

४. यह कारिका भर्तृहिरि के वाक्यपदीय में नहीं मिल सकी ा त्र्यायकोश में शब्दशक्तिप्रकाणिका के नाम से यह कारिका उद्धत की गयी है। यहाँ ''सादृश्यं तद्दभावष्य' पाठ है। उपयृद्धित कारिका से मेदिनीकोश (अव्ययेषु अदिकम्, पृ० १८८) के निम्न प्रलोक से पूरी तुलना की जा सकती है—

नज् अभावे निषेधे च स्वरूपायेऽप्यतिक्रमे । ईषदर्थे च सादृश्ये तद्विरुद्ध-तदन्यमो; ।।

(धर्म) 'प्रवृत्ति-निमित्त' हैं। ('पर्यु दास नत्र्' ग्रारोपित ष्रयता का द्योतक है) इसलिये 'ग्रज़ाह्मणः' इत्यादि (प्रयोगों) में, ग्रारोपित है ब्राह्मणत्व (धर्म) जिस में ऐसे, क्षत्रिय ग्रादि का बोध होता है। (तथा) इसी कारण "नत्र्-तत्पुरुष समास में उत्तरपद का अर्थ प्रधान होता है' यह प्रसिद्ध कथन सुसंगत होता है। ग्रौर इसीलिये 'ग्रतस्मै ब्राह्मणाय' (जो वस्तुतः ब्राह्मण नहीं है उस कल्पित ब्राह्मण के लिये), 'ग्रसः शिवः' (कल्पित वह शिव) इत्यादि प्रयोगों में सर्वनाम संज्ञा के कार्य ('समै' ग्रादि) उपपत्न हो जाते हैं। ग्रन्थथा (यदि पर्यु दास 'नत्र्' को 'ग्रारोपिवषयता' का द्योतक न मान कर भिन्न ग्रथं का वाचक माना जाय तो नत्रथं के प्रधान हो जाने तथा 'तत्' पद के ग्रथं के) गौण हो जाने के कारण (उसमें) सर्वनाम के कार्य नहीं होंगे।

'प्रवृत्ति-निमित्त' का आरोप सदृश में ही होता है इसलिये ''प्युंदास (नज्) सदृश का द्योतक है' यह प्रसिद्धि है। 'प्युंदास' में निषेध (प्रयं) तो ('पर्युंदास नज्' के द्योत्य) अर्थ के जानने के बाद (उस अर्थ के द्वारा) उपस्थित होता है (सीधे 'नज्' शब्द से नहीं)। दूसरे में दूसरे के धर्म का आरोप करना 'आहार्य' जान है। ''बाधित ज्ञान की स्थिति में इच्छा से उत्पन्न (यह) ज्ञान ही आहार्य ज्ञान है"—ऐसा वृद्ध लोग कहते हैं। ('पर्युंदास नज्' के) सादृश्य आदि (अर्थ) तो प्रयोग की 'उपाधियाँ' (धर्म) हैं—(प्रयात्) 'पर्युंदास' में तो (वे) अर्थ के (द्वारा प्रतीयमान) अर्थ हैं।

उन सादृश्य ग्रादि ग्रथों को भर्तृहरि ने कहा है-

"उस (उत्तरपद के ग्रथं) की सदृशता, उस का ग्रभाव, उससे भिन्नता, उसकी न्यूनता, उसकी निन्दनीयता तथा उसका विरोध ये छ 'नज्' के (द्यात्य ग्रथं से व्यक्त) ग्रथं हैं।"

गदहे के लिये (प्रयुक्त) 'ग्रनश्वोऽयम्' (यह घोड़ा नहीं है) इत्यादि (प्रयोगों) में उस (उत्तरपदार्थ) का 'सादृश्य' (ग्र्यं) है। 'ग्रभाव' (के विषय में) 'प्रसज्य प्रतिषध' (के प्रसङ्ग) में कहा जायगा। 'ग्रमनुष्यं प्राणािनम् ग्रानय' (मानवेतर प्राणी को लाग्रो) इत्यादि (प्रयोगों) में उस (उत्तरपदार्थ) से 'भिन्नता' (ग्र्यं) है। 'ग्रनुदरा कन्या' (छोटे पेट वाली लड़की) यहां उस (उत्तरपदार्थ) की 'ग्रल्पता' (ग्रयं) है। (यहां) ग्रयं (स्थूलता के निषंध) से उदर की 'ग्रल्पता' की प्रतोति होती है। ब्राह्मण के लिये 'ग्रब्ह्मार्गोऽयम्' (यह ग्रब्ह्माह्मण् है) इस प्रयोग में उस (उत्तरपदार्थ) की 'हीनता' (ग्रथं) है। 'ग्रसुरः' 'ग्रधमंः', इन प्रयोगों में (क्रमशः देवताग्रों तथा धमं से) 'विरोध' ग्रयं है।

'नज्' यह निपात है। प्रयोग में 'न' के रूप में ही यह सर्वत्र दिखायी देता है। अर्थ की दृष्टि से 'नज्' दो प्रकार का माना जाता है। यद्यपि सर्वत्र इस निपात से 'निषेघ' प्रथं ही गम्य है परन्तु कहीं वह गौगा रहता है तथा कहीं प्रधान। पहली

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

स्थिति वहां होती है जहाँ 'नज्' का किसी उत्तरपद के साथ समास हुआ रहा है। जैसे 'अब्राह्मणः'। तथा दूमरी स्थिति वहाँ पायी जाती है जहां किया के साथ 'न' का प्रयोग होता है। जैसे— 'घटो नास्ति' (घड़ा नहीं है) । इन में से पहले को 'पर्युदास नज्' कहते हैं तो दूसरे को 'प्रसज्य नज्'। 'नज्' के इस द्विविध रूप का वर्णन निम्न क्लोकों में मिलता है—

हौ नजो च समाख्यातौ पर्युदास-प्रसच्यकौ । पर्युदासः सदृग्ग्राही प्रसज्यस्तु निषेधकृत् ॥ (पलम० की वंशीधर मिश्रकृत टीका के पृ० ७५ पर उद्धृत)

प्राचान्यं तु विधेयंत्र प्रतिविधेऽप्रधानता । पर्युवास: स विज्ञेयः यत्र उत्तरपदेन नज् ।। (शब्दकल्पद्रुम कोश में मलमासतत्त्व के नाम से उद्ध्त)

म्रप्राघान्यं विषेषंत्र प्रतिषेषे प्रधानतः । प्रसज्यप्रतिषेषोऽयं क्रियया सह यत्र नज् ।। (वाचस्पत्यम् कोश में 'शाब्दिकों' के नाम से उद्घृत)

तत्र आरोपविषयत्वं नज्पर्यु दासद्योत्यम् — वैयाकरणों की हृष्टि में 'पर्यु दास नज्' से अभिव्यक्त होने वाला अर्थ है—'आरोपविषयत्व', या 'आरोपितत्व' अर्थात् आरोप का विषय बनना। 'आरोप' की परिभाषा है—''अतद्वित तत्प्रकारज्ञानम् आरोपः'' (न्यायकोश), अर्थात् जिस व्यक्ति या वस्तु में जो धर्म नहीं है उसका उस व्यक्ति या वस्तु में इच्छा से कल्पना कर लेना ही 'आरोप' है। जैसे—'सिंहो माणवकः' (बालक सिंह है) इत्यादि प्रयोगों में बालक में सिंह का आरोप।

इस प्रकार 'पर्युवास नज्' यह द्योतन करता है कि उसके ग्रव्यवहित समीप में उच्चिरत शब्द का वाच्य ग्रथं 'ग्रारोपित ज्ञान की विषयता वाला' है। जैसे— 'ग्रवाह्मण्:' प्रयोग में 'नज्' के साथ 'ब्राह्मण्' पद का समास हुआ है। 'नज्' पूर्वपद तथा 'ब्राह्मण्:' उत्तरपद है। इस तरह 'पर्युवास नज्' के इस प्रयोग में उत्तरपद (ब्राह्मण्:' उत्तरपद है। इस तरह 'पर्युवास नज्' के इस प्रयोग में उत्तरपद (ब्राह्मण्:' उत्तरपद श्र्यां है— 'ग्रारोपिविषयत्ववान् ब्राह्मणः' (ग्रारोपिविषयता वाला ब्राह्मण्)। इसका ग्रिमित्राय यह है कि ग्रारोपित ग्रथवा काल्पनिक ज्ञान का विषयभूत ब्राह्मण्, ग्रथित् जिसमें वास्तविक ब्राह्मण्रता नहीं है ग्रपितु उसकी कल्पना कर ली गई है, ऐसा ब्राह्मण्तेर कोई मनुष्य। इस ग्रव्याह्मण् व्यक्ति में रहने वाली ब्राह्मण्ता ही विषयता है । 'इस विषयता से युक्त ब्राह्मण्' यह 'ग्रव्याह्मण्टा' इस समस्त शब्द के 'ब्राह्मण्' भाग का वाच्य ग्रथं है। 'ब्राह्मण्' शब्द का यहाँ यही वाच्य ग्रथं है इस तात्पर्य का द्योतक है, इस समस्त पद के पूर्व में विद्यमान, 'नज्' निपात। ग्रतः 'पर्युवास नज्' का द्योत्य ग्रथं है— 'ग्रारोपित-विषयता'।

उत्तरपदार्थप्राधास्यं नञ्तत्पुरुषस्य — 'पर्यु दास नञ्' 'ग्रारोप-विषयता' का द्योतक है इस सिद्धान्त की पुष्टि में नागेश ने दो हेतु प्रस्तुत किया है। पहला हेतु है —-''उत्तरपदार्थप्रधानो नञ्समासः'' (नञ्-समास उत्तरपदार्थप्रधान होता है) यह स्वीकृत

र१४

न्याय । इस न्याय की संगति तभी लग सकती है यदि 'पर्युदास 'नञ्' को 'ग्रारोप-विषयता' का वाचक न मानकर द्योतक माना जाय । यदि इस भेदरूप ग्रंथ को 'नञ् को वाचक माना गया, जैसा कि नैयायिक मानते हैं, तो इस भेदरूप श्रथं की प्रधानता होने के कारण, नञ्तत्पुरुष समास को 'पूर्वपदार्थप्रधान' मानना होगा क्योंकि इस प्रथं का वाचक 'नञ्' समास के पूर्वपद में विद्यमान है । तुलना करो "नञ्समासेऽपरस्य उत्तरपदार्थस्य प्राधान्यात् सर्वनामता सिध्यति "अतएव ग्रारोपितत्वमेव नञ्द्योत्य-मित्यभ्युगेयम्" (वैभूसा०, पृ० ३५६) ।

'श्रतस्में बाह्मणाय', 'श्रसः शिवः' इत्यादो सर्वनामकार्यम् — 'पयुंदास नव्' को ग्रारोपिविषयता का द्योतक मानने में जो दूसरा हेतु है वह पहले हेतु से ही सम्बद्ध है। यदि 'नव्' को द्योतक न मान कर वाचक माना गया तो 'नञ्समास' की 'उत्तरपदार्थ-प्रधानता' नहीं बनेगी और उस स्थिति में 'श्रतस्में ब्राह्मणाय' या 'श्रसः शिवः' जैसे नञ्समास' के प्रयोगों के उत्तरपद ('तद') की सर्वनाम संज्ञा नहीं हो सकेगी क्योंकि तब 'तद' का श्रथं प्रधान न होकर 'नव्' का श्रथं ही प्रधान होगा। इसका कारण यह है कि 'श्रतस्में' का श्रथं है 'तद्भिन्नाय' या इसी प्रकार 'श्रसः' का श्रयं है 'तद्भिन्नः'। इस तरह 'नव् का श्रथं प्रधान होने से 'पूर्वपदार्थप्रधानता' तो होगी ही साथ ही, जिस प्रकार 'श्रतिसर्वः' इत्यादि प्रयोगों में पूर्वपदार्थ की प्रधानता के कारण 'सर्व' शब्द के उपसर्जन या श्रप्रधान होने से उसकी सर्वनाम संज्ञा नहीं होती उसी प्रकार, उपश्रंक्त प्रयोगों में 'तद्' की सर्वनाम संज्ञा भी नहीं होगी। सर्वनाम संज्ञा के श्रभाव में श्रतस्में' में 'के' को 'स्में' श्रादेश तथा 'श्रसः' में प्रथमा विभिन्ति के 'सु' का लोपाभाव इत्यादि, सर्वनाम को निमित्त मान कर होने वाले, कार्य नहीं हो सकते। इसलिये यही युक्तियुक्त मत है कि 'पर्युदास नव्' श्रारोपविषयता का द्योतक ही है।

"पर्युदासः सब्क्षप्राही" — इति प्रवादः — यह प्रश्त हो सकता है कि यदि 'पर्युदास 'नव्' ग्रारोप का द्योतक है तो 'पर्युदासः सदृशग्राही" ('पर्युदास नव्' सदृश का ज्ञान कराता है) इस प्रकार की प्रसिद्धि क्यों है ?

इसका उत्तर यह है कि दूसरे वस्तु या व्यक्ति में यदि किसी दूसरी वस्तु या व्यक्ति के 'प्रवृत्तिनिमित्त' या 'धर्म' का ग्रारोप किया जायगा तो किसी न किसी मात्रा में, किसी न किसी रूप में, थोड़ी बहुत सदृशता त्रहां होगी ही, दोनों सर्वया एक दूसरे से भिन्न नहीं ही सकते। इसलिये उपर्युक्त प्रसिद्धि उचित ही है। पर 'सदृशता' को 'नज्' का द्योत्य नहीं माना जा सकता क्योंकि यहां सदृशता की प्रतीति बाद में होती है।

पर्युदासे निषेधस्तु श्रार्थः — 'पर्युदास' में 'निषेध' श्रथं की प्रतीति होती तो है पर 'पर्युदास नज्' के अपने द्योत्य अर्थ 'आरोप' या 'ग्रारोप-निषयता' का ज्ञान हो जाने के बाद यह प्रतीति होती है क्योंकि 'ग्रारोप' भिन्न व्यक्ति या वस्तु में हुआ करता है, इसिलिये 'निषेध' को यहाँ 'ग्रार्थ', ग्रथीत् 'नज्' के द्योत्य अर्थ 'ग्रारोप' से उत्पन्न, कहा गया है। इसी कारणा 'निषेध' अर्थ को 'पर्युदास नज्' के प्रयोगों में अप्रधान माना गया है। तथा 'ग्रारोप' अर्थ को प्रधान।

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

बाधकालिकम् इच्छाजन्यं ज्ञानम् एव 'ग्राहायंम्'— 'ग्रारोप' के स्वरूप को स्पष्ट करने के लिये 'ग्रारोप' तथा 'ग्राहायंज्ञान' को एक मानते हुए यहाँ 'ग्राहायंज्ञान' की परिभाषा दी गयी है। बाधक ज्ञान के निश्चित रूप में विद्यमान होने पर भी वक्ता जब ग्रपनी इच्छा से उस प्रकार के ज्ञान की कल्पना या 'श्रारोप' कर लेता है तो उसे 'ग्राहार्यं ज्ञान कहते है। जैसे — बालक में सिहत्व नहीं है इस प्रकार का निश्चित ज्ञान होने पर भी वक्ता ग्रपनी इच्छा से बालक में सिहत्व की कल्पना कर लेता है। यह दूसरी बात है कि इस इच्छा का ग्राघार कुछ न कुछ 'सादश्य' ही होता है।

साद्श्यादयस्तु प्रयोगोपाधय: — 'पर्युदास नञ्' के प्रयोगों में 'साद्व्य' ग्रादि ग्रनेक ग्राधों की प्रतिति होती है, जिनकी चर्चा यहीं नीचे ग्रन्थकार स्वयं करने जा रहा है। पर्न्तु उन ग्राधों को 'नञ्' का द्योत्य या दाच्य ग्राधं नहीं माना जा सकता क्योंकि वे ग्राधं सीधे, 'नञ्' शब्द से प्रतीत न होकर, 'नञ्' के ग्राधं 'ग्रारोप' में विद्यमान 'व्यंजकता वृत्ति' से व्यक्त होते हैं, जबिक ('ग्रारोप') ग्राधं सीधे 'नञ्' शब्द की द्योतकता से द्योत्य हैं। इसी बात को 'प्रयोगोपाध्यः' (प्रयोग के धर्म) कह कर नागेश ने सूचित किया है तथा 'ग्राधिका ग्राधांः' (ग्राधं से व्यक्त ग्राधं) कह कर उसे ग्रीर स्पष्ट कर दिया है।

नज्याः षद् प्रकीतिताः'— यहां उल्लिखित 'सादृश्य' म्रादि पांच म्रथं 'पर्युदास नज्' के म्रथं ('म्रारोप') से व्यक्त होने वाले म्रथं हैं। छठा म्रथं 'म्रभाव' 'प्रसज्यप्रतिषेघ' का शाब्दिक मर्थं है। पर्युदास के इन पांच म्राथिक म्रथों में भी 'सादृश्य की ही व्यापकता या प्रधानता है।

'गदहे' के लिये 'ग्रनश्वोऽयम्' कहने पर ग्रश्वसादृश्य की प्रतीति होती है। 'ग्रमनुध्यं प्राणितम् ग्रानय' कहने पर मनुष्य से भिन्न प्राणी का ज्ञान होता है। उदर वाली कन्या को 'ग्रनुदरा कन्या' कहने पर इस प्रयोग के ग्रर्थ (उदरत्व का निषेध) से उदर की 'ग्रल्पता' (पेट के छोटे होने) का ज्ञान होता है क्योंकि पेट वाले तो सभी होते हैं, फिर भी पेट का निषेध इसलिये किया जा रहा है कि जितना बड़ा पेट होना चाहिये उतना बड़ा न होकर उससे छोटा है। इसी तरह बाह्मण को जब 'ग्रबाह्मण' कहा जाता है तो वहां बाह्मण्य की होनता या निन्दनीयता की ग्रभिव्यक्ति होती है। तुलना करो — 'ग्रबाह्मणोऽयं यस्तिष्ठन् मूत्रयित, ग्रबाह्मणोऽयं यस्तिष्ठन् भक्षयित (महा० २,१.६)। इसी प्रकार 'ग्रसुरः', 'ग्रबमंः' इन प्रयोगों में 'विरोध' ग्रथं की प्रतीति होती है -'मुरों (देवों) के विरुद्ध' तथा 'धमं के विरुद्ध'।

# ['यर्यु दास नज्' प्रायः समासयुक्त मिलता है]

पर्युदासस्तु स्व-समिभ्याहत-पदेन सामर्थ्यात् समस्त एव' । क्वचित्तुं ''यजितिषु ये यजामहं करोति नानुयाजेषु'' (श्रापस्तम्ब श्रौतसूत्र २४ १३ ५) इत्यादौ, 'घटः

इसके बाद निस० तथा काप्रभु० में 'प्रायः' पाठ मिलता है जो अनावश्यक प्रतीत होता है।

२. ह॰ में ''क्वचित्तु '''फलितो भवति'' यह अंश अनुपसन्ध है।

२९७

ग्रपटो भवति' इत्यर्थके, 'घटो न पटः' इत्यादौ च समास-विकल्पाद् ग्रसमासेऽपि । ग्रत्र 'ग्रन्योऽन्याभावः' फलितो भवति ।

'पर्यु दास (नज्)' तो अपने समीपस्थ पद के साथ, सामध्यं के कारण, समासयुक्त ही होता है । कहीं (कहीं) तो 'यजतिषु ये यजामहं करोति नानुयाजेषु' (अनुयाज याग से भिन्न यागों में यजमान 'ये यजामहे' इस मन्त्र का उच्चारण करता है) इत्यादि (प्रयोगों) में तथा, 'घड़ा अवस्त्र है' इस अर्थ वाले, 'घटो न पटः' (घड़ा वस्त्र नहीं है) इत्यादि (प्रयोगों) में, विकल्प से समास का विधान किये जाने के कारण, समासरहित स्थित में भी 'पर्यु दास नज्' रहता है) । यहां (घटो न पटः' इस प्रयोग में) 'अन्योऽन्याभाव' (घड़े और वस्त्र की पारस्परिक भिन्नता) 'फलित' अर्थ है ('नज्' का शाब्दिक अर्थ तो 'आरोप' ही है)।

"यजितिषु ये यजामहं करोति नानुयाजेषु"-- 'पर्युदास नज्' प्रायः सदा ही उत्तरपद के साथ समास को प्राप्त हम्रा रहता है -- यह एक सामान्य स्थिति है। पर कहीं कहीं ऐसे भी प्रयोग मिलते हैं जहाँ समास नहीं होता । उदाहरएा के रूप में यहां दो वाक्य दिये गये हैं । पहला है—''यजतिषु ये यजामहं करोति नानुयाजेषु'' । इस वाक्य का अभिप्राय यह है कि होता नामक ऋत्विज् अनुयाज यागों से इतर यागों में 'ये यजामहे' इस मंत्र का उच्चारए। करता है। यहाँ 'यजति' शब्द, जी अन्य पुरुष एक वचन का क्रिया पद है तथा नाम पद के रूप में व्यवहृत हुआ है, याग सामान्य का वाचक है। इसी प्रकार 'ग्रनुयाज' एक विशिष्ट याग का वाचक है। 'ये यजामहम्' का ग्रामिप्राय है 'ये यजामहे' यह मंत्रांश है प्रारम्भ में जिन मंत्रों के वे 'थाज्या' नामक मंत्र ! 'करोति' का अर्थ है 'उच्चारएा करता है' । इस वाक्य के अर्थ के विषय में मीमांसादर्शन के अर्थसंग्रह आदि पुस्तकों में पर्याप्त विचार किया गया है तथा बहाँ निर्एाय दिया गया है कि 'नज' तथा 'श्रन्याज' का परस्पर सम्बन्घ मान कर यहाँ 'पर्युदास' मानना ही उचित है। इसलिये इस का अर्थ होगा--- "अनुयाज' से भिन्न यागों में 'ये यजामहे' नामक मंत्रों का उच्चारण होता करें"। द्र०— "नजोऽनुयाजसम्बन्धम् म्राश्रित्य पर्युदासस्यैव (म्राश्रयण्यम्) । इत्थं च अनुयाज-व्यतिरिक्तेषु यजतिषु 'ये यजामहे' इति मंत्रं कुर्यात् इति वाक्यार्थबोधः'' (मर्थसंग्रह—६.८७, प्० १३०)।

घटो नः पटः—'पर्युदास नव्' में समासाभाव की स्थिति का दूसरा उदाहरए। है— ('घटः अपटो भवति' इस अर्थ की दृष्टि से प्रयुक्त) 'घटः पटो न भवति' यह प्रयोग । यहाँ भी निषेध की प्रधानता न होकर विधि की प्रधानता है क्योंकि कहा यह जा रहा है कि—'घटः पटत्वाभाववान् भवति' अर्थात् घड़ा पटत्वाभाव वाला है। 'अपटः' का अर्थ है—'श्रारोपित-पटत्ववान्', अर्थात् जिसमें पटत्व का 'आरोप' किया गया है (वास्तविक पटत्व जिसमें नहीं है) वह घट। इस प्रकार यहाँ विधि की प्रधानता है तथा निषेध अर्थ की अप्रधानता है। इसलिये इसे 'पर्युदास नव्' का ही प्रयोग मानना चाहिये। पर 'पर्युदास नव्' होते हुए भी यहां 'नव्' का तथा 'पट' का समास नहीं किया गया।

## २१८ दैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इत दोनों ही स्थलों में समास न होने का कारएा यह है कि समास का विधान, "विभाषा" (पा० २.१.११) का ग्रिविकार होने के कारएा, विकल्प से किया गया है। अर्थात् समास का करना न करना वक्ता की इच्छा पर निर्भर करता है।

# ['प्रसज्यप्रतिषेध' का स्वरूप]

प्रमज्यप्रतिषेधस्तु समस्तोऽसमस्तश्चेति द्विविधः । तत्र विशेष्यतया क्रियान्वयनियमात् सुबन्तेन ग्रसामर्थ्येऽपि "ग्रसूर्येललाटयोः。" (पा० ३.२.३६) इत्यादिज्ञापकात् समासः । तदुक्तम्—

''प्रसज्यप्रतिषेधोऽयं क्रियया सह यत्र नञ्'।''
ग्रत्र 'क्रिया'-पदं गुरगस्याप्युपलक्षराम् इति बहुनः। ग्रत
एवं ''नञ्'' (पा० २.२.६) सूत्रे माध्ये ''प्रसज्यायं
क्रियागुरगौ ततः पश्चान् निवृत्ति कु'रुते'' इत्युक्तम्।
उदाहररगम्— 'न ग्रस्माकम् एकं प्रियम्' इति । एक-प्रियप्रतिषेधे बहुप्रिय-प्रतीतिः। ए'वं 'न सन्देहः', नोपलब्धिः'
इत्याद्युदाहरगां गुरगस्य, सन्देहादोनां गुरगत्वात् । क्रियोदाहरगां च—''ग्रनचि च'' (पा० ६.४.४७), 'गेहे घटो
नास्ति' इत्यादि ।

'प्रसज्यप्रतिषेध (नत्र्)' तो समास-युक्त तथा समासरहित दो तरह का होता है। उनमें (समासयुक्त स्थलों में 'प्रसज्यप्रतिषेध वाले 'नत्र्' के) प्रधान रुप से क्रिया में भ्रन्वित होने के नियम के कारण 'सुबन्त' (पद) के साथ ('एकार्थी-भाव' रूप) 'सामर्थ्य' के न होने पर भी ''असूर्यललाटयोद् शितपोः'' (इस सूत्र से सिद्ध होने वाले 'असूर्यम्पक्या राजदाराः') इत्यादि (प्रयोगरूप) ज्ञापक से समास हो जाता है।

यह कहा गया है कि—-''यह 'प्रसज्यप्रतिषेध' (वहां होता) है जहां 'नश्र' किया के साथ (सम्बद्ध या श्रन्वित) होता है''। यहां (कारिका का) 'किया' पद 'गुरा' का भी उपलक्षरा है ऐसा श्रनेक श्राचार्य मानते हैं। इसीलिये 'नश्र' सूत्र के भाष्य में (पतंजलि ने) यह कहा है—कि

वाचस्पत्यम् कोश में शाब्दिकों के नाम से यह कारिका उद्घृत है।

२. ह० में "अत एव ''इत्युक्तम्" अंश अनुपलन्ध है।

३. तुलना करो—महा० २.२.६, पृ० ५७६; प्रसज्यायं क्रियागुणो ततः पश्चान् निवृत्ति करोति ।

४, हर्भे 'एबंन ''गुणत्वात्'' अंश अनुपलब्ध है।

२१६

"प्रसच्यायं क्रियागुणों ततः पश्चान् निवृत्ति करोति" (यह 'नज्' 'क्रिया तथा 'गुण्' की प्रसक्ति करा के फिर उनकी निवृति, प्रर्थात निषेध करता है)। ('गुण्' का) उदाहरण् है — 'नास्माकम् एकं प्रियम्' (हमें एक प्रिय नहीं है)। (यहाँ) एक प्रिय का प्रतिषेध हो जाने पर बहुप्रिय का ज्ञान होता है। इसी तरह 'न सन्देहः' (सन्देह नहीं हैं) 'नोपलब्धि' (ज्ञान नहीं हैं) इत्यादि 'गुण्' के उदाहरण् है क्योंकि 'सन्देह' स्नादि 'गुण्' हैं। 'क्रिया' का उदाहरण् है— ''अनचि च'' (स्रच् के परे रहने पर द्वित्व नहीं होता है), गेहे घटो नास्ति' (घर में घड़ा नहीं है) इत्यादि।

सुवन्तेन ग्रसामर्थ्येऽपि ::समासः -- 'प्रसज्यप्रतिषेघ' के विषय में उपर यह कहा जा चुका है कि यह विधि-प्रधान न होकर निषेघ-प्रधान होता है तथा यहाँ 'नञ्' का सम्बन्ध किया के साथ होता है। यह 'प्रसज्यप्रतिषेध' सामान्यतया दो प्रकार का होता है --- समासयुक्त एवं समासरहित।

यह पूछा जा सकता है कि यहां 'नज्' का सम्बन्ध 'सुबन्त' पद के साथ न होकर 'क्रिया' के साथ होता है इसलिये, 'सुबन्त' पद के साथ 'एकार्थीभाव सामर्थ्य' न होने के कारणा, "समर्थः पदविधिः" (पा० २.११) के नियमानुसार, 'प्रसज्यप्रतिषेध' के प्रयोगों में समास नहीं होना चाहिये।

इस प्रश्न का उत्तर यहां यह दिया गया कि 'प्रसज्यप्रतिषेध' के प्रयोगों में सामान्यतया समाम नहीं हुमा करता। पर कुछ प्रयोगों में, प्रपवाद के रूप में, समास का प्रयोग भी पाया जाता है। इस अपवाद वाली स्थिति का ही संकेत ग्राचार्य पािएति के सूत्र "असूर्यललाटयोर्ट शितपोः" में किया गया है। इस सूत्र से 'ग्रसूर्य' इस 'कमें' वाचक शब्द के उपपद होने पर 'हश्' धातु से 'खश्' प्रत्यय का विधान किया गया है। इसका उदाहरए। है— 'ग्रसूर्यम्पदया राजदाराः' (सूर्य को न देख सकने वाली रानियां)। यहां 'नज्' का सम्बन्ध 'सूर्यम्' के साथ न होकर 'इश्' किया के साथ है— 'न देखने वाली'। उसलिये, 'नज्' तथा 'सूर्य' के परस्पर ग्रन्वित न हो सकने रूप 'ग्रसमर्थता' के कारएा, समास नहीं होना चाहिये था। परन्तु व्यवहार में यह प्रयोग प्रचलित था। इस कारए। इस शब्द की सिद्धि के लिये पािएति को उपर्युक्त सूत्र बनाना पड़ा।

पाणिनि के सूत्र से सिद्ध होने वाला यह 'श्रसूर्यम्पश्या राजदाराः' प्रयोग सूचित करता है कि 'प्रसच्य प्रतिपेध' के कुछ श्रौर भी प्रयोग ऐसे मिल सकते हैं या मिलते हैं, जहाँ सामर्थ्य न होने पर भी समास किया जाता है। वैयाकरण ऐसे स्थलों में 'श्रसमर्थ समास' मानते हैं। द्र०---'श्रसूर्य' इति च श्रसमर्थ समासोऽयम्, दृशिना नत्रः सम्बन्धात्, सूर्यं न पश्यन्तीतिः' (काशिका ३.२.३६)।

क्रियापदं गुरास्याप्युपलक्षराम् — 'प्रसच्यप्रतिषेघ' में 'नव्' के ग्रर्थ की प्रधानता होती है तथा उसका सम्बन्ध 'क्रिया' से होता है। परन्तु केवल 'क्रिया' के साथ ही सर्वत्र 'नव्र्' का सम्बन्ध दिखाई देता हो ऐसा नहीं है। 'क्रिया' के समान ही 'गुरा' वाचक अब्दों के साथ भी 'नव्' का सम्बन्ध ग्रानेक प्रयोगों में देखा जाता है। इसलिये

#### वैधाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूवा

श्रनेक श्राचार्य उपर्युक्त कारिका ''क्रियया सह यत्र नज्'' के 'क्रिया' पद को 'गुएा' पद का भी उपलक्षक मानते हैं। श्राचार्य पतंजिल भी इन्हीं श्राचार्यों में से एक हैं। इन्हें भी 'प्रसज्य प्रतिषेध' वाले 'नज्' का सम्बन्ध 'क्रिया' तथा 'गुएा' दोनों प्रकार के शब्दों से श्रभिप्रेत हैं। पतंजिल के ''प्रसज्यायं क्रियागुए। ततः पश्चात् निवृत्ति करोति'' इस कथन से यह स्थिति स्पष्ट हो जाती है।

'प्रसज्यप्रतिषेष' के उन स्थलों में जहाँ 'नज्' का सम्बन्घ 'गुएा' के साथ होता है उनके उदाहरए। के रूप में यहाँ दो तीन उदाहरए। प्रस्तुत किये गये हैं। पहला है— 'नास्माकम् एकं प्रियम' (हमें एक नहीं प्रिय हैं)। यहाँ 'प्रिय' में 'एकस्व संख्या' का प्रतिषेघ किया गया है। ग्रतः 'नज्' का सम्बन्ध किसी क्रिया' से न होकर 'एकस्व संख्या' से है। 'एकस्व संख्या' के प्रतिषेध से ही यहां, 'एकस्व' से इतर, द्वित्व ग्रादि 'संख्या' से युक्त 'प्रिय' की प्रतीति होती है। यह 'एकस्व संख्या' जिसके साथ नज्' का सम्बन्ध किया जाता है वह 'क्रिया, न होकर 'गुएा' है।

'नज्' सूत्र के भाष्य में पंतजलि ने भी इसी प्रकार का एक उदाहरए। दिया है— 'न न एकं प्रियम्' (हमें एक प्रिय नहीं है) । इस उदाहरए। को स्पष्ट करते हुए कैंग्यट कहता है—"श्रत्र एक प्रतिपेवसामध्यंदेव संख्यान्तरयुक्तवस्तुप्रतीतिः"।

यहां दूसरे तथा तीसरे उदाहरण (न सन्देहः, नोपलब्धिः) में भी सन्देह तथा उपलब्धिया ज्ञान 'गुण्' हैं जिनके साथ 'नञ्'का सम्बन्ध होता है।

कियोदाहरएाम् — किया के भी दो उदाहरएा यहां प्रस्तुत किये गये हैं। पहला है पािए। निका सूत्र "भ्रनिच च"। इस सूत्र के दो अर्थ किये जाते हैं — एक विधिपरक तथा दूसरा निषेधपरक। विधिपरक अर्थ है — "अर्च् से अव्यवहित बाद में विद्यमान 'यर्' को, 'अर्च् के परे न होने पर, विकल्प से द्वित्व होता है"। तथा निषेधपरक अर्थ है — "अर्च् से अव्यवहित वाद में विद्यमान 'यर्' को 'अर्च् के परे होने पर द्वित्व नहीं होता"।

इस प्रकार "अनिच" सूत्र में पतंजिल तथा काशिकाकार आदि विद्वान् 'पर्युदास प्रतिषेध' मानते हैं तथा कैय्यट, पदमंजरीकार, हरदत्त इत्यादि 'प्रसज्यप्रतिषेध' मानते हैं। कैय्यट ने (महा० की अपनी उद्योत टीका में) एक त्रृटित पाठ उद्धृत किया है जिसका अभिश्राय है कि यदि इस सूत्र में 'पर्युदास प्रतिषेध' माना गया तो इस सूत्र का अर्थ होगा "अर्च् सहश ('अर्ज् भिन्न) वर्ग के परे होने पर द्वित्व होता है'। इस रूप में, अर्च् सहश वर्गान्तर को निमित्त मानने के कारगा 'वाक्क्' इत्यादि अवसान वाले प्रयोगों में द्वित्व करना सम्भव न होगा, क्योंकि यहां 'क्' से परे कोई वर्गा है ही नहीं। दूसरी ओर 'प्रसज्यप्रतिषेध' मानने में यह लाभ है कि वहां प्रतिषेध से विधि का अनुमान कर लिया जायगा, अर्थात् 'अर्च् से परे होने पर 'यर्' के द्वित्व का प्रतिषेध किया जा रहा है, इसलिये 'अर्च् से उत्तर 'यर्' को सर्वत्र दिश्व होगा।

२२१

# ['प्रसज्यप्रतिषेध' के प्रयोगों के ग्रर्थ]

तस्य' समस्तस्य तु 'ग्रत्यन्ताभावः' एवार्थः । ग्रसमस्तस्य तु 'ग्रत्यन्ताभावः, 'ग्रन्योन्याभावः' च । तादात्म्येतर-सम्बन्धाभावः 'ग्रत्यन्ताभावः' । तादात्म्यसम्बन्धाभावः 'ग्रन्योन्याभावः' भेदः इत्यर्थः । 'ग्रसूर्यम्पश्या राजदाराः', 'गेहे घटो नास्ति,' 'घटो न पटः' इत्युदाहरणानि । प्रागभावप्रध्वंसाभावौ तु न नञ्चोत्यौ । तत्र 'ग्रत्यन्ताभावः 'विशेष्यतया तिङन्तार्थ-क्रियान्वय्येवः । नञर्थः— 'ग्रत्यन्ताभाव'— विशेष्यकबोधे तिङ्समभिव्याह्रत-धातु-जन्योपस्थितेः कारणत्वात् । तथा च 'घटो नास्ति' इत्यादौ 'घटकतृं क-सत्ताप्रतियोगिकोऽभावः' इति बोधः । ग्रत्यव 'ग्रहं नास्मि', 'त्वं नासि' इत्यादौ 'घटौ न स्तः', 'घटा न सन्ति' इत्यादौ च पुष्प-वाचनव्यवस्था उपपद्यते ग्रन्थया युष्यमदादेस्तिङ्सामानाधिकरण्याभावात् 'मद् ग्रभावोऽस्ति' इत्यादोवि सा न स्यात्'।

ग्र'सन्देहः' इत्यादौ ग्रारोपितार्थंकनअँव समासः। 'ग्रत्यन्ताभावः'तु फलित एव । 'वायौ रूपं नास्ति' इत्यत्र तु तात्पर्यानुपपत्त्या रूपप्रतियोगिकात्यन्ताभावे लक्षणा। तेन 'वाय्वधिकरिणका रूपभावकत् का सत्ता' इति बोधः। वस्तुतस्तु समनियताभावेक्यम् ग्राश्रित्य फलितार्थं एवायम्। 'ग्ररूपम् ग्रस्ति' इत्यर्थकं वा तत्'। एतेन 'ग्रत्यन्ताभाव-प्रकारकित्याविशेष्यको बोधः' इति ताकिकोक्तम् ग्रपास्तम्।

**९. ह०**—तन्न ।

२. ह० में इसके दाद ''असमस्त-समस्ते 'असन्देह:' 'अविवाद:' इत्यादी अत्यन्ताभावार्थंक नओंऽप्यक्रियान्व यिरवात् असमस्त इत्युक्तम्'' इतना अधिक है ।

३. ह०--- नव्पदार्घ।

४, ह०—अहं नासम्।

ह० — में 'सान स्यात्' के स्थान पर 'सा पुरुष-वचन-व्यवस्थान स्यात्' है।

६. 'असन्देह: इत्यादी...चा तत्' यह अंग ह० में अनुपलब्ध है।

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परभ-लघु-मंजूषा

उस समास-युक्त ('प्रसज्यप्रतिषेध') का 'ग्रत्यन्ताभाव' ग्रथं ही है परन्तु समास-रहित ('प्रसज्य प्रतिषेध' तथा 'पर्यु दास' का (कमशः) 'ग्रत्यन्ताभाव' ग्रौर 'ग्रन्योयन्याभाव' (ग्रथं) है। 'तादात्म्य' (सम्बन्ध) से भिन्न सम्बन्धों के ग्रभाव को 'ग्रत्यन्ताभाव' कहा जाता है तथा 'तादात्म्य'-सम्बन्ध के ग्रभाव को 'ग्रन्योऽन्याभाव' का) ग्रथं है (पारस्परिक) भिन्नता। (क्रमशः इन तीनों ग्रथों के) उदाहरण हैं—'ग्रसूर्यम्पश्या राजदाराः' (सूर्य को न देखने वाली रानियां), 'गेहे घटो नास्ति' (धर में घड़ा नहीं है), 'घटो न पटः' (घड़ा वस्त्र नहीं है) 'ग्राग ग्रभाव' तथा 'प्रध्वंसाभाव' नत्र के द्योत्य (ग्रथं) नहीं हैं।

उन ('ग्रत्यन्ताभाव' तथा 'ग्रन्योऽन्याभाव') में 'ग्रत्यन्ताभाव' विशेष्य (प्रधान) बन कर तिङन्त (पद) के ग्रथं (क्रिया) में ग्रन्वित होता है क्योंकि 'नज्' का ग्रथं 'ग्रत्यन्ताभाव'—है प्रधान जिसमें ऐसे ज्ञान में तिङ् के समीपस्थ धातु से उत्पन्न ग्रथं कारण बनता है। इस तरह 'घटो नास्ति' (घड़ा नहीं है) इत्यादि (प्रयोगों) में "घड़ा है 'कर्त्ता' जिसका ऐसी सत्ता है 'प्रतियोगों 'जिसमें ऐसा ग्रभाव' यह 'शाब्दतोध' होता है। इसीलिए ('क्रिया' के प्रति 'नज्' के ग्रथं 'ग्रत्यन्ताभाव' के प्रधान होने के कारण) 'ग्रहं नास्मि' (में नहीं हैं), 'त्वं' नासि, (तुम नहीं हो) इत्यादि (प्रयोगों) में तथा 'घटौ न स्तः' (दो घड़े नहीं हैं), 'घटा न सन्ति' (बहुत घड़े नहीं हैं') इत्यादि (प्रयोगों) में 'पुरुष' एवं 'वचन' की व्यवस्था बन जाती है। इसके विपरीत 'नज्' के ग्रथं 'ग्रत्यन्ताभाव' को 'क्रिया' का विशेषण तथा 'क्रिया' को (विशेष्य) मानने पर, 'युष्मद्' तथा 'ग्रस्मद्' ग्रादि का तिङ् के साथ समान-ग्रधिकरणता के न होने के कारण, 'मदभावोऽस्ति' (मेरा ग्रभाव है) इत्यादि प्रयोगों के समान वह ('पुरुष-वचन'-विषयक व्यवस्था) नहीं उत्पन्न हो सकती।

'असन्देहः' (सन्देह का अभाव) इत्यादि (प्रयोगों) में तो 'आरोपित'-अर्थ वाले 'नज्' के साथ ही समास किया गया है। (इसलिये) 'अत्यन्ताभाव' तो उस का 'फलित' (अर्थ से उत्पन्न) ही है (शब्दार्थ नहीं)। 'वायौ रूपं नास्ति' (बायु में रूपं नहीं है) यहाँ तो तात्पर्य के सुसङ्गत न होने के कारणा, 'रूप' है 'प्रतियोगी जिसमें ऐसे 'अत्यन्ताभाव' में ('रूप' शब्द की) 'लक्षणा' है। इसलिये "वायु रूप 'अधिकरणा' में रहने वाली तथा 'रूप' का 'अभाव' है 'कर्ता' जिसमें ऐसी सत्ता" का बोध होता है। वास्तिवकता तो यह है कि 'समिनयत अभावों' ('रूपाभाव' तथा 'रूपकृतृं के सत्ता का 'अभाव' इन दोनों) की एकता का आश्रयण करके यह ('रूपाभाव') 'फलित' अर्थ ही है। अथवा वह ('वायौ रूपं नास्ति' यह वाक्य) 'अरूप है' इस अर्थवाला है। इस ("नज्' के अर्थ 'अत्यन्ताभाव' का 'क्रिया' के प्रति 'विशेष्य' रूप से ज्ञान होता है"—इस सिद्धान्त) से ''अत्यन्ताभाव है 'विशेष्ण' तथा 'क्रिया' है 'विशेष्य' जिसमें'' ऐमा बोध होता है" नैयायिकों का यह कथन खण्डित हो जाता है।

223

समस्तस्य ग्रत्यन्ताभाव एवार्षः— 'प्रसच्यप्रतिषेघ' तथा 'प्युं दासप्रतिषेघ' की समास-युक्त तथा समासरिहत स्थितियों में जो ग्रथं प्रकट होते हैं उनकी वर्षा यहाँ की जा रही है। 'प्रसच्यप्रतिषेध' वाले 'नज्' का जब किसी सुवन्त पद के साथ समास हुग्रा रहता तो वहाँ 'श्रत्यन्ताभाव' ग्रथं की ग्रांभव्यक्ति होती है। 'तादारम्य', ग्रथित् 'ग्रभेद'-सम्बन्ध, से भिन्न सम्बन्ध के ग्रभाव को 'ग्रत्यन्ताभाव' कहा जाता है। समासयुक्त 'प्रसच्यप्रतिषघ' का उदाहरए। है— 'ग्रसूर्यम्पश्या राजदाराः' (सूर्य को न देख पाने वाली रानियों)। यहाँ रानियों में, सूर्य को देखने की 'क्रिया' का जो ग्रभाव है वह 'ग्रत्यन्ताभाव' है, क्योंकि 'तादारम्य-सम्बन्ध' से इतर ('समन्नाय') सम्बन्ध का यहाँ ग्रभाव है। देखने वाले व्यक्ति में देखने की 'क्रिया' 'समवाय' सम्बन्ध से रहती है इसलिये उस क्रिया का न होना 'समवाय' सम्बन्ध का ग्रभाव है।

ग्रसमस्तस्य ग्रत्यन्ताभावः — समासरिहत 'प्रसञ्यप्रतिषेध' का जदाहरण् — है 'गेहे घटो नास्ति' (घर में घड़ा नहीं है) । यहाँ भी 'ग्रत्यन्ताभाव' प्रथं ही है क्योंकि घट है 'कर्ती' जिसमें ऐसी सत्ता का ग्रभाव भी 'तादात्म्य'सम्बन्ध से भिन्न ('समवाय') सम्बन्ध का ही ग्रभाव है।

मन्योऽज्याभावश्च समासरहित 'पर्यु दासप्रतिषेघ' के प्रयोगों से 'ग्रन्योन्याभाव' अर्थ प्रकट होता है। इसका उदाहरएा है — 'घटो न पटः'। यहाँ 'पट' में जो 'घटत्व' का अभाव है वह 'तादात्म्य'सम्बन्ध का ही अभाव है। 'ग्रन्योऽन्यः' का ग्रर्थ है 'तादात्म्य' या 'ग्रभेद'। इस 'तादात्म्य' के अभाव को ही 'ग्रन्योऽन्याभाव' कहते हैं। समासरिहत 'पर्यु दासप्रतिषेध' का यह 'ग्रन्योऽन्याभाव ग्रर्थ फलित' ग्रर्थ ही है क्योंकि उसका शाब्दिक ग्रथं तो ग्रारोपविषयता या 'ग्रारोप' ही है।

प्रागमावप्रध्वंसाभावों तुन नज्योत्यों—'प्रागभाव' तथा 'प्रध्वंसाभाव' 'नज्' के द्योत्य प्रथं नहीं है। 'प्रागभाव' का उदाहरण है—'घटो भवध्यति' (घड़ा उत्पन्न होगा) तथा 'प्रध्वंसाभाव' का उदाहरण है—'घटो नष्टः' (घड़ा हट गया)। शब्दशक्ति के स्वभाव के कारण दोनों ही स्रभाव 'नज्' के द्वारा द्योतित नहीं हो पाते। यद्यपि जब ऐसे पक्के हुए घड़े के लिये जिसकी श्यामता नष्ट हो गयी है यह कहा जाता है कि 'श्यामो घटो नास्ति' (काला घड़ा नहीं है) तो ऐसा लगता है कि यहाँ 'प्रध्वंसाभाव' की प्रतीति 'नज्' से हो रही है। तथा इसी प्रकार, घड़ा बनने से पहले कपालावस्था में, जब यह कहा जाता है कि 'घटो नास्ति' (घड़ा नहीं है) तो ऐसा लगता है कि यहाँ 'नज्' 'प्रागभाव' की प्रतीति करा रहा है। परन्तु इन प्रतीतियों को वास्तविक नहीं माना जा सकता वयोंकि सत्य यह है कि इन दोनों ही प्रयोगों में 'ग्रत्यन्ताभाव' का ही द्योतन 'नज्' से होता है।

म्रत्यन्ताभावो विशेष्यतया तिङ्ग्लार्थिकयाःवय्येव -- 'प्रसज्यप्रतिषेष' में 'नज्' के स्रयं की प्रधानता रहती है जबकि 'पर्यु दास' में स्रप्रधानता । 'प्रसज्यप्रतिषेष' के प्रयोग में चाहे वे समास-सहित हों या समास-रहित, 'नज्' का अर्थ 'ग्रत्यन्ताभाव' ही होता है । यह 'अत्यन्ताभाव' रूप अर्थ 'तिङ्ग्त पद' (क्रिया पद) के अर्थ (क्रिया) में 'विशेष्य' (प्रधान) रूप से अन्वित होता है । यहां के 'तिङ्ग्त पद' को 'कृदन्त' प्रयोगों का भी उपलक्षणा माना जाता है, अन्यथा 'असूर्यम्पश्या-राजदाराः' इत्यादि प्रयोगों, में जहाँ 'नज्', 'तिङ्ग्त पद' से सम्बन्द न होकर, 'कृदन्त पद ('पश्य') से सम्बन्द है, 'अत्यन्ताभाव' तथा

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

किया का विशेष्य विशेषण भाव नहीं बन सकेगा। इसके स्रतिरिक्त 'तिङन्तार्थ-क्रियान्वय्येव' इस वाक्य के 'क्रिया' पद में 'गुण' पद का भी स्रन्तर्भाव मानना चाहिए क्योंकि ऊपर भाष्य की पंक्ति उद्धृत करते हुए यह कहा गया है 'क्रिया' तथा 'गुण' दोनों की प्राप्ति या विघान कराकर फिर 'नज्' उनकी निवृत्ति करता है—"प्रसज्यायं क्रियागुणों तत: पश्चान् निवृत्ति करोति"।

तिङ्समिभव्यहृतधातुजन्योपस्थितेः कारएात्वात् — 'प्रसच्यप्रतिषेध' के प्रयोगों में 'तिङन्त' (या 'कृदन्त') पद का अर्थ क्यों 'विशेषएा' (अप्रधान) बनता है तथा 'नज्' का अर्थ ('अत्यन्ताभाव') 'विशेष्य' (प्रधान) बनता है इसका उत्तर यह है कि 'नज्ं के 'अत्यन्ताभाव' रूप अर्थ को 'विशेष्य' रूप में उपस्थित करने का जो कार्य है उस कार्य का कारएा है 'तिङ्न्त' अथवा 'कृदन्त' पद का अर्थ । इस प्रकार 'तिङ्न्त' प्रथवा 'कृदन्त' पद का जो अर्थ है उसके 'साधन' (विशेषएा) होने के कारएा 'नज्ं के द्योत्य अर्थ का 'विशेष्य' होना स्वाभाविक ही है। इस कारएा 'घटो नास्ति' का अर्थ है 'घटकर्तृ कसत्ताप्रयोगिकोऽभावः,' अर्थात् घट है 'कर्ता' जिसका ऐसी सत्ता है 'प्रतियोगी' जिसमें वह 'अभाव'। घट, 'सत्ता' किया का, 'कर्ता' है तथा 'सत्ता' अभाव का 'प्रतियोगी' है। इस प्रकार 'सत्ता' तथा 'अभाव' दोनों की समान-आध्यता अथवा समान-अधिकरए।ता से घट में मिल जाती है।

स्रतएव " पुरुष-वचन-रुवस्था उपपधते— नज्' के सर्थ 'स्रत्यन्ताभाव' को किया तथा गुण के प्रति विशेष्य मानने से, ज्याकरण की प्रक्रिया की दृष्टि से, एक लाभ यह है कि 'प्रसज्यप्रतिषेध' के प्रयोगों में 'पुरुष' तथा 'वचन' को ज्यवस्था सुसंगत हो जाती है। इसके प्रदर्शन के लिये नागेशभट्ट ने चार उदाहरण दिये हैं। ये हैं — 'ग्रहं नास्मि', 'त्व 'नासि', घटौं न स्तः' 'घटा न सन्ति'। इन सभी प्रयोगों में 'प्रभाव' अर्थ प्रधान है तथा उसका 'विशेषण' है 'सत्ता', वयोंकि 'सत्ता,' स्रभाव का 'प्रतियोगी' है ('सत्ताप्रतियोगिताकोऽभावः'-— 'सत्ता' है 'प्रतियोगी' जिसमें ऐसा 'ग्रभाव') यह ज्ञान इन प्रयोगों से होता है। ग्रब इस 'सत्ता' के 'कर्ता है' क्रमशः 'ग्रहम्', 'त्वम्', 'घटौ', 'घटाः'। इनमें 'सत्ता' तथा 'ग्रभाव' दोनों की समान-प्रधिकरणता बन जाती है, इसलिये इन्हीं के ग्रनुसार 'पुरुष' तथा 'वचन' की ज्यवस्था संगत हो सकती है।

श्रन्थया ः सा न स्थात् ः —यदि उपर्युक्त सिद्धान्त के विपरीत 'नन्नयं' (श्रत्यन्ताभाव) को विशेषण तथा किया को विशेष्य मान लिया जाए तो — जिस प्रकार 'मद् श्रभावोऽस्ति' इस प्रयोग में 'मत्प्रतियोगिताकाभावकर्नु कसत्ता' ('मैं' है 'प्रतियोगी' जिसमें ऐसा 'श्रभाव' है 'कर्ता' जिसमें ऐसी 'सत्ता') इस श्रथं की प्रतीति होने के कारण, 'श्रभाव' 'कर्ता' है इसलिये उसके साथ, 'सत्ता' किया का सामानाधिकरण्य होने से, 'श्रभाव' के श्रनुसार 'श्रन्य पुरुष' तथा 'एकवचन' का प्रयोग किया जाता है उसी प्रकार—'श्रहं नास्मि' का श्रथं होगा 'श्रस्मत्प्रतियोगिताकाभावकर्नु का सत्ता', श्रथित् 'मैं' है 'प्रतियोगी' जिसमें ऐसा 'श्रभाव' है 'कर्त्ता' जिसमें ऐसी 'सत्ता', न कि 'मस्कर्नु क-सत्ता-प्रतियोगिताकोऽभावः' श्रथित् 'मैं' है 'कर्ता' जिसका ऐसी 'सत्ता' है 'प्रतियोगी' जिसमें ऐसा 'श्रभाव' की प्रधानरूप से प्रतीति न होकर 'सत्ता' की प्रधान रूप से प्रतीति होगी तथा उस 'सत्ता' का 'विशेषण् दिनेगा 'श्रभाव' ह इस तरह 'श्रुष्मद्', 'श्रस्मद्' के साथ किया का सामानाधिकरण्य न होकर 'श्रभाव' के

२२५

साथ उसका सामानाधिकरण्य होगा क्योंकि 'सत्ता' रूप किया का कर्ता वह 'ग्रभाव' ही है। ग्रतः 'ग्रहं नास्मि' इत्यादि सभी प्रयोगों में 'ग्रभाव' के अनुसार केवल 'ग्रन्यपुरुष' तथा 'एक वचन', ग्रथात् 'ग्रस्ति' किया, का ही प्रयोग हो सकेगा, क्रमशः 'ग्रस्मि', 'श्रसि', 'स्तः', 'सन्ति' इन भिन्न क्रियाग्रों का नहीं। यह एक महान् ग्रनौचित्य दोष है।

'श्रसन्देहः' इत्यादो .... फलितएव:—पर यदि इस सिद्धान्त को मान लिया जाय कि 'अत्यन्ताभाव' रूप 'नव्यथं', 'विशेष्य' (प्रधान) बन कर, क्रिया में अन्वित होता है तो 'श्रसन्देहः' इत्यादि 'प्रसज्यप्रतिषेध' के समासयुक्त प्रयोगों में "नव्-तत्पृष्ण में उत्तरपद के धर्थ की प्रधानता होती है'' इस नियम का उल्लंघन होता है क्योंकि यहाँ तो अभाव की, जो 'नव्' का अर्थ है, प्रधानता है और इस प्रयोग में 'नव्' समास का पूर्वपद है। इसलिये यहाँ पूर्वपदार्थ की प्रधानता माननी होगी।

परन्तु इस ग्राक्षेप का उत्तर यह है कि 'ग्रसन्देहः' जैसे उदाहरराों में 'प्रसज्य-प्रतिषेघ' है ही नहीं, यहाँ तो 'पर्यु दासप्रतिषेघ' है। इसलिये 'ग्रसन्देहः' ग्रादि प्रयोगों में 'नज्' का शाब्दिक ग्रयं केवल 'श्रारोप' है। 'ग्रत्यन्ताभाव' रूप ग्रयं भले ही यहाँ प्रतीत हो रहा है पर वह फलित ग्रथं है, ग्रयांत् 'नज्' के 'ग्रारोप' रूप ग्रयं-ज्ञान के उपरान्त ही उसका ज्ञान होता है।

वागे रूपं '''' लक्ष्मणा: —वैयाकरणों के उपयुंक्त सिद्धान्त को मानने पर 'वागे रूपं नास्ति' इस प्रयोग में असंगति उपस्थित होती है। अत्यन्ताभाव को प्रधान मानते हुए इस वानय का अर्थ होगा "आधारभूत वायु का आवेयभूत जो रूप वह है 'कर्त्ता' जिसका ऐसी सत्ता है 'प्रतियोगी' जिसमें ऐसा अभाव'' (वायु-निरूपितावेयतावद्-रूप-कर्नृ क-सत्ता-प्रतियोगिताकोऽभावः)। परन्तु असत्य होने के कारण इस अर्थ को स्वीकार नहीं किया जा सकता क्योंकि सत्य तो यह है कि वायु में रूप होता ही नहीं। इसलिये जब वायु में रूप है ही नहीं तो वह सत्ता का कर्त्ता कैसे बन सकता है। इस कारण 'रूप-कर्नृ क-सत्ता' अर्थ असत्य एवं असगत है। इस असंगित के निवारणार्थ नागेश भटट् तिन समाधान यहाँ प्रस्तुत किये हैं। पहला यह है कि, उपरिनिर्दिष्ट तात्पर्य की अनुपपत्ति या असंगति होने के कारण, 'वायौ रूपं नास्ति' इस प्रयोग के 'रूपम्' को रूप के अत्यन्ताभाव' अर्थ में लाक्षणिक प्रयोग माना जाय तथा 'नज्' पद को उस तात्पर्य का आहक माना जाय। इस स्थिति में वाक्य का अर्थ होगा— "रूपाभाव है 'कर्ता' जिसमें ऐसी, 'वायु' रूप 'अधिकरण' में रहने वाली, 'सत्ता''। इस प्रकार 'लक्ष्या' का आश्रयण करने तथा 'वायु' का 'सत्ता' में अन्वय कर देने से कोई दोष नहीं आता।

बस्तुतस्तु ""फिलितार्थ एयायम्: - परन्तु 'लक्षरा।' वृत्ति को मानने में एक प्रकार का गौरव है इसलिये 'वस्तुतस्तु' कह कर दूसरा समाधान दिया गया जो सम्भवतः नागेश का ग्रपना मत है। यहाँ दो प्रकार के 'श्रभावों की बात उठायी गयी है - 'रूप कर्तृ क श्रभाव' तथा 'रूपाभाव। वायु में 'रूपकर्तृ क श्रभाव' मानने में तो कठिनाई है पर रूपाभाव मानने में कोई श्रापत्ति नहीं है। परन्तु वास्तविकता यह है कि ये दोनों ही ग्रभाव 'समनियत' हैं - समान स्थान में रहने वाले हैं। दोनों में से कोई भी न्यून या ग्रधिक स्थान में रहने वाला नहीं है, ग्रथीन जहाँ 'रूपाभाव' है वहीं 'रूपकर्तृ क सत्ता' का ग्रभाव भी है - रससे श्रन्यत्र नहीं। इस प्रकार 'समनियत' होने के काररण ये

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

दोनों ही — ('रूपाभाव' तथा 'रूपकर्तृकाभाव') ग्रभिन्न हैं, एक हैं। इसलिये 'रूप-कृर्तृक ''सत्ता' का श्रभाव इस शाब्दबोब के होने पर भी उससे 'फलित' ग्रथं के रूप में 'रूपाभाव' ग्रथं स्वतः प्रकट हो जायगा। इस रूप में पूर्वीक्त सिद्धान्त में कोई दोष नहीं ग्राता।

'श्ररूपम् श्रस्ति' इत्यर्थकं वा तत् :—तीसरा समाधान यह दिया गया कि 'वायों रूपं नास्ति' इस वाक्य में 'रूपं नास्ति' यह ग्रंश 'ग्ररूपम्' के ग्रयं में प्रयुक्त हुग्रा है। 'ग्ररूपम्' यह जो समास का प्रयोग है, वह वैकल्पिक है, ग्रयांत्—'ग्ररूपम्' तथा 'रूपं नास्ति' दोनों में से किसी एक का प्रयोग किया जा सकता है। इस प्रकार जब 'ग्ररूपम्' के ग्रयं में 'रूपं नास्ति' का प्रयोग किया गया तो, 'ग्ररूपम्' में 'प्रसज्यप्रतिषेध' न होकर 'पर्यु दासप्रतिषेध' है तथा 'पर्यु दास नज्' का ग्रयं है 'ग्रारोप', इसलिये, यहाँ 'रूपं नास्ति' का शाब्दिक ग्रयं होगा—"ग्रारोपित-रूपता वाला जो 'वायु' उस ग्रधिकरए में रहने वाल जो स्पर्श ग्रादि वे हैं कर्ता जिसमें ऐसी 'सत्ता' ग्रीर इस शाब्दबोध से 'रूपाभाव' की प्रतीति 'ग्रयं से उत्पन्न ज्ञान' या 'फलित ग्रयं' के रूप में हो जायगी (तुलना करो—''ग्रत्यन्ताभावेऽपि 'प्रसक्तं हि प्रतिषिध्यते' इति न्यायेन ग्रारोपितप्रसंगस्यैव निषेधः। तेन 'वायौ रूपं नास्ति' इत्यादाविप वायौ रूपारोपं ग्रत्वैव निषेधो नजा बोध्यते इति विवेकः'' वाचस्परयम् कोश)।

एतेन तार्किकोक्तम् अपास्तम् :— इस प्रकार वैयाकरणों का यह सिद्धान्त कि "प्रसन्यप्रतिषेघ" का अत्यन्ताभाव रूप अर्थ किया के प्रति 'विशेष्य' के रूप में तथा 'क्रिया' उसके 'विशेष्य' के रूप में तथा इसके विपरीत नैयायकों का सिद्धान्त— "अत्यन्ताभाव विशेषणा के रूप में क्रिया के साथ अन्वित होता है" दोषयुक्त ठहरता है। इसलिये दूषित होने के कारणा "अत्यन्ताभाव है 'विशेषणा' जिसमें तथा किया है 'विशेष्य' (प्रवान) जिसमें ऐसा शाब्दबोध प्रसज्यप्रतिषेघ में होता है" यह नैयायकों का कथन उपर्युक्त विवेचन से खण्डित हो गया।

# [बुद्धिगत शब्द ही वाचक है तथा वही वाच्यार्थ भी है ]

नन्वेवं घटसत्तारूपोऽर्थः प्रथमं बुद्धो नजा निवर्तयितुम् ग्रशक्यः सतो निषेधायोगात्, ग्रसतस्तु ग्रसत्त्वादेव निवृत्तिसिद्ध्या निषेधो व्यर्थः । तदुक्तम्—

> सतां च न निषेधोऽस्ति सोऽसत्सु च न विद्यते । जगत्यनेन न्यायेन नजर्थः प्रलयं गतः ।।

(प्रमाखार्तिक, ग्रध्याय, ४, श्लोक २२६)

इति चेत् ? न ''बौद्धो हि शब्दो वाचकः बौद्ध एव भ्रथीं वाच्यः''इत्युक्तत्वात् बुद्धिसतोऽप्यर्थस्य नजा

१. ह॰ में 'एवं ' अशन्य:' यह अंग अनुपलब्ध है। वहाँ 'ननु सतो निषेधायोगात्' पाठ है।

२२७

बाह्यसत्तानिषेघात् । बुद्धौ सन्निप घटो बहिनिस्ति इत्यर्थात् ।

न च—"घट'-'ग्रस्ति'-पदाभ्यां या 'घटविषया ग्रस्ति बुद्धिः' जाता सा नवा निवर्त्यते । किं बौद्धार्थस्वीकारेए।'' इति—वाच्यम् । बुद्धेः शब्दावाच्यत्वेन नवा तन्निषेधा-योगात् । एतेन बौद्धार्थम् ग्रस्वीकुर्वन्तो नव्वर्थबोधाय कष्टकल्पनां कुर्वन्त'स्ताकिकाः परास्ताः ।

इस प्रकार (नन्नर्थ — 'ग्रत्यन्ताभाव' — का 'विशेष्य' रूप से 'क्रिया' में ग्रन्वय मानने पर) घट की 'सत्ता'-रूप ग्रर्थ का, जो पहले ज्ञात हो चुका है, 'नन्न' के द्वारा निवर्तन ग्रसम्भव होगा क्योंकि 'सत्' (विद्यमान) का निषेध नहीं होता ग्रीर 'ग्रसत्' (वस्तु) के तो, (उसकी) सत्ता के न होने से ही, निवारण के (स्वतः) सिद्ध होने के कारण ('नन्न' के द्वारा) निषेध ग्रनावश्यक है। जैसा कि कहा है:—

"विद्यमान वस्तुग्रों का निषेध (संभव नहीं है ग्रौर ग्रविद्यमान वस्तुग्रों में भी वह (निषेध) ग्रावश्यक नहीं है। इस न्याय से संसार में (सर्वत्र) 'नत्र्' का ग्रर्थ (प्रयोग) नष्ट हो गया।"

यदि यह कहा जाय तो वह ठीक नहीं है क्योंकि ''बुद्धि में विद्यमान शब्द ही वाचक है तथा बुद्धिगत अर्थ ही वाच्य है'' यह (स्फोट प्रकरण में) कहा जा चुका है। (इसलिये) बुद्धि में विद्यमान अर्थ की भी बाह्य सत्ता का निषेध 'नत्र' शब्द द्वारा किया जाता है, जिसका अर्थ यह है कि बुद्धि में विद्यमान घट भी बाहर नहीं है।

यह नहीं कहा जा सकता कि—''घट' तथा 'ग्रस्ति' शब्दों के द्वारा जो घट विषयक सत्ता का ज्ञान उत्पन्न हुग्रा उस ज्ञान का ही 'नत्र' के द्वारा निवारण किया जाता है इसलिये ग्रर्थ को बुद्धिगत मानने की क्या ग्रावश्यकता ?'' क्योंकि (घट की सत्ता-विषयक) ज्ञान शब्दों का बाच्य नहीं है। ग्रतः' नत्र्' के द्वारा उस (ज्ञान) का निषेध (भो) सम्भव नहीं है। इस (कथन) से ग्रंथ को बुद्धिगत मानने वाले तथा 'नत्र' के ग्रथंज्ञान के लिये कष्ट-करपना करने वाले नैयायिक पराजित हुए।

र्वयाकरएों के उपयुक्ति सिद्धान्त के विषय में यहाँ एक और प्रश्न किया गया है कि "तिङ्गत' पद का कियारूप ग्रथं 'विशेषएा' है तथा 'प्रसच्यप्रतिषेघ' वाले 'नज्' का 'ग्रत्यन्ताभाव' रूप ग्रथं 'विशेष्य हैं'' इस सिद्धान्त का ग्रथं यह है कि 'ग्रभाव' को

९. **ह०**⊸-कुर्वम्तक्ताः ।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

'सत्ताप्रितियोगिक' मानना, अर्थात् 'सत्ता' है 'प्रितियोगी' ('विशेषण्') जिसमें ऐसा 'श्रभाव' यह प्रतिपादन करना । उदाहरण के रूप में 'घटो नास्ति' जैसे वावयों में घट के स्रभाव की जो प्रतीति होती है उस 'स्रभाव' ज्ञान रूप कार्य में 'प्रितियोगी' या विशेषण्भूत 'घटकर्तृक सत्ता' कारण है । इस रूप में 'स्रभाव' के ज्ञान से पूर्व घट की 'सत्ता' श्रिनिवार्य है । यहाँ किटनाई यह है कि 'सत्' या विद्यमान घट श्रादि का निषेच 'नज्ं के द्वारा स्रसम्भव है क्योंकि 'सत्कायंवाद' के सिद्धान्त के स्रनुसार 'सत्' का कभी भी विनाश नहीं होता और 'स्रसत्' की कभी सत्ता नहीं होती । द्र०—

### नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः । उभयोरिप बृष्टोन्तस्त्वनयोस्तत्वर्दाक्षभिः ॥

गीता (२.१६)

इस तरह विद्यमान की निवृत्ति 'नअ' के द्वारा हो नहीं सकती ग्रीर ग्रसत् (ग्रविद्यमान) की निवृत्ति, उसके ग्रविद्यमान होने के कारण, स्वतः ही सिद्ध है। ग्रतः उसके लिये 'नज्' के प्रयोग की कोई आवश्यकता नहीं। इस प्रकार, सत् ग्रसत् दोनों ही रूपों में 'नज्' का प्रयोग न हो सकने के कारण, नज्' के प्रयोग का प्रयोजन ही समात हो जाता है।

इस प्रश्न का उत्तर यह है कि बुद्धिगत शब्द ही वाचक होता है, जिसे 'स्फोट' कहा गया है, तथा बुद्धिगत धर्य ही वाच्य होता है। इस कारण, बुद्धिगत धर्थ के ही शब्द द्वारा वाच्य होने के कारण, भले ही वस्तु बुद्धि में विद्यमान रहा करे ध्रीर उसका निषेध तब् के द्वारा संभव न हो परन्तु वस्तु की बाह्य सत्ता का निषेध तो नव्न् कर ही सकता है क्योंकि बुद्धि में विद्यमान वस्तु भी बाहर न हो ऐसा तो प्रायः ही होता है।

न च 'घट'-'ग्रस्त'-पदाभ्याप्'''' इति याच्यम् — ग्रथं को बुढिगत मानने के विषय में एक यह श्राशंका प्रस्तुत की गयी है क्यों न ऐसा माना जाय कि 'घटो नास्ति' जैसे वाक्यों में प्रयुक्त 'घट' तथा 'ग्रस्ति' ग्रादि पदों द्वारा घटविषयक जिस सत्ता का ज्ञान हुग्रा उसी सत्ता का निवारएा 'नज्' ग्रपने ग्रथं द्वारा किया करता है। इतना मान लेने से ही यदि काम चल जाता है तो ग्रथं को बुढिगत मानने की परोक्ष कल्पना क्यों की जाय?

बुद्धः शब्दावाच्यत्वेन नन्ना तिन्नवेधायोग।त्:—इस आशंका का समाधान यह है कि 'नन्न्' का यह स्वभाव है कि वह जिस शब्द के सभीप उच्चरित या प्रयुक्त होता है उसके वाच्य-ग्रथं का निषेध कर दिया कर करता है। यहाँ 'घट' तथा 'प्रस्ति' के साथ प्रयुक्त 'नन्न्' इनके वाच्यायं का निषेध तो कर सकता है पर किठनाई यह है कि 'घट' तथा 'प्रस्ति' पदों का वाच्यायं घट-विषयक सत्ता का ज्ञान नहीं है। इसलिये जब 'ज्ञान' या 'बुद्धि' इन 'घट' तथा 'ग्रस्ति' जैसे शब्दों द्वारा वाच्य नहीं है तो यह कैसे मान लिया जाय कि घटविषयक 'ग्रस्ति-बुद्धि' या सत्ता के ज्ञान, का निवर्तन 'नन्न्' के द्वारा होगा। घट-विषयक सत्ता के ज्ञान का 'नन्न्' के द्वारा निवर्तन तो तब हो सकता है जब 'घटसत्ताबुद्धि' या 'घट-सत्ता-ज्ञान' के साथ 'नन्न् का प्रयोग किया जाय ग्रयित् यह कहा जाय कि 'घटसत्ताबुद्धिनं', ग्रथवा 'घटसत्ताज्ञानं न'। परन्तु यहां तो केवल 'घटो नास्ति' कहा गया है। भाष्यकार पतंज्ञित के—'प्रसज्याय' क्रियाग्रगी

#### निपातार्थ-निर्णथ

399

ततः प्रश्चात् निवृत्तिं करोति" (महा० २.२.६, पृ० १७८)। इस पंक्ति का भी यही ग्राशय है कि शब्द के द्वारा वाच्यार्थ के रूप में उत्पन्न एवं बुद्धि के विषयभूत जो 'क्रिया' श्रयवा 'गुगा' उनका ही प्रतिषेघ 'नञ्' निपात करता है।

['घटोः न पटः' इस प्रयोग के ग्रर्थं के विषय में विचार तथा उसके सम्बन्ध में नैयायिकों के मत का खण्डन]

'घटो न पटः' इत्यत्र 'घट'पदस्य घटप्रतियोगिकभेदाश्रये ग्रप्रसिद्धा शक्तिरेव लक्षणा, 'नञ्'पदं तात्पर्यग्राहकम् । तात्पर्यग्राहकत्वं द्योतकत्वमेव इत्युक्तम् । ग्रतण्व ''ग्रन्योन्याभावबोधे प्रतियोग्यनुयोगिपदयोः समानविभक्ति-कत्वं नियामकम्" इति वृद्धोक्तं संगच्छते ।

यत्तु—'घट'पदं घटप्रतियोगिके लाक्षिणिकं'नज्'पदं तु भेदवति, ग्रतो 'घटप्रतियोगिकभेदवान् पटः' इतिबोध इति-तार्किकैक्वतम्, तन्त । भेदवति नजर्थे भेदस्य एकदेशत्वात् तत्र घटार्थानन्वयापत्तोः "पदार्थः पदार्थेन ग्रन्वेति न तु पदार्थेकदेशेन'' इति न्यायात् । पदद्वये लक्ष्णा-स्वीकारे गौरवाच्च । भाष्य-मते लक्ष्णाया निपातानां वाचकत्वस्य च स्वीकाराभावाद् इति संक्षेपः ।

'घटो न पटः' (घड़ा बस्त्र नहीं है) इस (प्रयोग) में घट शब्द की, 'घट' है 'प्रतियोगी' ('विशेषण') जिसमें ऐसी 'भिन्नतां के आश्रय ('पट') में अप्रसिद्ध (ग्रिभिधा) 'शक्ति' ग्रथवा (दूसरे शब्दों में) 'लक्षणा' है। 'नज़' पद इस तात्पर्य का ग्राहक है। तात्पर्यग्राहकता (का अभिप्राय) द्योतकता ही है यह कहा जा चुका है। इसोलिये वृद्ध विद्वानों का-''अन्योऽन्याभावबोधे प्रतियोग्यनुयोगिपदयोः समानविभिवतकत्वं नियामकम्'' ('अन्योऽन्याभाव' के ज्ञान में 'प्रतियोगी' पदों का समान ग्रथवा एक विभिवत में प्रयुक्त होना कारण है) यह कथन सुसङ्गत होता है।

नैयायिकों ने जो यह कहा है कि—"घट' शब्द 'घटप्रतियोगिक' (घट का' इस अर्थ) में 'लाक्षिएाक' प्रयोग है तथा 'नज़्' शब्द तो 'भेद' के आश्रय ('पट') में (लाक्षिएाक' प्रयोग है) । इसलिये ('घटो न पटः' इस प्रयोग से) 'घट' है 'प्रतियोगी' ('विशेषण्') जिसमें ऐसी भिन्नता से युक्त पट यह शाब्द-वोघ होता है''—वह उचित नहीं है।

इसका कारण यह है कि 'नज्' के अर्थ 'भेदवान्' में 'भेद' एक देश (एक भाग या ग्रंश) है इसलिये उस ('नज्' पद के अर्थ के एकदेशभूत अर्थ 'भेद') में

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लधु-मंजूषा

'घट' रूप 'पदार्थ' ('घट' पद का अर्थ) का अन्वय नहीं हो सकता क्योंकि— 'पदार्थ-पदार्थ के साथ (हो) अन्वित होता है उस (पदार्थ) के एक देश के साथ नहीं"—यह, एक न्याय है। इसके अतिरिक्त दोनों ('घट'तथा 'नज्' पदों में) 'लक्षराावृत्ति' मानने में गौरव भी है। भाष्यकार के मत में (भी) 'लक्षराा त्ति'वृत था 'निपातों' की वाचकता को स्वीकार नहीं किया गया है। यह ('नज्' के अर्थ के विषय में) संक्षिप्त विवेचन है।

श्रतएव 'श्रन्योऽन्याभाव' ' संगच्छते—'घटो न पटः' इस प्रयोग में 'घट' शब्द की 'घट भिन्न पट' अर्थ में 'लक्षरणा' मानने से 'घट' का तिङन्त पद ('अस्ति') के साथ सामानाधिकररण्य हो जायगा जिससे 'घट' शब्द के साथ प्रथमा विभिन्त का संयोजन हो सकेगा। इस रूप में 'भेद' के प्रतियोगी 'घट' तथा अनुयोगी 'पट' दोनों में समान विभिन्त होने से यहां 'श्रन्योन्याभाव' अर्थ का बोध हो सकेगा और वृद्ध विद्वानों के द्वारा कथित न्याय, ''श्रन्योऽन्याभाव' के बोध में 'प्रतियोगी' तथा अनुयोगी' पदों में समान-विभिन्त का प्रयोग निमित्त बनता है'' (श्रन्योऽन्याभाव-बोधे प्रतियोग्यनुयोगिपदयोः समान-विभिन्तकत्वं नियामकम्) भी सुसंगत हो जायगा।

परन्तु यदि उपर्युक्त पद्धति न मानी गयी तो 'घट' का, 'प्रतियोगिताबोधकस्व' सम्बन्ध से,'पट' में अन्दय स्वीकार करना होगा। इस तरह 'घट' पद का 'क्रिया ('अस्ति') पद के साथ समान-अधिकरणाता न बन सकेगी और तब, क्रिया के द्वारा उसके अनुकत होने के कारणा, 'घट' शब्द के साथ प्रथमाविभक्ति नहीं आ सकेगी। इस स्थिति में, भिन्न विभक्तिकता के होने पर, वृद्ध विचारकों का उपर्युक्त न्याय असंगत हो जायगा।

यत् 'घट'पदं '''' स्वीकाराभावात् — यहां नैयायिकों के मत को अनुचित एव युवित-रहित प्रतिपादन करने में नागेश ने तीन हेतु दिये हैं। प्रथम यह कि नैयायिकों के अनुसार 'घट' का अर्थ होगा 'घट-प्रतियोगी' ('घट का') तथा 'नव् का अर्थ होगा 'भेदवान्'। परन्तु अन्वय करते हुए 'घट' पद के अर्थ 'घटप्रतियोगी' का 'नव् के अर्थ 'भेदवान्' में अन्वय न करके, 'भेदवान्' इस अर्थ के एक भाग, 'भेद' रूप अर्थ के साथ अन्वय करना होगा। इसलिये इस अन्वय में "पदार्थः पदार्थेन अन्वेति न तु पदार्थेकदेशेन" इस न्याय से विरोध उपस्थित होगा।

दूसरा हेतु यह है कि नैयायिकों के अनुसार दोनों 'घट' तथा पट' पदों में 'लक्षणा' वृत्ति माननी होगी जिस में अनावश्यक गौरव होगा तथा पंतंजिल के मत से विरोध भी होगा क्योंकि वे 'लक्षणा' वृत्ति को नहीं मानते। इस मत का प्रतिपादन 'लक्षणानिरूपणा' के प्रकरण में किया जा चुका है।

तीसरा हेतु यह है कि भाष्यकार पतंजिल 'निपातों' को वाचक नहीं मानते। 'निपात' ग्रथं के द्योतक होते हैं यही मत पतंजिल को अभीष्ट है क्योंकि 'नब्' निपात के विषय में उन्होंने स्पष्ट कहा है— "नब्निमत्ता तूपलिबः" अर्थात् 'नब्' के कारण तो (उस साथ में उच्चरित पद के अर्थ का) द्योतन होता है। परन्तु नैयायिक 'निपातों' को वाचक मानते हुए यहां 'नब्' को 'भेदवान्' अर्थ का वाचक बताते हैं इसलिये, इस दृष्टि से भी, पतंजिल से उनका विरोध दिखाई देता है।

#### निपातार्थ-निर्णय

२३१

## ['एव' निपात के विवध ग्रर्थ]

'एव' शब्दस्यार्थः 'यवधारणम्' 'ग्रसम्भव'श्च । ''एवे चानियोगे'' (महा० ६.१.६४) इति वार्तिके ''नियोगो यवधारणम् । तदभावो ग्रसम्भवः'' इति कैटयटोक्तः' । यनयोरर्थयोः 'एव' शब्दो द्योतकः । ग्रतएव तं विनापि तदर्थप्रतीतिः । ''सर्व वाक्यं सावधारणम्'' इति बृद्धोक्तं संगच्छते । ''लक्णम् एव ग्रसौ भुङ्कते' इत्यादौ प्राचु-पर्थिकस्य, 'घट एक प्रसिद्धः' इत्यादौ ग्रप्थर्थकस्य, 'क्वेव भोक्ष्यसे' इत्यादौ ग्रसम्भवार्थकस्य च तस्य सत्त्वम्'' इति—ग्रालङ्कारिकाः ।

'एव' शब्द का अर्थ है 'अवधारएा' (नियमन) तथा 'असम्भव' क्योंकि ''एवे चानियोगे' इस वातिक (को व्याख्या) में "'नियोग' अर्थात् 'अवधारएा' तथा उसका अभाव (अनियोग) अर्थात् 'असम्भव' हैं' यह कैयट ने कहा है। इन दोनों अर्थों का 'एव' शब्द द्योतक है। इसीलिये उस ('एव') के (प्रयोग के) बिना भी उस ('एव') के अर्थ का ज्ञान होता है तथा "सर्व वाक्यं सावधारएाम्" (सभी वाक्य अवधारएा, अर्थात् नियम के सहित होते हैं) यह बृद्धों का कथन सुसंगत होता है। (इसके अतिरिक्त) 'लवएाम् एव असी भुङ्क्ते' (बह नमक ही खाता है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'अधिकता' अर्थ वाले, 'घट एव प्रसिद्ध,' (घट भी प्रसिद्ध है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'भी' अर्थ वाले तथा 'क्वेव भोक्ष्यसे' (कहां खाओं को अब तो कहीं भी खाना नहीं मिलेगा) इत्यादि (प्रयोगों) में 'असम्भव' अर्थ वाले उस ('एव') की सत्ता है—ऐसा आलंकारिक – विद्वान् कहते हैं।

"एवे चानियोगे" इति कैय्यदोक्ते — कात्यायन की वार्तिक "एवे चानियोगे" से यह स्पष्ट है कि 'एवं निपात के 'नियोग' तथा 'श्रनियोग' दोनों ही अर्थ है। अन्यथा, यदि केवल 'नियोग' अर्थ ही होता तो, केवल 'श्रनियोग' अर्थ में ही कात्यायन ने 'एवं के साथ पररूप का निघान न किया होता। 'नियोग' का अर्थ है है 'अवश्यम्भाव' अथवा 'अवचारएा' या 'नियमन'। 'अनियोग' का अर्थ है 'अनवक्लृप्ति' (असम्भावना) या 'अनिश्चय'। इस 'अनिश्चय' अर्थ नाले 'एवं के साथ ही पररूप का निधान किया गया है। इसलिये 'नियोग' अर्थ वाले 'एवं के साथ "वृद्धिरेचि" (पा० ६. १. ८८) से प्राप्त वृद्धि होती है। इसीलिये किसी विद्वान् कहा है—

धनवक्तृप्तौ यदा वृष्टः पररूपस्य गोचरः । एवस्तु विषयो वृद्धेनियमेऽयं यदा भवेत् ॥

(सिद्धान्तकी मुदी ६. १. ६४ की तत्त्वबोधिनी टीका में उद्घृत)

तुलना करो—"कैयटकृत प्रदोप टीका, महा० ६.१.९४. पृ० ६३६; नियोगीऽवश्यम्भावः, अवधारणम् तस्माद् अन्यत्र अर्थे पररूपं भवति"

### वैयाकरण सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

'श्रनियोग' के उदाहरण के रूप में 'क्वेव भौक्ष्यसे' प्रयोग मिलता है जिसका श्रिभिप्राय है— 'कहां खाग्रोगे, ग्रव तो कहीं भी भोजन नहीं मिलेगा?' देर से ग्राए हुए व्यक्ति के लिये इस प्रकार का उलाहना दिया जाता है। यहां 'एव' का ग्रर्थ 'ग्रसम्भावना' है। ग्रथवा इस वाक्य का दूसरा ग्रर्थ यह भी हो सकता है कि अनेक स्थानों से निमन्त्रण आया है, उनमें में किस स्थान पर खाग्रोगे? इस द्वितीय ग्रभिप्राय में 'एव' का ग्रर्थ ग्रामिश्चय' है।

इस वार्तिक में 'नियोग' का अर्थ, जिनेन्द्रबुद्धि इत्यादि कुछ विद्वान् 'नियोजन', अर्थात् 'व्यापार', करते हैं (द्र०—न्यास ६.१.१४)। परन्तु इस अर्थ को स्वीकार करने से अनेक प्रयोगों में दोष उपस्थित होता है जिनका प्रदर्शन प्रौढ़मनोरमा इत्यादि में किया गया है। इसलिये 'नियोग' का अर्थ 'अवधारण ही करना चाहिये।

श्रनयोर्थयोः 'एव' शब्दो छोतकः—'एव' शब्द इन दोनों, 'नियोग' तथा 'श्रनियोग', प्रथों का छोतक है वाचक नहीं क्योंकि 'एव' के प्रयोग के बिना भी श्रनेक स्थलों में इन अर्थों की प्रतीति होती है तथा 'एव' को छोतक मानने पर ही 'सर्व वाक्यं सावधारएाम्'' (सभी कथन नियम से युक्त होता है) यह वृद्ध आचार्यों का कथन सुसंगत होता है। इस प्रसंग में आचार्य पतंजिल का निम्न कथन दृष्टव्य हैं जहाँ से यह आशय निकलता है कि बिना 'एव' के प्रयोग के भी 'श्रवधारएा' अर्थ की प्रतीति होती है—''अथवा सन्ति एकपदानि श्रप्यवधारएानि। तद्यथा—'श्रब्बक्षो' 'वायु-भक्षः' इति। अप एव भक्षयित वायुमेव भक्षयित इति गम्यते''। (महा०, भा० १, पृ० ४६)। यहाँ 'एकपदानि' का श्रभिप्राय है कि 'एव' शब्दरहित एक पद भी अवधारएा श्रयं वाले होते हैं। 'एव' का प्रयोग करने पर तो द्विपद अवधारएा हो जायगा क्योंकि छोतक हुप में 'एव' की भी अपेक्षा होगी ही।

## [भवधारए। के तीन प्रकार]

तच्चावधारएं त्रिविधम् । विशेष्य-संगत-एवकारे— 'ग्रन्ययोगव्यवच्छेदरूपम्', विशेषरासंगत-एवकारे—'ग्रयो-गव्यवच्छेदरूपम्,' क्रियासंगत-एवकारे—'ग्रत्यन्तायोग-व्यच्छेदरूपम्'।

विशेष्ये— 'पार्थं एव धनुर्धरः' । ''पार्थेतरावृत्ति यद्-धनुर्धरत्वं तादृशधनुर्धरत्ववान् पार्थः'' इति बोधः, इति ग्रन्थिस्मन् धनुर्धरत्व-सम्बन्ध-व्यवच्छेदः ।

विशेषरो—'शंखः पाण्डुर एव'। 'ग्रयोगः' सम्बन्धाभावः। तस्य व्यवच्छेदो निवृत्तिः। द्वाभ्यां निषेधाभ्यां प्रकृतदाद्यं-बोधनेन 'ग्रव्यभिचरित-पाण्डुरत्वगुरावान् शंखः' इति

#### निपातार्थ-निर्णय

२३३

बोधः, इति 'ग्रयोगव्यवच्छेदः'। न तु नीलः'' इति तु' फलति ।

कियायाम्—'नीलं सरोजं भवत्येव'। 'ग्रत्यन्तः' ग्रित्वायितः, 'ग्रयोगः' सम्बन्धाभावः । तस्य 'ब्यवच्छेदः' ग्रभावः । तथा च 'कदाचिन् नीलत्वगुरगवद् ग्रभिन्नं यत् सरोजं तत्कतृ का सन्ता' इति बोधः । 'कदाचिद् ग्रन्यादृ जगुरगः-संयुक्तम्' इत्यपि गम्यते, इति 'ग्रत्यन्ता-योगव्यवच्छेदः'।

वह 'श्रवधारएा' तीन प्रकार का होता है। 'विशेष्य' के साथ संगत होने वाले 'एवकार' में वह (श्रवधारएा) श्रन्य (विशेषएा) में धर्म के सम्बन्ध का ग्रभाव रूप, 'विशेषएा' के साथ संगत होने वाले 'एवकार' में (वह 'श्रवधारएा') ग्रयोग (सम्बन्धाभाव) का ग्रभावरूप तथा 'किया' पद के साथ सम्बद्ध होने वाले 'एवकार' में (धर्म के) सम्बन्ध के श्रत्यन्ताभाव का व्यवच्छेद (श्रभाव) रूप वाला होता है।

विशेष्य में (संगत होने वाले 'एवकार' का उदाहरएए)— 'पार्थ एव धनुर्घरः' (ग्रर्जुन ही धनुष धारएए करने वाला है)। 'ग्रर्जुन से ग्रन्य व्यक्तियों में न रहने वाली जो धनुर्धरता है उस (धनुर्धरता) से युक्त ग्रर्जुन' यह ज्ञान होता है। इसिलये (यहाँ) ग्रन्य (व्यक्ति) में धनुर्धरता के सम्बन्ध का व्यवच्छेद (ग्रभाव) है।

विशेषएए में (सम्बद्ध होने वाले 'एवकार' का उदाहरएा)—'शङ्खः पाण्डुर एब' (शंख सफेद ही होता है) । 'ग्रयोग' (ग्रर्थात्) सम्बन्ध का ग्रभाव । उसका 'ब्यवच्छेद' (ग्रर्थात्) निवृत्ति । दो निवेधों के द्वारा प्राकरिए क ग्रर्थ की दृढ़ता का ज्ञान होने से 'ग्रदूट सम्बन्ध से रहने वाली श्वेततागुए। से शंख युक्त है' यह बोध होता है। इस प्रकार (यहाँ) 'ग्रयोग' का ग्रभाव (धर्म का ग्रदूट सम्बन्ध) है। न कि (शंख) नील वर्षा वाला (भी) होता है यह 'फलित' (ग्रर्थजनित ग्र्थ्थ) है।

क्रिया में (सम्बद्ध होने वाले 'एवकार' का उदाहरएा)—'नीलं सरोजं भवत्येव' (नीला कमल होता हो है)। 'ग्रत्यन्त' (ग्रर्थात्) ग्रत्याविक (ग्रथवा नित्य) 'ग्रयोग' (ग्रर्थात्) सम्बन्ध का ग्रभाव। उस (ग्रत्यन्तायोग) का व्यवच्छेद (ग्रर्थात्) ग्रभाव। इस तरह 'कभी नीलत्व गुरा (वर्रा) वाला जो कमल उसकी सत्ता' यह ज्ञान होता है। 'कभी ग्रन्य (नीलत्वगुरा से भिन्न) गुरा से युक्त'

7 **3** ¥

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

(कमल होता है) यह भी ज्ञान होता है। इस रूप में यहाँ 'ग्रत्यन्तायोग' का व्यवच्छेद (ग्रभाव) है।

यहाँ 'विशेष्य-संगत', 'विशेषण्-संगत' तथा 'क्रिया-संगत' में 'विशेष्य' 'विशेषण्' तथा 'क्रिया' शब्द क्रमश: विशेष्यवाचकपद' 'विशेषण्वाचकपद तथा 'क्रियावाचकपदों' के लिये ब्यवहृत हुए हैं।

'एव' के इस त्रिविध श्रर्थ-प्रकाशन की, स्थिति को किसी विद्वान् ने निम्न कारिका में संगृहीत किया है —

> म्रयोगम् भ्रन्ययोगं चात्यन्तायोगमेव च । व्यविच्छतत्ति थमस्य एवकारस्त्रिधामतः ॥

नागेश की उपर्युवत पंक्तियों में 'धर्म' शब्द नहीं कहा गया पर उसे वहाँ अध्याहृत समभना चाहिये।

इस तरह जब 'एव' विशेष्य वाचक पर से भ्रन्वित हो तो विशेष्य भूत व्यक्ति या वस्तु से अन्य व्यक्ति या वस्तु में निर्दिष्ट 'धमं' का निषेघ या अभाव 'एव' का द्योत्य अर्थ होता है। जैसे—'पार्थ एव धनुर्धरः' प्रयोग से विशेष्यभूत पार्थ से इतर व्यक्ति में धनुर्धरता रूप 'धमं के, अभाव की प्रतीति 'एव' शब्द से होती है। इसी को 'भ्रन्य-योग-व्यवच्छेद' कहा गया।

जब विशेषए-वाचक पद के साथ 'एव' शब्द प्रयुक्त होता है तो 'एव' निपात, निर्विष्ट 'धमं' का विशेष्य के साथ जो सम्बन्धाभाव उसका निषेध करते हुए, विशेष्य के साथ उस 'धमं' का नियमन करता है। जैसे — 'शंख: पाण्डुर एव' इस प्रयोग में 'एव' पाण्डुरत्व या श्वेतता रूप 'धमं' का शङ्ख के साथ सम्भाव्य सम्बन्धाभाव का निषेध करता है। श्रत: यहाँ 'धमं' के 'ग्रयोग' (सम्बन्धाभाव) का ग्रभाव 'एव' का द्योरय श्रथं हुआ। इस रूप में 'ग्रयोग' तथा 'व्यवच्छेद' इन दोनों निषेधात्मक शब्दों के कथित होने के कारए। दो 'नञ्' यहां उपस्थित होते हैं ग्रीर ये दो निषेध, विशेष हड़ता के साथ, यह बताते हैं कि शंख सफेद ही होता है — कभी भी वह नील ग्रादि वर्णवाला नहीं होता। इस स्थित को 'ग्रयोग-व्यवच्छेद' कहा गया है।

जब किया-वाचक पद के साथ 'एव' का सम्बन्ध होता है तब वहां निर्दिष्ट 'धर्म' के 'श्रत्यन्तायोग,' (श्रद्यिक सम्बन्ध के स्रभाव), के निषेध मात्र की प्रतीति 'एव' से होती है। जैसे — 'नीलं सरोजं भवत्येव' यहाँ कमल के साथ नीलता का जो सम्भाव्य 'श्रत्यन्तामाव' उसी का 'एव' निषेध करता है। इसका ग्रभिप्रायः यह है कि किसी-किसी कमल में नीलता भी रह सकती है—यह स्रावश्यक नहीं कि केवल नीलता ही कमल में रहे श्वेतता भी कमल में रहती है, स्रथात् कमल नीला भी हो सकता है तथा सफेद भी। इस तरह 'श्रवधारएा' के प्रथम प्रकार के समान यहां न तो यही नियम किया जाता है कि 'कमल ही नीला है' श्रीर न, स्रवधारएा के दूसरे प्रकार के समान, 'नीला ही कमल है' यह नियम ही यहां बनता है। श्रवधारएा की इस तीसरी स्थिति को 'श्रत्यन्ता-योग-व्यवच्छेद' नाम दिया गया है।

#### निपातार्थ-निर्णण

२३५

## ['एव' के प्रयोग के बिना भी नियम की प्रतीति]

कविचद् 'एव'-शब्दं विनापि नियम-प्रतोतिः। तद् उक्तं 'माष्ये'-''ग्रभक्ष्यो ग्राम्यकुक्कुटः' इत्युक्ते गम्यते एत द् ग्रारण्यो भक्ष्यः' इति। ''सर्वं वाक्यं सावधारणम्'' इति न्यायात्। ग्रालङ्कारिका ग्रपि 'परिसङ्ख्या'ग्रलङ्-कार-प्रकरणे ''प्रमाणान्तरेण प्राप्तस्यैव वस्तुनः पुनः शब्देन प्रतिपादनं प्रयोजनान्तराभावात्-स्व-तुल्य-न्याय-व्यवच्छेदं गमय'ति'' इति।

भागवते (११.५.११) स्रपि :--

लोके व्यवायामिष-मद्य-सेवा

नित्यास्तु जन्तोर्ने हि तत्र चोदना । व्यवस्थितिस्तेषु विवाह-यज्ञ-

सुराग्रहैरासु निवृत्तिरिइष्टा ।।

'व्यवायो' मैथुनम्, 'श्रामिषम्' मत्स्यादि, 'मद्यम्'— एतेषां सेवा। 'जन्तोः' प्राश्मिमात्रस्य। 'नित्या' रागतः प्रा'प्ता। श्रतः 'तत्र'' 'चोदना' विधिः, नास्ति।

नन्वेवम् ''ऋतौ भार्याम् उपेयात्,'' ''हुतशेषं भक्षयेत्,'' ''सौत्रामण्यां सुरा-ग्रहान् गृह्णाति'' इत्येतेषां वैयर्थ्यम्। 'भार्याम्' विवाहिताम् । तत्र ग्राह—'व्यवस्थितिः' इति । तेषु पुनः प्रापणम् इत्यर्थः । नियमस्य ग्रन्य-निवृत्ति-फल-कत्वाद् ग्राह—'ग्रासु निवृत्तिरिष्टा' इति । 'ग्रन्येषु' इति शेषः।

कहीं (कुछ प्रयोगों में) 'एव' शब्द के (प्रयोग के) विना भी नियम (ग्रवधाररा) की प्रतीति होती है। इस<mark>लिये भाष्य</mark> में कहा है –''ग्रमक्ष्यो

'अभथ्यो ग्राम्यकुक्कुटः', 'अभक्ष्यो ग्राम्यसूकरः' इरयुक्ते गध्यते एतद् आरण्यो भक्ष्यः !

१ — तुलनाकरो — महा०, भा० १, पृ० ३६;

२ — ह∙ में 'इतर'

२—तुलना करी—काव्य प्रकाण, १०.१२२; प्रमाणान्तरावगतम् अपि यस्तु शब्देन प्रतिपादितं प्रयोजनान्तराभावात् सदृश-वस्त्वन्तर-व्यवच्छेदाय यत् पर्यवस्यति सा भवेत 'परिसंख्या' ।

४---निस॰, कात्रगु० में 'प्राप्ताः'।

**५—ह• में "**प्राप्तेति ।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लध्-मञुषा

ग्राम्य-कुक्कुटः' (ग्रामीरा मुर्गा भ्रभक्ष्य है) यह कहने पर जंगली मुर्गा भक्ष्य है' यह प्रतीति होती है''। क्योंकि ''सर्व वाक्यं सावधारराम्'' (सभी वाक्यं नियम सहित होते हैं) यह न्याय है। ग्रलंकार-कास्त्र के ग्राचार्य (मम्मट ग्रादि) भी 'परिसंख्या' ग्रलंकार के प्रकररा में (यह कहते हैं कि)--"दूसरे प्रमारा से प्राप्त हुए वस्तु का पुनः शब्द के द्वारा कथन, दूसरे प्रयोजन के न होने के काररा, अपने समान ग्रन्य वस्तु के ग्रभाव की ग्रभिव्यक्ति कराता है।"

भागवत (पुराएा) में भी कहा है— "मैथुन, मांस, मद्य का सेवन लोक में प्राएति के लिये नित्य (स्वतः प्राप्त विषय) हैं। इनमें प्रेरएा। ग्रथवा विधान वाक्य (की अपेक्षा) नहीं है। (परन्तु) विवाह, यज्ञ तथा। सुराग्रह-परक वाक्यों द्वारा इनकी व्यवस्था (इसलिये) की गयी कि इन (मैथुन, मांस, मद्य के सेवन) से निवृत्ति (ही) ग्रभीष्ट है।"

'ध्यवाय' (अर्थात्) मैथुन, आमिप' (अर्थात्) मत्स्य आदि (का मांस) तथा मद्य—इनका सेवन । 'जन्तोः' (अर्थात्) प्राग्तिमात्र के लिये । नित्य हैं— (अर्थात्) स्वभाव या इच्छा से ही प्राप्त हैं । इसलिये इनके विषय में 'चोदना' (अर्थात्) विधि (की आवश्यकता) नहीं है ।

यदि ऐसा है तो— "ऋतौ भार्याम् उपेयात्" (ऋतुकाल में स्त्री के पास जाय), "हुतशेषं भक्षयेत्" (स्राहुति से बचे हुए मांस हिव का भक्षराकरे), 'सौत्रा-मण्यां सुराग्रहान् गृह् एगिति" (सौत्रामिए। याग में सुरापात्र को पकड़े तथा मिदरा पीवे)— ये वाक्य क्या निरर्थक हैं ? 'भार्याम्' (का ग्रर्थ है) विवाहित स्त्री । इस पर (इस प्रश्न के उत्तर में) कहते हैं—'व्यवस्थितः' (ग्रर्थात्) इन कार्यों का पुनः विधान (ग्रोर उससे ग्रभिव्यक्त नियम) । नियम का प्रयोजन ग्रन्य विधानों का निवारए। करना होता है, इसलिये (भागवतकार ने) कहा – इन (मैथुन, मांस, मद्य के सेवन) से निवृत्ति (ही) इष्ट है । (यहां 'भार्या' ग्रादि से) भिन्न (मैथुन ग्रादि के सेवन से) यह शेष है ।

क्विच्यू 'एव' शब्दं विनापि नियम-प्रतीति:— नागेश भट्ट ने यहाँ 'क्विचित्' शब्द के द्वारा जिन प्रयोगों की ग्रोर संकेत किया है उन्हें तीन प्रकारों में विभाजित किया जा सकता है। इन तीन प्रकारों का पारिभाषिक नाम है 'नियम', 'परिसंङ्ख्या' तथा 'ग्रभ्यनुशा'। इन तीनों ही प्रकार के प्रयोगों में एक प्रकार का 'ग्रवधारएा' या नियम पाया जाता है परन्तु इन — 'नियम,' 'परिसंख्या' तथा 'ग्रभ्यनुशा' वाले वाक्यों में 'एव' का प्रयोग नहीं होता। बिना 'एव' शब्द के प्रयोग के ही ये वाक्य नियम एव को प्रकट करते हैं। यहां नागेश ने 'नियम' पद का प्रयोग 'नियम', 'परिसंङ्ख्या' तथा 'ग्रभ्यनुशा' तीनों के लिये किया है क्योंकि तीनों में सामान्य रूप से नियम की स्थिति पायी जाती है।

नियम -- 'नियम' की परिभाषा है--- "नियम: पाक्षिके सित" (तंत्रवार्तिक १.२.३४), ग्रथीत् एक पक्ष में किसी अन्य प्रमाण से 'विधि' की प्राप्ति होने पर भी

#### निपातार्थ-निर्णण

२३७

दूसरे पक्ष में भी प्राप्त होने वाले उस विधान के निवारणार्थ पुनः विधान करने की 'नियम' वाल्य कहा जाता है। जैसे—"समे देशे यजेत" (सम स्थान में यज्ञ करे) यह वाल्य ''स्वर्गकामो यजेत" (स्वर्गाभिलाषी व्यक्ति यज्ञ करे) इस वाल्य के द्वारा सम तथा विषम सभी तरह के स्थानों में यज्ञ करने का विधान प्राप्त है। इसलिये सम देश में यज्ञन की पाक्षिक प्राप्ति तो है ही। परन्तु विषम देश में भी यज्ञन के पाक्षिक विधान होने से, उस स्थिति में, सम देश में यज्ञन करने की पाक्षिक ग्रप्राप्ति है। इसलिये "समे देशे यजेत" कह कर उस पाक्षिक ग्रप्राप्ति का भी निवारण कर के, यह नियम बना दिया गया कि 'ममे देशे एव यजेत (सम भूमि में ही यज्ञन करे, ग्रसम भूमि में नहीं)। इस तरह इन नियम-वाल्यों में बिना 'एव' के प्रयोग के भी नियमन या 'ग्रवधारण' की प्रतीति होती है जिससे दूसरे प्रकार की विधि के प्रतिवेध का ज्ञान होता है (द्र०—ग्रथं संग्रह ५०)।

'परिसंख्या विधि' — परिसंख्या विधि' का लक्षणा है — "तत्र चान्यत्र च प्राप्ते परिसंख्या विधीयते" (तंत्रवार्तिक १.२.३४), प्रयात् जहाँ दूसरे प्रमाणा से सामान्यतया प्राप्त कार्य का पुनः विशेष स्थिति में विधान करना जिससे सामान्यतया प्राप्त दूसरी विधि का निषेध हो जाय । यहाँ 'परि' शब्द वर्जन (निषेध) अर्थ वाला है तथा संख्या' शब्द का प्रयं है 'बुद्धि'। इस रूप में 'परिसंख्या' का शाब्दिक प्रयं हुआ निषेधात्मिका बुद्धि । निषेधात्मिका बुद्धि प्रथवा 'परिसंख्या' के जनक विधि को 'परिसंख्या विधि' कहा जाता है ।

'परिसंख्या विधि' का उदाहरए। है—'पंच पंचनखा भध्याः' (पाँच नखवाले पाँच प्राणी भक्ष्य हैं)। मानव की मांसभक्षण की सामान्य प्रवृत्ति के कारण स्वतः सभी प्रकार के पशुम्रों का मांस खाना, लौकिक व्यवहार के म्रानुसार, विहित हो जाता है— चाहे वह मांस खरगोश का हो या कुत्ते म्रादि का। इस तरह सामान्यतया सभी पाँच नखवाले प्राणियों के भक्षण की प्राप्ति होने पर 'पाँच नखवाले' परिगणित पाँच—गोधा, कूम, शक्षक, शब्यक तथा खड्म—पशु ही भक्ष्य हैं' इस विशेष विधान के द्वारा यह नियमन किया गया कि यदि पाँच नखवाले प्राणियों का माँस खाना है तो जिस किसी भी पाँच नख वाले प्राणी का माँस नहीं खाना चाहिये प्रपितु, पांच नख वाले केवल उपर्युक्त पाँच प्राणियों का ही मांस खाना चाहिये। पाँच नख वाले इन प्राणियों का संग्रह वाल्मीकीय रामायण के निम्न ख्लोक में किया गया है:

पंच पंचनका भक्ष्याः बह्मक्षत्रेस राघव । शशकः शल्ककी गोधा खड्गी, कूर्मीऽथपंचमः । (किष्किन्धा काण्ड १७.३६)

मनुस्मृति (४.१८), याज्ञवल्क्यस्मृति (१ १७७) तथा वसिष्ठस्मृति (१४.३९) में भी इन पाँच प्राराणयों का उल्लेख मिलता है।

'परिसंख्या' के इस स्वरूप के सम्बन्ध में ग्रर्थसंग्रह (५१) का यह अंश द्रष्टव्य है — "उभयोश्च युगपत् प्राप्तौ इतर व्यावृत्तिपरो विधिः 'परिसंख्याविधिः'। यथा— 'पञ्च पञ्चनला भक्ष्याः' इति । इदं हि वाक्यं न पंचनल्लभक्षरापरं, तस्य रागतः प्राप्तत्वात् । नापि नियमपरः — पंच पंचनल-अपंचनल-भक्षरास्य युगपत् प्राप्तैः पक्षेऽप्राप्त्यभावात् । अतः इदम् ग्रपंच-पंचनल-भक्षरा-निवृत्तिपरम्, इति भवति 'परिसङ्ख्याविधः''।

### २३८ दैशकरण-सिद्धान्त-परम-सघु-मंजूवा

इस तरह 'परिसख्या' के इन प्रयोगों में भी 'एव' के प्रयोग के बिना ही नियम की प्रतीति होती है जिससे स्वतः प्राप्त दूसरी 'विधि' का निषेध हो जाता है।

श्चालङ्कारिका प्रिया.....गमयतीति : — जिस परिसंख्या की चर्चा ऊपर की गई उसके अलंकृत प्रयोगों को साहित्यशास्त्र के श्वाचार्यों (श्वालंकारिकों) ने 'परिसङ्ख्या' अलंकार का नाम दिया हैं। स्राचार्यं मम्मट ने 'परिसंख्या' अलंकार की निम्न परिभाषा दी है: —

## किचित् पृष्टम् श्रपृष्टं वा कथितं यत् प्रकल्पते । तावृग् श्रम्पच्यपोहाय परिसंङ्ख्या तु सा स्मृता ॥

(काव्यप्रकाश १०.११६)

इस परिभाषा को स्पष्ट करते हुए मम्मट ने लिखा है—''प्रमाणान्तरावगतम् ग्रिप वस्तु शब्देन प्रतिपादितं प्रयोजनान्तराभावात् सदृशवस्त्वन्तरव्यवच्छेदाय यत् पर्यवस्यति सा भवेत् परिसंख्या' । संभवतः मम्मट की इन पंक्तियों के भाव को ही नागेश ने यहाँ भाजंकारिकों के नाम से उद्धत किया है । मम्मट की इन पंक्तियों का अभिप्राय यह है कि प्रमाणान्तर से ज्ञात वस्तु भी जब शब्द से कह दी जाती है तो, उस कथन का कोई और प्रयोजन न होने के कारण, वह कथन श्रपने सदृश दूसरी वस्तु का व्यावर्तन करता है ।

संक्षेप में 'परिसंख्या' अलंकार की परिभाषा है कि 'पूछे जाने पर अथवा बिना पूछे ही यदि कोई ऐसी बात कही जाय जिससे तत्सदृश अन्य का व्यावतंन अथवा निषेष हो जाय वहाँ 'परिसंख्या' अलंकार माना जाता है। यह कथन प्रश्न पूर्वक अथवा बिना प्रश्न के भी हो सकता है। इस रूप यह दो प्रकार का होता है। कहीं अन्य अर्थ का निषेध प्रतीयमान (व्यङ्ग्य) होता है तथा कहीं वह वाच्यार्थ के रूप में ही होता है। इस रूप में 'परिसंख्या' के दो और प्रकार हो जाते हैं। इन चार प्रकार के परिसंख्या में से दो प्रकार के उदाहरण नीचे काव्य प्रकार से दिये जा रहे हैं जिन में अन्य अर्थ का निषेध प्रीतयमान होता है क्योंकि नागेश ने 'स्वतुत्यान्यस्य व्यवच्छेदं गमयति' कहकर संभवत: इन्हीं दो प्रकारों का निर्देश यहाँ किया है।

### पहला उदाहररा :---

किमासेन्यं पुसां सविधमनवद्यं ध्रुसरितः, किम् एकान्ते ध्येयं चररापुगलं कौस्तुभभृतः । किमाराध्यं पुरा्यं, किमभिलवरागिपं च कठराा, यवासक्त्या चेयं निरवधि विमुक्तयं प्रभवति ।

मानवों को किसका सेवन करना चाहिये ? गङ्गा नदी के उत्तम तट का (ही सेवन करना चाहिये अन्य व्यसन आदि का सेवन नहीं करना चाहिये)। एकान्त में किसका ध्यान करना चाहिये ? विष्णु के चरण युगलों का (ही ध्यान करना चहिये विषय वासना आदि का ध्यान नहीं करना चाहिये)। किसका आराधन (उपार्जन) करना चाहिये ? पुण्य का (अर्जन करना चाहिये, पाप का अर्जन नहीं करना चाहिये)। किसकी प्रभिलाषा करनी चाहिये ? दया की (अभिलाषा करनी चाहिये, हिंसा आदि की अभिलाषा नहीं करनी चाहिये)। इन सब के सेवन धादि से चित्त असीम धानन्द की आप्त में समर्थ होता है। यह प्रश्नपृतिका 'परिसंख्या' का उदाहरण है।

#### निपातार्थं निणंय

385

दूसरा उदाहरएा:-

कौटिल्यं कचिनचये कर-चरण-मधरदलेषु रागस्ते। काठिन्यं कुचयुगले तरलत्वं नयनयोरर्वसित।।

हे प्रिये ? तुम्हारे केवल केश-समूह में हो कुटिलता है (हृदय में कुटिलता अर्थात् कपटाचरएा नहीं है) । हाथ, पैर तथा ग्रोठों में राम (लाली) है (श्रन्य पुरुष विषयक राग अर्थात् अनुराम नहीं है) । दोनों स्तनों में ही कठोरता (दृढ़ता) है (हदय में कठोरता प्रथित निर्दयता नहीं है) । श्रांखों में ही तरलता (चंचलता) है (मन में तरलता अर्थात् ग्रस्थिरता नहीं है) ।

मामवतेऽपि "" 'म्रन्येषु' इति क्षेष: — भागवत पुराए। का यह क्लोक भी 'परिसंख्या' का ही एक ग्रच्छा उदाहरए। है। स्वतः मानव की ग्रीत्सिंगिक इच्छा ही उसे विषय वासनाओं की ग्रीर ग्राकृष्ट करती है। इसलिये इत कार्यों में मनुष्य को प्रवृत्त करने के लिये किसी प्रकार के विधि वाक्य की ग्रावश्यकता नहीं है। इस रूप में सामान्यतया इन सब कार्यों में स्वतः प्रवृत्ति होने पर भी विशेष स्थितियों में इन का जो विधान किया गया उससे यह नियम बन जाता है कि इन विहित परिस्थितियों में ही इन मैथुन ग्रादि का सेवन करना चाहिये ग्रन्य समयों तथा परिस्थितियों में नहीं।

यहाँ जिन विशिष्ट परिस्थितियों की ग्रोर संकेत किया गया है वे हैं केवल ऋतुकाल में अपनी धर्मप्रस्तिता पत्नी के साथ गमन, केवल यज्ञ थे के रूप में मांसभक्षस्ता, केवल सौत्रामिस याग में सुरापान, इत्यादि । किसी समय यज्ञों में मांस तथा सुरा की ग्राहुति देने की परम्परा चल पड़ी थी तथा शास्त्रों में उसका विधान भी कर दिया गया था । आहुति देने से भ्रविशिष्ट मांस तथा सुरा का भक्षस्त ऋतिवज् ग्रादि करते थे । इस मांसभक्षस्ता तथा सुरापान को पाप नहीं समभा जाता था । पर इनसे ग्रितिरक्त मनसरों पर मांसभक्षस्ता तथा सुरापान को पाप तमभा जाता था । भागवतकार ने 'विवाह-यज्ञसुराग्रहै;' पद से यह बताया कि मेंथुन, मांसभक्षस्ता तथा मद्यपान जैसे कार्यों में सामान्यतथा व्यक्ति की स्वतः प्रवृत्ति होती है उसके लिये विधान करने की ग्रावश्यकता नहीं होती । फिर भी शास्त्रों में विशेष अवसरों पर इन कार्यों को करने का जो विधान किया गया वह इस बात का नियामक है कि केवल उन्हीं विशिष्ट भ्रवसरों पर वे वे कार्य करने है जिनका विधान शास्त्रकारों ने किया है । अन्य भ्रवसरों पर इन कार्यों से व्यक्ति को निवृत्त करना हो इन विधानों का प्रयोजन है । इस प्रकार के विधायक वाक्यों का पारिभाषिक नाम 'परिसंख्या' है ।

[प्रसंगतः 'विधि', 'नियम' तथा 'परिसंख्या' के सक्षण ग्रौर शास्त्रीय उदाहरण] तंदुक्तम्—

> विधिरत्यन्तम् प्रप्राप्ते नियमः पाक्षिके सति । तत्र चान्यत्र च प्राप्ते परिसंख्येति गीयते ।।

> > (तन्त्रवार्तिक १.२.३४)

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-सघु-मंजूषा

''स्वर्गकामोऽइवमेधेन यजेत'' इति 'विधिः'। क्षुत्प्रतिघातो यद्यपि शशकादिमांसैः इवादिमांसैइच भवति। तथापि शशकादिमांसैरेव कर्त्तं व्य इति परिसंख्यायते ''पञ्च पञ्च-नला भक्ष्याः'' इत्यनेन । नखविदलन-ग्रवहननाभ्यां वीहेनिस्तुषीकरगां प्राप्तम् । तत्र ग्रवहनेन निस्तुषी-करगां पुण्यजनकम् इति ''व्रीहीन्' ग्रवहन्ति'' इत्यनेन नियम्यते ।

यद्यपि 'परिसङ्ख्यायां' 'नियमे' च--'स्वार्थहानिः' 'प्राप्त-बाधः' 'परार्थकल्पना' इति-दोषत्रयम् । तथापि ग्रनन्यगत्या स्वीकियते इति वृद्धाः । पञ्च पञ्च-नखाः इत्यस्य नियमत्वेन भाष्ये (महा०, भा० १, पृ० ३६) व्यवहृत-त्वादन्य-निवृत्ति-रूप-फलेन ऐक्याच्च 'नियम'पदेन 'परिसंख्या'ग्रपि व्याकरणे गृह्यते इति संक्षेपः ।

## इति निपातार्थ-निर्णयः

इस विषय में (कुमारिल भट्ट ने) कहा है—''(विधान की) सर्वथा स्रप्नाप्ति में 'विधि' (एक) पक्ष में प्राप्ति होने (तथा एक पक्ष में प्राप्ति न होने) पर 'नियम' तथा उस (स्रभोष्ट) से श्रन्य में भो विधान की प्राप्ति होने पर 'परिसंख्या' कही जातो है''।

''स्वर्गकामोऽश्वमेधेन यजेत'' (स्वर्गाभिलाषी व्यक्ति भ्रश्वमेध से यजन करे) यह 'विधि' (वाक्य) है। क्षुधा को निवृत्ति तो यद्यपि खरहे स्रादि के मांस तथा कुत्ते ग्रादि के मांस से भी हो सकती है फिर भी ''पञ्च पञ्च-नक्षा भक्ष्याः'' (पाँच नखवाले पाँच ही जानवर खाने चाहियें) इस वाक्य से खरहे ग्रादि (पांच पञ्च-नख वालों) के मांस से ही (भूख की निवृत्ति) करनो चाहिये — इस तरह 'परिसंख्यान' (परिगरान) कर दिया जाता है। नखों के द्वारा विदलन करके ग्रथवा मूसल से कूट करके (इन दोनों ही उपायों से) धान की भूसी हटायी जा सकती है। उन (दोनों उपायों) में ''ब्रीहीन् भ्रवहन्ति'' (धानों को कूटता है) इस वाक्य से '(मूसल के) श्रवधात (चोट) द्वारा भूसी का हटाना पूण्यजनक है' यह 'नियम' किया जाता है।

यद्यपि 'परिसंख्या' तथा 'नियम' (के स्थलों) में ग्रपने (वाच्य) ग्रर्थ का परित्याग, (स्वभावतः) प्राप्त का बाध तथा परार्थ ग्रथवा लक्ष्यार्थ की

१. इ० में इसके बाद 'ब्रीहे:' पाठ अधिक हैं।

२. ह∘—धान्यमू ⊦

#### निपातार्थ-निर्णय

583

कल्पना ये तीन दोष (उपस्थित होते) हैं। फिर भो किसी और उपाय के न होने के कारण (इन दोनों को) मान लिया जाता है —ऐसा वृद्ध लोग कहते है।

''पञ्च पञ्चनखा भक्ष्याः'' इस (वाक्य) के 'नियम' रूप से भाष्य में व्यवहूत होने के कारण तथा ('नियम' ग्रीर 'परिसंख्या' दोनों में) श्रन्य के निवारण रूप प्रयोजन के एक होने के कारण 'नियम' शब्द के द्वारा 'परिसंख्या' का भी ग्रहण व्याकरण में किया जाता है। यह संक्षेप (से 'निपातों के विषय में विवेचन) है।

विधिरत्यन्तम् स्रप्राप्ते '''परिसंख्या' विधीयते — इस कारिका में 'विधि', 'नियम' तथा 'परिसंख्या' इनकी परिभाषायें संक्षेप में दी गयी हैं। 'विधि' उन विधान वाक्यों को कहते हैं जो ऐसी बातों का विधान करते हैं जिनका पहले किसी वाक्य से विधान किया गया हो। इसी लिये, विधान की पहले से सर्वथा स्रप्राप्ति होने के कारएा, 'विधि' को वस्तुतः 'स्रपूर्व विधि' कहा जाता है। 'विधि' का उदाहरए। हैं — ''स्वर्गकामो स्रश्वमेधेन यजेत", क्यों कि स्रश्वमेध याग करने का विधान इस वाक्य से पहले किसी स्रन्य वाक्य द्वारा नहीं किया गया। 'नियम' तथा 'परिसंख्या' के स्वरुप का विवेचन तथा उदाहरए। का प्रदर्शन ऊपर किया जा चुका है।

यहां 'नियम' के उदाहरणा के रूप में 'ब्रीहीन् ग्रवहन्ति' इस वाक्य को प्रस्तुत किया गया है। धानों की भूसी को ग्रलग करने को निस्तुषीकरणा कहा जाता है। यह निस्तुषीकरणा दो उपायों से हो सकता है नखों से धानों को तोड़ कर ग्रयवा मुसल द्वारा कूटकर। 'मुसल द्वारा धानों को कूटना' इस उपाय की पाक्षिक प्राप्ति स्वतः है। इस पाक्षिक प्राप्ति के होने पर भी, नख-विदलन द्वारा निस्तुषीकरणा के पक्ष में मुसलाव- धात की ग्रप्राप्ति है। इस प्रकार पाक्षिक ग्रप्राप्ति में 'ब्रीहीन् ग्रवहन्ति' यह वाक्य नियम करता है कि मुसलावधात से ही धान की भूसियों को ग्रलग करना चाहिये — वही पुण्य जनक है।

यद्यपि 'परिसंख्यायां' 'नियमे च' '' बृद्धाः — 'नियम' तथा 'परिसंख्या' के वाक्यों में नियमन की स्थिति लगभग समान है इसलिये दोनों में ही तीन प्रकार के दोष उपस्थित होते हैं। पहला दोष (स्वार्थ की हानि) यह है कि इनमें वाक्य को प्रपने वाच्यार्थ का परित्याग करना पड़ता है। जैसे "ब्रीहीन् अवहन्ति" इस 'नियम' वाक्य में वाच्यार्थ (धानों को कूटता है) को छोड़ना पड़ता है, उसका परित्याग करना पड़ता है। इसी प्रकार 'परिसंख्या' के वाक्य — पंच "पञ्च-नखा भक्ष्याः" में 'पांच पांच-नख वाले भक्ष्य है' इस वाच्यार्थ का परित्याग करना पड़ता है।

द्सरा दोष (प्राप्त का बाघ) यह है कि प्राप्त ग्रथं का बाघ स्वीकार करना पड़ता है। जैसे—''बीहीन् अवहन्ति'' में, पुरोडाशविधायक वाक्य से प्राप्त, नखों से भूसी को ग्रालग करने रूप ग्रथं की बाधा होती है। इसी प्रकार 'पंच पंचनखा भक्ष्याः' इस वाक्य में भी स्वतः प्राप्त कुत्ते ग्रादि के मांस-भक्षगा रूप ग्रथं की बाधा होती है।

तीसरा दोष (परार्थ की कल्पना) यह है कि इन 'नियम' तथा 'परिसंख्या' के वाक्यों में एक दूसरे अर्थ की कल्पना करनी पड़ती है। जैसे — ''द्रीहीन् श्रवहन्ति'' इस 'नियम'-वाक्य

### ्वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लधु-मंजूषा

में 'नखों से घानों की भूसी को अलग न करे' इस 'लक्ष्य' अर्थ, अथवा, 'अर्थ जन्य' एक अन्य अर्थ, की कल्पना करनी पड़ती है। 'परिसंख्या' के वाक्य में भी 'परिगिएत पाँच से इतर पञ्चनख वाले जानवरों को नहीं खाना चाहिये' इस अन्य अर्थ की कल्पना करनी पड़ती है। इन तीनों दोषों का संकलन, 'परिसंख्या'-विषयक, निम्न इलोक में किया गया है:—

श्रुतार्थस्य परित्यागाद् स्रश्रुतार्थ-प्रकल्पनान् । प्राप्तस्य बाधाद् इत्येवं परिसंख्या त्रिदुषरा। ॥

(ग्रथंसंग्रह ४३ में उद्धृत)

परन्तु इन तीनों दोषों के होते हुए भी 'नियम' तथा 'परिसंख्या' की कल्पना को इसिलये स्वीकार किया गया कि यदि इन्हें न माना गया होता तो, द्सरे प्रमाणों या वानयों से ग्रनिष्ट विधि के प्राप्त होने के कारण, 'परिसंख्या' तथा 'नियम' वाले ग्रनेक वानय व्यर्थ हो जाते। इस कारण ब्राह्मण ग्रादि ग्रन्थों के ग्रनेक वावयों के निर्थंक हो जाने रूप महान् दोष के निवारण के लिये 'नियम' तथा 'परिसंख्या' की कल्पना की गयी—ऐसा मीमांसा के विशिष्ट ग्राचार्यों का कहना है।

पंच पंचनलाः "व्याकरणे गृह्यते—मीमांसा के धाचार्यों ने 'परिसंख्या' तथा 'नियम' इन दोनों नियामक विधियों का अलग अलग स्वरूप निर्धारित किया है तथा उनकी भिन्न भिन्न परिभाषार्थे दो हैं। 'विधि' की पाक्षिक प्राप्ति में जो विधान किया जाता है—वह 'नियम विधि' है। 'सामान्य' तथा 'विशेष' दोनों रूपों में 'बिधि' की प्राप्ति होने पर केवल विशेष में जो विधान किया जाता है वह 'परिसंख्या विधि' है। इस प्रकार 'परिसंख्या' में एक साथ दोनों 'विधियां' सम्भव है। जैसे —यहीं दोनों प्रकार के 'पांच नख वाले पांच प्रारिपयों के मांसों तथा उनसे इतर प्रारिपयों के मांसों का भक्षण सम्भव है। परन्तु 'नियमविधि' में दोनों विधियां एक साथ सम्भव नहीं है। जैसे—सन तथा विषम दोनों प्रकार के स्थलों में एक साथ यज्ञ सम्भव नहीं है।

पर इस भेद के होते हुए भी ब्याकरण के विद्वानों ने 'नियम' तथा 'परिसंख्या' दोनों को, अन्य निवृतिरूप प्रयोजन की एकता के कारण, एक माना है, या 'नियम' में 'परिसंख्या' का भी समावेश मान लिया है। इसीलिये महाभाष्य के प्रथम आह् नक (पस्पशाहि नक पृ० ४०) में 'परिसंख्या के उदाहरणभूत वावय को प्रस्तुत करते हुए भी 'परिसंख्या' का नाम न लेकर 'नियम' शब्द का ही प्रयोग किया गया है। इ०— 'भक्ष्य-नियमेन अभक्ष्य-प्रतिषेची गम्यते। अभक्ष्य-प्रतिपेधीन वा भक्ष्य-नियमः''। नागेश भट्ट ने अपनी उद्दोत टीका में इस प्रसङ्ग को निम्न शब्दों में स्पष्ट किया है— 'ननु अम्य परिसंख्यात्वात् कथं नियमत्वेन ध्यवहारः ? शस्ति च नियमपरिसंख्यारे भेदः। पाक्षिकाप्राप्तांशपरिपूरणफलो नियमः, अन्यनिवृत्तिफला च परिसङ्ख्या, इति चेन्न। नियमेऽप्यप्राप्तांशपरिपूरणफल-फल-बोधन-द्वारा अर्थोदन्य-निवत्तेः सत्त्वेन अभेदम् आश्रित्योक्तेः' (महा०, उद्देशोत टीका, भा० १, प० ४०)।

# दश-लकारादेशार्थ-निर्णयः

['लकारों' के स्थान पर विहित 'ब्रादेश'मूत 'तिङ्' की ग्रर्थवाचकता के विषय में विचार]

> यद्यपि लकाराग्मम् एवार्थ-निरूपग्ं तार्किकैः कृतम्, तथापि ''उच्चारित एव शब्दो अर्थप्रत्यायको नानुच्चा-रितः'' इति भाष्यात्' लोके तथैवानुभवाच्च तदादेश-तिङाम् अर्थो निरूप्यते । ''वर्तमाने लट्'' (पा०३.२.१२३) इत्यादि-विधायक-''लःकर्मिग्गि०'' (पा० ३.४.६६) इति शक्ति-ग्राहक-सूत्राग्गाम्, आदेशार्थं स्थानिन्यारोप्य, प्रवृत्तिः ।

यद्यपि नैयायिकों ने ('लट्' ग्रादि) 'लकारों' का ही अर्थ निर्देश किया है (उनके 'ग्रादेश'-भूत 'तिव्' ग्रादि का नहीं) फिर भी उच्चारित शब्द ही अर्थ का बोधक होता है ग्रनुच्चारित (शब्द) नहीं' इस भाष्य (के वाक्य) से तथा व्यवहार में उसी प्रकार का ग्रनुभव होने से उन ('लकारों') के 'ग्रादेश' भूत 'तिव्' ग्रादि का (यहाँ) ग्रर्थ विचार किया जाता है। ''वर्तमाने लट्" इत्यादि ('लकारों' का विशेष काल में) विधान करने वाले (सूत्रों) तथा 'लकारों' का ग्रथं बताने वाले ''लः कर्मिए। '' ग्रादि सूत्रों की रचना, 'ग्रादेश' ('तिव्' ग्रादि) के ग्रथं का 'स्थानी' (लकारों') में 'ग्रारोप' करके, की गई है।

लकाराएाम् ""कृतम् नैयायिक विद्वान् यह मानते हैं कि कत्तां, 'कर्म' श्रादि 'ग्रास्थातार्थ' के बाचक 'लकार' हैं, 'लकार' के स्थान पर 'ग्रादेश' के रूप में ग्राने वाले, 'तिब्' ग्रादि प्रत्येय नहीं। यदि 'तिब्' ग्रादि 'ग्रादेशों को 'कत्तां, 'कर्म' ग्रादि ग्रयों का वाचक माना गया तो, इनके अनेक होने के कारएा, अनन्त वाचकता 'शक्तियों' की कल्पना करनी पड़ेगी जिसमें अनावश्यक गौरव (विचार) होगा। इसके ग्रतिरक्त यदि 'तिब्' ग्रादि ग्रादेशों को वाचक माना जाता है तो 'एवाञ्चको इत्यादि प्रयोगों में, जहां इन 'ग्रादेशों' का 'सुक्' हो जाता है या दूसरे शब्दों में ग्रभावरूपता रहती है वहां, ग्रभीष्ट ग्रयं की प्रतीति नहीं होनी चाहिये—यह दोष उपस्थित होता है। इसलिए इन 'ग्रादेशों' के 'स्थानी' 'लकारों' को ही ग्रयं का वाचक मानना चाहिये। लकारों की जातिरूपता के ग्राघार पर उनके एक होने के कारए। उन्हें वाचक मानने में एक ही

१. सुलनाकरो---महा० १.१.६८ ;

उच्चार्यमाणः शब्दः सम्प्रत्यायको भवति न सम्प्रतीयमानः ।

\$8\$

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लधु-मंजूषा

'शक्ति' की कल्पना करनी पड़ती है— ग्रतः इस पक्ष में लाघव है। इसके ग्रतिरिक्त ग्राचार्य पाणिनि के "लः कर्मणा च भावे चाकर्मकेभ्यः" इत्यादि सूत्र भी लकारों की वाचकता का ही प्रतिपादन करते हैं क्योंकि उन ग्रभीष्ट ग्रथों में 'लकारों' का विधान पाणिनि ने इन सूत्रों द्वारा किया है। जिस प्रकार पाणिनि ने ग्रपने सूत्रों में 'लकारों' के ग्रथों का निर्देश किया है उस प्रकार तिब्' श्रादि 'श्रादेशों' का नहीं।

परन्तु व्याकरण के विद्वान् नैयायिकों के इस विचार से सहमत नहीं हैं। वे 'तिब्' स्थाद 'स्थादेशों' को ही सर्थ का बाचक मानते हैं। नागेश भट्ट ने यहाँ नैयायिकों के सिद्धान्त के विपरीत दो युक्तियों का संकेत किया है। पहली युक्ति यह है कि भाष्यकार पतंजिल ने उच्चारित शब्द को ही स्थं का बोधक माना है स्नुच्चारित को नहीं। स्थाख्यात के प्रयोगों में 'तिब्' स्थादि 'स्थादेशों' का ही उच्चारण होता है 'लकारों' का नहीं इसलिये पतंजित के कथन के अनुसार 'स्थादेशों' का ली किक व्यवहार में —वक्ता तथा खोता दोनों को 'तिब्' स्थादि 'स्थादेशों' से सर्थ का ज्ञान होता है, 'लकारों' से नहीं। वस्तुतः स्नुभव की बात को ही पतंजिल ने स्थान कथन में प्रस्तुत किया है। इस प्रकार स्नुभव तथा स्थाचार्य पतंजिल के प्रामािशक कथन के स्थाधार पर 'तिब्' स्थादि 'स्थादेशों' की पाचकता ही सिद्ध होती है, 'लकारों' की नहीं।

भट्टोजि दीक्षित ने प्रपनी कारिकाधों में नैयायिकों के उपर्युक्त सिद्धान्त का भ्रनेक युवितयों द्वारा निराकरण किया है जिनकी विस्तृत व्याख्या कौण्डभट्ट के वैयाकरणभूषणसार (पृ० ४६२-७२) में द्वष्टव्य है।

मादेशार्थं स्थानिन्यारोप्य प्रवृत्ति:—परन्तु वैयाकरणसम्मत — 'म्रादेशों' की वाचकता — पक्ष में यह प्रश्न उपस्थित होता है कि यदि 'लकार' भ्रथं के वाचक नहीं हैं तो फिर पाणिनि ने "वर्तमाने लट्" तथा "ल: कर्मिण् ।" इत्यादि सूत्रों के द्वारा उन उन विशिष्ट भ्रथों के वाचक के रूप में लकारों का विधान क्यों किया ?

इस का उत्तर यह है कि 'तिब्' आदि आदिशों में जो अर्थ की वाचकता है उसका, केवल शास्त्रीय प्रक्रिया के निर्वाह के लिए, 'स्थानी' के रूप में कल्पित 'लकारों' में आरोप कर लिया जाता है। इस आरोप की पृष्ठभूमि में ही पाणिनि ने "वर्तमाने लट्" आदि सूत्रों की रचना की, 'लकारों' को वस्तुतः अर्थ का वाचक मान कर नहीं।

## ['लादेश'मात्र के प्रयं तथा उनका परस्पर ग्रन्वय]

तत्र संख्याविशेष-कालविशेष-कारकविशेष-भावाः लादेश-मात्रस्य श्रर्थाः । तथाहि लडादेशस्य वर्तमानकालः, 'शब्' श्रादि—समभिव्याहारे कर्ता, यक् चिएा-समभिव्याहारे

#### दश-लका रादेशार्थ-निर्णय

48.8

भावकर्म'णी, उभय-समिन्याहारे एकत्वादि-संख्या चौर्थः । तद् ग्राह---

फल-व्यापारयोस्तत्र फले तङ्-यक्-चिरागदयः। व्यापारे शप्'-इनमाद्यास्तु द्योतयन्त्याश्रयान्वयम् ॥

(बैभूसा०-धात्वाख्यातार्थ-निर्णय, कारिका मं० ३)

फल-व्यापारौ तु धात्वर्थो इत्युक्तम् एव । तत्र तिङ्-'समभिव्याहारे तद्-ग्रर्थ-संख्या तद्-ग्रर्थ कारके विशेषसम्म । कालस्तु व्यापारे । तदाह——

फल-व्यापारयोर्घातुराश्रये तु तिङ: स्मृताः । फले प्रधानं व्यापारस्तिङर्थस्तु विशेषराम् ॥

(वैभूसा०, धात्वाख्यातार्थनिर्शय, कारिका सं० २)

तिङ्क्षंः कर्ता व्यापारे, कर्म च फले विशेष'एाम्।
"क्रिया-प्रधानम् ग्राख्यातम्" इति या'स्कोक्तौ 'क्रियांपदं करण-व्युत्पत्त्या व्यापारपरम्, कर्म-व्युत्पत्त्या फलपरम्—इति बोध्यम्। तथा च 'ग्रामं गच्छति चैत्रः'
इत्यत्र ''एकत्वावच्छिन्न-चैत्राभिन्न-कर्नृ को वर्तमानकालिको ग्रामाभिन्नकर्मनिष्ठो यस्संयोगस्तदनुकूलो
व्यापारः", 'ग्रामो गम्यते मैत्रेएा' इत्यत्र तु "मैत्रकर्नृ कवर्तमानकालिकव्यापारजन्यो ग्रामाभिन्न-कर्मनिष्ठः
संयोगः" इति बोधः।

इस प्रसंग में ('एकत्व' ग्रादि) संख्या विशेष, ('वर्तमान' ग्रादि) काल विशेष, 'कारक' विशेष ('कर्ता' या 'कर्म') तथा भाव (शुद्ध धात्वर्थ) सभी लादेशों ('तिङ्' प्रत्ययों) के ग्रर्थ हैं। जैसे—'लट्' के 'ग्रादेश' (लिङ्') का 'वर्तमान' काल, 'शप्' ग्रादि के साथ 'कर्ता' ('कारक'), 'यक्' तथा 'विरारं प्रत्यय की समीपता में 'भाव' ग्रीर 'कर्म' तथा दोनों ('शप्' ग्रादि ग्रीर 'यक्'

१. ह०-भावकमं । निस०-भावकर्मणि ।

२. ह०-चार्य इति ।

३. ह० तथा वंभि०—श्नम्शवाद्यस्तु।

४. ह० में 'समिभव्याहारे तत्' यह अंश अनुपलव्छ है।

ह०--विशेषणम् इति ।

६. निरुक्त १.१; भावप्रधानम् आख्यातम् ।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघू-मंजुषा

तथा 'चिरा' प्रत्ययों) की समीपता में (समान रूप से) 'एकत्व' स्नादि 'संख्या' श्रर्थ हैं। इस (बात) को (भटटोजि दीक्षित ने) कहा है—

''उन 'फल' तथा 'व्यापार' (रूप धात्वर्थ) में, 'फल' में ग्राश्रय ('कर्म') के ग्रन्वय का द्योतन 'तड्', 'यक्' तथा 'चिएा,' ग्रादि प्रत्यय करते हैं। 'शप्' 'श्नम्' ग्रादि (प्रत्यय) तो 'व्यापार' में ग्राश्रय ('कर्ता') के ग्रन्वय का द्योतन करते हैं''।

'फल' तथा 'व्यापार' धातु के ग्रर्थ हैं यह कहा ही गया है। उनमें 'तिङ् की समीपता में उस ('तिङ्) का ग्रर्थ 'सङ्ख्या', उस ('तिङ्') के (ही) ग्रर्थ, 'कारक' में विशेषरा है। इस (बात) को (दीक्षित ने) कहा है—

''धातु' को 'फल' एवं 'व्यापार' का वाचक माना गया है तथा 'तिङ्' को (इन दोनों के) आश्रय ('कर्ता' या 'कर्म') का। 'फल' के प्रति 'व्यापार' प्रधान होता है और तिङ् के अर्थ ('कर्ता', 'कर्म', 'संख्या', 'काल' भीर 'भाव') तो विशेषएा होते हैं"।

"श्राख्यात (के अर्थ) में 'क्रिया' की प्रधानता होती है' यास्क के इस कथन में 'क्रिया' शब्द 'करए।' व्युत्पत्ति ('क्रियते अनया इति क्रिया') के द्वारा 'व्यापार' अर्थ का बोधक है तथा 'कर्म' - व्युत्पत्ति ('क्रियते यत् सा क्रियां') के द्वारा 'फल' अर्थ का (बोधक है) — यह जानना चाहिये। इस तरह (कर्तृ वाच्य में) 'ग्रामं गच्छित चैत्रः (चैत्र गांव जाता है) इस (वाक्य) में ''एक्टव' ('संख्या) से युक्त' चैत्र है 'कर्ता' जिसमें ऐसा, 'वर्तमान काल' में होने वाला, तथा ग्राम रूप 'कर्म' में स्थित जो 'संयोग' उसके अनुकूल होने वाला 'व्यापार' (यह बोध होता है) तथा 'ग्रामो गम्यते मैत्रेए।' (मैत्र के द्वारा गांव जाया जाता है) इस (कर्मवाच्य के प्रयोग) में ''मैत्र है 'कर्त्ता' जिसमें ऐसे, 'वर्तमानकाल' में होने वाले, 'व्यापार' से उत्पन्न, 'ग्राम' रूप 'कर्म' में स्थित, 'संयोग' (रूप 'फल') यह जान होता है।

तत्र संख्याविशेष ''संख्या चार्यं:—सभी लादेश सामान्यतया 'संख्या'-विशेष, 'काल'-विशेष ग्रीर 'कर्ता' तथा 'कर्म' में से किसी न किसी एक 'कारक' श्रयवा कहीं कह केवल भाव, धर्थात् शुद्ध 'धात्वर्थं', को कहते हैं। 'शप्', 'श्नम्' ग्रादि प्रत्यधों की समीपता में 'लादेश' का ग्रर्थ 'कर्ता' कारक होता है तथा 'यक्' के साथ ग्राये हुए 'तड़' ग्रादि की सन्तिध में 'लादेश' का ग्रर्थ 'कर्म' श्रयवा 'भाव' होता है। ग्रपने इस प्रतिपादन के पोष्णा के लिये ऊपर नागेश ने दीक्षित की कारिका को उद्धन किया।

फलस्यापारयोस्तन्न "श्राश्रयान्वयम् : विक्षितं की इस कारिकां की सरल व्याख्या यह है कि 'परस्मेपदी' घातुओं से विहितं 'तिङ्' प्रत्यय, "सार्वधातुके यक्" (पा० ३.१.६७) से विहितं 'यक्' प्रत्यय तथा "चिएा भावकमंग्रीः" (पा० ३.१.६६) से विहितं 'चिएा' प्रत्यय की उपस्थित में 'लादेश' का प्रत्यय 'फल' के श्राश्रय ('कमं') में होता

#### वश-लकारादेशार्थ-निर्णय

3 X O

है, ग्रथात् इन प्रत्ययों की समीपता में 'लादेश' 'कमें' कारक का वाचक होता है तथा ये प्रत्यय 'लादेश' की इस वाचकता के द्योतक होते हैं। इसके विपरीत 'शप्', 'कम्' ग्रादि प्रत्ययों की उपस्थिति में 'लादेश' का ग्रन्वय 'ब्यापार' के ग्राश्रय 'कत्ती' में होता है, श्रथात् इन प्रत्ययों की सन्तिधि में 'लादेश' 'कर्ती' कारक का वाचक होता है तथा ये प्रत्यय इस बात का द्योतन करते हैं।

तत्र तिङ्समिन्याहारे "कालस्तु व्यापारे :-यहां 'लादेश' (तिङ्) के जो ग्रनेक श्रर्थ-कालिवशेष, कारकविशेष, इत्यादि कहे गये हैं उनमें परस्पर संगति या विशेष्य विशेषसा-भाव का ग्रन्यय इस प्रकार माना गया है कि 'सङ्ख्या' 'कारकों' ('कर्ता' या 'कर्म) के प्रति विशेषसा होती है तथा 'काल' धात्वर्यभूत 'व्यापार' के प्रति । इस व्यवस्था की पुष्टि में नागेश ने पुनः दीक्षत की कारिका उद्धृत की है ।

"फले प्रधानं ज्यापारः"—कारिका के तृतीय चरण में यह ब्राशय व्यक्त किया गया है कि 'फल' के प्रति 'व्यापार' प्रधान ('विशेष्य') है तथा 'फल' उसका 'विशेषण्' है। 'ग्रामं गच्छित चैत्रः' जैसे कर्तृ वाच्य के प्रयोगों में "ग्रामं रूप 'कर्म' में रहने वाले 'उत्तरदेश-संयोग' रूप 'फल' के अनुकूल, तथा 'एकत्व संङ्ख्या' से युक्त चैत्र है 'कर्ता' जिसमें ऐसा, वर्तमानकालिक 'व्यापार'' इस रूप में 'व्यापार'-प्रधान शाब्दबोध होता है। इसी तरह 'ग्रामो गम्यते चैत्रेण्' जैसे कर्म-धाच्य के प्रयोगों में भी 'चैत्र रूप 'कर्ता' से उत्पन्न वर्तमानकालिक, 'एकत्व' सङ्ख्या से युक्त, तथा ग्राम रूप 'कर्म' में विद्यमान जो संयोग रूप 'फल' उसके अनुकूल होने वाला, 'व्यापार'' यह बोध होता है। यहाँ भी 'व्यापार'-प्रधान ही शाब्दबोध है। कुछ विद्वान् कर्तृ वाच्य की दृष्टि से "फले प्रधान व्यापारः," तथा कमवाच्य के प्रयोगों की हिंदि से ''फलेऽप्रधानं व्यापारः'' पाठ मान कर अपने नवीन मत का प्रतिपादन कर लेते हैं। इसी मत को नागेश ने भी माना है तथा यास्क के वचन में 'भाव' के स्थान पर 'क्रिया' पद रख कर तथा उसकी द्विविध व्युत्पित्त करके उसकी पृष्टि भी की है।

तिङ्यंस्तु विशेषणम्:—'फल' तथा 'घ्यापार' इन दोनों के प्रति तिङ्यं—
'कर्ता', 'कमं', 'संख्या' तथा 'काल'—'विशेषण्' होते हैं। इनमें भी 'कर्ता' तथा
'कमं' क्रमशः 'व्यापार' तथा 'फल' के 'विशेषण्' हैं। 'तिङ्यं' रूप 'कर्ता' 'व्यापार' का 'ग्राधाराधेयभाव' से 'विशेषण्' हैं। ग्राधार है 'कर्ता' तथा ग्राधेय है 'व्यापार' क्योंकि 'पचित' ग्रादि कर्तृ वाच्य के प्रयोगों में कर्तृ निष्ठ 'व्यापार' का बोध होता है। इसी तरह तिङ्यं रूप 'कर्म' 'फल' का 'विशेषण्' है। यहां भी ग्राधार-प्राधेय सम्बन्ध से ही विशेष्य-विशेषण् भाव मानना चाहिए। 'कर्म' श्राधार है तथा 'फल' ग्राधिय है क्योंकि 'पच्यते' ग्रादि कर्मवाच्य के प्रयोगों में तण्डुल में ग्राश्रित विक्लृत्ति का बोध होता है।

भ्रामं गच्छिति चैत्रः — 'ग्रामं गच्छिति चैत्रः' जैसे कर्तृ वाच्य के प्रयोगों में जो शाब्द बोध होता है उसमें 'ब्यापार' की प्रधानता रहती है श्रौर 'क्रियते यया सा क्रिया' इस ('करएा' कारक वाली) ब्युत्पत्ति के श्रनुसार 'क्रिया' शब्द का द्यर्थ है 'ब्यापार'। इस प्रकार 'ग्रामं गच्छिति चैत्रः' प्रयोग से— ''एकत्व संख्या से विशिष्ट चैत्र जिसका

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

कत्ता है, जो वर्तमानकालिक है तथा जो 'ग्राम' रूप कमें में होने वाले 'संयोग' रूप 'फल' के ग्रनुकूल है ऐसा 'व्यापार''—यह शाब्द बोघ होता है।

प्रामो गम्यते मंत्रेण — कर्मवाच्य के 'ग्रामो गम्यते मंत्रेण जैसे प्रयोगों में शाब्द बोघ में फल की प्रधानता होती है। इस हब्टि से, 'क्रियते यत् सा क्रिया' इस ('कर्म' कारक वाली) ब्युत्पित्त के अनुसार 'क्रिया' शब्द का ग्रथं 'फल' माना गया। यहाँ "मैत्र है 'कर्ता' जिसका तथा जो वर्तमानकालिक है ऐसे 'ब्यापार' से उत्पन्न होने वाला ग्रीर 'एकरव' संख्या से विशिष्ट जो ग्राम रूप 'कर्म' उसमें रहने वाला संयोग रूप 'फल' यह शाब्द बोघ होता है।

## [वर्तमान काल की परिभाषा]

वर्तमानकालत्वं च प्रारब्धापरिसमाप्तक्रियोपलक्षित-त्वम्।

वर्तमानकालता (की परिभाषा) है प्रारम्भ की गयी, श्रपरिसमाप्त, किया से उपलक्षित होना।

'वर्तमान' स्रादि शब्द काल से सम्बद्ध हैं, कालगत हैं। स्रतः उसकी परिभाषा काल से सम्बद्ध ही हो सकती है, पृथक् नहीं। इसलिए वह काल, जो एक ऐसी 'किया' का स्राक्षय है जो श्रारम्भ तो किया गया पर सर्वथा समाप्त नहीं हुआ, 'वर्तमान' काल है। 'किया' से उपलक्षित होना, धर्यात् 'किया' का स्राक्षय बनना। इस काल के मध्य में होने वाली 'पचन' स्रादि मुख्य कियाओं की किसी भी स्रवयवसूत किया के लिये 'पचति' स्रादि 'लडन्त' शब्दों का प्रयोग किया जाता है। कौण्डभट्ट ने 'वर्तमान' काल की दूसरी परिभाषा दी है ''सूतभविष्यद्भिन्नत्वं वर्तमानत्वम्'', स्रयति 'सूत'काल तथा भिविष्यत्' काल से भिन्न काल 'वर्तमान' काल है। काल के तीन ही भेद हैं इसलिये दो से भिन्न करके तीसरे को जाना जा सकता है।

'श्रात्मा श्रस्ति' (श्रात्मा है), 'पवंताः सन्ति' (पवंत हैं) जैसे प्रयोगों में 'श्रात्मा' आदि के नित्य होने के कारण आत्मधारणामुकूल 'व्यापार' आदि को नित्य मानना होगा। अतः इन प्रयोगों में 'क्रिया' के प्रारम्भ न होने से वर्तमान काल का उपर्युक्त लक्षण घटित न हो सकेगा। इस श्रव्याप्ति दोष का निराकरण यह कह कर दिया गया कि आत्मा के नित्य एवं उत्पत्ति-रहित होने पर भी उसके श्राश्य या 'उपाधि'भूत शरीर की उत्पत्ति श्रादि धर्मों से युक्त होने के कारण शरीरविशिष्ट धात्मा की उत्पत्ति आदि की कल्पना करके 'आत्मा अस्ति' में 'वर्तमानता' की उपपत्ति हो जाती है।

'पर्वताः सन्ति' में भी यद्यपि पर्वत ग्रादि का ग्रात्मधारसानुकूल 'व्यापार' नित्य है तथा उत्पत्ति ग्रादि धर्मों से रहित है। परन्तु भिन्न भिन्न कालों मे होने वाले राजा ग्रादि की क्रिया के उत्पत्ति ग्रादि गुस्मों से युक्त होने के कारसा उन क्रियाग्रों से विशिष्ट पर्वतों का ग्रात्मधारसानुकूल 'व्यापार' उत्पत्ति ग्रादि से युक्त है। इस तरह यहां भी

#### दश-लकारादेशार्थ-निर्णय

३४६

'वर्तमान-कालता' उपपन्न हो जाती है । इस विषय में महा० (३.२.१२३) तथा वाप० (काल समुद्देश ८०) में विचार किया गया है ।

## ['लिट्' के 'क्रादेश' भूत 'तिङ्' का ग्रर्थ]

लिट्तिङस्तु भूतानद्यतनकालः परोक्षत्वं चाधिकोऽर्थः। शेषं लड्वत्। परोक्षत्वं च कारके विशेषणां न तु क्रियायां तस्या ग्रतीन्द्रियत्वेन ''लिट्'' (''परोक्षे लिट्'') (३.२.११५) सूत्रे भाष्ये प्रतिपादनात् व्यभिचाराभावात्।

'लिट्' (के स्थान पर ग्राने वाले) 'तिङ्' का 'ग्रनदातन भूतकाल' तथा 'परोक्षत्व' ग्रथं ग्रधिक है। शेष ('कारक' तथा 'संख्या') 'लट्' (के ग्रादेशभूत 'तिङ्') के समान हैं। 'परोक्षत्व' विशेषण 'कारकों' से सम्बद्ध होता है 'क्रिया' से नहीं क्योंकि "परोक्षे लिट्" (३.२.११५) सूत्र के भाष्य में 'क्रिया' की ग्रतीन्द्रियता का प्रतिपादन किये जाने के कारण, उसमें ('परोक्षता' का कभी भी) ग्रभाव नहीं है।

मूतानधतनकाल:—'ग्रयतन' तथा 'ग्रमयतन' भेद से काल दो प्रकार का माना गया है। ये दोनों ही भेद 'भूत' तथा 'भविष्यत्' दोनों कालों के हैं—'ग्रयतन भूत', 'ग्रयतन भूत' तथा 'ग्रमयतन भविष्यत्', 'ग्रमयतन' भविष्यत्'।

सामान्यतया आज के समय को 'अवतन' (अब भवो अवतनः) तथा उससे भिन्त काल को 'अनद्यतन' कहा जा सकता है। परन्तु 'अद्यतन' और 'अनद्यतन' की परिभाषा के विषय में विद्वानों में मतभेद है। कुछ विद्वान् बीती हुई रात्रि के पिछले आधे समय से लेकर आने वाली रात्रि के पहले आवे समय तक, अर्थात् बीती रात्रि के १२ बजे से लेकर आगामी रात्रि के १२ बजे तक 'अद्यतन' तथा उससे अतिरिक्त काल को 'अनद्यतन' मानते हैं। द्र० — ''अतीतायाः रात्रेः पश्चार्थेन आगामिन्याः पूर्वार्थेन च सहितो दिवसोऽ व्यतनः'' (सिकौ० १.२.५७)।

दूसरे विद्वान् यह मानते हैं कि बीती रात्रि के ग्रन्तिम तीसरे या चौथे भाग से लेकर आने वाली रात्रि के प्रथम तीन या चार भाग तक के साथ पूरा दिन, अर्थान् वीती रात्रि के लगभग ३ या ४ वजे प्रातः से लेकर आगामी रात्रि के ६ वजे रात्रि तक का समय 'अद्यतन' है तथा उसमे भिन्न 'अनद्यतन' । द्र०—''एकस्या राजेश्चतुर्थी यामी दिवसश्च सर्वी द्वितीयायाश्च राजे: प्रथमो यामोश्चतन इत्याहुः" (महाभाष्य प्रदीप टीका ३.२.११०) । नागेश को भी 'अद्यतन' की यही परिभाषा अभीष्ट है यह उनकी इसी प्रसंग की पंक्ति —''भूतानद्यतनत्वं च अद्यतनाष्टप्रहरीव्यतिरिक्तत्वे सनि भूतत्वम्'' से स्पष्ट है ।

### वैयाकरण-सिद्धाःत-परम-लधु-मंजूषा

परोक्षत्यं च'' व्यभिचाराभावात् — यहाँ यह विचार किया गया है कि 'परोक्ष' विशेषण् का सम्बन्ध किसके साथ माना जाय ? यदि उसे किया का विशेषण् माना जाता है तो वह प्रनावश्यक है क्यों कि किया तो सदा ही 'परोक्ष' होती है — कभी भी वह प्रत्यक्ष नहीं होती। द्र० — 'किया नाम ध्यम् ग्रत्यन्तापरिवृष्टा श्रनुमानगम्या श्रशक्या पिण्डीभूता निदर्शयतुम्। यथा गर्भोऽनिर्कु ठितः'' (महा० १.३.१ तथा ३.२.११४)। भाष्यकार पतंजिल ने भी 'परोक्षे लिट्' सूत्र पर इस प्रश्न को उठाया है तथा यह विर्णय दिया है कि 'परोक्ष' विशेषण् 'साधनों' का है। पतंजिल के इस निर्णय को ही नागेश ने यहाँ ग्रपने शब्दों में प्रस्तुत किया है। कौण्डभट्ट के निम्न शब्द भी यहां तुलना के लिये द्रष्टव्य है :— 'व्यापाराविष्टानां क्रियानुकूल-साधनानाम् एव श्रत्र पारोक्ष्यं विवक्षितम्'' (वैभूसा० पृ० १५३)।

['कू', 'भू' ग्रादि के प्रमुप्रयोग के स्थलों में 'कू' 'भू', ग्रादि धातुन्नों तथा 'ग्राम्' प्रत्यय के श्रयं का निर्माय और उनके पारस्परिक श्रन्यय का स्पष्टीकरण]

कृभ्वाद्यनुप्रयोगस्थले कृभ्वसां क्रियासामान्यम् ग्रर्थः।
ग्राम्प्रकृतेस्तु तत्तत्क्रियाविशेषः । समान्यविशेषयोरभेदान्वयः । ग्रक्मंकप्रकृतिक-ग्रामन्तप्रयुक्त-कृभ्वसाम्
ग्रक्मिकैव क्रिया । वस्तुतस्तु ग्रनुप्रयुक्तानां कृभ्वसां
फलशून्यक्रियावाचकत्वमेव । सकर्मका'कर्मकत्वव्यवहारस्तु
ग्राम्प्रकृतिभूतधातोरेवेति निष्कर्षः । एवञ्च 'एधाञ्चके
चैत्रः' इत्यत्र "एकत्वावच्छिन्नपरोक्षत्वावच्छिन्नचैत्रकर्तृका भूतानद्यतनकालाधिकरिणका वृद्धय्भिन्ना
क्रिया' इति बोधः । परोक्षत्वं च माक्षात्कृतम् इत्येतादृशविषयताशालिज्ञानाविषयत्वम् । भूतानद्यतनत्वं च
ग्रद्यतनाष्टप्रहरीव्यतिरिक्तत्वे सति भूतत्वम् ।

'कृ' 'भू' ग्रादि ('ग्रस्) के 'ग्रनुप्रयोग' के स्थलों ('एघाञ्चक्रे', एघाम्बभूव', 'एघामास') में 'कृ', 'भू', 'ग्रस्' धातुग्रों का क्रियानामान्य ग्रर्थ ही है।
'ग्राम्' प्रत्यय की प्रकृति (एघ्' ग्रादि धातुग्रों) का तो ग्रर्थ वे वे विशिष्ट 'क्रियाएँ'
हैं (जिनके वाचक वे वे धातु हैं जिनसे 'ग्राम्, प्रत्यय ग्राया है)। (इन) सामान्य
तथा विशेष (ग्रर्थों) का (परस्पर) ग्रभेदान्वय होता है। 'ग्रकमंक प्रकृति'
(धातु) वाले 'ग्राम्' प्रत्ययान्त' के साथ 'ग्रनुप्रयुक्त' 'कृ', 'भू', 'ग्रस्'
(धातुग्रों) की (वाच्यार्थ भूता) 'क्रिया' भी 'ग्रकमंक' ही होती है। वास्तविकता

ह०—सकमंकत्वाकर्मकत्व—।

#### दश-लकारादेश(र्थ-निर्णय

२५१

तो यह है कि 'अनुप्रयुक्त' 'कृ', 'भू', अस् धातुएँ 'फल'रहित क्रिया-सामान्य (केवल 'ब्यापार') के ही बाचक हैं। 'सकर्मकता' तथा 'अकर्मकता' का व्यवहार तो 'आम्' (प्रत्यय) की 'प्रकृति' ('एध्' आदि श्वातुश्रों) के आधार पर ही होता है — यह निष्कर्ष है। और इस प्रकार 'एधाञ्चक चैत्रः' (चैत्र वृद्धि को प्राप्त हुआ) इस प्रयोग में "एकत्व संख्या' से युक्त तथा 'परोक्षता' से विशिष्ट चैत्र है 'कर्ता' जिसका ऐसी, 'भूत अमद्यतन' काल में होने वाली, वृद्धि-रूप किया" यह धोध होता है। 'परोक्षत्व' (का अभिप्राय) है (मैंने) इसका साक्षात्कार किया इप प्रकार की 'विषयता' वाले ज्ञान का विषय न बनना। तथा 'भूतानद्यतनता' (का अभिप्राय) है आज के आठ प्रहर (गत रात्रि के पिछले दो, आगामी रात्रि के पहले दो और बीच के दिन के चार प्रहर) से भिन्न काल का होना।

कृश्वाचनुप्रयोगस्थले''''' अकिंसिकैव किया: — 'एघाञ्चके', 'एधाम्यभूव' तथा 'एघामास' जैसे प्रयोगों में 'एघ्' स्नादि धातुस्रों के साथ ''इजादेश्च गुरुमतोऽनृच्छः'' (पा० ३.१.३६) सूत्र से 'लिट्' लकार में श्राम्' प्रत्यय वा संयोजन तथा 'क्न', 'भू' 'श्रस्' का, ''क्कञ्चानुप्रयुज्यते लिटि'' (पा० ३.१.४०) सूत्र के श्रनुसार 'श्रनुप्रयोग' होता है । यहाँ यह विचारगीय है कि 'श्राम्' प्रत्यय की प्रकृतिभूत 'एघ्', स्नादि प्रधान धातुस्रों तथा 'श्रनुप्रयुक्त' होने वाली 'कृ' स्नादि घातुस्रों के श्रयों का परस्पर समन्वय कैसे किया जाय — जब कि दोनों भिन्न भिन्न 'कियास्रों' के वालक हैं।

इस विषय में यहां यह निर्माय दिया गया है कि इन प्रयोगों में 'स्रनुप्रयुक्त' होने होने वाली 'कृ', 'भू', 'ग्रस्' धातुएं सामान्य व्यापार को कहती हैं तथा 'एथ्' ग्रादि धात्एँ, जिनके साथ 'ग्राम्' प्रत्थय ग्राता है, किसी न किसी विशेष ('वृद्धि' के अनुकूल होने वाला 'व्यापार' स्रादि) 'किया' को कहती हैं। इसलिये इन दोनों सामान्य तथा विशेष यर्थो का परस्पर 'स्रभेद' सम्बन्ध से स्रन्वय उसी प्रकार हो जाता है जिस प्रकार 'द्रोणः' (ब्रीहिः) प्रधोग में विशेष परिमास। वाले 'द्रोसा' पदार्थ का सामान्य परिमास वाले प्रत्ययार्थ के साथ 'अभेद' रूप से अन्वय होता है । यदि दोनों ही ('एश्' अदि तथा 'कृ' म्रादि) किया-सामान्य या क्रिया-विशेष को कहते हों तब दोनों का 'म्रभेदान्वय' सम्भव नहीं हैं क्योंकि शाब्द बोध के लिए आवश्यक है कि इन दोनों क्रियाओं में से एक विशेष हो तथा दूसरा विशेषएा — एक सामान्य भ्रर्थ का वाचक हो तथा दूसरा विशेष भ्रर्थका। यहां ऐसी ही स्थिति नहीं है। इसलिये दोनों घात्वर्थों का परस्पर ग्रन्वय सुसंगत हो जाता है। द्र०—"कृम्बस्तयः क्रिया-सामान्यवाचितः क्रिया-विशेष-वाचितः पचादयः'' (महा० ३.१.४०) । इन 'ग्रनुप्रयुक्त' धातुर्ग्रों के क्रिया-सामान्यवाची होने के कारए ही इनके बाच्यार्थ 'क्रिया' को न तो 'सक्तर्मक' माना जाता है श्रीर न 'ग्रकमंक' अपितु 'ग्राम्' प्रत्यय की प्रकृतिभूत धातु यदि 'ग्रकमंक' हो तो 'यनुप्रयुवत' यातुएँ भी 'ग्रकमंक' बन जाती हैं तथा यदि वह प्रमुख धातु 'सकर्मक' हो तो ये धातुएँ भी 'सकर्मक' हो जाती हैं।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-प्रस-लघु-सेजूषा

वस्तुतस्तु अनुप्रकृतनाम् "" क्रियासामान्यवाचकत्वम् एव :--पर यदि इन 'अनुप्रयुक्त' धातुष्रों को केवल 'क्रिया'-सामान्य का वाचक माना जाता है तो 'एधाञ्चके' का अर्थ होगा "वृद्धि रूप 'फल' के अनुकूल होने वाले 'व्यापार' से अभिन्न सामान्य 'फल' के अनुकूल 'व्यापार' । स्पष्ट है कि 'एधाञ्के' जैसे प्रयोगों का इतना विस्तृत अर्थ मानने में गौरव है। इसलिए नागेश ने 'वस्तृतस्तु' कह कर दूसरा विकल्प प्रस्तुत किया जिसका अभिप्राय है कि ये 'अनुप्रयुक्त' धातुएँ 'फल'-रहित सामान्य-'क्रिया' के वाचक हैं। अतः 'फल'-शून्य 'क्रिया' का वाचक मानने पर 'एधाञ्चके' का अर्थ होगा-- "वृद्धि के अनुकूल जो 'व्यापार' उससे अभिन्न 'व्यापार', जिसमें निश्चित ही पहले की अपेक्षा लाधव है। पहले विकल्प में 'अनुप्रयुक्त 'धातुओं का 'व्यापार'-सामान्य अर्थ मानते हुए भी वहां 'व्यापार' को 'फल' शून्य नहीं माना जाता।

सकर्मकाकर्मत्व ''क्लियेति बोध: यह पूछा जा सकता है कि यदि 'ग्रनुप्रयुक्त' धातुएँ 'फल'-रहित सामान्य किया के वाचक हैं तो फिर उनकी 'सकर्मकता' तथा 'ग्रक्मकता' का निर्एाय कैसे होगा? इस प्रश्न का उत्तर यहां यह दिया गया है। 'ग्राम्प्रत्यय' की 'प्रकृति'भूत जो एवं ग्रादि धातुएँ हैं यदि वे 'सकर्मक' हैं तो 'ग्रनुप्रयुक्त' धातु को भी सकर्मक माना जाएगा तथा यदि 'ग्राम्' प्रत्यय की प्रकृति' भूत यातु 'ग्रक्मक' है तो उसके साथ 'ग्रनुप्रयुक्त धातु 'ग्रक्मक' मानी जाएगी। इस प्रकार इन धातुग्रों की 'सकर्मकता' तथा 'ग्रक्मकता' के निर्एाय में कोई कठिनाई नहीं होगी।

इस रूप में 'एवाञ्चक्रे चैत्रः' इस प्रयोग में शाब्दबोध होगा "एकस्व' संख्या से युक्त एवं 'परोक्षता' से विशिष्ट चैत्र है 'कर्त्ती' जिसका तथा 'भूत' श्रवचनन काल है 'ग्रधिकरण' जिसका (ग्रथीन् 'भूत' श्रनग्रतन काल में होने वाली) ऐसी 'वृद्धि' रूप 'क्रिया''।

## ['सुट् के 'म्रादेश' भूत 'तिङ्' के म्रथं तथा 'भविष्यत्व' की परिभाषा के विषय में विचार]

लुडादेशस्य तु भविष्यदनद्यतनार्थोऽधिकः । शेषं लङ्बत् । भविष्यस्वं च वर्तमानप्रागभावप्रतियोगिक्रियोपलक्षितत्वम् ।

'लुट्' (लकार) के 'ग्रादेश' ('तिङ्') का तो 'भविष्यद् ग्रनद्यतन' ग्रर्थं ग्रिथिक हैं। शेष (ग्रर्थं—संख्या' तथा 'कारक') 'लट्' के ('ग्रादेश'भूत 'तिङ्' के ग्रर्थों के) समान है। भविष्यत्त्र' (की परिभाषा) है वर्तमान (कालीन) 'प्राग-भाव' की 'प्रतियोगी' क्रिया के द्वारा उपलक्षित होना।

'लुट्' लकार का विधायक सूत्र है—''अनद्यतने लुट्'' (पा० ३.३.६ पृ) इस सूत्र में 'भविष्यति गम्यादयः' (पा० ३.३.३) से 'भविष्यति' पद की अनुवृत्ति भ्रारही है तथा 'धातोः' (३.१.६१) से 'यातु' का श्रिषकार है हो। 'भविष्यति' तथा तथा 'अनद्यतने' पदों का अन्वय धार्ट्यभूत किया में होगा इस प्रकार ''अनद्यतने लुट्'' का

#### दश-लकारादेशार्थ-निर्णय

२५३

श्चर्यं दुशा 'श्रनद्यतन भविष्यत्' काल में होने वाली 'क्रिया' के वाचक घातु से 'लुट् लकार होता है''।

भविष्यत्वं च ः उपलक्षितत्वम् : — 'य्रनद्यतत' पद के य्रभिप्राय के विषय में ऊपर कहा जा चुका है। भविष्यत् काल की परिभाषा यहाँ यह दी गयी है कि वर्तमान काल में जिसका 'प्रागभाव' है उस 'क्रिया' से उपलक्षित होने वाले, ग्रथत् उसके ग्राश्रयभूत, काल को 'भविष्यत्' काल कहते हैं। 'प्रतियोगी' स्वयं वह क्रिया ही है जिसका वर्तमान काल में 'प्रागभाव' है। जैसे— 'घट: इबो भविता' (यहा कल वनेगा)। यहाँ घट में होने वाली जो 'सत्ता' रूप किया है वह दूसरे (ग्राने वाले) दिन होगी, इसलिये ग्राज उस सत्ता का 'प्रागभाव' है। यहाँ 'प्रागभाव' का 'प्रतियोगी' है 'सत्ता' क्रिया। यह 'सत्ता' क्रिया कल होगी। इसलिये इस क्रिया के द्वारा उपलक्षित -- इस क्रिया का ग्राश्रयभूत -- काल हुगा 'स्वः' (कल)।

## ['लुट्' स्थानीय 'तिङ्' का स्रयं]

## लृट्तिङस्तु भविष्यत्सामान्यम् अर्थः ।

'लृट्' (लकार के 'श्रादेश'भूत) तिङ् का ग्रथं सामान्य भविष्यत् काल है ।

'लृट् लकार का विधायक सूत्र है—''लृट् शेषे च'' (पा०-३.३.३), जिसमें "भविष्यति गम्यादयः" (पा०३.३.३) से 'भविष्यति' पद की म्रनुवृत्ति छा रही है। ''लृट् शेषे च'' इस सूत्र से पूर्ववर्ती सूत्र ''तुमृन्ण्डुली क्रियायां कियार्थायाम्'' (पा० ३.३.१०) में 'क्रियार्थक क्रिया' का जो म्रथं-निर्देश किया गया उससे भ्रन्य, श्रय्यत् 'क्रियार्थक क्रिया का अभाव' इस सूत्र के 'शेष' पद से अभिन्नेत है। परन्तु यहाँ के 'च' पद से 'क्रियार्थक क्रिया' के होने पर भी 'लृट्' होता है। जैसे—'शिष्ययते इति स्थीयते' (वह सोयेगा इस लिये हका है)। म्रतः ''लृट् शेषे च'' का यह मर्थ किया जाता है कि ''भविष्यत् काल' में होने वाली जो 'क्रिया' उसके वाचक धातु से, 'क्रियार्थक क्रिया' के होने ग्रथवा न होने पर दोनों स्थितियों में, 'लृट्' होता है' ।

## ['लेट्' लकार के 'ग्रादेश'भूत 'तिङ्' का श्रयं]

लेट्तिङस्तु विध्यादिरथैः, ''छन्दसि लिङथें लेट्" (पा०३.४.७) इति सूत्रात्। लट् प्रक्रियातोः ''लेटोऽडाटौ'' इति विशेषः। 'भवति', 'भवाति' इति प्रयोगदर्शनात्।

'लेट्' (लकार के 'ग्रादेश') तिङ्' के तो 'विधि' ग्रादि श्रर्थ हैं क्योंकि इस ('लकार') का विधायक सूत्र है—"लिङर्थे लेट्''। 'लट्' (लकार) की प्रक्रिया

काप्रशु०—लेट्कियातो ।

### वैयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मंजूषा

से 'लेट्' के क्रिया पदों में 'छट्' ग्रौर 'घाट्' ('घ्रागम') विशेष है क्योंकि ('लेट्' लकार में) 'भवति', 'भवाति' (ये प्रयोग) देखे जाते हैं ।

पारिएनि ने ''लिङर्थे लट्'' सूत्र के द्वारा 'लेट्' लकार का विधान 'विधि' ग्रादि उन्हीं अथों में किया जिनमें 'लिङ्' लकार का विधान किया गया है । ये 'विधि' ग्रादि अर्थ हैं— 'विधि', 'निमन्त्रस्य', 'ग्रामंत्रस्य,' 'ग्रथीष्ट', 'सम्प्रक्न' तथा 'प्रार्थना' ।

ये 'लेट्' लकार वाले प्रयोग केवल वेद तथा ब्राह्मण ग्रादि ग्रन्थों में मिलते हैं। इसलियं 'लेट्' का विधान भी पाणिति ने केवल वैदिक प्रयोगों की दृष्टि से किया है। "लिड थें लेट्" सूत्र से पहला सूत्र है "छन्दिस लुङ्-लङ्-लिट्ः" (पा०३.४.६)। यहाँ से 'छन्दिस' पद की अनुवृत्ति इस सूत्र में ग्रा रही है। इसीलिये सम्भवतः ग्रर्थ की दृष्टि से, नागेश ने "छन्दिस लिङ थें लेट्" के रूप में सूत्र उद्धत किया है। भट्टोजि दीक्षित ने भी इसीलिये 'लेट्' लकार को केवल 'छान्दस' कहा है— "पंचमो (लेट्) लकारस्तु छन्दीमात्रगोचरः" (सिकी०— 'तिङन्ते भ्वादयः' के ग्रारम्भ में)।

लेटो ऽ डाटो इति विशेष:—नागेश ने 'लेट् तथा 'लट्' लकार के प्रयोगों में हप की वृष्टि से केवल 'ग्रट्' तथा 'ग्राट्' ग्रागमों का ही अन्तर माना है। परन्तु यह बात केवल 'परस्मैपदी' घातुग्रों के विषय में ही, किसी हद तक, ठीक हो सकती है। 'ग्राहमनेपदी' घातुग्रों के प्रयोगों में तो ग्रीर भी अन्तर पाये जाते हैं जिनका निर्देश स्वयं सूत्रकार पाएिनि ने अपने सूत्रों—"ग्रात ऐ" (पा० ३.४.६५) तथा "वैतोऽन्यत्र" (पा०३.४.६६) में किया है। इनके उदाहरएए हैं—'मन्त्रयैते', 'मन्त्रयैथे', 'श्राये', 'ईश्री, 'गृह्याते इत्यादि, जिनमें 'ग्रा' के स्थान पर 'ऐ' ग्रादेश हो गया है। 'परस्मैपदी' घातुग्रों के विषय में भी नागेश का कथन बहुत उचित नहीं है क्योंकि उनमें भी कुछ ग्रीर विशेषता पायी जाती हैं जिनका निर्देश—"इतश्च लोप: परस्मैपदेपु" (पा०३.४.६७) तथा "स उत्तमस्य" (पा०३.४.६०) में किया गया है। इनके उदाहरएए हैं—'जोषिषत्', 'तारिषत्' तथा "करवान,' 'करवाम'। इन प्रथम दो उदाहरएों में 'तिप्,' के 'इ' का लोप तथा बाद के उदाहरएों में 'वस्' 'मस्' के 'स्' का लोप हुग्रा है।

## ['लोट्' लकार के स्थान पर ग्राने वाले 'तिङ' का ग्रर्थ]

लोट्तिङस्तु विध्यादिरर्थः। तत्र 'ग्रधीष्टम्' सत्कारपूर्वको व्यापारः, 'ग्रागच्छतु भवान् जलं गृह्गातु' इत्यादौ। 'सम्प्रश्नः' श्रनुमतिः, 'गच्छति चेदु भवान् गच्छतु' इत्यादौ।

'लोट्' (लकार के 'म्रादेश' भूत) 'तिङ्' के 'विधि' म्रादि (निमन्त्रण, म्रामन्त्रण, ग्रधीष्ट, सम्प्रक्न, प्रार्थना) म्रर्थ हैं। उनमें, 'म्रधीष्ट' (का म्रर्थ) है सक्कार पूर्वक 'व्यापार' (क्रिया में लगाना)। जैसे—'म्रागच्छतु भवान् जलं १. ह॰—अधीष्टः।

#### दश-लकारादेशाय-निर्णय

२४४

'गृह्णातु' (ग्राइये श्राप जल पीजिये) इत्यादि (प्रयोगों) में । 'सम्प्रश्न' (का श्रमिप्राय) है अनुमति (स्वीकृति) । जैसे—'गच्छति चेद् भवान् गच्छतु' (यदि श्राप जाते हैं तो जाइये) इत्यादि (प्रयोगों) में ।

## ['लङ्' के 'श्रादेश' भूत 'तिङ्' का ग्रर्थ]

लङादेशस्य तु भूतानद्यतनत्वम् अधिकोऽर्थः । शेषं लड्-वत् ।

'लङ्' (लकार) के 'ग्रादेस' ('तिङ्') का तो 'भूत-ग्रनद्यतन' ग्रर्थ श्रधिक हैं । दोष (ग्रर्थ---'संख्या' तथा 'कारक) 'लट्' (के 'ग्रादेश' भूत 'तिङ्' के ग्रर्थ) के समान ही हैं ।

'लङ्'लकार का विधायक सूत्र है ''अनद्यतने लङ्'' (पा० ३.२.१११), जिस में ''धातोः ''(पा० ३.१.६१) तया ''भूते (३.२.५४) इन दो सूत्रों का ग्रधिकार चला आ रहा है। ''अनद्यतन'' पर 'भूते' का विशेषणा है तथा 'भूते' पर 'धातु' के अर्थ 'किया' का। इसलिये ''अद्यतने लङ्'' का ग्रथं है ''ग्रद्यतन भूत काल' में होने वाली जो किया उसके वाचक धातु से 'लङ्' लकार होता है'। इस प्रकार 'लङ्' का विशिष्ट अर्थ हुआ 'भूत-अनद्यतनस्व'। इस 'भूतानद्यतनस्व' के अतिरिक्त 'संख्या' तथा 'कारक' रूप जो अर्थ हैं वे 'लट्' के 'ग्रादेश' तिङ्' के ग्रथं समान हैं।

## ['लिङ्' के 'प्रादेश'-भूत 'तिङ्' का प्रथं]

तिङादेशस्य तु विध्यादिरर्थः । तत्र विध्यादिचतुष्टयस्य त्रमुस्यूतप्रवर्तनात्वेन चतुर्गां वाच्यता लाघवात् । तुदक्तम् हरिग्गा—

श्रस्ति प्रवर्तनारूपम् श्रनुस्यूतं चतुर्व्वपि । तत्रौव लिङ् विधातन्यः कि भेदस्य विवक्षया ॥

(वैभूसा० पृ० १६० में उद्धृत)

'लि'ङ् (लकार) के 'श्रादेश' (तिङ्) के तो 'बिबि' श्रादि ('निमन्त्रएा' 'श्रामन्त्ररण', 'श्रधीष्ट', 'सम्प्रश्न' 'प्रार्थना') अर्थ हैं । इन 'विधि' श्रादि ('विधि' निमन्त्ररण,' 'श्रामन्त्ररण,' तथा 'श्रधीष्ट') चारों पदों में समान रूप से विद्यमान 'प्रवर्तनात्व' (रूप 'धर्म' की दृष्टि) से वाच्यता (बाच्य-ग्रर्थ) माननी चाहिये क्योंकि ऐसा मानने में लाघव है । इसी बात को भर्तृंहरि ने कहा है :—

भतृंहिर के वायसपदीय में यह कारिका उपलब्ध नहीं है। कौण्डभट्ट ने भी इस कारिका को 'नदुक्तम्' कह कर उद्धृत किया है।

२४६ वैद्याकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मंजूषा

चारों (पदों) में ही 'प्रवर्तना' रूप (धमं') विद्यमान है । उसी ('प्रवर्तना' अर्थ) में 'लिङ्' (लकार) का विधान करना चाहिये । भेद ('विधि' स्रादि भिन्न भिन्न स्रथों') की विवक्षा से क्या (लाभ) े

'लिङ्' लकार का विभाग उपर्युक्त 'विधि,' 'निमंत्ररा', 'ग्रामंत्ररा,' 'ग्राधोब्ट', 'सम्प्रदन' तथा 'प्रार्थना' इन ६ अथों में किया गया। विधायक सूत्र का निर्देश ऊपर किया जा चुका है। इन ६ अथों में 'विधि' की प्रमुखता होने के काररा इस लकार को 'विधिलिङ्' कहा जाता है। एक दूसरे सूत्र 'ग्राक्शिष लिङ्लोटी" (पा॰ ३.३.१७३) से जिस 'लिङ्' का विधान किया जाता है उसे 'ग्राबोलिङ्' कहा जाता है।

विधि— 'विधि' का अर्थ व्याख्याकारों ने 'अपने से छोटे को कार्य में प्रवृत्त होने के लिये प्रेरए। करना' माना है। इस तरह 'विधि' का अभिप्राय आज्ञा देना है। भाष्यकार पतंजिल ने 'विधि' का अर्थ "प्रेषए।' किया है'— 'विधिर् नाम प्रेषए।म्ं '(महा० ३.३.१६१) जिसकी व्याख्या करते हुए कैयट ने कहा है— "भृत्यादेः कस्यांचित् क्रियायां नियोजनम्" (प्रदीप टीका)

निमन्त्रण — 'निमंत्रण' शब्द का अर्थ है 'इस कार्य को अवश्य करना है अन्यथा दोष का भागी बनना पड़ेगा अथवा दण्ड मिलेगा' इस रूप में किसी को कार्य में प्रेरित करना । द्र० — ''यन्नियोगतः कर्तव्यं तन्निमन्त्रणम्' (महा० ३.३.१६१) तथा — "असत्याम् अपि इच्छायाम् अकरणे सित अधर्मात्पत्तेनियमेन अवश्यम्भावेन यत् करणं तन्निमन्त्रणम्' (न्यास ३.३.१६१)।

ष्मामन्त्रए।—'श्रमन्त्रस्।' पद का ग्रथं है 'प्रेरस्ता करते दृए भी कर्ता की इच्छा के ऊपर छोड़ देना, उसे कार्यं को करने के लिये बाधित न करना'। इस तरह 'ग्रामंत्रस्त' में अवश्यकतंब्यता की स्थिति नहीं रहती, कार्यं को करना न करना वक्ता की अपनी इच्छा पर निर्भर करता है। द्र० — ''श्रामन्त्रस्तैं कामचारः'', (महा० ३.३.६९) तथा— ''यद् इच्छयें व करस्तं न ग्रानिच्छया, अकरसोऽपि दोषाभावात्, तद् श्रामन्त्रस्म्'' (न्यास ३.३.६९)। 'ग्राधीष्ट' तथा 'सम्प्रक्त' का ग्रथं ऊपर किया जा चुका है।

चतुर्गाम् अनुस्यूत-प्रवर्तनात्वेन : लाघवात्— यहाँ निर्दिष्ट 'विधि' ग्रादि प्रथम चार शब्दों में किसी न किसी प्रकार 'प्रवर्तना' अथवा प्रेरगा की स्थिति पायी जाती है। इसलिये इन चारों को भिन्न भिन्न रूप में 'विधि' ग्रादि का वाच्यार्थ न मान कर केवल 'प्रयतंना' रूप एक वाच्यार्थ मानना चाहिये क्योंकि यह ग्रर्थ चारों शब्दों में अनुगत है, व्याप्त है। ऐसा मानने में लाघव है। इसके विपरीत इन चारों भिन्न अर्थों को वाच्य मानने में गौरव है।

स्रस्त प्रवर्तनारूपम् "विवक्षयां—इस कारिका का स्राश्य यह है कि 'लिङ्' लकार का विधान केवल 'प्रवर्तना' स्रथं में ही करना चाहिये, स्रथीत् इन 'विधि' स्रादि स्रनेक शब्दों को सूत्र में स्थान नहीं देना चाहिये क्योंकि उनसे किसी विशेष प्रयोजन की सिद्धि तो होती नहीं उलटे गौरव या सूत्र का विस्तार स्रधिक हो जाता है। भट्टोजि दीक्षित ने भी इस सूत्र की व्याख्या, में ''प्रवर्तनायाम् इत्येव सुवचम्'' कह कर इसी तथ्य की स्रोर संकेत किया है। पर केवल 'प्रवर्तना' (प्रेरएगा) शब्द से काम नहीं चल

#### दश-लकारादेशायं-निर्णय

२५७

सकता क्योंकि 'सम्प्रश्न' में 'प्रेरम्।' प्रथं न होने के शारम् उसे 'प्रवर्तना के ग्रन्तगंत नहीं माना जा सकता। इसलिय ''प्रवर्तना सम्प्रश्नयों लिङ्' यह सूत्र बनाया जा सकता या। यदि भनुंहिर के नाम से उद्धृत भट्टोजि दीक्षित की उपरिनिर्दिष्ट कारिका के 'चतुष्वंप' पद पर ध्यान दिया जाय तब तो 'प्रवर्तना-सम्प्रश्नप्रायंनेषु लिङ्' इस रूप में सूत्र बनाया जाना चाहिये। परन्तु 'प्रवर्तना' में ही में ही 'प्रार्थना' का ग्रथं भी समाविष्ट हो जाता है इसलिये वहाँ 'चतुर्पुं को 'पंचसु' का उपलक्षम् माना जा सकता है।

स्राचार्य पारिए नि ने केवल लाघव को ही सूत्ररचना में एकमात्र प्रमुखता नहीं दो थी स्रपितु सरलता स्रौर सृष्पटता की हिन्द से भी विचार किया था। इसीलिये 'प्रवतंना' (प्रेरएगा) के विविध भेदों के प्रदर्शनार्थ स्रथवा 'विधि' श्रादि शब्दों के 'प्रवृत्तिनिमित्तं रूप विद्याष्ट स्रथों को 'लिङ्' लकार का वाच्यार्थ बनाने की हिन्द से इन इन सभी शब्दों का निर्देश पारिए नि ने किया। इसी बात का उल्लेख भट्टोजि दीक्षित ने निम्न कारिका में किया है:—

न्यायव्युत्पादनार्थं वा प्रपञ्चार्थम् भ्रयापि वा । विध्यादीनाम् उपादानं चतुर्गाम् भ्रादितः कृतम् ॥ (वैभूसा० पृ० १६० में उद्घृत)

### ['प्रवर्तना' की परिभाषा]

प्रवर्तनात्वं च प्रवृत्तिजनकज्ञानविषयतावच्छेदकरवम् । तच्चेष्टसाधनत्वमे व इति तदेव लिङ्र्थः । न तु कृति-साध्यत्वम्, तस्य यागादौ लोकत एव लाभाद् इति अन्य-लभ्यत्वात् । न च वलवदनिष्टाननुबन्धित्वम्, द्वेषा-भावेन अन्यथासिद्धत्वाद्—इत्यन्यत्र विस्तरः ।

प्रवर्तनात्व (का अभिप्राय) है (कार्य में) प्रवृत्ति के उत्पादक ज्ञान की विषयता का ग्रवच्छेदक (बोधक) होना। ग्रौर वह (ग्रवच्छेदकता) 'इष्ट सावनता' हो है। इसलिये वह ('इष्टसाधनता') हो 'लिङ्' का ग्रथं है। 'यत्त-साध्य' होना तो ('लिङ्' का ग्रथं) नहीं है क्योंकि उस ('यत्त-साध्य' ह्प ग्रथं) का, याग ग्रादि में, लोक से ही ज्ञान हो जाने के कारण वह (ग्रथं) ग्रन्य (लोक) के द्वारा लभ्य (ज्ञेय) है। ग्रौर 'प्रवल ग्रानिष्ट का उत्पादक न होना' (भी 'लिङ्' का ग्रथं) नहीं है क्योंकि (कार्य विशेष-विषयक प्रवृत्ति में) द्वेष का ग्रभाव कारण है इसलिये वह (बलवान् ग्रनिष्ट की अनुत्पादकता रूप ग्रथं भी) 'ग्रन्यथासिद्ध' है। यह विचार ग्रन्यत्र (मंजूषा ग्रादि में) विस्तार से किया गया है।

निस०, काप्रणु०—साधनत्वस्यैव ।

२' ह्०—वा।

#### **वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघू-मंजू**या

प्रवर्तनात्वं च' 'इष्टसाधनत्वस्यंव- 'प्रवर्तना' अध्द का आभिप्राय है जिसके द्वारा कायं में व्यक्ति की प्रवृत्ति करायी जाय । 'प्रवत्यंतेऽनया' इस व्युत्पत्ति के अनुसार यहाँ 'प्र' उपसगं से युक्त 'प्यन्त 'वृत्ते' आतु से 'कराणे कारक में 'युत्ते' प्रत्यय माना जा सकता है। इस वात को यों भी कहा जा सकता है कि ''प्रवृत्ति का उत्पादक अथवा कारणभूत जो ज्ञान उस ज्ञान का विषय 'प्रवर्तना' है'। जैसे— 'स्वर्गकामो यजेत' (स्वर्ग-भिलाषी यजन करें) यहाँ 'याग मेरे अभीष्ट स्वर्ग का माधन है' ('यागो मदिष्ट-साधनम्') यह ज्ञान ही याग में व्यक्ति की प्रवृत्ति का हेतु है तथा इस ज्ञान का विषय है याग का उष्ट साधन बनता । इसलिये याग-विषयक इष्ट-साधनता ही यहाँ 'प्रवर्तना' है।

इसी ग्रिमिश्रय को नागेश ने यहाँ नैयायिकों की भाषा में प्रस्तृत किया है। किसी कार्य में व्यक्ति की प्रजृति का उत्पादक या प्रवर्तक है— 'इदं मद् इष्टसाधनम्' (यह कार्य मेरे श्रभीष्ट वस्तु का साधन है) यह ज्ञान। जैसे — ऊपर के उदाहरण — 'स्वर्गकामी यजेत'— में 'याग मेरे श्रभीष्ट स्वर्ग का साधन है' यह ज्ञान। श्रतः यह ज्ञान प्रवृत्ति का जनक हुआ। इस ज्ञान का विषय है 'याग का इष्टमाधन' होना। 'विषय' में रहने वाले धर्म को 'विषयता' कहते हैं। इस तरह यहाँ रहने वाली जो 'विषयता' है उसका अवच्छे-दक (निरूपक या बोधक) हुआ 'इष्टसाधन'। तथा 'अवच्छेदकत्व' हुआ 'इष्टमाधनत्व'-रूप 'धर्म' जो इष्टसाधन में रहता है। इस प्रकार 'इष्टसाधनता' को ही 'प्रवतनत्व' कहा गया और वह 'इष्टमाधनता' ही 'लिङ्' का अर्थ है।

तदेव लिङ्थं:-'एव' का प्रयोग यहाँ यह बताने के लिये किया गया है कि वैयाकरण केवल 'इष्टसाघनता' को ही 'लिङ्' का अर्थ मानते हैं। वे नैयायिकों के समान 'इष्ट साधनता' के साथ साथ 'कृतिसाध्यता' तथा 'बलवद् अनिष्टाननुबन्धिता' को भी 'लिङ्' का अर्थ नहीं मानते। इसी बात को नागेश ने यहाँ आगे की पंक्तियों में स्पष्ट किया है।

न तु कृतिसाध्यत्वं ''लभ्यत्वात् 'यह कायं मेरे द्वारा साध्य है, असाध्य नहीं' इस प्रकार का 'कृतिसाध्यता' का ज्ञान भी यद्यपि कायं में प्रवृत्ति का हेतु है ही क्योंकि 'पर्वत को उठा लाने' जैसे किसी भी कायं में किसी भी व्यक्ति की प्रवृत्ति नहीं देखी जाती, भले ही उससे कितने भी बड़े इष्ट की सिद्धि क्यों न होती हो। परन्तु इस 'कृतिसाध्यता' का ज्ञान याग श्रादि कार्यों में लोक ('अनुमान' प्रमाण्) श्रादि से ही सिद्ध है क्योंकि याग करने में कोई ऐसी बात नहीं दिखायी देती जो ग्रसाध्य हो। जिस प्रकार हम किसी भी साध्य कार्य को करते हैं उसी प्रकार 'याग' को भी कर सकते हैं। 'यागो मत्कृतिसाध्यः। मत्कृतिसाध्यत्वविरोधिधर्मानाक्षान्तत्वात्। मदीयनगरगमनादिवत्' इस प्रकार के अनुमान से 'याग' की कृतिसाध्यता ज्ञात हो जाती है। ग्रतः 'यजेत' ग्रादि 'लिङ्' लकार के क्रियापदों में कृति-साध्यता को 'लिङ्' का ग्रथं मानना ग्रनावश्यक है क्योंकि 'अनन्य-लभ्यः शब्दार्थः'' इस न्याय के अनुसार 'प्रत्यय' ग्रादि का ग्रथं वही होना चाहिये जो किसी ग्रन्य विधि से ज्ञात न हो सके। इसलिये 'कृतिसाध्यता' को 'लिङ्' का ग्रथं मानना चाहिये क्योंकि 'ग्रभीष्ट स्वर्ग का साधन याग है' इस प्रकार की यागविषयक 'इष्ट साधनता' का ज्ञान केवल वेद के 'यजेत' पद द्वारा ही हो पाता है। ग्रतः उसकी 'ग्रनन्यलभ्यता' — किसी अन्य

#### दश-लकारादेशार्थ-निर्णय

२५१

अनुमान अदि उपायों द्वारा उसका ज्ञान न हो सकने—के कारण उसे ही वैवाकरण 'लिङ्' का अर्थ मानता है।

न च बलवदनिष्टाननुबन्धित्वम्, हेषाभावेनान्यथासिह्यत्वात्— 'इष्टसाधनता' के ज्ञान के समान ही, कायं में प्रतृत्त होने के लिये, यह ज्ञान भी ब्रावद्यक है कि इस कायं से किसी बहुत बड़े ग्रनिष्ट की उत्पत्ति नहीं होगी। जैसे—विष-मिश्रित सुस्वादु भोजन में हमारी प्रवृत्ति इसीलिये नहीं होती कि हम जानते हैं इसमें विष मिला हुग्रा है तथा सुस्वादुरूप 'इष्टसाधनता' के साथ साथ यह मृत्यु रूपी महान् ग्रनिष्ट का भी कारण बनेगा। इसलिये नैयायिक इस प्रकार के प्रवल ग्रनिष्ट के ग्रमुखादक ज्ञान को भी 'लिङ्' का ग्रर्थ मानते हैं।

परन्तु किसी भी व्यक्ति की प्रवृत्ति ऐसे कार्य में नहीं होती जहाँ कोई प्रतिबन्धक हेतु होता है। यतः किसी भी कार्य में प्रवृत्त होने के लिये प्रतिबन्धक के स्रभाव को भी स्रवश्य कारण मानना पड़ता है। इसीलिये सभी कारणों के उपस्थित होने पर भी यदि कोई प्रतिबन्ध या रुकाबट था जाती है तो कार्य नहीं होता। जैसे—चक्र, चीवर तथा कुम्हार के होते हुए भी यदि कुम्हार बीमार है तो घटोत्पत्तिकप कार्य नहीं हो पाता। विपिमिश्रित भोजन में भी तृष्ति सुख की अपक्षा मृत्यु रूप प्रवल दुख की उत्पादकता के होने के कारण उस दुख की आशंका से उत्पन्न विरिवत ही उस भोजन के करने में प्रतिबन्धक के रूप में उपस्थित होती है। जहाँ इस प्रकार का कोई प्रतिबन्धक नहीं होता वहाँ, भोजनादि कार्यों में, व्यक्ति की प्रवृत्ति होती है। इसलिए याग श्रादि में, जहाँ बहुत परिश्रम तथा धन की अपेक्षा सुखविशेष (स्वगं) की प्राप्त होती है, स्वर्गाभिलाषी व्यक्ति की प्रवृत्ति होगी ही। इस तरह 'प्रतिबन्धकाभाव' को सर्वत्र कार्योत्पत्ति में कारण मानने पर प्रवृत्ति में भी प्रतिबन्धकाभाव का ज्ञान स्वतः हो जाया करेगा।

अतः 'अन्यथासिख', अर्थात् अन्य प्रकार से प्रतिबन्धकाभावरूप कारण के द्वारा ही कार्य के सिद्ध, होने से 'बलवद्-अनिष्ट-अननुबन्धित्व' के ज्ञान (प्रबल अनिष्ट या दुख से असम्बद्ध होना रूप ज्ञान) को प्रवृत्ति में हेतु मानना श्रनावश्यक है ।

इस तरह 'कृति-साध्यता' के अनुमानगम्य होने तथा 'बलबद् भ्रनिष्टाननुबन्धित्व' के 'मन्यथासिद्ध' होने ग्रथवा अनुपयोगी होने के कारण केवल 'इष्टसाधनता' ही 'लिङ् लकार का बाच्य अर्थ है ऐसा व्याकरण के विद्वान् मानते हैं।

श्राचार्य मण्डनिमश्र को भी 'प्रवर्तना', अथवा प्रवृत्तिजनक ज्ञान के विषय के रूप में 'इष्टसाधनता' ही 'लिङ्' के अर्थ के रूप में अभिष्रेत है। द०—

> पुंसां नेष्टाभ्युपायत्वात् क्रियास्वन्यः प्रवर्तकः । प्रवृत्तिहेतुं धर्मं च प्रवदन्ति प्रवर्तनाम् ॥

> > (बैभूसा० पृ० १६३ में उद्धृत)

इष्टाभ्युपायत्व (इष्टसाधनता) से श्रितिरिक्त, क्रिया में पुरुष को प्रवृत्त कराने वाले, ग्रीर कोई भी ('क्रुति-साध्यता' तथा 'बलवद्-ग्रानिष्टाननुबन्धिता') नहीं है। प्रवृत्ति के हेतुभूत धर्म (इष्ट-साधनता) को ही 'प्रवर्तना' कहते हैं।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इस 'प्रवर्तना' को ही मीमांसकों ने 'शाब्दी भावना' कहा है तथा इसकी परिभाषा यह की है कि ''पुरुष की कार्य में प्रवृत्ति हो इसित्रयं भाविषता था प्रेरक का प्रेरणारूष व्यापार विशेष 'शाब्दी भावना'' है। द्र०—''तत्र पुरुष-प्रवृत्त्वनुकूलो भावकव्यापारविशेषः शाब्दी भावना' (मीमांसान्यायप्रकाश, पृ० ५)। यह 'शाब्दी भावना' ग्रास्थात के 'लिइ' अश का वाच्यार्थ है क्योंकि 'लिइ' लकार के प्रयोगों को मुनने पर उनसे यह प्रतीत होता है कि यह कहने वाला मुक्ते इस कार्य को करने के लिय प्रेरित कर रहा है। यह विशिष्ट 'व्यापार' अथवा 'शाब्दी भावना' या प्रवर्तना' लौकिक वाक्यों में वक्ता पुरुष में विद्यमान अभिप्राय विशेष है। परन्तु वैदिक वाक्यों में 'लिइ' ग्रादि शब्दों में ही रहता है क्योंकि वेद मीमांसकों की हिष्ट में ग्रपीरपेय है, उनका कोई कर्त्ता या वक्ता नहीं है। इसीकारण इसे 'शाब्दी भावना' कहा जाता है। द्र०—''श्रतश्च शब्दिनिष्ठ एव प्रेरणापयिथे व्यापार: शाब्दी भावना । सैव च प्रवर्तनात्वेन रूपेण विध्यर्थ:'' (मीमांसान्यायप्रकाश, पृ० २६६ तथा ग्रथंसंग्रह ६)।

['लुङ्' लकार के 'ग्रादेश' भूत 'तिङ्' का ग्रर्थ तथा 'भूतत्व' की परिभाषा ]

लुङादेशस्य तु भूतसामान्यम् ग्रर्थः । भूतत्वं च वर्तमान-ध्वंस-प्रतियोगि-क्रियोपलक्षितत्वम् ।

'लुङ्' लकार के 'म्रादेश' ('तिब्' म्रादि) का म्रर्थ सामान्य 'भूत' काल है। 'भूतत्व' (का म्रभिप्राय) है (म्रतीत में हुई क्रिया का) वर्तमानकालीन जो ध्वंस उसके 'प्रतियोगी' (म्रतीतकालीन क्रिया) से उपलक्षित होना।

भूतत्वं च वर्तमानध्वंसप्रतियोगिकियोपलक्षितत्वय् - यहाँ वर्तमानध्वंस पद के 'वर्तमाने घ्वस:' अथवा 'वर्तमानो घ्वंस:' इस रूप में विग्रह किया जा सकता है। दोनों ही विग्रहों में 'वर्तमानकालिक ध्वंस' ग्रिभिप्राय ही प्रकट होता है। यह वर्तमानकालिक ध्वंस 'ग्रितीत' काल में होने वाली किया का ही हो सकता है। इस तरह ग्रितीत काल में की गयी किया का वर्तमान काल में होने वाला ध्वंस ही यहाँ 'वर्तमान-ध्वंस' पद का ग्रिभिप्राय है। इस ध्वंस का 'प्रतियोगी' किया, ग्रिथीत् जिस किया का यह ध्वंस है, जिस काल में अविनष्ट या ध्वंसरहित थी वह काल ही 'भूत'काल है।

### ['लुङ्' लकार के 'श्रादेश'-भूत 'तिङ्' का श्रर्थ]

लृङादेशस्य तु क्रियातिपत्तौ गम्यमानायां हेतुहेतुमद्भावे च गम्यमाने भूतत्वं भविष्यत्त्वं चार्थः। श्रापादना तु गम्यमाना । भूते—एधश्चेद् श्रलप्स्यत श्रोदनम्

#### दश-लकारादेश(र्थ-निर्णय

२६१

ग्रपक्ष्यत । भविष्यति—सुवृष्टिश्चेद् ग्रभविष्यत् सुभिक्षम् । ग्रभविष्यद् इति संक्षेपः ।

## इति दश-लकारादेशार्थ-निर्णयः।

'लृङ्' (लकार) के 'श्रादेश' ('तिङ्') का तो किया की श्रिनिष्पत्ति (श्रिसिद्धि) के गम्यमान होने तथा 'हेतुहेतुमद्भाव' (कायंकारणभाव) के प्रतीत होने पर भूत काल तथा भविष्यत् काल ग्रथं है। 'श्रापादना' (एक वस्तु के न होने पर दूसरी वस्तु के न होने का प्रसंग) तो गम्य है। भूतकाल में (उदाहरण है) — 'एघश्चेद् श्रल्पस्यत श्रोदनम् श्रप्थयत' (यदि लकड़ी मिली होती तो चावल पका होता)। भविष्यत् काल में (उदाहरण है)— 'सुवृष्टिश्चेद् श्रभविष्यत् सुभिक्षम् श्रभविष्यत् (यदि श्रच्छी वृष्टि होगी तो सम्पन्नता होगी)। (वैयाकरणों की दृष्टि से) यह संक्षिप्त (लकारार्थनिएरंथ) है।

लुङादेशस्य "" "भिष्ठियत्वं चार्थः — 'लृङ्' लकार का विधायक प्रथम सूत्र है "लिङ्निमित्ते लृङ् क्रियातिपत्ती" (पा० ३.३.१३६)। इस मूत्र में ऊपर के सूत्र "भविष्यति मर्यादावचनेऽवरिमिन्" (पा० ३.३.१३८)। इस मूत्र में ऊपर के सूत्र "भविष्यति मर्यादावचनेऽवरिमिन्" (पा० ३.३.१३८) से 'भिविष्यति' पद की अनुवृत्ति आ रही है। अतः यह सूत्र भविष्यत् काल में, 'लिङ्' लकार के निमित्तभूत 'हेतुहेतुमद्भाव' अथवा 'कार्यकारसाव' आदि की प्रतीति होने पर तथा किया की 'प्रतिपत्ति' (प्रसिद्धि या अनिष्पत्ति) के प्रतीत होने पर, 'लृङ्' लकार का विधान करता है। 'लृङ्' लकार का विधायक द्वितीय सूत्र है "भूते च" (पा० ३.३.१४०)। यह सूत्र उपरितिदृष्ट स्थितियों के होते हुए 'भूत' काल में 'लृङ्' लकार का विधान करता है। अतः 'लृङ्' लकार से, इन विशिष्ट स्थितियों के साथ, भविष्यत् काल तथा भूत काल की प्रतीति होती है।

ष्रापादना तु गम्यमाना: — उपर्युक्त ''लिङ् निमित्ते लृङ् क्रियातिपत्ती'' सूत्र में 'ग्रितिपत्ति' पद का श्रथं है 'क्रिया का निष्पन्त न होना'। इस 'ग्रितिपत्ति' तथा 'कार्य-कारणभाव' के गम्यमान रहने के कारण ही 'लृङ्' के प्रयोगों में एक प्रकार के तर्क अथवा, नागेश के शब्दों में, 'ग्रापादना' की प्रतीति होती है। यहाँ 'लृङ्' के उपर्युक्त दोनों उदाहरणों में ये तीनों ही बातें — 'क्रिया की ग्रिसिद्ध', 'हेतुहेतुमद्भाव' (कार्य कारणभाव) तथा 'ग्रापादना' — ग्रिभिच्यकत होती हैं।

प्रथम जदाहरसा में भूतकाल की हिष्ट से ईथन का प्राप्त होना रूप क्रिया तथा चावल का पकना रूप किया दोनों की असिद्धि, ईधन का न मिलना रूप कारसा तथा भात का न पकना रूप कार्य तथा यदि ईधन मिलता तो भात पकता इस प्रकार की 'ग्रापादना' (तर्क) की प्रतीति होती है।

इसी तरह दूसरे जदाहरए। में भविष्यत् काल की दृष्टि से सुवृष्टि का होना रूप क्रिया तथा सम्पन्नता एवं समृद्धि का होना रूप क्रिया की ग्रसिद्धि, सुवृष्टि का न होना रूप क्रिया की कारए।ता ग्रीर समृद्धि का न होना रूप क्रिया की कार्यता—इस रूप में

९. ह० <del>--</del> गुराज्यम् ।

### वैयाकरण-सिद्धास्त-परम-लघु-मंजूषा

दोनों में 'कार्यकारणभाव' एवं, जब जब सुवृष्टि नहीं होगी तब तब सम्पन्नता नहीं होगी --इस प्रकार की, 'स्रापादना' की प्रतीति होती है।

प्रापादनर: — अगले प्रकरण 'लकारार्थ-निर्णय' के अन्त में "सा चापादना तर्कः" कह कर नागेश ने यह स्पष्ट कर दिया कि 'तर्क' के पर्याय के रूप में ही उन्होंने यहाँ तथा आगे, नैयायिकों के अनुसार "लृङ्' लकार के अर्थ-प्रदर्शन के अवसर पर, भी 'आपादना' शब्द का प्रयोग किया है।

'तर्क' की परिभाषा की गयी है— ''व्याप्यारोपेशा व्यापकारोपस्तर्कः'' (तर्कसंग्रह, गुण-प्रकरण) इस का स्रभिप्राय है कि 'व्याप्य', स्रथीन स्रव्य देश या स्थान में रहने वाले, के काल्पनिक ज्ञान के द्वारा व्यापक, स्रथीन स्रविक देश या स्थान में रहने वाले, का काल्पनिक ज्ञान करना। परिभाषा में 'स्रारोप' का स्रथं है 'स्राहायं', स्रथीन काल्पनिक ज्ञान। जैसे—पवंत में स्नाग तथा धूम दोनों हैं परन्तु उनके स्रभाव के काल्पनिक ज्ञान के द्वारा धूमाभाव का काल्पनिक ज्ञान किया जाता है। यहाँ स्रग्नि का स्रभाव 'व्याप्य' है तथा धूम का स्रभाव 'व्यापक' है। इसलिये इन दोनों के स्राधार पर यह 'तर्क' प्रस्तुत किया जाता है कि 'यदि यहाँ स्राग नहीं होती तो धूमां भी नहीं होता।'

For Private and Personal Use Only

# लकारार्थ-निर्णयः

### [लकारार्थ के विषय में विविध मत]

यथ नैयायि कानां मते संक्षेपात् लकारागाम् यथीं निरूप्यते। तत्र लडादि-लृङन्ताः दश लकाराः। तत्र लकारस्य 'कत्तां', 'कालः', 'संख्या' इति त्रयोऽर्थाः। तत्र 'कत्तां' इति पातंजलाः—''तः कर्माग् च०''इति सूत्रे चकारेग कर्त्ताः परामर्शात्। 'कर्तृ''-स्थाने 'व्यापारः' इति भाट्टाः। 'यत्नः' इति नैयायिकाः। युक्तं चैतत्— व्यापारताद्यपेक्षया लाघवेन यत्नत्वस्यैव शक्य'ताव-च्छेदकत्वात्।

ग्रब नैयायिकों के मत के अनुसार संक्षेप में 'लकारों' के अर्थ के विषय में विचार किया जाता है। यहाँ (व्याकरएए में) 'लट्' से लेकर 'लृङ्' तक दस 'लकार' हैं। उनमें लकार के तीन अर्थ हैं—'कर्ता', 'काल' तथा 'संख्या'। इस प्रसंग में ''('लकारों' का अर्थ) कर्त्ता' है"—यह पतंजिल के अनुयायियों (वैयाकरएए विद्वानों) का मत है क्योंकि "लः कर्माएए च॰" इस सूत्र में 'च' पद से (कर्तृ वाच्य में 'लकार' के अर्थ) 'कर्त्ता' की सूचना मिलती है। 'कर्त्ता' के स्थान पर ('लकारों' का अर्थ) 'व्यापार' है—यह कुमारिल भट्ट के अनुयायियों (मीमांसक विद्वानों के एक वर्ग) का मत है। 'लकार' का अर्थ 'यत्न' है—यह नैयायिकों का मत है और यह (नैयायिकों का मत हो) ठीक है क्योंकि 'व्यापारत्त' आदि (कर्तृ त्व) की अपेक्षा, लाघव के कारएा, 'यत्नत्व' ही ('लकारों' की) वाच्यार्थता का अवच्छेदक है।

नैयायिक विद्वान् 'लकार', मर्थात् 'तिब्' म्रादि म्रादेशों के स्थानी, को ही मर्थ का वाचक मानते हैं उसके स्थान पर माने वाले 'म्रादेशों' ('तिब्' म्रादि) को नहीं। इस बात की चर्चा ऊपर हो चुकी है (द्र० इस मन्य का पूर्व पृष्ठ २४३-४४)। यहां विविध दार्शनिकों की दृष्टि से 'लकार' के मर्थ के विषय में विचार किया जारहा है। वैयाकरण 'लकार' (म्रथवा उसके 'म्रादेश तिब्' म्रादि) का मर्थ 'कत्ती' मानते हैं। दूसरी म्रोर

९. ह०—नैयायिक— ।

२. ह०-''ल: कर्मणि०'' इति सूत्रस्थचकारेण ।

३. काष्रश्च -- शवतता ।

## वैयाकरण सिद्धान्त-परम-लध्-मंज्ञा

कुमारिल भट्ट तथा उनके श्रनुयायी भीमांसक विद्वान् 'लकार' का श्रर्थ 'व्यापार' मानते हैं—ये लोग व्यापार की धातु का श्रर्थ नहीं मानते । नैयायिकों का इन दोनों से भिन्न मत है । ये विद्वान् 'लकार' का श्रर्थ 'यत्न' मानते हैं ।

तत्र कर्त्तं ति " कर्त्तुः परामक्षात् — वैयाकरण विद्वान् 'लकार' का अर्थ 'कर्त्ता' किस आधार पर मानते हैं ? इस प्रश्न का उत्तर यहां दिया गया है । 'लकारों' का अर्थ 'कर्ता' मानने में प्रमुख हेतु है पाणिनि का 'ल: कर्माण च॰'' यह सूत्र । इस सूत्र के दो दिभाग किये जाते हैं— 'ल: कर्माण च' तथा "भावे च अकर्मकेभ्यः'' । इन दोनों भागों में विद्यमान 'च' पद के द्वारा, पूर्ववर्ती "कर्तर कृत्" (पा॰ ३।४।६७) सूत्र से, 'कर्तरि' पद का अनुकर्षण किया जाता है । इस कारण "ल: कर्माण॰ 'सूत्र का अर्थ है— "मकर्मक धातुओं से सम्बद्ध 'लकार' 'कर्म' तथा 'कर्त्ता' को कहते हैं' तथा "अकर्मक' धातुओं से सम्बद्ध 'लकार' 'कर्त्ता' तथा 'भाव' को कहते हैं" । द्र०— 'लकाराः सकर्मकेम्यः कर्माण कर्तरि च स्युः, अकर्मकेम्यः भावे कर्तरि च' (सिक्ती॰ ३.४.६०)

क्यापार इति भाट्टाः — कुमारिल भट्ट के अनुयायी मीमांसक विद्वान् घातु का अर्थ 'फल' मानते हैं तथा 'लकार' का अर्थ 'व्यापार' मानते हैं। इस बात की भी चर्चा ऊपर धात्वर्थ-विचार के प्रकरण में की जा चुकी है। इन विद्वानों का कहना है कि 'कर्ता' 'व्यापार' का अप्रथय है इसलिये उसका ज्ञान तो लक्षणा वृत्ति से, बिना उसे लकारार्थ माने ही, हो जायेगा। अतः ''अतन्यलभ्यः शब्दार्थः'' इस न्याय के अनुसार 'कर्ता' को लकारार्थ मानने की कोई आवश्यकता नहीं है।

इन मीमांसकों के अनुसार किसी विशेष प्रयोजन को पूरा करने की इच्छा से उत्पन्न कियाविषयक मानसिक अवृत्ति ही 'व्यापार' है। इस मानसिक प्रवृत्ति को मीमांसकों ने 'आर्थी भावना' नाम दिया है। यह 'व्यापार' या 'आर्थी भावना' किया पद के 'आख्यात' (लकार) अंश का वाच्य अर्थ है क्योंकि आख्यात सामान्यतया 'व्यापार' का वाचक है। द्र०—''प्रयोजनेच्छाजनितक्रियाविषयव्यापार आर्थी भावना। सा च आख्यातत्वांशेन उच्यते। आख्यातसामान्यस्य व्यापारवाचित्वात्'' (अर्थसंग्रह ५)।

'यत्नः' इति नैयायिकाः — नैयायिक विद्वान् 'फल' तथा 'व्यापार' को घातु का ग्रर्थ मानते हैं तथा 'लकार' का ग्रर्थ 'कृति' अथवा 'यत्न' मानते हैं । इस मत की भी चर्चा तथा इसका खण्डन ऊपर धात्वर्थ-विचार के प्रकरण में विस्तार से किया जा चुका है । द्र०—''यतु ताकिकाः फलव्यापारी धात्वर्थः । लकाराणां कृतावेव शक्तिगोंर-वात्''— इत्यादि (पृ० १६०-१७२)।

युक्तं चैतत् — अपने मत की पुष्टि में नैयायिक यह कहते हैं कि 'लकार' का वाच्यार्थ, वैयाकरएा मत के अनुसार, 'कर्ता', अथवा मीमांसक मत के अनुसार, 'ब्यापार' मानने में गौरव है। परन्तु नैयायिकों के मत के अनुसार 'कृति' (यत्न) अर्थ मानने में लाधव है।

यदि लकारों का अर्थ 'कर्ता' माना गया तो, कर्ता 'कृति' से युक्त होता है इसलिए, प्रत्येक 'कर्ता' के अनुसार 'कृति' भिन्न भिन्न रूप में उपस्थित होगी । अनन्त रूपों में 'कृति' का उपस्थित होना ही गौरव है । 'कृति' अर्थ मानने में यह गौरव (विस्तार) का

#### लकारार्थ-निर्णय

२६५

दोष नहीं प्राता क्योंकि सभी 'कृतियों' में कृतित्व जाति के एक होने के कारए। उसे वाच्यार्थता का ग्राधार मानने में लाघव बना ही रहता है। इसके ग्रतिरिक्त 'कर्ता' को वाच्यार्थ मानने का ग्रथं है 'कृतिमान्' को वाच्य मानना। इसलिये 'कृति' की अपेक्षा 'कृतिमान' के 'गुष्ठ' होने के कारए। भी 'कर्ता' को वाच्यार्थ मानने में गौरव है। साथ ही वाक्य के प्रथमा-विभक्त्यन्त पद से ही 'कर्ता' के बोध होजाने के कारए।, ''ग्रनन्य लभ्य: शब्दार्थ:'' इस न्याय के ग्रनुसार भी, 'लकार' का ग्रथं 'कर्ता' नहीं मानना चाहिये।

इसी प्रकार, मीमांसकों के मतानुसार, 'व्यापार' को 'लकार' का वाच्यार्थ मानने में भी गौरव है क्योंकि 'व्यापार' की परिभाषा की गयी है—"धादवर्थफल-जनकरवे सित धातुवाच्यत्वम्", ग्रर्थात् धातु के ग्रर्थ 'फल' का उत्पादक होते हुए जो धातुवाच्य हो वह 'व्यापार' है। इसिलिये 'व्यापार' को वाच्यार्थ मानने का ग्रभिप्राय है एक इतनी लम्बी परिभाषा 'लकार' के ग्रथं के साथ सदा चिपटी रहे। इस रूप में वाच्यार्थता का श्राकार लम्बा या गुरु होने के कारएा 'व्यापार' को वाच्यार्थ मानने में गौरव है। 'कृति' को लकारार्थ मानने में इस प्रकार का कोई भी दोष नहीं ग्राता। ग्रतः लाघव के कारएा 'कृति' जाति ग्रथवा 'यरन' को 'लकार' का ग्रथं मानना ही युक्त है।

यत्नत्वस्यं व शक्यतावच्छेदकत्वात् — 'शक्य', अर्थात् वाच्यार्थं का वह असाघारण् 'धर्म' जो केवल वाच्य अर्थं में ही रहता हो उसे 'शक्यतावच्छेदक' कहा जाएगा। जैसे — 'घट' शब्द का शक्यतावच्छेदक धर्म 'घटत्व' है क्योंकि 'घटत्व' केवल घट में ही रहता है। इसी रूप में यहां 'यत्नता' ही 'लकार' का शक्यतावच्छेदक धर्म है।

['लकार' को ही याचक मानना युक्त हैं उसके स्थान पर आने वाले 'तिप्' स्रादि 'आदेशों' को नहीं]

शक्तःतावच्छेदकं च लकारसाधा रेखं लत्वम् एव।
'भवति' इत्यादौ च ग्रादेशेन ग्रादेशिनो लस्यैव' स्मरणाद्
ग्रन्वयधीः । ग्रादेशेषु बहुषु शक्तिकल्पने गौरवात्,
तदस्मरणे च शक्तिभ्रमाद् एव ग्रन्वयधीः । 'चैत्रो गन्ता',
'गतो ग्रामः' इत्यादौ सामानाधिकरण्यानुरोधेने यथायथं कर्तृ कर्मणी कृद्वाच्ये। न चैव' ''लटः शतृशानचौ०''
(पा० ३.२.१२४) इत्यनेन शतृशानचोर् ग्रादेशत्वात्

**९. काप्रशु०—-शक्त्**यताः

२. ह० — **दश**लकारसाधारणम् ।

३. ह० — तकारस्यैव ।

<sup>¥,</sup> ह०—बहु-।

**५. ह०—अ**नुरोधाद्।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

२६६

कथं कर्तरि शक्तिः ? स्रादेशिशक्त्या निर्वाह एव स्रादेश-शक्त्यकरूपनात् । 'चैत्रः पचन्' इत्यादौ सामानाधिकरण्-यानुरोधाद् स्रादेशिशक्त्या स्रनिर्वाहाद् स्रत्र स्रादेशेऽपि शक्तिः ।

वाचकता का 'श्रवच्छेदक' सभी 'लकारों' में साधारएा रूप से रहने वाला 'लत्व' ही है। 'भवति' इत्यादि (प्रयोगों) में ('लकार' के) 'ग्रादेश' ('तिब्' म्रादि) के द्वारा 'म्रादेशी' ('स्थानी') 'लकार' के स्मरमा होने से मन्वय (शाब्द-बोध) का ज्ञान होता है। अनेक 'भ्रादेशों' ('तिब्' ग्रादि) में वाचकता 'शक्ति' मानने में गौरव होने से (लकारों की वाचकता ही युक्त है)। उस (स्थानी लकार') के स्मरण न होने पर ('तिब्' ग्रादि में) बाचकता शक्ति का भ्रम हो जाने के कारण ही शाब्दबोध होता है। 'चैत्रो गन्ता' (चैत्र जाने वाला है) तथा 'गतो ग्रामः' (गांव जाया गया) इत्यादि (प्रयोगों) में दोनों ('चैत्र' तथा 'गन्ता' ग्रौर 'गतः' तथा 'ग्रामः) पदों का समान ग्रधिकरण होने के कारण क्रमशः 'कर्ता' तथा 'कर्म' 'कृत्' ('तृच्' तथा 'क्त' प्रत्ययों) के वाच्य हैं--ऐसा मानने पर ''लटः शतृशानचावप्रथमा समानाधिकरगो'' इंग सूत्र से ('लकार' के स्थान पर) 'शतु' तथा 'शानच्' म्रादेश किये जाने के कारण ('शतु' तथा 'शानच में) 'कर्ता' को कहने को 'शक्ति' किस प्रकार है-यह नहीं कहा जा सकता वयोंकि 'भ्रादेश' में 'शक्ति' के अभाव की करपना वहीं की जाती है जहां 'स्थानी' में कल्पित 'शक्ति' के द्वारा काम नहीं चलता। 'चैत्रः पचन्' (पकाता हुम्रा चैत्र) इत्यादि ('शतृ' भ्रादि प्रत्ययों से निष्पन्न प्रयोगों) में समान अधिकरणता (म्रभेदान्वय) के अनुरोध से, 'स्थानी' ('लकार') की वाचकता-'शक्ति' के द्वारा (बाब्दबोध रूप कार्य के) निर्वाह न होने के कारएा. यहां ('लकार') के 'ग्रादेश' ('शत') में भी वाचकता 'शक्ति' की कल्पना कर ली गयी।

शक्ततावच्छेदकं " ग्रन्वयधी: — नैयायिक विद्वान् यह मानते हैं कि सभी 'लकारों में रहने वाली जो 'लस्व' जाित है वही शक्ततावच्छेदक है तथा 'कृति' (यस्त) जाित है यही शक्ततावच्छेदक है तथा 'कृति' (यस्त) जाित हुए ग्रंथ शक्यतावच्छेदक है। 'लकार' के स्थान पर ग्राने वाले, 'तिप्' ग्रादि, 'ग्रादेश' उनके मत में ग्रंथ के बाचक नहीं हैं। इस प्रकरण के ग्रारम्भ में यह विस्तार से बताया जा जुका है कि वैयाकरण 'तिप्' ग्रादि 'ग्रादेशों' को ही वाचक मानते हैं — उमके 'स्थानी' 'लकार' को नहीं। वहीं इस बात को भी चर्चा की गयी है कि नैयायिकों की हिण्ट में 'स्थानी लकार' ही ग्रंथ का वाचक है। वैयाकरणों की दृष्टि से ग्रनेक पुक्तियां प्रस्तुत करके नैयायिकों के मत का खण्डन भी किया गया है। यहाँ नैयायिकों का प्रसंग होने के कारण पुन: उनकी दृष्टि से इस सिद्धान्त को प्रस्तुत किया जारहा है।

**१.** ह०---भक्ते:।

#### लकाराथ-निर्णय

२६७

'शक्त' का ग्रभिप्राय है वाचक शब्द ग्रथवा पद, जिसमें वाचकता शक्ति रहती है। उस 'शक्त' (पद) के ग्रसाधारण 'वमं' को शक्तता कहा जाता है। यह शक्ता पदों की वर्णानुपूर्वी ग्रथवा वर्णों के पौर्वापयं में रहती है इसलिये वर्णानुपूर्वी का वमं ही 'शक्तता-वच्छेदक' कहा जाता है। उदाहरण के लिए घट शब्द को दृष्टि से शक्ततावच्छेदक वर्म है 'श्रटशब्दत्व' ग्रथीत् घू + ग्र + ट् + ग्र में रहने वाली जाति। इसी प्रकार 'लकार' का 'शक्ततावच्छेदक' है 'लत्व'।

यहाँ यह पूछा जा सकता है कि 'भवति' आदि प्रयोगों में जहां लकार दिखाई नहीं देता, केवल 'लकारों' के स्थान पर माने वाले 'म्रादेश' ('तिव्' ग्रादि) ही दिखाई देते हैं, 'कृति' (पत्न) ग्रथं का बोध नहीं होना चाहिये क्योंकि नैयायिकों के म्रनुसार 'तिब्' ग्रादि 'म्रादेश' तो 'कृति' के वाचक हैं ही नहीं ?

इस ग्राशका के उत्तर में नैयायिक का यह कहना है कि 'भवति' इत्यादि प्रयोगों में 'ग्रादेश' 'तिव्' ग्रादि ग्रपने 'स्थानी लकार' का स्मरण कराते हैं ग्रौर इस रूप में उन स्मृत 'लकारों' से ही ग्रथं का बोध होता है : इस तरह इनमें भी 'लकार' ही ग्रथं के वाचक हैं, 'तिव्' ग्रादि तो केवल उनके स्मारक मात्र हैं।

श्चादेशेषु बहुषु शक्ति-कल्पने गौरवात्— लकारों को ही 'कृति' रूप अर्थ का वाचक मानने का कारए। यह है कि, 'स्थानी'-(लकारों) में 'लत्व जाति' के एक होने के कारए।, 'लकारों' की वाचकता के पक्ष में एक को वाचक मानने से काम चल जाता है। परन्तु यदि, वैयाकरएों के मत के अनुसार, 'आदेशों' को वाचक माना गया तो उनके अनेक होने के कारए। अनेक प्रत्ययों को वाचक मानना होगा जिसमें अनावश्यक गौरव होगा।

तदस्मरणे च अक्तिश्रमादेव अन्वयधी: — नैयायिकों के मत में यह प्रश्न हो सकता है कि जो सामान्य जन 'स्थानी' तथा 'आदेश' ग्रादि की कल्पना से अपरिचित हैं उन्हें कैसे अर्थ का बोध होता है। वे तो केवल 'तिब्' ग्रादि 'आदेशों को ही सुनते हैं, 'स्थानी लकार' का स्मरण या ज्ञान उन्हें होना ही नहीं। इस स्थिति में उन्हें अर्थ-ज्ञान कैसे होता है।

इसका उत्तर यह दिया गया कि इन सामान्य श्रोताओं को, 'लकार' का स्मरण तो नहीं होता परन्तु उन्हें, श्रूयमाण 'तिव्' ग्रादि में वाचकता 'शक्ति' विद्यमान है इस प्रकार का, भ्रम हो जाता है। इस भ्रम के कारण ही उन्हें 'तिव्' ग्रादि से ग्रर्थ का बोध होता है। नैयायिकों के 'शक्तिभ्रम' की चर्चा ऊपर भी हो चुकी है।

'चैत्रो गन्ता', 'गतो ग्रामः'— नैयायिक 'लकार' का अर्थ 'कृति' (यत्न) मानते हैं। इसिलिए उन्हें इस प्रश्न का उत्तर देना होगा कि क्यों 'चैत्रो गन्ता' (जाने वाला चैत्र) तथा 'गतो ग्रामः' (गया हुआ गाँव) इन प्रयोगों में क्रमशः 'लकार'स्थानीय 'तृच्' तथा 'क्त' ये 'कृत्' प्रत्यय क्रमशः 'कर्ता ग्रीर 'कर्म' को कहते हैं, उन्हें तो केत्रल 'यत्न' का याचक होना चाहिये था। इसी प्रश्न का उत्तर नैयायिकों की दृष्टि से यहाँ दिया गया है।

२६द

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इस विषय में नैयायिकों का उत्तर यह है कि इन प्रयोगों में 'चैत्र' जो 'कत्ति' है उसका तथा 'गन्ता' का और इसी प्रकार 'ग्राम' जो 'कर्म' है उसका तथा 'गन्ता' का और इसी प्रकार 'ग्राम' जो 'कर्म' है उसका तथा 'गन्ता' का 'ग्रमेदा-न्वय'सम्बन्ध मान कर अर्थ-ज्ञान होता है क्यों कि ऐसे स्थलों पर निम्न परिभाषा उपस्थित हुग्रा करती है—''समान विभिवत काले दो 'प्रातिपदिकार्थों' का अभेद सम्बन्ध से ही ग्रन्वय होता है भेद सम्बन्ध से नहीं । इस अभेदान्वय के कारणा इन प्रयोगों में क्रमदाः 'कत्ती' तथा 'कर्म' इन प्रत्ययों के वाच्यार्थ बनते हैं।

न चैवं ''लदः शतशानचों' ॰ ''ं शिक्तः — नैयायिकों के मत में एक प्रश्न और यह उपस्थित होता है कि जब 'लकारों' का अर्थ 'कृति' है तो 'लकार' के स्थान पर आने वाले 'शतृ', यानच्' प्रत्ययों का वाच्य अर्थ 'कृति' है तो 'लकार' के स्थान पर यहाँ यह दिया गया है कि 'शादेश' में वाचकता 'शिक्त' के अभाव की कल्पना उसी स्थिति में की जाती है कि जब 'स्थानी' की वाचकता 'शिक्त' से काम चल जाता हो । जैसे — 'तिङन्त' प्रयोगों में । 'चैत्रः पचन्' इत्यादि 'शतृ' तथा 'शानच्' प्रत्ययान्त शब्दों में दूसरे तरह की स्थिति है । यहां 'पचन्' तथा 'चैत्रः' में, पूर्वोक्त परिभाषा के अनुसार, समान-श्रविकरणाता माने जाने के कारणा 'श्रादेशी' अर्थात् 'स्थानी' की वाचकता 'शिक्त' से कार्य नहीं चल पाता क्योंकि वह 'शिक्त' तो 'यत्न' को कहती है, चैत्र को नहीं कहती । इसलिये 'चैत्रः पचन्' इत्यादि प्रयोगों में 'श्रादेश' में भी वाचकता 'शिक्त' की कल्पना कर लेनी चाहिये। 'श्रादेश' में विद्यमान यह 'शिक्त' 'कत्ती' को कह सकेगी ।

## ['लत्व' तथा 'ग्रात्मनेपदत्व' रूप 'शक्तियों में ग्रग्तर]

इयांस्तु विशेष:—-लत्वेन यत्ने शक्तिः ग्रात्मनेषदत्वेन फले। 'मैत्रेग् गम्यते ग्रामः' इत्यादौ ''मैत्रवृत्तिकृतिजन्य-गमनजन्य-फलशाली ग्रामः'' इत्यन्वयबोधा'त्। कृति इचात्र तृतीयार्थः। जन्यत्वं संसर्गः। मैत्रः कृतौ विशेषग्म, सा च गमने, तच्च फले, तच्च ग्रामे'।

इतना अन्तर तो है कि 'यत्न' (को कहने) में (बाचकता शक्ति) 'लत्व' रूप से है तथा 'फल' (को कहने) में 'आत्मनेपदत्व' रूप से क्योंकि 'मैत्रेग मम्यते ग्रामः' (मैत्र के द्वारा गाँव जाया जाता है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'मैत्र में रहने वाली 'क्रुति' (यत्न) से उत्पन्न जो गमन रूप 'व्यापार' उससे उत्पन्न होने वाले (संयोग रूप) 'फल' का ग्राक्षय ग्राम" इस प्रकार का शाब्दबोध होता है। यहाँ 'क्रुति' ('मैत्र' शब्द में प्रयुक्त) तृतीया विभक्ति का ग्रार्थ है तथा

इ० में 'अन्वयबोधात्' के स्थान पर केवल 'बोधा' पाठ है।

२. ह०-वृत्तिश्वात्रा

३. ह०--ग्रामे इति।

२६€

#### लकारार्थ-निर्णय

('कृति-जन्य' एवं 'गमन-जन्य' इन दोनों में विद्यमान) 'जन्यता' (सम्बन्ध) 'ग्राकांक्षा' से प्रतीत होती है। 'मैत्र' 'कृति' (यत्न) का विशेषण है, वह ('कृति') गमन (रूप 'व्यापार') में (विशेषण है) ग्रौर वह (गमन रूप 'व्यापार') 'फल' (मैत्र तथा ग्राम का 'संयोग') में (विशेषण है) तथा वह ('फल') ग्राम में विशेषण है।

कमंबाच्य के 'मैत्रेगा गम्यते ग्रामः' इत्यादि प्रयोगों में 'लकार' से ही 'यत्न' तथा 'फल' दोनों की प्रतीति होते देख कर उनमें दोनों ग्रथों के लिये भिन्न भिन्न वाचकता 'शिक्त' के निर्णय के लिये नैयायिकों ने यह व्यवस्था दी कि इन प्रयोगों में 'यत्न' (कृति) का वाचक तो 'लत्व' है परन्तु 'फल' का वाचक उसका 'ग्रात्मनेपदत्व' है। इसका ग्रिभिप्राय यह है कि कर्तृवाच्य के प्रयोगों में 'लकार' केवल 'कृति' का वाचक है—वहाँ के 'ग्रात्मनेपदत्व' तथा 'परस्मैपदत्व' में वाचकता 'शिक्त' नहीं मानी जायगी। इसलिये यहाँ 'ग्रात्मनेपदत्व' से वह 'श्रात्मनेपदत्वा' ग्रिभिप्रेत है जो कर्मवाच्य के प्रयोगों में उपस्थित होती है। कर्तृवाच्य की प्रक्रिया में प्रयुक्त होने वाले 'लकारों' के ग्रात्मनेपदीय प्रयोगों के लिये यह बात नहीं कही जा रही है। कर्तृवाच्य में तो 'परस्मैपदत्व' तथा 'ग्रात्मनेपदत्व' दोनों ही केवल 'कृति' के ही वाचक हैं, 'फल' के नहीं।

## [कर्तृवाच्य के प्रयोगों में शाब्दबोध का स्वरूप]

'ग्रामं गच्छति मैत्रः' इत्यत्र तु 'ग्राम-वृत्ति-फल-जनक-गमनानुकूल-कृतिमान्-मैत्रः' इति बोधः । फलं च द्विती-यार्थः । जनकत्वं संसर्गः । ग्रामश्चात्र फले विशेषणम् । तद् गमने, तच्च कृतौ, सा मैत्रे इति विशेष्यविशेषण्-भावभेदेनैव कर्मकर्तृ स्थलीयबोधयोविशेषः । तावन्तः पदार्थास्तुभयत्रैव तुल्याः ।

'ग्रामं' गच्छिति मैत्रः' (मैत्र गाँव को जाता है) इस (कर्तृ वाच्य के प्रयोग) में तो "ग्राम में रहने वाले (संयोग रूप) 'फल' के उत्पादक गमन (व्यापार') के अनुकूल (जनक) 'यत्न' से युवत मैत्र'' यह (शाब्द) बोध होता है। (संयोग रूप) 'फल' द्वितीया (विभक्ति) का अर्थ है। (फलजनक तथा गमनानुकूल में) 'जनकता' (अथवा अनुकूलता रूप) सम्बन्ध है। यहाँ 'ग्राम' 'फल' (संयोग) में विशेषणा है, वह ('फल') गमन ('व्यापार') में (विशेषणा है) ग्रौर गमन ('व्यापार') 'कृति' का (विशेषणा है)। इस प्रकार विशेषण-भाव को भिन्नता के कारणा ही कर्तृ वाच्य तथा कर्मवाच्य के प्रयोगों के शाब्द-बोध में भिन्नता आ जाती है। उतने पदार्थ

## वैधाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

('आख्यात' के अर्थ 'यत्क', 'संख्या' तथा 'काल' ग्रादि ग्रीर घातु के अर्थ 'फल' तथा व्यापार') तो दोनों ही (कर्तृ वाच्य तथा कमंत्राच्य के प्रयोगों) में समान हैं।

विशेष्य-विशेष्यभावभेदेन: — कर्मवाच्य के प्रयोगों में 'कृति' विशेष्य होती है तथा 'कर्त्ता' उसका विशेष्या बनता है। जैसे— 'मैंत्रेष्ठ गम्यते ग्रामः' इस वाक्य के शाब्दबोध में मैंत्रेनिष्ठ 'यत्न' की प्रतीति होती है जिसमें 'मैंत्र' विशेष्या तथा 'यत्न' विशेष्य है। परन्तु कर्तृ वाच्य के प्रयोगों में इससे भिन्न विशेष्य-विशेष्याभाव होता है। यहाँ 'कर्त्ता' विशेष्य तथा 'कृति' उसका विशेष्या बनती है। जैसे— 'ग्रामं गच्छित मैत्रः' में 'प्राम-निष्ठ जो 'फल' (संयोग) उसके जनक (गमन 'व्यापार') के ग्रानुकूल जो 'कृति' उससे विशिष्ट मैत्र' की प्रतीति होती है। यहाँ 'कृति' मैत्र का विशेष्या है ग्रीर मैत्र उसका विशेष्य। इस विशेष्य-विशेष्याभाव की भिन्नता के कारण् इन दोनों स्थलों के शाब्दबोध में भी भिन्नता ग्रा जाती है।

नैयायिक की इस व्यवस्था का संक्षिप्त ग्रिभिप्राय यह है कि कर्तृ वाच्य में 'कृति' 'लकार' का अर्थ है तथा 'फल' द्वितीया विभिक्त का अर्थ है। कर्मवाच्य के प्रयोगों में 'फल' 'लकार' का, 'कृति' तृतीया-विभक्ति का तथा 'ब्यापार' धातु का अर्थ है।

परन्तु यह सारी व्यवस्था, यहाँ के प्रारम्भिक कथन—"कृति का वाचक 'लस्व' है तथा 'फल' का वाचक 'श्रास्तनेपदस्व''—तथा नैयायिकों के सिद्धान्त वाक्य - "फल' तथा 'क्यांपार' झातु के ग्रथं होते हैं श्रीर 'यस्त' 'लकार' का ग्रथं होता है''—इन दोनों की दृष्टि से, सर्वथा असंगत एवं असम्बद्ध प्रतीत होती है क्योंकि एक स्थान पर 'फल' को घातु का ग्रथं तथा 'कृति' को 'लकार' का ग्रथं कहा जा रहा है तो दूसरी जगह 'कृति' को दितीया अथवा तृतीया विभक्ति का ग्रथं माना जा रहा है ग्रीर 'फल' को 'लकार' का ग्रथवा 'श्रास्मनेपदस्व' का ग्रथं कहा जा रहा है।

# [कर्मवाच्य तथा कर्तृवाच्य के कुछ श्रौर प्रयोग]

'मैत्रेग ज्ञायते, इध्यते, क्रियते घटः' इत्यादौ तु वृत्तिस्तृ-तीयायाः, विषयता त्वाख्यातस्य ग्रर्थः । 'मैत्रवृत्तिज्ञान-विषयो घटः' इति बोधः । 'घटं जानाति मैत्रः' इत्यादौ तु विषयता द्वितीयायाः ग्राश्रयत्वं चाख्यातस्य ग्रर्थः । 'घटविषयकज्ञानाश्रयो मैत्रः' इति बोधः ।

'मैत्रेरा ज्ञायते, इष्यते, क्रियते घटः' (मैत्र के द्वारा घड़ा जाना जाता है, चाहा जाता है, बनाया जाता है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'वृत्ति' (तन्निष्ठता) नृतीया (विभक्ति) का ग्रथं है श्रीर 'विषयता' (विषय बनाना); 'ग्राख्यात' का श्रथं है। "मैत्र में ('समवाय' सम्बन्ध से) रहने वाले ज्ञान का विषय घट है"

#### लकारार्थ-निर्णंग

२७१

यह शाब्दबोध होता है। 'घटं जानाति मैत्रः' (मैत्र घड़े को जानता है) इत्यादि (कर्तृ वाच्य के प्रयोगों) में तो 'विषयता' (विषय होना) द्वितीया (विभिक्ति) का प्रथं है तथा आश्रयता ('वृत्ति' अथवा 'तिन्निष्ठता') 'आख्यात' ('लकार') का अर्थ है। ''घट विषयक जो ज्ञान उसका आश्रय मैत्र'' यह शाब्दबोध होता है।

## [काल की दृष्टि से 'लकारों' के भिन्न भिन्न अर्थ]

कालक्चातीत-वर्तमान-ग्रनागतातमा यथायथं लडादेरर्थः । लटः, 'भवति' इत्यादौ, वर्तमानत्वमः; लङ्-लुङ्-लिटाम्— 'ग्रभवत्', 'ग्रभूत्' 'बभूव इत्यादौ, भूतकालः; लुङ्लृटोः 'भविता', 'भविष्यति' इत्यादौ, भविष्यत् कालः । लिङ्-लोट्-लेटाम्,—'भवेत्', 'भवतु', ग्रग्नेयोऽष्टाकपालो भवति' इत्यादौ—विधिः । सङ्ख्या च केवलार्थः । लेटस्तु छन्दस्येव प्रयोगः । तत्र दीर्घत्वमपि विकल्पेन 'भवति', 'भवाति' इति दर्शनात् ।

'भूत', 'वर्तमान' (तथा) 'भविष्यत्' रूप काल यथायोग्य 'लट्' ग्रादि 'लकारों' का ग्रथं है। 'भवित' इत्यादि (प्रयोगों) में 'लट्' (लकार) का 'वर्तमान' काल; 'ग्रभवत्', 'ग्रभूत' तथा 'बभूव' इत्यादि (प्रयोगों) में (क्रमकः) 'लुङ्', 'लङ्' तथा 'लिट्' (लकारों) का 'भूत' काल तथा 'भविता', 'भविष्यित इत्यादि (प्रयोगों) में (क्रमकः) 'लुट्' तथा 'लुट्' (लकारों) का 'भविष्यत्' काल ग्रथं है। 'भवेत्', 'भवतु' तथा 'ग्राग्नेयोऽष्टाकपालो भवित' इत्यादि (प्रयोगों) में (क्रमकः) 'लिङ्', 'लोट्' तथा 'लेट्' (लकारों) का 'विधि' (प्रवर्तना) ग्रथं है। केवल 'संख्या' भी (कहीं कहीं 'लकारों का) ग्रथं होता है। लेट् (लकार) का (केवल) वेद (वेद तथा ब्राह्मण ग्रन्थों) में ही प्रयोग होता है। यहाँ ('लेट्' लकार के प्रयोगों में) विकल्प से दीर्घत्व भी होता है क्योंकि 'भवित', 'भवाति' (इस प्रकार के दोनों तरह के प्रयोग) देखे जाते हैं।

भिन्न भिन्न 'लकारों' के जिन जिन अथों का निर्देश किया गया है वे बहुत ही प्रसिद्ध अर्थ हैं तथा आचार्य पािएनि ने भी उन्हों अर्थों में इन 'लकारों' का विधान किया है। 'लेट्' की स्थित पािएनि ने भी उन्हां अर्थों में इन 'लकारों' का विधान किया है। 'लेट्' की स्थित पािएनि ने भी उन्हां अर्थात् वेद में ही मानी है। द्र०— "लिङ्खें लेट्" (३.४.७),। 'लेट्' लकार के प्रयोगों में दो प्रकार की स्थित पायी जाती है—कहीं 'धातु' तथा 'लिङ्' के बीच 'आ' पाया जाता है तो कहीं 'अ'। इसीकारए पािएनि ने "लेटोऽडाटी" (३.४.६४) सूत्र बनाया। इसी बात को यहाँ 'दीर्घत्व-विकल्प' कह कर संकेतित किया गया है। 'लेट्' के प्रयोगों की कुछ और भी विशेषतायें हैं जिनका निर्देश पािएनि ने अपने ''आत ऐ', "वैतोऽन्यत्र", "इतश्च लोप: परस्मैपदेषु" तथा "स उत्तमस्य"

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इन सूत्रों (पा० ३.४.६५-६८) में किया है । परन्तु यहाँ संक्षेप में केवल 'दीर्घस्वविकल्प' का ही संकेत किया गया ।

## ['वर्तमान' ग्रादि कालों का ग्रन्वय 'कृति' (यत्न) ग्रथवा 'व्यापार' में ही होता है]

तत्र व्यापारादिबोधकेन लटा वर्तमानत्व व्यापारादावेव बोध्यते । 'पचिति' इत्यादितो वर्तमान-पाकानुकूल-व्यापारवान् इति बोधात् । एवम् अन्यत्रापि । व्यापार-बोधक-म्राख्यातजन्य-वर्तमानत्व-प्रकार'क-बोधे स्नाख्यात-जन्यव्यापारोपस्थितेर्हेतुत्व-कल्पानात् नातिप्रसङ्गः ।

वहाँ ('लट्' लकार के प्रयोगों में) 'व्यापार' ('कृति' म्रथवा यत्न) मादि के बोधक 'लट्' (लकार) के द्वारा 'वर्तमान' काल का बोध ('लकार' के म्रथं) 'व्यापार' ('कृति') में ही होता है क्योंकि 'पचित' इत्यादि (प्रयोगों) से पाक (रूप 'फल') के जनक 'वर्तमान'-कालीन 'यत्न' (पुरुपनिष्ठ 'व्यापार') का बोध होता है। इसी प्रकार मन्य 'लकारों' में भी ('काल' का सम्बन्ध 'लकार' के म्रथं 'कृति' में ही) होता है। (धातु के म्रथं 'फल' या 'व्यापार' में 'वर्तमान' की) 'म्रतिव्याप्ति' इसलिये नहीं होती कि (पुरुपनिष्ठ) 'व्यापार' ('कृति') के बोधक 'म्राख्यात' ('लकार') का म्रथं 'वर्तमानता' है विशेषण जिसमें ऐसे ज्ञान में 'म्राख्यात' ('लकार') से उत्पन्न होने वाली 'व्यापार' की उपस्थित ('कृति' का ज्ञान) ही कारण मानी गयी है।

यहां 'व्यापार' शब्द का प्रयोग 'लकार' के वाच्यार्थ 'कृति' अथवा पुरुष में होने वाले 'यत्न' (व्यापार) के लिये किया गया है क्योंकि अनेक स्थलों में 'यत्न' तथा 'व्यापार' को पर्याय माना गया है। परन्तु सुस्पष्ट ज्ञान के लिये यह उचित था कि नागेश यहां 'कृति' अथवा 'यत्न' शब्द का ही प्रयोग करते। 'व्यापार' शब्द के प्रयोग से पाठक को निश्चित ही पहले घातु के अर्थभूत 'व्यापार' का भ्रम होता है।

यहां यह कहा गया है कि नैयायिकों के मत में वर्तमान ग्रादि काल का अन्वय ग्रथवा सम्बन्ध सदा ही, धातु के अर्थभूत 'व्यापार' में न होकर, 'लकार' के वाच्यार्थ 'कृति' ('यत्न' अथवा पुरुष-निष्ठ 'व्यापार') में ही होता है क्योंकि पाकानुकूल 'व्यापार' (चावल का उबलना ग्रादि) के वर्तमान काल में होते हुए भी यदि वहां पुरुष का यत्न नहीं दिखाई देता तो 'पचिति' शब्द का प्रयोग नहीं किया जा सकता। तुलना करो :— ''पचतीत्यादौ कृत्यादिरूप-व्यापार-वोधक-प्रत्ययोपस्थाप्य-कालः ताहश-व्यापार एव अन्वेति न तु कियायाम् । यदा पुरुषो व्यापारशून्यः तदधीन-अग्निसंयोगादिरूपः पच्यादेः ग्रथों विद्यते तदा 'श्रयं न पचिति' इति व्यवहारात्'' (व्युत्पत्तिवाद, पृ० ३३६)।

निस०, काप्रशु०—प्रकार।

#### लकारार्थ-निर्णय

१७३

## ['ज्ञा' ग्रादि धातुश्रों के विषय में विचार]

व्यापाराबोध'क- ज्ञाधात्वादिसमभिव्याहृत - ग्रास्यातजन्य-वर्तमानत्व-प्रकारक-बोधे तु ताद्शधातुजन्योपस्थितिर्हेतुः । कार्यताकारगातावच्छेदिका च प्रत्यासत्त्या विषयता एवेति नातिप्रसङ्गः । 'जानाति', 'इच्छिति', 'यतते' इत्यादौ वर्तमानत्वाश्रयज्ञानाश्रयत्वादिबोधस्यैव अनुभा-विकत्वात् ।

'ज्ञा' ग्रादि धातुग्नों के (नियत) समीपवर्ती तथा (पुरुषनिष्ट 'यत्न' रूप) 'व्यापार' का बोध न कराने वाले 'लकार' से उत्पन्न ज्ञान में, जिसमें 'वर्तमानता' विशेषण है, उस प्रकार के ग्रथं वाले धातु से उत्पन्न ग्रथं कारण होता है। समीप होने से कार्यता तथा कारणता का ग्रवच्छेदक सम्बन्ध 'विषयता' ही है। इसलिये काल में ग्रतिब्याप्ति (रूप दोष) नहीं होगा वयों कि 'जानाति' (जानता है), 'इच्छति' (इच्छा करता है) तथा 'यतते' (प्रयत्न करता है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'वर्तमानत्व है ग्राश्रय जिमका ऐसे (वर्तमान-कालिक) ज्ञान की ग्राश्रयता ग्रादि (एवं 'वर्तमान' कालिक 'इच्छा' तथा 'प्रयत्न' की ग्राश्रयता) का ज्ञान होता है – ऐसा (सब का) ग्रनुभव है।

'जानाति', 'इच्छिति' तथा 'यतते' इत्यादि प्रयोगों में 'ज्ञा', 'इच्छ्' तथा 'यत्' धातुग्रों का क्रमशः 'ज्ञानमात्र', 'इच्छामात्र' तथा 'प्रयत्नमात्र' प्रथं है। इनमें ही 'फलत्व' तथा 'क्यापारत्व' का ग्रारोप कर लिया जाता है। इसलिये ज्ञानरूप 'फल' का ग्राप्त्रय होने के कारण 'विषयता' ग्रथवा 'फलता' के 'ग्रवच्छेदक' (ग्रायारभूत) सम्बन्ध से 'घट' ग्रादि ज्ञान के 'कर्म' हैं तथा इमी प्रकार ज्ञानरूप (पुरुषनिष्ठ) 'व्यापार' का ग्राप्त्रय होने के कारण 'व्यापारता' के श्रवच्छेदक सम्बन्ध से घट ग्रादि के ज्ञाता चैत्र ग्रादि ज्ञान के 'कर्ता' हैं। ऐसे स्थलों में 'ग्रास्थात' ('ककार') की वाचकता 'शक्ति' 'कृति' (यत्न) में न मान कर 'फल' तथा 'व्यापार' के ग्राथ्रय में 'लक्षणा' मोनी जाती है क्योंकि इन प्रयोगों में ज्ञानानुकूल 'कृति' का बोध न होकर 'ग्राथ्य' का बोध होता है। इस प्रकार इन घातुग्रों में प्रयुक्त 'ग्रास्थात' (लकार) 'कृति' रूप 'व्यापार' के बोधक नहीं हैं।

परन्तु 'ग्राख्यात' के ग्रर्थ 'ग्राथय' में यदि 'वर्तमान' काल का सम्बन्ध मान लिया गया तो केवल ग्राथयभूत घट ग्रादि के वर्तमान कालिक होने पर भी, ग्रथित् घट ग्रादि-विषयक ज्ञान के न होने पर भी, 'जानाति' जैसे प्रयोग हो सकेंगे जो ग्रभीष्ट नहीं हैं। इसलिये 'ज्ञा' ग्रादि धातुग्रों के ग्रर्थ 'ज्ञान' ग्रादि में 'वर्तमान काल' का सम्बन्ध मानना चाहिये। यहाँ जिस 'कार्यकारणभाव' की कल्पना की गई उसका विश्लेषण यों

१. ह०, विम०--व्यापारबोधक ।

२. ह०--वर्तमानाश्रयस्वारोपज्ञानाश्रयस्वादि -।

**20**¥

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-सपु-मञ्जूषा

किया जा सकता है कि 'झा' ध्रादि बातुग्रों के साथ प्रयुक्त 'ग्राख्यात' ('लकार') से उत्पन्न, तथा जिसमें 'वर्तमानता' विशेषण है ऐसा (वर्तमानकालिक), ज्ञान 'कार्य' है ग्रौर इस कार्य' के प्रति 'झा' ग्रादि बातुग्रों से उत्पन्न ज्ञान या ग्रर्थ 'कारण' है।

कार्यताकार स्वावच्छे विका — 'कार्य' जिस सम्बन्ध से अपनी उत्पत्ति के स्थान में रहता है उस सम्बन्ध का नाम है 'कार्यतावच्छेदक'। यहां प्राप्त्यात से उत्पन्न 'वर्तमान-कालिक ज्ञान' रूप जो 'कार्य' है वह प्रपने उत्पत्ति-स्थान — 'ध्यापार रूप विषय' — में 'विषयता' प्रथवा दूसरे शब्दों में विशेष्यता सम्बन्ध से रहता है। इसलिय यह 'विषयता' सम्बन्ध ही यहाँ 'कार्यतावच्छेदक' सम्बन्ध है। इसी तरह जिस सम्बन्ध से 'कारए' 'कार्य' के साथ रहता है उस सम्बन्ध को 'कारएगतावच्छेदक' कहा जाता है। यहाँ धातुजन्य ज्ञान 'कारएगे है। वह भी 'विषयता' सम्बन्ध से ही 'वर्तमानकालिक ज्ञान' रूप 'कार्य' के साथ रहता है। वर्तमानकालिक ज्ञान रूप 'ध्यापार' ('कार्य') है 'विषय' जिसका ऐसा धातुजन्य ज्ञान ('कारएग) तथा 'धातुजन्य ज्ञान' है ('कारएग') 'विषय' जिसका ऐसा वर्तमान-कालिक ज्ञान ('कार्य') इस प्रकार 'कार्यतावच्छेदिका' दोनों 'विषयता' ही है। इस तरह 'विषयता' सम्बन्ध से ही 'कार्य' प्रवाच उत्पत्ति स्थान 'ध्यापार' में है तथा 'विषयता' सम्बन्ध से ही 'कारएग' 'कार्य' में है।

यदि यहाँ 'श्रवच्छेदक' शब्द न रखा जाय, केवल 'कार्यता' तथा 'कारएाता' शब्दों का ही प्रयोग किया जाय, तो जिस किसी भी सम्बन्ध से जिसमें 'कारएाता' मिलेगी उसके होने पर 'वर्तमानत्व-प्रकारक' बोध (वर्तमान-कालिक ज्ञान) होने लगेगा। श्रौर 'कालिक' सम्बन्ध से स्वयं काल अथवा घट श्रादि कोई भी कारएा दन सकता है, इस लिये इस तरह 'कालिक' सम्बन्ध से कारएा बनने वाले जिस किसी की भी सत्ता मात्र से ही वर्तमान कालिक ज्ञान का बोध होने लगेगा, जो अभीष्ट नहीं है। इसलिये यहाँ मूल में 'कार्यता' तथा 'कारएाता' के साथ 'अबच्छेदक' शब्द जोड़ा गया तथा उसे 'विषयता' से सम्बद्ध कर दिया गया। श्रब 'काल' या 'घट' ग्रादि 'विषयता' सम्बन्ध से 'कारएा' नहीं है, इसलिये केवल इनके होने से ही वर्तमान कालिक 'ज्ञान' का बोध नहीं होगा अपितु 'विषयता' सम्बन्ध से उपस्थित होने वाले धातुजन्य ज्ञान के होने पर ही उस प्रकार का बोध होगा। इसलिये 'काल' अथवा 'घट' ग्रादि में ग्रतिब्धाप्ति दोष नहीं ग्राता।

यहाँ ब्युत्पत्तिवाद के लेखक गदाधरभट्ट ने इतना और कहा है कि यदि ज्ञान स्रादि से विशिष्ट स्राश्रयता में 'वर्तमान' काल का सम्बन्ध मान कर इस स्रतिप्रसक्ति दोष का निवारण किया गया तो भी विशेषणभूत ज्ञान स्रादि में तो 'वर्तमान' काल का सम्बन्ध स्रनिवार्यत: मानना ही पड़ता है। इसिलये वात्वर्थ रूप ज्ञान से ही 'वर्तमानता' को सम्बद्ध करना उचित है। द्र०— "व्यापाराबोधकेन च लडादिप्रत्ययेन क्रियायामेव वर्तमानत्वान्वयो बोध्यते जानातीत्यादौ । न तु लड्यांश्रयत्वादौ । ज्ञानाद्यसत्वेऽपि तदाश्रयत्वासम्बन्धे सित जानातीत्यादिप्रयोगापत्तेः । ज्ञानादिविशिष्टे स्राश्रयत्वादौ कालान्वयम् उपगम्य स्रतिप्रसङ्गवारमे विशेषणे ज्ञानादाविष तदन्वयस्य स्रावश्यकत्वे तस्यैव स्वीकारौचित्यात्" । (ब्युवा० पृ०, ३४०-३४१) ।

#### लकारार्थ-निर्णय

२७५

['लट्' से किस प्रकार बर्तमान' काल तथा 'आश्रयता' दोनों का बोध होता है ग्रौर 'वर्तमान काल' का क्या श्रभिप्राय है इन प्रश्नों का उत्तर]

> तत्र लटा शक्त्या वर्तमानत्वं लक्षराया ग्राश्रयत्वं बोध्यते इति विशेषः । लटा स्वाधिकरराकालोपाधिस्पन्द एव वर्तमानः प्रत्याय्यते । वर्तमानसामीप्ये विहितेन तु स्वान-धिकरगा-समीपवर्ती तादृशकालः । तत्रापि शक्तिर्लक्षराा वा इत्यन्यद् एतत् ।

वहां 'लट्' के द्वारा 'शक्तिः (ग्रिभिधा) से वर्तमान काल तथा लक्षगां' के द्वारा 'ग्राश्रयता' का बोध होता है यह विशेषता है । ग्रपना ('लट्' लकार के उच्चारण का) ग्राधार भूत काल है विशेषण जिन्ममें ऐसी किया रूप 'वर्तमानता' ही 'लट्' लकार के द्वारा ज्ञात होती है। वर्तमान के सामीप्य में विहित ('लट्' लकार) के द्वारा तो ग्रपने उच्चारण का जो ग्राधार नहीं है ऐसे ('भूत' अथवा 'भिवष्यत्' काल के । समीपवर्ती 'वर्तमान' (काल) की प्रतीति होती है। यहां भी 'लट्' में 'ग्रिभिधा' तथा 'लक्षणा' वृत्ति मानी जाये— यह दूसरी बात है।

लटा विशेष:— 'जानाति' जैसे स्थलों में, जहां 'वर्तमान' काल तथा 'कृति' के आश्रय दोनों का बोध होता है, नैयायिक 'लट्' के दो अर्थ मानते हैं — एक अभिधेय तथा दूसरा लक्ष्य। 'वर्तमानता' रूप अर्थ अभिधेय है तथा 'आश्रयता' रूप अर्थ लक्ष्य है। यह नहीं कहा जा सकता कि शक्यार्थ के बाधित हो जाने पर ही लक्ष्यणा वृत्ति उपस्थित होती है, इसलिये ये दोनों अभिधेय तथा लक्ष्य अर्थ एक साथ कैसे उपस्थित होंगे क्योंकि 'गङ्गायां मीनघोषौ स्तः' (गङ्गा में मछली और घोष हैं) जैसे प्रयोगों में एक साथ ही जल-प्रवाह रूप वाच्यार्थ तथा तट रूप लक्ष्यार्थ दोनों का बोध देखा जाता है।

स्वाधिकरएक।लोपाधिस्पन्दः 'लट्' लकार जिस 'वर्तमान' काल का बोध कराता है उसकी परिभाषा करते हुए यह कहा गया कि 'लट्' लकार का जिस ग्राधार भूत काल में उच्चाररा किया गया वह 'स्वाधिकरएा' काल ही जिस क्रिया ('स्पन्द',) की उपाधि ग्रर्थात् बिशेषरा, है उस तत्काल-विशिष्ट क्रिया को ही यहां 'वर्तमान' माना गया है।

वर्तमान-सामीप्ये विहितेन "त्वृत्तकाल: --परम्तु "वर्तमान-सामीप्ये वर्तमान-वर् वा" (पा० ३.३.१३१) इस सूत्र से जिस 'लट्' लकार का विधान किया गया उससे 'वर्तमान' काल के समीपवर्ती 'भूत' तथा 'भविष्यत्' काल में होने वाली क्रिया का बोध होता है। इसलिये उस 'लट्' लकार के विषय में 'स्वाधिकरणकालोपाधिस्पन्दः' की बात नहीं सङ्गत हो पाती। वहां वक्ता जिस समय 'लट्' लकार का उच्चारण कर रहा होता है या तो उस से पहले ही क्रिया हो चुकी होती है यथवा उस काल के बाद क्रिया होने वाली होती है। जब 'कदा आगतो भवान्?' (आप कब आये?) इस प्रश्न के उत्तर में 'एष आगच्छामि' (अभी आता हूँ) कहा जाता है तो वहां 'आना' क्रिया

## वैयाकरण-सिद्धान्त-गरम-लघु-मंजूषा

कुछ पहले हो चुकी होती है। तथा इसी तरह 'कदा गमिष्यसि' (कब जाश्रोगे?) इस प्रश्न के उत्तर में जब 'एष गच्छामि' (श्रामी जाता हूँ) कहा जाता है तब वहां 'जाना' किया हो नहीं रही होती, श्रापितु कहने के बाद होने वाली होती है।

स्रतः इस वर्तमान के सामीप्य में विहित 'लट्' से जिस काल का ज्ञान होता है उसके निर्देश के लिये ''स्वानिधकरण्-समीपवर्ती तादृशकालः'' कहा गया। यहाँ जो काल श्रमिन्नेत है वह 'लट्' के उच्चारण का स्राधारभूत काल नहीं है, अर्थात् उस काल में 'लट्' का उच्चारण नहीं किया जाता। परन्तु स्नाधार या स्रधिकरण् न होते हुए भी वह स्निभिन्नेत काल उच्चारण के स्निधकरण् काल के स्नास-पास का ही काल होता है। बहुत स्रधिक पहले का 'भूत' स्रथदा बहुत स्निधक बाद का 'भविष्यत्' काल इस 'लट्' से कथित नहीं हो सकता। इस तरह स्नधिकरण् न हो कर भी जो, समीपवर्ती होने के कारण्, 'वर्तमान' काल के समान है उस स्नासन्त 'भूत' या 'भविष्य' का बोध वर्तमान-सामीप्य में विहित 'लट्' के द्वारा होता है।

तत्रापि शिक्तलंक्षरण वा वर्तमान-सामीप्य में विहित इस 'लट्' लकार के 'एष जानामि' (ग्रभी जान लेता हूं) जैसे प्रयोगों में 'लट्' की 'ग्रभिया' शक्ति के द्वारा वर्तमान-सामीप्य का बोध तथा 'लक्षरणा' के द्वारा 'ग्राध्यवता' का बोध होगा — यह दूसरी बात है। यहां 'वा' का ग्रर्थ 'समुच्चय' लेना चाहिये, 'विकल्प' नहीं।

[एक ही पद ('लट्') से बोधित 'कृति' तथा 'वर्तमानता' इन दोनों म्रथीं में परस्पर ग्रन्वय का प्रकार]

नन्वेकपदोपस्थितयोः कृतिवर्तमानत्वयोः कथं मिथोऽन्वयः? तत्पदजन्यशाब्दबोधे पदान्तरजन्योपस्थितेर्हेतुत्वात् । कार्य-तावच्छेदिका च प्रत्यासित्तः प्रकारता । कारणतावच्छे-दिका च विशेष्यतेति । ग्रन्यथा हरिपदार्थयोः दण्डेनेत्यादौ च करणत्वैकत्वयोः मिथोऽन्वयापत्ते । मैवम् । तत्तत्पदान्यत्वस्य उक्तव्युत्पत्तौ प्रवेशात् । कथम् ग्रन्यथा एककारार्थयोरन्ययोगव्यवच्छेदयोः मिथोऽन्वयः ?

एक पद ('लट्') से बोधित 'कृति' तथा 'वर्तमानता' में परस्पर ग्रन्वय किस प्रकार होगा ? क्योंकि उस पद से उत्पन्न 'शाब्दबोध' के प्रति (किसी) ग्रन्य पद से उत्पन्न ग्रर्थ कारण होता है। 'कार्यता' का श्रवच्छेदक (सम्बन्ध) 'प्रकारता' (विशेषणता) है तथा 'कारणाता' का श्रवच्छेदक (सम्बन्ध) 'विशेष्यता' है। श्रन्यथा (एक पद से उपस्थापित दो ग्रर्थों में ग्रन्वय स्वीकार कर लेने पर) 'हरि' शब्द के दो श्रर्थों (ग्रश्व तथा इन्द्र) का (ग्राधाराधेयभाव सम्बन्ध से)

#### लकारार्थ-निर्णय

२७७

तथा 'दण्डेन' इत्यादि (प्रयोगों) में 'करगात्व' तथा 'एकत्व' का परस्पर सम्बन्ध होने लगेगा (यदि यह कहा जाए तो ?)

ऐसी बात नहीं है । क्योंकि (ऊपर) कथित (उस पद से उत्पन्न 'शाब्द-बोध' में दूसरे पद का अर्थ कारण होता है' इस) ब्युत्त्पत्ति में ''उन उन (जिनके अपने दो अर्थों का परस्पर अन्वय अभीष्ट है ऐसे सभी 'लट्' तथा 'एव' आदि) पदों से भिन्न'' (इतने अंश) का प्रवेश हो जायगा। अन्यथा (ऐसा न करने से) 'एवकार' के दो —'अन्ययोग' (भी) तथा 'व्यवच्छेद' (ही)—अर्थों में (अभीष्ट) पारस्परिक अन्वय कैसे होगा ?

हेतुत्वात - यहाँ पूर्वपक्ष के रूप में यह प्रश्न किया गया कि 'क्ति' तथा 'वर्त-नानता' इन दोनो अर्थों का वाचक यदि एक 'लट' पद ही है तो इन दोनों अर्थों का परस्पर अन्वय कैसे होगा। दो अर्थों के पारपरिक अन्वय के लिये यह आवश्यक है कि दोनों में 'आकांक्षा' हो। एक पदार्थ का दूसरे पदार्थ के साथ, उन दोनों में विद्यमान आकांक्षा' के काररा ही, अन्वय होता है । वस्तुतः 'श्राकांक्षा' के द्वारा ही दोनों पदार्थों के ऐसे पारस्परिक सम्बन्ध का पता लगता है जिसमें एक पदार्थ 'स्रनुयोगी' होता है तथा दूसरा 'प्रतियोगी' । 'जैसे — 'नीलो घटः' (नीला घड़ा) इस वाक्य में 'नीलः' तथा 'घटः' इन दोनों पदार्थों का जो परस्परिक सम्बन्ध है उसमें नील 'प्रतियोगी' तथा घट 'म्रनुयोगी' है। इस सम्बन्ध का ज्ञान इन दोनों में विद्यमान, नील में घट-विषयक तथा घट में नील-विषयक, 'ग्राकांक्षा' के कारए। ही होता है। दो पदार्थों का यह सम्बन्ध कहीं ग्रिभिन्न रूप में होता है, जैसे -- अपर के उदाहरए। में, तथा कहीं भिन्न रूप में, जैसे -- 'नीलस्य धटः' इत्यादि में जहाँ 'श्राघार-ग्रावेयभाव' या 'विषयविषयिभाव' इत्यादि सम्बन्ध माने जाते हैं। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि 'ग्राकांक्षा' का पदार्थों के पारस्परिक अन्वय में प्रमुख हाथ है तथा वह दो पदों के अथों में रहती है। यहाँ 'कृति' तथा 'वर्तमानता' दोनों ही एक पद 'लट्' के ग्रथं हैं, इसलिये उनमें 'ग्राकाँक्षा' नहीं मानी जा सकती ग्रीर 'ग्राकांक्षा' के ग्रभाव में दोनों का ग्रन्वय नहीं हो सकता। गदाधरभट्ट ने ग्रपने ब्युत्पत्तिवाद का प्रारम्भ ही इस नियम वाक्य से किया :-- "शाब्दबोधे च एकपदार्थेऽपर-पदार्थस्य संसर्गः संसर्गमयदिया भासते" (व्युवा०, प०१), अर्थात् शाब्दबोध में एक पदार्थ में दूसरे पदार्थ का सम्बन्ध 'आकांक्षा' से प्रकट होता है।

कार्यतावच्छेदिका "विशेष्यता :— यहाँ नियम का जो यह रूप है— 'किसी पद से उत्पन्न 'शाब्दबोध' रूप कार्य में उस पद से भिन्न पद के ग्रयं का ज्ञान कारण होता है"—उसमें 'कार्यता' का ग्रवच्छेदक सम्बन्ध, (जिस सम्बन्ध से कार्य ग्रपने उत्पत्ति स्थान में रहता वह सम्बन्ध) 'प्रकारता' या दूसरे शब्दों में 'विशेषणता" है। यहां सम्बन्ध को ही 'प्रश्वासत्ति' कहा गया है। उसी प्रकार 'कारणता' का 'ग्रवच्छेदक सम्बन्ध' ('कारणता' जिस सम्बन्ध से ग्रपने 'कार्य' में रहती है वह सम्बन्ध) 'विशेष्यता' है। इसका श्रिभिप्राय यह है कि एक पद से उत्पन्न ग्रथं विशेषण बनता है तथा उसका विशेष्य (विषय) बनता है दूसरा पदार्थ; जो पहले पदार्थ में विद्यमान, इस दूसरे पदार्थ-विषयक, 'ग्राकांक्षा' के कारण उपस्थित होना है। जैसे— 'नीलो घटः' प्रयोग में, 'नील' पदार्थ में विद्यमान घटपदार्थ-विषयक 'ग्राकांक्षा' के कारण उपस्थित होना है। जैसे— 'नीलो घटः' प्रयोग में, 'नील' पदार्थ में

₹७5

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघ्-मंजूशा

तथा 'नील' उसका विशेषण् है। इसी प्रकार 'घट पदार्थ' में विद्यमान 'नील'पदार्थ-विषयक 'ग्राकांधा' के कारण् उपस्थित होने वाला 'नील' विशेष्य है तथा 'घट' उसका विशेषण् । दोनों दोनों के विशेषण् हैं तथा दोनों दोनों के विशेष्य भी हैं। इस तरह दोनों में विशेषण्ता की 'ग्राकांधा' बनी होने पर भी दोनों में केवल एक को, उस पदार्थ के जात होने के कारण्, विशेषण् मान लिया जाता है तथा दूमरे ग्रजात पदार्थ को विशेष्य माना जाता है।

अन्यथा हरिपदार्थयो: "अन्वयापत्ते: - यदि इस नियम को कि "एक पद से उत्पन्त अर्थज्ञान में दूसरे पद से उपस्थित होने वाला अर्थ हेतु होता है" न माना जाय तो 'हरि' शब्द के दो अर्थों - घोड़ा तथा इन्द्र — में भी परस्पर अन्वय मातना होगा। इसी तरह 'दण्डेन' इस प्रयोग में तृतीया विभिन्त के दो अर्थों - 'करगात्व' तथा 'एकत्वं — में भी परस्पर अन्वय स्वीकार करना होगा।

मैवम् ' मिथोऽन्वयः - परन्तु नैयायिक इस पूर्वपक्ष का उत्तर यह देता है कि इस नियम को तो मानना ही चाहिये। परन्तु केवल कुछ स्थलों या प्रयोगों को, जहाँ द्व्यर्थक शब्दों के अपने ही दो अर्थों का परस्पर अन्वय अभीष्ट है, इस नियम का अपवाद मान लेना चाहिये। दूसरे शब्दों में, उक्त नियम को 'तत्तत्पदान्यत्व' इस विशेषण द्वारा कुछ संकुचित कर देना चाहिये, अर्थान् 'लकार' अथवा 'एव' आदि, जिन पदों में एक ही पद के दोनों अर्थों में अन्वय अभीष्ट है, से अतिरिक्त पदों में यह नियम उपस्थित होगा। इसलिये अपवाद के रूप में 'लट्' के दो अर्थों - 'कृति' तथा 'वर्तमानता' - में परस्पर अन्वय हो जायगा।

# ['घटो नश्यति' इत्यादि वाक्यों में 'लट्' के प्रथं के विषय में विचार]

'घटो नश्यति' इत्यादौ वर्तमानोत्पत्तिकत्वं प्रतियोगित्वं च लड्थं:। ग्राद्यं नाशे प्रकारः, द्वितीयं घटे प्रकारः। 'वर्तमानोत्पत्तिकनाशप्रतियोगी घटः' इति बोधस्य ग्रनुभविकत्वात्। श्रत्र च वृत्तिद्वयस्य ग्रुगपद् बोधकत्वं सर्वेरेषितव्यम्। तादृशोत्पत्तिकत्व'प्रतियोगित्व-योरर्थयोः युगपदेव बोधात्। न च तादृशोत्पत्तिकत्वम् एव अर्थोऽस्तु। धात्वर्थस्य नाशस्य घटे प्रातिपादिकार्थे साक्षाद् अन्वयासम्भवात्। न च प्रतियोगित्वमेव श्रर्थोऽस्तु इति वाच्यम्, चिरनष्टेऽपि 'नश्यतीति' प्रसङ्गात्। एतेनात्र वर्तमानत्वम् एवार्थो नोत्पत्तिरित्यपास्तम्।

१. ह०-- उत्पत्ति-।

#### लका रार्थ-निर्णय

309

'घटो नश्यति' (घड़ा फुटता है) इत्यादि (प्रयोगों) में ('नाश'की) 'वर्तमान-कलीन उत्पत्ति' तथा 'प्रतियोगिता' लट्' के (ये दो) ग्रथं हैं। प्रथम (वर्तमानो-त्यिकता रूप ग्रथं) 'नाश' का विशेषणा है तथा दूसरा ('प्रतियोगिता' रूप ग्रथं) 'घट' का विशेषणा है वयोंकि ('घटो नश्यति' कहने पर) वर्तमानकालीन उत्पत्ति वाले नाश का प्रतियोगी घट' इस प्रकार के ग्रथं का ग्रनुभव होता है। यहां ('ग्रिभिधा' तथा 'लक्षणा' इन) दोनों 'वृत्तियों' का एक साथ ग्रथं-बोधकता हैं यह सब को मानना चाहिये वयोंकि ('घटो नश्यति' जैसे प्रयोगों में) वैसी (वर्तमानकालीन) उत्पत्ति तथा प्रतियोगिता (इन दोनों) ग्रथों का एक माथ बोध होता है। यदि कहो ('लट्' का केवल) वैसी (वर्तमान कालीन नाश-) उत्पत्ति ही ग्रथं मान लिया जाय तो क्यो हानि है ? ऐसा नही हो सकता क्योंकि ('नश्') धातु के ग्रथं (नाश) का घट रूप प्रातिपदिकार्थं में साक्षाद ग्रन्वय ग्रसम्भव है। ग्रीर केवल 'प्रतियोगिता' ग्रथं ही ('लट्' का) है यह भी नहीं माना जा सकता क्योंकि (तब तो) बहुत पहले फूटे घड़े के लिये भी 'नश्यति' प्रयोगों होने लगेगा। इस (कथन) से ''वर्तमानता ही ('लट्' का) ग्रथं है, उत्पत्ति ग्रथं नहीं है'' इस बात का भी खण्डन हो गया।

'नश्यित' (नष्ट होता है) जैसे प्रयोगों में नैयायिक 'लट्' के दो अर्थ मानता है। एक अर्थ है '...'वर्तमानकालीन (नाश-) उत्पत्ति' तथा दूसरा अर्थ है 'प्रतियोगिता' (त्रिशेषमा बनाना)। ऐसा मानने का कारएा यह है कि जब 'घटो नश्यित' कहा जाता है तो वहां ''वर्तमानकालीन जो उत्पत्ति' उससे विशिष्ट 'नाश' का 'प्रतियोगी' घट'' इसी अर्थ का बोध होता है। वर्तमानकालीन उत्पत्ति' रूप अर्थ तो 'नाश' इस धात्वर्थ का विशेषणा है। दूसरा अर्थ 'प्रतियोगिता' घट का विशेषणा है, अर्थात् ऐसा घट जो नाश का प्रतियोगी है, जिसका नाश हो रहा है।

इन दोनों स्रथों में प्रथम—'वर्तमानकालीन उत्पत्तिंक्प—सर्थ को नैयायिक 'लट्' का वाच्य स्रथं मानते हैं तथा 'प्रतियोगिता'क्ष्प स्रथं को 'लट्' का लक्ष्य स्रथं मानते हैं। ऐसे स्रनेक प्रयोग है जहां 'स्रभिधा' तथा 'लक्षगा' दोनों वृत्तियाँ साथ-साथ स्रपने स्रथों को प्रस्तुत करती हैं। स्रतः मुख्यार्थ की बाधा के बाद लक्षगा उपस्थित हो यह स्रावश्यक नहीं है।

न च तिदृशीत्पत्तिकत्वमेव "प्रसंगात् --इन दोनों अर्थों को मानने की आवश्यकता इसलिये हैं कि यदि 'लट्' का केवल प्रथम अर्थ -- 'वर्तमानकालीन उत्पत्ति'---हो माना जाय तो धात्वर्थ 'नाश' का प्रातिपदिकार्थ 'घट' में सीधे अन्वय नहीं हो सकता वर्थोक्ति "नामार्थ तथा धात्वर्थ का भेद सम्बन्ध से साक्षाद् अन्वय नहीं होता' (नामार्थवात्वर्थयोभेंदसम्बन्धेन साक्षाद् अन्वयोऽव्युत्पन्नः) यह परिभाषा है । इसलिये भेदसम्बन्ध से दोनों का अन्वय करने के लिये यह आवश्यक है कि 'घट-प्रतियोगिक' (घट का) इस ग्रथं का भी जान हो ।

इसी तरह केवल 'प्रतियोगिता' अर्थ को मानने पर यह कठिनाई उपस्थित होती है कि बहुत पहिले कूटे घड़े के लिये भी 'घटो नश्यित' प्रयोग होने लगेगा क्योंकि बहां

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लप्-मंज्ञा

भी तो नाश का 'प्रतियोगी' घट है ही, घट का ही नाश वहां पर भी हुन्ना है। इसिलये 'वर्तमानकालीन उत्पत्ति' को 'लट्' का अर्थ मानना भी न्नावश्यक है। न्नातः इन दोनों सर्थों को नैयायिक 'लट्' से सम्बद्ध करते हैं।

इसी बात को दीधितिकार ने यों कहा है कि 'नाश' किया में केवल वर्तमान काल का अन्वय मानने पर विनष्ट घट के लिये भी 'नश्यित' का प्रयोग होने लगेगा। इसलिये 'उत्पत्ति' को भी 'लट्' का अर्थ मान कर उसमें ही काल का अन्वय करना चाहिये। परन्तु गदाधरभट्ट आदि नव्य नैयायिकों का यह विचार है कि धात्वर्थ 'नाश' में 'उत्पत्ति' अर्थ भी समाविष्ट है, अर्थान् 'नाशत्व' का अर्थ ही है 'उत्पत्ति-युक्त अभाव। अतः धातु के वाच्य अर्थ में समाविष्ट 'उत्पत्ति' में ही काल का अन्वय करना उचित है। दूसरे विद्वान् यह कहते हैं कि 'वर्तमानता' का, 'उत्पत्तिभच्च' सम्बन्ध से, शात्वर्थ 'नाश' में अन्वय होने के कारण चिर-नष्ट घट के लिये 'नश्यित' अयोग नहीं होगा। अतः 'आस्यात' के 'वर्तमानता' तथा 'प्रतियोगिता' ये दो अर्थ मानने युक्त हैं न कि 'वर्तमान-कालीन उत्पत्ति' तथा 'प्रतियोगिता' (द्र० — ब्युवा०, आस्यात प्रकर्रण पु० ३४१)।

## [इस विषय में अन्य आचार्यो का मत]

केचित्तु लत्वमेवात्र प्रतियोगित्वस्य वृत्यवच्छेदःकं लट्रवन्तु तादृशोत्पत्तिकत्वस्य । एकधर्मावच्छिन्नवृत्तिदयस्यैव न युगपद् बोधकत्वम् । ग्रन्यथा 'दण्डेन' इत्यादौ करग्एत्वै-कत्वयोबोंधो न स्याद् इत्याहुः।

कुछ ग्राचार्य 'लत्व' ('ल') को हो यहां 'प्रतियोगिता' (ग्रथं) की वृत्ति ('लक्षणा') का अवच्छेदक मानते हैं तथा 'लट्त्व' (लट्') को वैसी (बतंमानकालिक) उत्पत्तिकता (उत्पत्तिरूप अर्थ) की ('वृत्ति' ग्रथीत् 'ग्रभिधा' का अवच्छेदक मानते हैं)। एक 'धर्म' से अवच्छित्न दो 'वृत्तियाँ' एक साथ (ग्रथं का) बोधक नहीं हो सकती (भिन्न भिन्न 'धर्म' से अवच्छित्न दो 'वृत्तियाँ' तो एक साथ अर्थ का बोध करा ही सकती हैं)। अन्यथा (यदि भिन्न भिन्न 'धर्म' से अवच्छित्न दो 'वृत्तियाँ' को भी एक साथ अर्थ का बोधक न माना गया तो) 'दण्डेन' इस पद में 'करण्लव' तथा 'एकत्व' का (एक साथ) बोध नहीं हो सकेगा।

'घटो नक्यति' इस प्रयोग के अर्थ-विवेचन में, पहले मत में, नैयायिक विद्वानों ने 'लट' के ही 'वर्तमानकालीन उत्पत्ति' तथा 'प्रतियोगिता' ये दो अर्थ माने हैं। एक अर्थ के लिये 'अभिधावृत्ति' तथा दूसरे के लिये 'लक्षग्रावृत्ति' का आश्रय लिया गया। परन्तु दोनों 'वृत्तियां' 'लट्ख' रूप एक घर्म से अविच्छिन्त हैं। ऐसी स्थिति में दोनों 'वृत्तियों' को परस्पर विरोधी माना जा सकता है। इसलिये दोनों 'वृत्तियों' के आश्रय के रूप में

१. ह०--बृत्तिताबच्छेदकत्वम् ।

#### लकारार्थ-निणय

२८१

केवल 'लट्' को न मान कर इस विद्वानों ने दो 'धर्मों' की कल्पना की । वे 'लख् धर्म से अविच्छन्न 'अभिवावृद्धि' को तथा 'लट्खं घर्म से अविच्छन्न 'लक्षरणावृद्धि' को मानते हैं। अब इन दोनों 'वृद्धियों' के एक साथ ही उपस्थित होने में कोई विरोध नहीं हो सकता क्योंकि जब एक ही 'धर्म' से दोनों वृद्धियां अविच्छन्न हों तभी दोनों में विरोध हो सकता है, दोनों वृद्धियों का अलग दो अवच्छेदक 'धर्म' मानने पर विरोध नहीं होता। इसीलिये 'दण्डेन' इस पद की तृतीया विभक्ति में 'करणस्व' तथा 'एकत्व' इन दो अर्थों के बोध के लिये दो 'वृद्धियों' की कल्पना की गयी तथा उनके आश्रय के रूप में वहीं दो 'धर्मों' की भी कल्पना की गयी। 'अभिधा'का अवच्छेदक (आश्रय) 'धर्म' 'मृत्स्व' तथा 'लक्षरणा' का अवच्छेदक 'धर्म' 'तृतीयात्व' माना गया।

# ['नश्यति' के प्रर्थ के विषय में कुछ ग्रन्य विद्वानों का मत]

श्रम्ये तु 'नश्यति' इत्यादौ लटा नाशसामग्री एव बोध्यते । तेन न चिरनष्टे 'नश्यति' इति प्रसङ्गः । अत एव 'विनश्यत्ता विनाशसामग्रीसान्निध्यम्' इत्याहुः प्रामारिणकाः।

दूसरे प्रामाणिक विद्वान् यह कहते हैं कि 'नश्यति' इत्यादि (प्रयोगों) में लट्' के द्वारा नाश की सामग्री का ही बोध होता है। इसलिये बहुत पहले नष्ट (पदार्थ) के लिये 'नश्यति' यह प्रयोग नहीं होगा। इसीकारण 'विनश्यता' (का ग्रथं किया जाता) है 'विनाश की सामग्री का पास में विद्यमान होना'।

यह मत वैयाकरण विद्वानों का है। वे 'नश्' धातु का अर्थ नाशरूप 'फल' तथा विनाशक सामग्री का एकत्रित होना रूप 'क्यापार' मानते हैं। इस विनाशक सामग्री के एकत्रित होने रूप, 'व्यापार' में 'लट्' के अर्थ 'वर्तमान' काल का अन्वय होगा। इस प्रकार विनाश सामग्री के होने पर 'नश्यति', उसके बीत जाने पर 'नष्टः' तथा भविष्य में उसके उपस्थित होने पर 'नश्यति' इत्यादि प्रयोग होंगे। द्र०—"घटो नश्यति' इत्यादिघटाभिन्नाश्रयको नाशानुकूलो व्यापार इति बोधः। स च व्यापारः प्रतियोगित्व-विशिष्ट-नाश-सामग्रीसमवधानम्। अत एव तस्यां सत्यां 'नश्यति', तदत्यये 'नष्टः, तद्भावित्वे 'नश्यति' इति प्रयोगः'' (वैभूसा० पृ० ४७)। वैयाकरणों का मत होने के कारणा ही संभवतः नागेश ने यहाँ इन वैयाकरण विद्वानों के लिये 'प्रामाणिकाः' विशेषण का प्रयोग किया है।

['भ्राह्यात' (लकार) से होने वाले म्रार्थ-बोध के विषय में वैयाकरणों, मीमांसकों तथा नैयायिकों के विभिन्न वाद]

> स्राख्यातात् क्रियाविशेष्यको बोघ इति वैयाकरणा भारट्ग्या स्राचनये घात्वर्थः क्रिया । 'चैत्रःतण्डुलं पचति' इत्यादितः 'चैत्रकर्तृ'कतण्डुलकर्मंकपाकः' इति धीः ।

र्दर

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

अनंत्यनये भावना क्रिया प्रत्ययार्थः । 'चैत्रीयपाककरिएका तण्डुत्रकर्मिका आवना' इति बोधः । प्रथमान्तर्थिविशेष्यक एव बोधः । 'ग्रोदनकर्मकपाकानुकूलकृतिमाँश्चैत्रः' इति नैयायिकाः । दितीयाद्यर्थकर्मकरणत्वादेः क्रियायामेव सर्वमतेऽन्वयः ।

तिङन्त (पदों) से क्रिया है 'दिशेष्य' (प्रधान) जिसमें ऐसा ज्ञान होता है—
ऐसा वैयाकरण तथा भाट्टमतानुयायी मोमांसक कहते हैं। प्रथम (वैयाकरणों) के
मत में धातु का अर्थ 'क्रिया' है। 'चैत्र: तण्डुलं पचित' (चेत्र चावल पकाता हैं)
इत्यादि (प्रयोगों) से ''चैत्र है 'कर्ता' जिसमें तथा तण्डुल है 'कर्म' जिसमें ऐसी
पाक क्रिया' यह ज्ञान होता है।

श्रन्तिम (भाट्ट मतानुयायी मीमांसकों के) मत में 'भावना' रूप 'क्रिया' प्रत्यय का अर्थ है (धातु का नहीं)। "चैत्र का पाक है 'करएा' जिस में तथा तण्डुल है 'कमं' जिस में ऐसी 'क्रिया' (भावना)'' यह ज्ञान (भाट्ट मीमांसकों के मत में) होता है।

प्रथमान्त (पद) का ग्रथं जिसमें प्रधान है ऐसा ही ज्ञान 'श्राख्यात' पद से होता है, (ग्रथीत्) 'चावल है 'कर्म' जिसमें ऐसे पाक के श्रनुकूल 'यत्न' वाला चंत्र'' यह बोध होता है—ऐंसा नैयायिकों का मत है।

द्वितीया आदि विभक्तियों के अर्थ 'कर्मत्व', 'करणत्व' आदि का सभी के मत में 'क्रिया' में ही अन्वय होता है।

वैयाकरए। तथा मीर्मासक दोनों ही यह मानते हैं कि 'ग्राख्यात' से क्रिया-प्रधान ग्रथं की प्रतीति होती है परन्तु दोनों की विवेचना-पद्धति में मौलिक ग्रन्तर है। वैयाकरए। क्रिया ('व्यापार') को घातु का ग्रथं मानता है तथा 'सङ्ख्या'-विशेष, 'काल'-विशेष, 'कारक' विशेष तथा कहीं-कहीं केवल 'भाव' (ग्रुद्ध घात्वयं) को 'ग्राख्यात' ('लकार') का ग्रथं मानता है। इसलिये वैयाकरएों की दृष्टि में 'चैत्र: तण्डुलं पचित' वाक्य से ऐसी पाक क्रिया की प्रतीति होती है जिसका 'कर्ता' चैत्र है तथा तण्डुल 'कर्म' है।

'श्रन्त्य-तथे ''भावनेति बोधः माट्टमतानुयाथी मीमांसक विद्वान् भी यद्यपि 'ग्रास्थात' पद से क्रिया-प्रधान अर्थ की ही भ्रभिव्यवित होती है ऐसा मानते हैं। परन्तु उनकी हिंट में 'क्रिया' अथवा 'भावना', धातु का अर्थ न होकर 'लिङ्' श्रादि प्रत्ययों का अर्थ है तथा 'फल' धातु का अर्थ है। जैसे — 'पच्' धातु के प्रयोग में जो विक्लिति-(पकना) रूप 'फल' वह धातु का अर्थ है तथा इस विक्लित्त के अनुकूल जो पाक 'ब्यापार' है वह आरुयात या 'लिङ्' प्रत्यय का अर्थ है।

भावना — मीमांसक 'भावना' को 'लकार' का अर्थ मानते हुए उसे 'शाब्दी' तथा 'ग्रार्थी' भेद से दो प्रकार का मानते हैं। 'लिङ्' लकार के प्रयोगों में नियमतः यह प्रतीत

१. ह० अन्य-

#### लकारायं-निर्णय

२८३

होता है कि कहने वाला हमें किसी कार्य-विशेष को करने के लिये प्रेरित कर रहा है। इस तरह यहां जो 'भावना' ('ब्यापार' ऋथवा क्रिया) है वह शब्दरूप है।

'श्रार्थी भावना', प्रेरिए। या प्रवृत्ति के श्रमुकूल 'व्यापार' न होकर, धात्वर्थरूप 'फल' के श्रमुकूल होने वाला 'व्यापार' है जो श्राख्यात'-('लकार') मात्र का वाच्य ग्रथं है। इसलिये 'लिङ्' के ग्रतिरिक्त श्रन्य लकारों में 'श्रार्थी भावना' का कथन माना गया है तथा 'लिङ् लकार' में दोनों—'शाब्दी' तथा 'श्रार्थी'—भावनाश्रों का कथन मीमांसकों ने माना है क्योंकि वहां 'श्राख्यातत्व' तथा 'लिङ्त्व' दोनों ही हैं। इनमें पहले से 'श्रार्थी भावना' तथा दूसरे से 'शाब्दी भावना' का ज्ञान होता है (द्र०—ग्रथंसंग्रह ४-५)।

प्रथमान्तार्थ ""नैयायिका: — नैयायिक विद्वान् यह मानते हैं कि 'तिङन्त' पदों से जो ज्ञान होता है उसमें प्रथमा विभक्त यन्त शब्द का ग्रर्थ प्रधान होता है। इन विद्वानों के अनुसार 'लकार' का ग्रर्थ है 'कृति' ग्रथवा 'प्रयत्न' तथा प्रथमान्त पद के ग्रर्थ में 'ग्राख्यातार्थ' भथवा 'लकारार्थ' विशेषण बनता है तथा प्रथमान्त पद का ग्रथं विशेष्य बनता है। इसलिये 'चैत्र: तण्डुलं पचिति' इस वाक्य का नैयायिक-सम्मत ग्रथं होगा 'चावल रूप 'कमं' का जो पकना रूप 'व्यापार' उसके अनुकूल 'प्रयत्न' वाला चैत्र'। नैयायिकों के इन सिद्धान्तों के विषय में इस ग्रन्थ के धात्वर्थप्रकरण (पृ० १६०-१८४) में विस्तार से विचार किया जा चुका है।

द्वितीयाद्ययं ""श्रन्थयः - ग्रन्थ 'द्वितीया' ग्रादि विभिवतयों के ग्रर्थ 'कर्मत्व' ग्रादि का तो 'किया' में ही श्रन्वय होगा - ऐसा सभी विद्वान् मानते हैं। वस्तुतः 'कारकत्व' का सम्बन्ध हो 'क्रिया' से हैं। 'क्रिया' से सम्बद्ध हुए बिना तो 'कारकों की कारकता ही निष्णन्त नहीं हो सकती। ग्रतः 'द्वितीया' ग्रादि विभिवतयों के ग्रथं 'कर्मत्व', 'करणत्व' ग्रादि का ग्रन्वय तो 'क्रिया' में ही होगा। इसीलिये 'कारक' की परिभाषा हो की गयी - "क्रियानिवंतंकत्वं कारकत्वम्", श्रर्थात् 'क्रिया' का निष्पादक ही 'कारक' होता है।

## ['ल क्' तथा 'लुक् 'लकार के ग्रर्थ के विषय में विचार]

लङस्तु शक्यो ह्योऽनद्यतनकालः । लुङस्तु भूतसामान्यम् । भूतत्वं च वर्तमानध्वंसप्रतियोग्युत्पत्तिकत्वम् । न तु तादृशप्त तियोगित्वम् एव । चिरोत्पन्नेऽपि 'पूर्वेद्युरभवत्' इति
प्रत्ययापत्तेः । 'नष्टः' इत्यादौ नाशे तदन्वयासम्भवाच्च ।
उत्पत्ते स्तु देशकालादौ अन्वयान्न दोपः । 'स्रभवत्'
इत्यादौ तु धातुना उत्पत्तिः प्रत्याय्यते 'नष्टः' इत्यादौ
तादृशोत्पत्तिकत्वं प्रत्ययेन इति विशेषः ।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु मंजूषा

२८४

'लङ्' (लकार) का वाच्य अर्थ है 'अनद्यतन भूतकाल' तथा 'लुङ्' (लकार) का तो (अर्थ है) 'भूतसामान्य'। भूतत्व' की परिभाषा है ''वर्तमान कालीन विनाश की 'प्रतियोगिनी' (किया) की उत्पति का आश्रय (अतीत काल)''। केवल ''वैसी (वर्तमान कालीन ध्वंस की) 'प्रतियोगिता'' ही ('भूतकाल' की) परिभाषा नहीं है क्योंकि (''वर्तमानकालीन ध्वंस की 'प्रतियोगिता'' को ही भूतकाल' की परिभाषा मानने पर) बहुत काल पूर्व उत्पन्न (घट आदि) के लिये भी 'पूर्वेद्युर् अभवत्' (कल उत्पन्न हुआ) यह (प्रयोग) होने लगेगा। तथा 'नष्टः' (नष्ट हुआ) इत्यादि (अयोगों) में 'नाश' में उस (वर्तमानकालीन ध्वंस की 'प्रतियोगिता') का अन्वय अनम्भव है। (ऊपर की परिभाषा में विद्यमान) उत्पत्ति का तो देश तथा काल के साथ अन्वय होने के कारण ('नष्टः' इस प्रयोग में) दोप नहीं आता। 'अभवत्' इत्यादि (प्रयोगों) में 'उत्पत्ति' (रूप अर्थ) का ज्ञान धातु से होता है। परन्तु 'नष्टः' इत्यादि (प्रयोगों) में वैसो (वर्तमानकाजीन ध्वंस की 'प्रतियोगिनो' किया की) 'उत्पत्ति' वाले (देश काल आदि) का ज्ञान प्रत्यय से होता है—इतना अन्तर है।

यहां 'भूतकाल' की परिभाषा के विषय में विचार किया गया है। प्राचीन नैयायिक यह कहते हैं कि 'वर्तमान-ध्वंस-प्रतियोगिता', प्रयात किया का वर्तमान कालीन जो ध्वंस उसकी 'प्रतियोगिती' जो क्रिया उसका ग्राश्रयभूत काल ही 'भूत' काल है। जैसे—'घटोऽभवत'—यहां घड़े की 'उत्पत्ति' रूप किया का वर्तमान कालीन ध्वंस हुआ है। इस ध्वंस की 'प्रतियोगिनी' क्रिया पहले होने वाली घट की 'उत्पत्ति' है। उस 'उत्पत्ति' रूप क्रिया का जो काल वही 'भूत' काल है। द्र०—"वर्तमानध्वंसप्रतियोग्यविद्यन्तः कालः" (पदार्थमाला) तथा "भूतत्वं च विद्यमानध्वंसप्रतियोगित्वम्" (न्यायसिद्धान्तमंजरी)। इसी बात को वैशेषिक उपस्कार में कुछ भिन्न शब्दों में कहा गया है—"यत्प्रध्वंसेन च कालोऽविच्छद्यते स तस्य भूतकालः"। (ये तीनों उद्धररा न्यायकोश से लिये गये हैं)।

परन्तु अर्वाचीन नैयायिकों को भूतकाल की इस परिभाषा में प्रव्याप्ति तथा अतिव्याप्ति दोष दिखाई देता है। इनका यह कहना है कि यदि 'वर्तमान-ध्वंस-प्रतियोगिता' ही 'भूत'काल की परिभाषा मानी गयी तो बहुत पहले उत्पन्न हुए घट के लिये भी 'घटः पूर्वेद्युर् अभवत', (घड़ा कल उत्पन्न हुआ) यह प्रयोग होने लगेगा क्योंकि घटोत्पत्ति रूप किया का जो वर्तमान-कालिक-विनाश उसका प्रतियोगी—अतीत कालिक उत्पत्ति रूप किया मतो है ही। यह अतीत कालिक किया किसी न किसी काल का आश्रयश्च करेगी। वह आश्रयभूत काल कौन सा माना जाय इस बात का उपर्युंक्त परिभाषा में कोई निर्देश नहीं किया गया। इसलिये बहुत पहले का अतीत काल भी उसका आश्रय हो सकता है तथा बीता हुआ कल या वर्तमान काल से थोड़ा पहले का काल भी उसका आश्रय हो सकता है। इस आश्रयभूत काल तथा किया के एक होने के कारणा बहुत पहले उत्पन्न घड़े के लिये 'पूर्वेद्युर् अभवत्' प्रयोग होने लगेगा क्योंकि वर्तमानकालिक घ्वंस की 'प्रतियोगिता' वहां पर भी है। इस प्रकार यहां 'अतिव्याप्ति' दोष है।

### लकोरार्थ-निर्णय

२५१

प्राचीन नैयायिकों की इस परिभाषा में 'ग्रव्याप्ति' दोष भी है। 'नष्टः घटः' (घड़ा दूट गया) इस प्रकार के प्रयोगों में 'वर्तमान-घ्वंस-प्रतियोगित्व' लक्षणा नहीं घटता क्योंकि यहां 'नाक्ष' वर्तमान कालिक घ्वंस का 'प्रतियोगी' नहीं है। 'नाक्ष' तो ध्वंस का प्रतियोगी तम्र बन सकता है जविक घट के 'नाक्ष' का श्रभाव या घ्वंस हो रहा हो। यहां तो 'नाक्ष' ही है उसका घ्वंस नहीं।

इसलिये नवीन नैयायिकों का यह विचार है कि 'बतंमान-ध्वंस-प्रतियोगी' के साथ 'उत्पत्ति' पद ग्रौर जोड़ देना चाहिए तथा 'वतंमान-ध्वंस-प्रतियोग्युत्पत्तिकत्वं भूतत्वम्' यह 'भूतकाल की परिभाषा माननी चाहिये। ग्रब परिभाषा का रवरूप यह हुमा कि वतंमानकालीन ध्वंस या ग्रभाव की 'श्रितयोगिनी' जो ग्रतीतकालिक किया उसकी 'उत्पत्ति' जिस काल में हुई वह विशिष्ट काल ही 'भूत'काल है। इस प्रकार 'उत्पत्ति' पद के संयुक्त हो जाने के कारण बहुत पहले उत्पन्न घट के लिये 'पूर्वेखुर् ग्रभवत्' प्रयोग नहीं हो सकता क्योंकि ध्वंस की 'प्रतियोगिनी' जो घटोत्पत्तिरूप किया उसकी 'उत्पत्ति' का काल कल (पूर्वेद्यः) न होकर उससे पहले का है।

इसी प्रकार इस 'उत्पत्ति'पद के जोड़ देने से ऊपर प्रदिश्ति 'प्रव्याप्ति' दोष का भी निराकरण हो जाता है क्योंकि यहां 'उत्पत्ति' पद का अन्वय, 'प्रतियोगिनी' क्रिया की 'उत्पत्ति' के ग्राश्रयभूत, देश तथा काल में किया जाता है। इस तरह 'नाश' की उत्पत्ति रूप क्रिया वर्तमान कालीन 'नाश' की प्रतियोगिनी है। इस नाशोत्पत्ति रूप क्रिया का माश्रयभूत जो काल वही 'नाश' का 'भूत'काल है। नवीन नैयायिकों के मत लिये द्रष्टव्य— 'भूतत्वं चोत्पत्तावन्वेति। तथा च विद्यमानध्वंस-प्रतियोग्युत्वत्तिकत्वं लब्धम्' (तर्कामृतम् से न्यायकोश में उद्भृत)।

द्यभवत् ' विशेषः — 'घटोऽभवत' (घड़ा उत्पन्न हुग्रा) तथा 'घटो नष्टः' (घड़ा दूट गया) इन दो प्रयोगों में केवल ग्रन्तर यह है कि पहले प्रयोग 'घटोऽभवत्' में जो यह अर्थ किया गया कि 'घड़े की उत्पत्ति रूप क्रिया का ग्रभाव' उसमें उत्पत्ति रूप अर्थ 'भू' घातु से ही ज्ञात हो जाता है क्योंकि 'भू' का अर्थ ही उत्पत्ति है। परन्तु दूसरे प्रयोग 'घटो नष्टः' में जो 'घड़े के नाश की उत्पत्ति रूप क्रिया. का ग्रभाव' यह अर्थ है उसमें 'उत्पत्ति रूप' अर्थ घातु का न हो कर 'क्त' प्रत्यय का मानना होगा क्योंकि यहाँ 'नश्' घातु प्रयुक्त है, जिसका अर्थ 'उत्पत्ति' कभी नहीं होता अपितु 'उत्पत्ति' के विपरीत सदा 'विनाश' अर्थ ही होता है।

# ['लिट्' लकार के ब्रथं---'मूत' काल तथा 'परोक्षता'---के विषय में विचार]

लिटस्तु भूतकाल इव परोक्षत्वम् ग्रप्यर्थः, 'ग्रहं चकार' इत्यादिप्रयोगाध्दर्शनात्। न' चैवं ''एल्नुत्तमो वा'', (पा० ७.१.६१) इति ज्ञापकात् उत्तमपुरुषस्तत्र स्याद् इति

१. ह०—प्रशोगदर्णनात् ।

२. निम०, काप्रशृ०—ननु।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

२⊏६

वाच्यम् । 'सुप्तोऽहं किल विललाप,' 'मत्तोऽहं किल-विचचार' इत्यादौ चित्तविक्षेपादिना पारोध्यम्' उपपाद्य तत्र सूत्रवार्थवयसम्भवात्। तत्र च परोक्षत्वेन पारोध्यसा-दृश्ये तात्पर्यम् । 'चक्रो सुबन्धुः' इति तु न लिट्प्रयोगोऽ-पितु तिङन्तप्रतिरूपको निपातः।

'लिट् (लकार) का तो 'भूतं काल के समान 'पराक्षता' भी अर्थ है क्योंकि 'म्रहं चकार' इत्यादि (जैसे) प्रयोग नहीं देखे जाते । "गुलुत्तमो वा" इस (सूत्र) के जापक से वहाँ ('लिट्' लकार की क्रियाओं में) 'उत्तम पुरुप' का प्रयोग होगा यह नहीं कहा जा सकता क्योंकि 'सुष्तोऽहं किल विललाप' (कहते हैं सोये हुए मैंने विलाप किया), 'मत्तोऽहं किल विचार' (कहते हैं मत्त होकर मैंने अमग्रा किया) इत्यादि प्रयोगों में चित्त की व्याकुलता म्रादि के म्राधार पर 'परोक्षता' का उपपादन करने से (''गुलुत्तमो वा") सूत्र की सार्थकता सम्भव है भौर वहाँ ('परोक्षत करने से (''गुलुत्तमो वा") सूत्र की सार्थकता सम्भव है भौर वहाँ ('परोक्षत करने से प्रयोग) 'लिट्' लकार का महारों है मुपलुत्ते 'तिङन्त' सहस्र 'नेपात' ।

'लिट्' लकार का ग्रथं केवल 'भूत' काल न होकर परोक्षत्व-विशिष्ट भूतकाल है। परोक्ष का ग्रथं है वक्ता की ज्ञानेन्द्रियों से परे होता। पािएनि ने ''परोक्षे लिट्'' (पा॰ ३.२.११४) सूत्र द्वारा यह स्पष्ट कर दिया है कि 'लिट्' लकार का प्रयोग केवल 'भूत' काल के लिये नहीं होता ग्रपितु परोक्षत्व-विशिष्ट 'भूत' काल के लिये होता है।

'लिट्' लकार के 'परोक्षत्व-विशिष्ट भूतकाल' ग्रथं की पुष्टि करते हुए, हेतु के रूप में, यहाँ यह कहा गया कि यदि 'लिट्' लकार का ग्रथं केवल 'भूत' काल ही होता तो 'ग्रहं चकार' जैसे प्रयोग भी होने चाहिये। परन्तु ऐसे प्रयोग नहीं देखे जाते इससे यह स्पष्ट है कि 'लिट्' लकार का ग्रथं 'परोक्षत्व-विशिष्ट भूतकाल' ही है। वस्तुतः वक्ता स्वयं किसी ऐसे कार्य को नहीं कर सकता जो उससे 'परोक्ष' हो। इसलिये 'ग्रहं चकार' (मैंने ग्रपने से परोक्ष कार्य को किया) जैसे प्रयोग नहीं देखे जाने।

यहाँ एक प्रश्न यह है कि यदि 'लट्ं लकार की कियाओं के साथ 'उत्तम पुरुष' का प्रयोग नहीं हो सकता तो पाणिनि का "एगलुत्तमो वा' सूत्र व्यथं हो जायगा क्यों कि इस सूत्र का अर्थ ही हैं— "उत्तमपुरुष से युक्त जो 'एगल्' वह विकल्प से 'एगल्' होते हैं"। 'एगल्' होने का परिएगम यह होगा कि 'अङ्ग' के उपवाभूत अकार को विकल्प से वृद्धि होगी (द्र०—"अत उपधायाः", पा० ७.२.११६)। जैसे—'क्र' बातु के 'अहं चकार' तथा 'आहं चकर' दोनों तरह के प्रयोग होते हैं। "परस्मैपदाना एगलतुस्०" (पा० ३.४.५२) सूत्र से विहित यह, 'उत्तमपुरुष' में होने वाला, 'एगल्' 'लिट्' लकार में होता है क्योंकि उस सूत्र में उपर से 'जिट्' पद की अनुवृत्ति आ रही है। इसलिये

१. ह०--पराधम्।

#### लका रार्थ-निर्णय

र्द७

पासिन के 'स्मलुत्तमो वा'' सूत्र की सार्थकता के लिये यह ग्रावश्यक है कि 'श्रह चकार' जैसे 'उत्तम पुरुष' के प्रयोगों को साधु माना जाय ग्रीर यदि इन प्रयोगों को साधु माना गया तो 'लिट्' लकार का ग्रथं 'परोक्षत्व-विशिष्ट भूतकाल' नहीं माना जा सकता क्योंकि वक्ता स्वयं श्रपने से परोक्ष कार्य को नहीं कर सकता।

इस प्रश्न का उत्तर यह दिया गया कि "एालुत्तमो वा" सूत्र की सार्थकता तो इस तरह हो जाती है कि चित्त की अध्यवस्था के कारण कभी-कभी वक्ता स्वयं अपने द्वारा किये गये कार्यों को नही जान पाता, वे कार्य स्वयं उस कर्ता से 'परोक्ष' ही रहा करते हैं। इसलिये चित्त की अध्यवस्था आदि के कारण परोक्षता की उपपत्ति हो जाने से 'सुप्तोऽहं किल विललाप', 'मत्तोऽहं किल वित्रचार' इत्यादि प्रयोग प्रचलित हो गये। इसी बात को पतंजलि ने "परोक्षे लिट्" सूत्र के भाष्य की निम्न पंक्तियों में स्पष्ट किया है: "भवति वै किरचद् जाग्रह अपि वर्तमानकालं नोपलभते" । कि पुनः कारणं वर्तमानकालं नोपलभते? मनसा संयुक्तानि इन्द्रियािण उपलब्धी कारणािन भवन्ति। मनसोऽसािनध्यात्" (महा० ३.२.११४), अर्थात् मन से युक्त इन्द्रियों से वस्तु आदि का ज्ञान होता है। अतः चित्त-विक्षेप आदि के कारण मन की अनुपस्थिति से जाग्रद-अवस्था में भी व्यक्ति को वर्तमानकालिक वस्तु आदि का ज्ञान नहीं हो पाता।

इसके श्रतिरिक्त दूसरी बात यह है कि 'परोक्षे लिट्' सूत्र में 'परोक्ष' पद का तात्पर्य 'परोक्ष' सहदा है। श्रतः, 'परोक्ष' न होने पर भी, 'परोक्ष सहदा' होने के कारण उपर्युक्त प्रयोग सिद्ध हो जायेंगे। इस तरह "राजुत्तमो वा" सूत्र की सार्थकता तथा 'लिट्' का श्रर्थ 'परोक्षत्व विशष्ट भूतकाल' इन दोंमों वातों की सिद्धि हो जाती है।

'चक्रे सुबन्धुः' (सुबन्धु ने प्रस्थ विशेष की रचना की) इत्यादि प्रयोगों में चित्त विक्षेष ग्रादि के द्वारा परोक्षता की सिद्धि नहीं की जा सकती क्योंकि चित्त के विक्षिप्त या श्रस्थिर होने पर ग्रन्थ रचना जैसा कार्य, जो केवल एकाग्र एवं स्थिर चित्त से ही सम्भव है, नहीं हो सकता। इसलिये यहाँ 'चक्रें' को लिट् लकार का प्रयोग न मान कर 'तिङन्त' सहश एक 'निपात' माना गया। इसी प्रकार का एक ग्रौर प्रयोग है— "व्यातेने किरस्पावलीम् उदयनः" (उदयन ने किरस्पावली ग्रन्थ का विस्तार किया)। यहाँ भी किरस्पावली जैसे विशिष्ट ग्रन्थ के लिखने के लिये मन की पर्याप्त एकाग्रता ग्रावश्यक है। इसलिये यहाँ 'लिट' लकार के प्रयोग को 'कौण्डभट्ट ने ग्रसाधु मान लिया है। द्व०—वैभूसा० पृ० १४४—१४)

परन्तु नागेश भट्ट ने यहाँ 'अपरोक्षता' में भी 'परोक्षता' का 'श्रारोप' कर के उसकी संगित लगाने का प्रयास किया है। उनका कहना है कि 'अपरोक्षता' में भी 'परोक्षता' के आरोप का प्रयोजन यह है कि ''व्यातेने किरएगावलीम् उदयनः'' को सुनकर लोगों को ग्रन्थ की सुकरता' तथा 'उस ग्रन्थ का बहुत ग्रल्पकाल में रचा जाना' इत्यादि ग्रिभिन्नायों का श्रोता को पता लग जाय (द्र० — सबुमंजूबा पु० ६२१-२२)।

वैवाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

255

['लुट्' तथा 'लृट्' लकार से प्रकट होने वाले 'भविष्यत्' काल की परिभाषा]

लुट्लृटोस्तु भविष्यत्कालः । भविष्यत्त्वं वर्तभान-प्राग-भाव-प्रतियोग्युत्पत्तिकत्वम् । उत्पत्तौ च देशविशेषः काल-विशेष्श्च प्रधिकरगृत्वेन अन्वेति । 'गृहे घटो भविता', 'अद्य घटो भविष्यति' इत्यादौ धातुना उत्पत्तिः प्रत्याय्यते, वर्तमानप्रागभावप्रतियोगित्वम् आश्रयत्वं च प्रत्ययेन । 'गृहाधिकरगृक-वर्तमान-प्रागभाव-प्रतियोग्यु-त्पत्त्याश्रयो घटः', 'श्रद्यत्तन-प्रागभावप्रतियोग्युत्पत्त्याश्रयो घटः' इत्यन्वयबोधात्। वर्तमानप्रागभाव-प्रतियोगित्वमात्रस्य लुडाद्यर्थत्वे क्वो गृहे समुत्पद्य परक्वः प्राङ्गग्गं गमिष्यति मैत्रे 'परक्वः प्राङ्गग्गे मैत्रो भविष्यति' इति प्रमङ्गः ।

'लुट्' तथा 'लृट्' (लकारों) का तो 'भविष्यत्' काल ग्रथं है। 'भविष्यत्' काल (का लक्षरा) है वतंमानकालीन जो प्रागभाव उसके 'प्रतियोगी' 'उत्पत्ति' का ग्राश्ययभूत काल । (यहां) 'उत्पत्ति' में देशविशेष तथा काल-विशेष अधिकररा रूप से अन्वित होता है। 'गृहे घटो भविता' (घर में घड़ा उत्पन्न होगा) तथा 'ग्रद्य घटो भविष्यति', (ग्राज घड़ा उत्पन्न होगा) इत्यादि (प्रयोगों) में ('भू') धातु से 'उत्पत्ति' (रूप ग्रर्थ) ज्ञात होता है ग्रौर वर्तमानकालीन 'प्रायभाव' की 'प्रतियोगिता' तथा ('प्रतियोगी' 'उत्पत्ति' की) अध्ययता का ज्ञान (क्रमशः 'लुट्' तथा 'लुट्') प्रत्ययों (लकारों') द्वारा होता है क्योंकि (इन प्रयोगों से क्रमशः) "गृह है 'ग्रधिकरण जिसका ऐसी, तथा जो वर्तमानकालीन 'प्रागभाव' की 'प्रतियोगिनी' है उस, उत्पत्ति का ग्राश्रय घट' एवं ''ग्राज (दिन में) होने वाली तथा वर्तमानका ीन 'प्रागभाव' की प्रतियोगिनी जो 'उलात्ति' उसका ग्राश्रय घट' यह बाब्दवीय होता है। यदि केवल वर्तमानकालीन 'प्रागभाव' की प्रतियोगिता' को 'लुट्' ग्रादि ('लुट्') का ग्रथं माना जाय तो (ग्रान वाले) कल को घर में उत्पन्न होकर परसों आगंगन में जाने वाले मैत्र के लिये 'परवव: प्राइयणे मैत्री भविष्यति' (परसों बाङ्गन में मैत्र होगा) यह (प्रयोग) होने लगेगा ।

'मूत'काल की परिभाषा के समान ही 'भविष्यत्'काल की परिभाषा के विषय में भी प्राचीन तथा नवीन नैयायिकों में पर्यास्त विवाद है। प्राचीन नैयायिकों ने यहां भी 'उत्पत्ति'पद के बिना ही भविष्यत्काल की परिभाषा प्रस्तुत की थी। द्र० — ''भविष्यत्वं च

१. ह०—उत्पत्तिः

२. ह० में ''घटो भविता अद्य घटो भविष्यति'' के स्थान पर ''घटो भविष्यति भविता इति'' पाठ है।

३. ह०---श्राङ्गणे ।

### लकारार्थ-निर्णय

२८६

वर्तमानकालवृत्तिप्रागभाव-प्रतियोगित्वम्"— (वाक्यवृत्ति से न्यायकोश में उद्धृत), प्रथित् वर्तमान काल में रहते वाले 'प्रागभाव' का 'प्रतियोगी' 'भविष्यत्' काल है। इसी प्रकार वैशेषिकोपस्कार में भी कहा गया है—''यत्प्रागभावेन च कालोऽविच्छिद्यते स तस्य भविष्यत् कालः" (न्यायकोश में उद्धृत)।

परन्तु नव्य नैयायिकों को यहां भी 'उत्पक्ति' पद को संयुक्त करने की ग्रावश्यकता प्रतीत हुई क्योंकि उसके बिना लक्षण में 'ग्रातिव्याप्ति' दोष ग्राता है। 'उत्पक्ति' पद के श्रभाव में 'भविष्यत्' काल की परिभाषा बनेगी— क्रिया का जो बतंमानकालिक 'प्रागभाव' उसके प्रतियोगी, श्रथात् क्रिया, का ग्राश्रयभूत काल 'भविष्यत्' काल है।' परन्तु 'प्रागभाव' की 'प्रतियोगिनी' क्रिया का ग्राश्रयभूत काल तो, जब से उस किया की उत्पत्ति हुई तब से लेकर ग्रागे जब तक वह क्रिया विद्यमान है तब तक का, कोई भी काल हो सकता है। इसलिये कल उत्पन्न होकर परमों ग्रांगन में जाने वाले मैत्र के लिये 'परश्वः प्राङ्गगो मैत्रो भविष्यति' प्रयोग भी हो सकता है वयोंकि मैत्र की 'होना'-रूप क्रिया का ग्राश्रयभूत काल 'परसों' भी है हो।

'उत्पत्ति' पद जोड़ देने के बाद 'भिविष्यत्'काल के लक्ष्मण का स्वरूप होगा "वर्तमान कालिक जो प्रागभाव' उसकी 'प्रतियोगिनी', प्रश्रीत् क्रिया की 'उत्पत्ति' का स्राक्षयभूत काल 'भिविष्यत्' काल है'', अर्थात् जिस विद्याष्ट काल में मैत्र की यह 'उत्पत्ति' होगी उसी काल को 'भिवष्यत्' काल माना जायगा, उस उत्पत्ति-काल से बाद वाले काल को नहीं। इसिलये जो मैत्र कल उत्पत्न होगा उसके लिये यही कहा जा सकता है कि 'श्वः मैत्रो भिवष्यति', 'पर्यवः मैत्रो भिवष्यति' जैसे प्रयोग उसके लिये नहीं हो सकते। अथवा परसों आंगन में जाने वाले मैत्र के लिये 'मैत्रः पर्यवः प्राङ्गरो गिमष्यति' ही कहा जायगा, 'पर्यवो मैत्रः भविष्यति' नहीं, वयोंकि मैत्र का यावार भले ही 'परसों' तथा 'प्राङ्गरा' दोनों ही हैं—एक स्थान की दृष्टि से आवार है तो दूसरा काल की दृष्टि से —परन्तु क्रिया के उत्पत्न होने का विशिष्ट आवार 'परसों' तथा 'प्राङ्गरा' नहीं हैं, उसके आधार तो 'श्वः' (कल) तथा 'गृहम्' (घर) ही हैं।

# [कुछ ग्रन्य विद्वानों का मत]

केचित्तु देशविशेषः कालविशेषश्च प्रागमावे प्रति-योगिनि चान्वेति । 'परश्वः प्राङ्गरो मैत्रो भविष्यति' इत्यस्य 'परश्वोवृत्तिः प्राङ्गरावृत्तिर्यः प्रागभावस्तत्प्रति-योग्युत्पत्त्याश्रयः परश्वोवृत्तिः प्राङ्गरावृत्तिर्मेत्रः' इति बोधः । तेन नोक्तातिप्रसंगः । एतेन श्वो भाविनि घटे 'श्रद्य भविष्पति' इति प्रसङ्गो निरस्त इत्याहुः ।

९. ह०—नोक्तप्रसंग:≀

रे€०

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

कुछ विद्वान् यह कहते हैं कि देश-विशेष तथा तथा काल-विशेष (ये दोनों अधिकरए) 'प्रागभाव' तथा 'प्रतियोगी' (दोनों) में अन्वित होते हैं। 'परव्वः प्राङ्गएो मैत्रो भविष्यति' का अर्थ होगा 'परसों दिन में होने वाला तथा प्राङ्गएो में होने वाला, उत्पत्ति से पूर्व, जो 'प्रागभाव' उसके 'प्रतियोगी', अर्थात् 'उत्पत्ति', का आश्रय, परसों होने वाला तथा प्राङ्गए में होने वाला, मैत्र। इस कारएा 'श्रतिव्याप्ति' दोष नहीं होगा। इस (''अधिकरएा का 'प्रागभाव' तथा 'प्रतियोगी' दोनों में अन्वय होता है" इस कथन) से कल होने वाले घड़ के लिये 'अद्य भविष्यति' (आज घड़ा उत्पन्त होगा) इस प्रयोग का निराकरएा हो गया।

कुछ ग्रन्थ विद्वानों का यह विचार है कि यहां 'भविष्यत्' काल के लक्षण में 'उत्पत्ति' पद देने की ग्रावश्यकता नहीं है। देश तथा काल इन दोनों ग्रधिकरणों का 'प्रागभाव' तथा 'प्रतियोगी' दोनों में श्रन्वय कर लेने से ही उपयुंक्त 'ग्रतिव्याप्ति' दोष का निराकरण हो जाता है क्योंकि कल उत्पन्त होने वाले मैंत्र का 'परसों' इस कालरूप ग्रधिकरण में तथा 'प्राङ्गण' इस देशरूप श्रधिकरण में 'प्रागभाव' नहीं हो सकता। इसलिये 'भविष्यत्' काल का लक्षण घटित न होने के कारण यहाँ 'परश्वः प्राङ्गणे मैत्रो भविष्यति' यह प्रयोग नहीं हो सकता।

एतेन श्वोभाविनि '' ''इत्याहुः—'भविष्यत्' काल के इस दूसरे लक्षरा के अनुसार देश तथा काल रूप अधिकरसाका 'प्रतियोगी' (उत्पत्ति) में अन्वय करने से जो उत्पत्ति जिस काल में होगी उसके लिये वही काल 'भविष्यत्' काल होगा। इसलिये कल होने वाले घड़े के लिये 'ग्रद्ध भविष्यति' प्रयोग नहीं हो सकता।

परन्तु इस लक्षरण को भी सर्वथा निर्दोष नहीं कहा जा सकता क्योंकि अधिकरण का 'प्रागभाव' के साथ अन्वय करना कुछ उचित नहीं प्रतीत होता । इसका कारण यह है कि परसों के 'प्रागभाव' को वर्तमान कालीन 'प्रागभाव' नहीं कहा जा सकता, क्योंकि वह वर्तमान नहीं है। इसलिये 'भविष्यत्' काल के लक्षरण में 'उत्पिन' पद का होना स्रावश्यक है।

## ['नश्' घातु के 'लुट्' तथा 'लुट्' लकार के प्रयोग के विषय में विचार]

'नंक्ष्यति' इत्यादौ' वर्तमान-प्रागभाव-प्रतियोग्युत्पत्तिकत्वं प्रतियोगित्वं च प्रत्ययार्थः । 'श्वो घटो नंक्ष्यति' इत्यादौ 'श्वोवृत्तिः वर्तमान-प्रागभाव-प्रतियोगिनी या उत्पत्तिः तदाश्रय-नाशप्रतियोगी घटः' इत्यन्वयबोधः । यस्वत्र 'वर्तमान-प्रागभाव-प्रतियोगित्वम् एव प्रत्ययार्थः' इति तन्त । श्वोभावि-नाशके घटे 'ग्रश नंध्यति' इति प्रसंगात् ।

**५.** ह०—इत्यादी तु।

२. ह०—प्रस्मयार्थः । तत्रः, वीग ० -- प्रत्मयार्थः । तस्त ।

## लका रार्थ-निर्णय

२६१

'नंध्यति' इत्यादि (प्रयोगों) में वर्तमान कालीन 'प्रागमाव' के 'प्रतियोगी' (किया) की उत्पत्ति का (ग्राश्रय) होना तथा 'प्रतियोगिता' (ये दोनों 'लुट्''तथा लृट्' इन दो) प्रत्ययों के ग्रथं हैं। 'श्वो वटी नंध्यति' (कल घड़ा फूटेगा) इत्यादि (प्रयोगों) में 'कल होने वाली, वर्तमान कालीन प्रागमाव की प्रतियोगिनी जो नाश रूप किया उस की उत्पत्ति के आश्रय 'नाश' का प्रतियोगी, 'घट' यह शाब्दबोध होता है। 'वर्नमान-कालीन प्रागमाव की प्रतियोगिता हो 'लूट्' प्रत्यय (लकार) का अर्थ है' वह (मत) ठीक नहीं है क्योंकि (तब तो) कल नष्ट होने वाले घड़े के लिये भी 'ग्रद्य नंध्यति' (ग्राज घड़ा नष्ट हो जायेगा) यह (प्रयोग) होने लगेगा।

'नश्' जैसी प्रदर्शन प्रयं वाली धातुमों के साथ जब 'लृट्' प्रत्यय का प्रयोग किया जाता है तो वहां यह प्रत्यय दो अर्थों को कहता है। पहला अर्थे है—'वर्तमान-प्रागमाव-प्रतियोग्युत्पिकता', अर्थात् वर्तमान कालीन प्रागमाव की 'प्रतियोगिनी' जो ('नाश' क्रिया की) उत्पत्ति उसका प्राथ्य प्रयात् 'नाश'। दूसरा प्रयं है—'प्रतियोगिता', अर्थात् 'नाश' या ग्रदर्शन रूप किया का ग्राप्त्य (घट ग्रादि)। इन दोनों अर्थों का सम्मिलत ज्ञान 'लृट्' प्रत्यय कराता है। उदाहरण के लिये 'इवः घटो नंक्ष्यति (कल घड़ा क्रटेगा) यहाँ 'नाश' या 'प्रदर्शन' किया का वर्तमान कालीन जो 'प्रागमाव' उसकी 'प्रतियोगिनी है 'नाश' किया। उस की उत्पत्ति के ग्राप्त्रयभूत काल 'दवः' (ग्राने वाला कल) का, तथा प्रतियोगिनी लो नाश या ग्रदर्शन किया उसके प्रतियोगी ('घट') इन दोनों का ज्ञान 'लृट्' प्रत्यय से होता है। यदि केवल 'वर्तमान-प्रागमाव की प्रतियोगिता' ही 'लृट्' प्रत्यय का ग्रथं माना जाय तब तो कल नष्ट होने वाले घड़ के लिये भी 'श्रव 'नंक्ष्यित' प्रयोग हो सकता है क्योंकि वर्तमान-कालीन जो 'प्रागमाव' उसकी 'प्रतियोगिनी', ग्रथित 'नाश' क्रिया, की उत्पत्ति का ग्राक्रयभूत 'घट' तो ग्राज भी रहेगा ही। भले ही उसका नाश कल हो परन्तु कल होने वाली नाशोत्पत्ति-रूप 'प्रतियोगी' का ग्राथ्य बनने वाला घट तो ग्राज भी होगा ही।

उपर्युक्त 'वर्तमान-प्रागभाव-प्रतियोग्युत्पिक्तिक्व' तथा 'प्रतियोगी' ये दोनों ग्रथं 'लृट्' प्रत्यय के हैं यह मानने पर उपरिनिर्दिष्ट दोष नहीं ग्राता क्योंकि वहाँ तो 'नाक्ष'- रूप किया की उत्पत्ति के काल को भी 'लृट्' प्रत्यय बतायेगा ! इमलिये 'घटोऽस तंक्ष्यति' का इतना ही ग्रथं नहीं होगा कि 'किसी भी समय में उत्पन्न नाक्ष रूप किया की उत्पत्ति का ग्राथ्य घट' प्रपितु देश तथा काल का भी 'उत्पत्ति' के साथ ग्रन्थय होने के कारण यह अर्थ होगा कि "ग्राज घड़े की जो 'नाक्ष' फ्रिया उत्पन्न होगी, जिसका वर्तमान काल में 'प्रागभाव' है, उसका ग्राक्षय-भूत घट'' । इसिषये कल नष्ट होने वाले घड़े के लिये 'स्वः नंक्ष्यति' प्रयोग ही हो सकता है । ग्रतः केवल 'वर्तमान प्रागभाव-प्रतियोग्युत्यत्तिकत्व' को 'लृट्' प्रत्यय का अर्थ नहीं मानना चाहिये, ग्रयितु 'वर्तमान-प्रागभाव-प्रतियोग्युत्यत्तिकत्व' को 'लृट्' का ग्रथं मानना चाहिये, ग्रयितु नाशोत्पत्ति के ग्राथ्य-भूत काल का तथा जिसका नाश होना है उस ग्राधार का—दोनों का—बोध 'लृट्' प्रत्यय के द्वारा होता है ।

'वर्तमान-प्रागमाव-प्रतियोग्युक्षित्तकत्वम्' का विग्रह किया जाता है -- 'वर्तमान-कालिको यः प्रागभावः तत्प्रतियोगिनी उत्पत्तियंस्मिन् काले स वर्तमान-प्रागभाव-

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

प्रतियोग्युत्पत्तिकः कालः । तस्य भावः तत्त्वम् । यहाँ बहुद्वीहि समास में "शेषाद् विभाषा" (पा० ५.४.१५४) सूत्र से 'कप्' प्रत्यप हुन्ना है । इसी प्रकार 'श्वोभाविनाशकें पद का भी विग्रह है—'श्वोभावी नाशो यस्य स श्वोमाविनाशकः (घटः) तिस्मन् । यहाँ भी बहुद्वीहि समास में ही 'कप्' प्रत्यय मानना चाहिये, श्रन्यथा 'ण्युल्' प्रत्यय मानने पर तो कोई संगति नहीं लग सकेगी।

## ['पक्ष्यति' तथा 'पनववान्' इत्यादि प्रयोगों के ग्रर्थ के विगय में विचार ]

'पक्ष्यति' इत्यादौ श्राद्य-पाक-व्यक्ति-श्रागभाव-गर्भमेव भविष्यत्त्वम् । 'पक्ष्ववान्' इत्यादौ चरम-पाक-व्यक्ति-ध्वंस-गर्भम् एव भूतत्वं भासते । तत्तत्समाभव्याहारस्य तादृशबोधे हेतुत्वात् । तेन पाकमध्ये कस्याध्चित् पाक-व्यक्तरे श्रमुत्पादेऽपि कस्याध्चिद् स्रतीतत्वेऽपि न 'पध्यति', 'पक्षवान्' इत्यादि-प्रयोगः ।

'पक्ष्यित' (पकावेगा) इत्यादि (प्रयोगों) में (सबसे) पहले होने वाली पाक (की अवान्तर क्रियारूप) व्यक्ति का ही प्रागभाव जिसमें समाविष्ट है ऐसे 'भविष्यत्' काल का (ज्ञान होता है)' तथा 'पक्ववान्' (पकाया) इत्यादि (भूत-कालिक प्रयोगों) में (सबसे) अन्त में होने वाली पाक (की अवान्तर क्रियारूप) व्यक्ति की ही समाप्ति समाविष्ट है जिसमें ऐसे 'भूत' काल का ज्ञान होता है क्योंकि वे वे ('पक्ष्यित', 'पक्ववान्' इत्यादि), समुदाय उस प्रकार के ज्ञान के कारण हैं। इसलिये (पूरी) 'पाक' (क्रिया) के मध्य में किसी (अवान्तर क्रियारूप) पाक-व्यक्ति के उत्पन्त न होने पर भी (क्रिसी अवान्तर क्रियारूप) पाक-व्यक्ति के उत्पन्त न होने पर भी (क्रिसी अवान्तर क्रियारूप) के अवीत में हो जाने पर भी (क्रमशः) 'पश्यित', 'पक्ववान्' इत्यादि प्रयोग नहीं होते।

# ['लिङ्' तथा 'लोट्' लकार के श्रर्थ के विषय में विचार]

लिङो विधिराशीश्चार्थः । 'यजेत' इत्यादौ विधिः, आशी-रतु 'सूयात्' इत्यादौ । सा च शुभाशंसनं तदिच्छेति यावत् । लोटस्तु विधिरनुमतिर्वा । 'गच्छतु' इत्यत्र 'अनुमतिविषयगमनानुकूलकृतिमान्' इति बोधस्या-नुभविकत्वात् ।

### लकाराय-निर्णय

२६३

'तिङ्' (लकार) के 'विधि' तथा 'आशीर्वाद' (ये दो) अर्थ हैं। 'यजेत' (यजन करे) इत्यादि में 'विधि' (अर्थ) और 'भूयात्' (हो) इत्यादि में 'आशीर्वाद' (अर्थ) है। और वह (आशीर्वाद का अभिष्राय) शुभ की कामना, अर्थात् उसकी इच्छा, करना है।

'लोट्' (लकार) का 'विधि' ग्रथवा 'ग्रनुमित' (स्वीकृति) ग्रर्थ है वयोंकि 'गच्छतु' (जावे) इस प्रकार के कथन में 'ग्रनुमित का विषयभूत जो गमन उसके ग्रनुकुल कृतिवाले (तुम)' इस ज्ञान का ग्रनुभव होता है ।

'लिङ्'लकार का दो विभिन्त अर्थों में विधान करते हुए पाणिनि ने दो सूत्रों की रचना की है । पहला है— ''विधि-निमन्त्रणामन्त्रणाधीक्ट-सम्प्रदन-प्रार्थनेषु लिङ्' (पा. ३.३.१६१) तथा दूसरा है ''आदिषि लिङ्लोटों' (पा. ३.३.१७३)। इनमें, इन 'विधि' आदि अर्थों के वाचक होने के कारण ही, पहले सूत्र से विहित 'लिङ्' को 'विधिलिङ्' तथा दूसरे से विहित 'लिङ्' को 'ग्रासीलिङ्' कहा जाता है। 'विधि, 'निमंत्रण' ग्रादि शब्दों के अर्थों की चर्चों ऊपर की जा चुकी है। ''आदिषि लिङ्लोटों'' सूत्र में जिल 'ग्रासीः' पर का प्रयोग हुआ है उमका अभिप्राप है 'प्रप्राप्त जो अभीष्ट अर्थ उसकी प्राप्त की इच्छा'। द्रव— ''ग्रप्राप्तस्य इप्टार्थस्य प्राप्तुम् इच्छा'' (का०३.३.१७३)। इस प्रकार की इच्छा या 'ग्राशीः' अपने लिये भी हो सकती है तथा दूसरे के लिये भी। ऐसी इच्छा को ही 'ग्राशीलिङ्' कहा करता है।

# ['विधि' शब्द के बर्थ के विषय में भाट्ट-मतानुयायी मीमांसकों का विचार]

विधिः प्रवर्तना इति भाट्टाः। लिङ्निष्ठो व्यापारः पदार्थान्तरम् लिङ्पदज्ञानम् एव वा । तस्य प्रवर्तनात्वेन ज्ञांनं शब्दाधीन-प्रवृत्तौ कारणम् । लिङ्श्रवणे 'श्राचार्यो मां प्रवर्तयति' इति ज्ञानाद् गवानयनादौ प्रवृत्तेः। श्राचार्येनिष्ठ-प्रवर्तना तु ग्रभिप्राय-विशेष एव—इत्याहः।

'विधि' (का अभिप्राय है) प्रवर्तना—यह कुमारिल भटट् के अनुयायी (मीमांसक विद्वान्) मानते हैं। यह ('विधि' अथवा 'प्रवर्तना)' 'लिङ्' में रहने वाला ब्यापार है, तथा एक अन्य पदार्थ है, अथवा 'लिङ्' पद ('लिङ्'-लकार युक्त 'तिङ्नत' प्रयोग) का ज्ञान ही ('विधि') है। उस ('लिङ्' पद-ज्ञान) का 'प्रवर्तना' (प्ररेगाा) रूप से जानना (ही) (उन उन 'लिङ्' लकार के) अब्दों (प्रयोगों) से होने वाली 'प्रवृत्ति' का कारण है क्योंकि 'लिङ्' लकार' के सुनने पर 'स्राचार्य मुफे (इस कार्य को करने के लिये) प्रेरित करते हैं' इस ('प्रवर्तना' रूप) ज्ञान से गौ को लाने स्रादि (कार्यों) में

ह० वंमि० — ज्ञान।

२. ह० में अनुपलब्धा

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

(शिष्य को) प्रवृत्ति होनी है। ('गाम ग्रानयेः' इत्यादि कहने वाले) ग्राचार्य में रहने वाली प्रेरसा तो ग्रभिप्राय-विशेष है—यह (भाटट्-मतानुयायी) कहते हैं।

'विवि' शब्द के म्रथं के विषय में दार्शनिकों में पर्याप्त मतंभद पाया जाता है। स्वयं भीमांसक विद्वानों में ही इस शब्द के म्रथं के विषय में दो वर्ग हैं। पहला है कुमारिल भट्ट के म्रनुयायियों का तो दूसरा है प्रभाकर या गुरुमत के म्रनुयायियों का। कुमारिल भट्ट के भ्रनुयायी 'विधि' का म्रथं 'प्रवर्तना' म्रथवा 'प्रेरणा' करते हैं।

इन विद्वानों की इष्टि में 'विधिलिङ्' के प्रयोगों से किसी कार्य-विशेष को करने के लिये एक प्रकार की प्रेरणा या 'प्रवर्तना' का बोध होता है। क्योंकि जब कभी 'विधिलिङ्' का प्रयोग किया जाता है तो उससे नियमतः इस प्रकार की प्रतीति हीती है कि इस प्रयोग का प्रयोकता मुक्ते इस कार्य को करने के लिये प्रेरित कर रहा है। द्र०— "भटटपादास्तु प्रवर्तयिदुः प्रवृत्यतुकूलो व्यापार-विशेषः प्रवर्तना इत्याहुः" (न्यायकोश)।

इस 'प्रवंतना' या प्रेरणा को ही 'शाब्दी भावना' भी कहा गया है। लौकिक वाक्यों में प्रयुक्त 'विधिलिङ्' के प्रयोगों से प्रतीत होने वाली 'प्रवंतना' को वक्ता पुरुष में विद्यमान प्रभिप्राय-विशेष माना जाता है। परन्तु 'स्वर्ग-कामो यजत' जैसे वैदिक वाक्यों में प्रयुक्त 'विधिलिङ्' के प्रयोगों में यह 'प्रवर्तना' या प्रेरणा पुरुषिनिष्ठ नहीं मानी जाती। क्योंकि मीमांसकों की दृष्टि में वेद अपौरुषेय हैं, उनका कर्ता या वक्ता कोई नहीं है। इसिलिये वैदिक वाक्यों में यह 'प्रवर्तना' 'लिङ्' लकार-निष्ठ अथवा शब्दिनिष्ठ मानी जाती है। इन दोनों प्रकार की 'प्रवर्तना' को 'शाब्दी भावना' माना जाता है। 'प्रवंतना' को 'शाब्दी भावना' कहने का मूल कारण यह प्रतीत होता है कि वैदिक वाक्यों में यह प्रेरणा शब्दिनिष्ठ या 'लिङ्'-निष्ठ मानी जाती है। द्र०-- "तत्र पुष्ठष-प्रवृत्त्यनुकूलो भाविय-पुरुर्षापर-विशेष: शाब्दी भावना। सा च लिङ्शेनोच्यते। लिङ्श्वर्णाध्यं मा प्रवर्त्य-तीति— मस्प्रवृत्त्यनुकूल-व्यापारवाच् अयम् इति नियमेन प्रतीतेः। " स च व्यापार-विशेषो लौकिक-वाक्ये पुष्ठष-निष्ठोऽभिप्रायविशेषः। वैदिक-वाक्ये तु पुष्पाभावात् लिङ्दिशब्दिनिष्ठ एव। यत एव शाब्दी भावनीति व्यविह्रयते' अर्थसंग्रह (६)।

'शाब्दी भावना' से भिन्न एक दूसरी भी भावना है जिसे 'श्रार्थी भावना' कहा जाता है। किसी विशेष उद्देश्य की पूर्ति की दृष्टि से तदनुकूल क्रिया को करने के लिये पुरुष की जो मानसिक प्रवृत्ति या क्रियाशीलता है उसे मीमांसक 'श्रार्थी भावना' कहते हैं। यह 'श्रार्थी भावना' लकारमात्र ग्रथवा श्राख्यातसामान्य का वाच्य श्रर्थ माना जाता है। क्योंकि ये मीमांसक 'व्यापार' को घातु का श्रर्थ न मान कर 'श्राख्यात' का श्रर्थ मानते हैं। द्र०—"प्रयोजनेच्छा—जनित-क्रिया-विषय-व्यापार श्रार्थीभावना । स च श्राख्यातत्वांशेन उच्यते। श्राख्यात-सामान्यस्य व्यापारवाचित्वात्' श्रर्थसंग्रह (८)।

इस रूप में 'लिङ' लकार के प्रयोगों में दो ग्रंश हैं 'लिङ्ख' ग्रंश तथा 'ग्राख्यातस्व' ग्रंश। 'ग्राख्यातस्व' तो सभी 'लकारों' में पाया जाता है, इसलिये 'ग्राख्यातस्व' का बाच्य ग्रर्थ 'ब्यापार' या, 'ग्राधीं भावना' सभी 'लकारों' में पायी जाती है। परन्तु 'शाब्दी भावना', केवल 'लिङ्ख' ग्रंश का ही ग्रर्थ है इसलिये केवल 'लिङ्' लकार के प्रयोगों में ही पायी जाती है। इस प्रकार 'लिङ्' लकार के प्रयोगों में 'शाब्दी भावना'

#### लकारार्थ-निर्णय

१३६

तथा 'आर्थीभावना' दोनों ही होती हैं 'लिङ्ख्व' ग्रंश में 'शाब्दी भावना' तथा 'ब्राख्या-तस्व' या 'लकारत्व' ग्रंश में 'ग्राथीं भावना'। इन दोनों 'भावनाग्रों की दृष्टि से निम्न कारिका द्रष्टच्य है:---

श्रभिषाभावनाम् श्राहुर् ग्रन्याम् एव लिङ्ग्दयः । श्रर्थात्मभावना त्वन्याः सर्वस्थास्यातगोचरा ॥ तंत्रवातिक २.१.१

लिङ्निष्ठो स्थापारः पदार्थान्तरम्—यहाँ 'प्रवर्तना' को 'लिङ्'-निष्ठ व्यापार तथा 'पदार्थान्तर' कहा गया है। इसका स्रभिप्रय यह है कि यह 'प्रवर्तना,' जिसकः दूसरा नाम 'साब्दी भावना' है, 'लिङ्' लकार के 'लिङ्ख' संश में रहने वाली प्रेरगा-रूप व्यापार है। श्रीर इस रूप में 'ग्राख्यातत्व' या 'लकारत्व' ग्रंश में रहने वाले मानसिक व्यापार स्रथवा 'आर्थी भावना', से भिन्न है। इसलिये 'ग्राथीं भावना' से भिन्न होने के कारण इसे 'पदार्थान्तर' कहा गया है। यहाँ 'पदार्थान्तरम्' पद में 'पद' का श्रभिप्राय 'पदांश' प्रतीत होता है। क्योंकि 'ग्राथीं भावना' 'ग्राख्यात'-रूप 'पदांश' का ग्रथं है तथा 'श्राख्यी भावना 'लिङ्ख' रूप 'पदांश' का ग्रथं है। 'पदांश' के लिये भी 'पद' शब्द का प्रयोग होने के कारण यहाँ दोनों हो 'पदार्थ' हैं। इस तरह 'श्राब्दी भावना' 'पदार्थन्तर' है ग्रथींन् दूसरे 'पदार्थ ('ग्राथीं भावना') से भिन्न है। इस रूप में ही 'पदार्थन्तर' पद की संगति लग सकती है।

लिङ् पद-जानप् " " अभिप्राय-विशेष इत्याहु: — अपर 'प्रवर्तना' को 'लिङ्निष्ठ' एक व्यापार-विशेष कहा गया है। यहाँ 'प्रवर्तना' को एक दूसरे रूप में प्रस्तुत किया जा रहा है स्रोर वह यह है कि 'लिङ् 'पद, अर्थान् लिङ्खरूप पदांश, का ज्ञान ही 'प्रवर्तना' है। इसका ग्रमिप्रय यह है कि — 'लिङ्' का स्रयं प्रेरेगा होता हैं — यह ज्ञान होने पर ही श्रांता को 'लिङ्' लकार के प्रयोग से प्रेरेगा मिलती है। इसलिये यही मानना उचित है कि 'लिङ्' का ज्ञान ही 'प्रवर्तना' है या दूसरे शब्दों में 'प्रवर्तना' का हेतु है। इसी बात को और स्पष्ट करते हुए नागेश ने यह कहा कि 'लिङ्-रूप शब्दांश में जो प्रवृत्ति या प्रेरेगा विद्यमान हैं उसका कारण है 'लिङ् का प्रवर्तनारूप से ज्ञान। जब कभी विद्यार्थी अपने गुरु से 'गाम श्रानये:,' जैसे 'लिङ् लकार वाले प्रयोग को सुनता है तो उसे यह ज्ञात रहता है कि गुरु मुभे इस विशिष्ट कार्य में प्रवृत्त कर रहे हैं। 'लिङ्' के प्रयोग के सम्बन्ध में इस प्रकार के ज्ञान के रहने पर ही विद्यार्थी की, गी को लाने इत्यादि कार्यों में, प्रवृत्ति होती है।

# [नैयायिकों द्वारा उपर्युक्त भाट्ट मीमांसकों के मत का खण्डन]

तन्न, स्तन-पानादि-प्रवृत्तौ इष्टसाधनता-ज्ञानस्य हेतुताया ग्रा**वर्**यकत्वात् तत एवोपपत्तौ प्रवर्तनाज्ञानस्यः हेतुत्वे

९. ह॰, वंभि—प्रवर्तनाज्ञान —

## र्वयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

मानाभावात्। 'स्वर्गकामोय जेत' इत्यादौ 'प्रवर्तना-विश्पया यागकरिएका स्वर्गकिमका भावना' इति बोधस्य परै-र°भ्युपगमात्। प्रवर्तना-विषयत्वमात्रज्ञानात् प्रवृत्त्यनुप-पत्तेः। श्रावश्यक-स्वर्गसाधनत्वादि-ज्ञानाद् एव तत्र प्रवृत्तेः।

(भार्ट मीमांसकों का) वह (कथन) उचित नहीं है, क्योंकि (शिशु) की दुग्थपान भ्रादि (कार्यों) की प्रवृत्ति में, 'यह हमारे भ्रभीष्ट की सिद्धि करने वाला है' इस प्रकार के ज्ञान को हेतु मानना आवश्यक है। (इसलिये) इस ('इष्ट-साधनता-ज्ञान') से ही सर्वत्र (लोक भ्रौर वेद में) सङ्गति लग जाने पर 'प्रवर्तना' ज्ञान को (प्रवृत्ति का) हेतु मानने में कोई प्रमाण नहीं है। क्योंकि 'स्वर्गकामो यजेत' इत्यादि (वाक्यों) में, 'जो प्रेरणा का विषय है, याग जिसमें 'करण' है तथा स्वर्ग जिसका 'कर्म' है ऐसी भावना' यह बोध होता है, इस बात को दूसरों (भार्ट मीमांसकों) ने भी माना है। ग्रतः केवल 'यह प्रवर्तना का विषय है' इस ज्ञान से (किसी कार्य में व्यक्ति की) प्रवृत्ति होती। ग्रावश्यक स्वर्ग की साधनता भ्रादि के ज्ञान से ही (यज्ञकर्त्ता की) वहाँ (याग भ्रादि में) प्रवृत्ति होती है।

माट्ट मीमांसकों के उपर्युक्त मत का खण्डन करते हुए यहां नैयायिक यह कहता है कि 'प्रवर्तना' या प्रेरणा को, किसी कार्य में, व्यक्ति की प्रवृत्ति का कारण या हेतु मानने की आवश्यकता नहीं क्योंकि 'प्रवर्तना' या प्रेरणा के न होने पर भी कार्य में व्यक्ति की प्रवृत्ति देखी जाती है। जैसे जन्म के तुरन्त पश्चात् सर्वथा अबीध क्षिशु, जिसे प्रेरणा क्या होती है इस बात का थोड़ा सा भी ज्ञान नहीं है, मां के स्तन-पान-रूप कार्य में प्रवृत्त होता है। या इसी प्रकार पशु पक्षियों की, जिन्हें इस बात का कुछ भी ज्ञान नहीं है कि कार्य में प्रवृत्त होने का हेतु 'प्रवर्तना' (प्रेरणा) होती है, विभिन्न कार्यों में प्रवृत्ति देखी जाती है। इसलिये यह नहीं कहा जा सकता कि एक मात्र 'प्रवर्तना' (प्रेरणा) ही प्रवृत्ति का हेतु है। यतः इन सभी उपरिनिदिष्ट स्थलों में 'प्रवर्तना' से काम न चलने पर 'इष्ट-साधनता के ज्ञान', अर्थात् यह कार्य मेरे अभीष्ट की सिद्धि करने वाला है इस प्रकार के ज्ञान, को ही प्रवृत्ति का कारण मानना पड़ता है। ऐसी स्थिति में 'प्रवर्तना' को प्रवृत्ति का कारण न मानकर 'इष्ट-साधनता-ज्ञान' को ही प्रवृत्ति का कारण कारण मानने से काम चल जाता है तो फिर दो-दो कारण मानने की क्या प्रावर्यकता ?

इसके अतिरिक्त, नैयायिक का कहना यह है कि, ये मीमांसक विद्वान स्वयं इस बात को स्वीकार करते हैं कि 'स्वर्ग-कामो यजेत' का अभिप्राय "एक ऐसी 'भावना' है जो प्रेरिएा का विषय है तथा जिसका स्वर्ग 'कर्म' है और याग 'कर्सा' है।"

ह०—प्रवर्तनाविषय; काप्रशु०—प्रवर्तनाविषयो ।

२. ह०-- परैरप्याम्युपगमात् ।

#### लक्षाराध-निर्णय

थतः यहां केवल प्रेरए। से काम नहीं चलता। जब तक यह पता नहीं लगता कि 'पजन' से स्वगंरूप श्रभीष्ट की प्राप्ति या सिद्धि होगी, ग्रथवा याग स्वगंरूप श्रभीष्ट का साथन है, तब तक कोई भी यजन क्रिया में प्रवृत्त नहीं होगा। श्रतः, केवल 'प्रवर्तना'-ज्ञान से कार्य में प्रवृत्ति की सिद्धि न होने के कारए।, 'इष्ट-साधनता-ज्ञान' को ही प्रवृत्ति का कारए। मानना चाहिये। क्योंकि वही एक मात्र प्रवृत्ति का हेतु है। 'इष्ट-साधनता-ज्ञान' के हो जाने पर कहीं-कहीं विना 'प्रवर्तना' या प्रेरए। के भी हम व्यक्ति को उन उन कार्यों में प्रवृत्त हुशा पाते है तथा कहीं 'इष्ट-साधनता-ज्ञान' के साथ साथ थोड़ी बहुत प्रेरए।। की श्रावश्यकता भी पड़नी है पर वह प्रेरए।। बहुत कुछ 'इष्ट-साधनता-ज्ञान' को हो दृढ़ या पुष्ट करने के लिये होती है।

यह पूछा जा सकता है कि यदि 'इष्ट-साधनता-ज्ञान' ही प्रवृत्ति का हेतु है तो सद्यः उत्पन्न नवजात शिद्यु स्तनपान कार्य में प्रथवा श्रवोध पशु पक्षी भिन्न भिन्न कार्यों में क्यों प्रवृत्त होते हैं—इन सबको तो 'इष्टसाधनता' का ज्ञान होता हो नहीं। इसका उत्तर नैयायिक यह देते हैं कि इन सब में भी 'इष्टसाधनताज्ञान' का मुक्ष्म संस्कार तो रहता ही है इसलिये उसे प्रवृत्ति का कारण मानने में कोई कठिनाई नहीं है।

## [भाचायं प्रभाकर के ब्रानुषायी मीमांसक विद्वानों के ब्रानुसार 'विधि' गब्द का ब्रर्थ ]

'कार्थं विधिः' इति प्राभाकराः। 'स्वर्गकामो यजेत' इत्यादौ 'स्वर्गकामनियोज्यकं यागविषयकं कार्यम्' इति प्राथमिको बोधः । 'सनियोज्यकं यागविषयकं स्थायस्वर्गसार्धं नं कार्यम्' इति द्वितीयः । 'स्वर्ग-काम-नियोज्यको यागः स्वर्ग-काम-कार्यः' इति तृतीयः । 'स्वर्गकामो यागकर्त्ता' इति चतुर्थः । 'श्रहं स्वर्गकामोऽतो यागो मत्कृतिसाध्यः' इति पञ्चमः ।

'विधि' (का अर्थ) है 'कार्य' (एक विशेष प्रकार का 'अपूर्व' या 'पुण्य')
-यह (ग्राचार्य) प्रभाकर के अनुयायी मानते हैं। 'स्वर्गकामो यजेत' (स्वर्गभिलाषी यजन करे) इत्यादि (वाक्यों) में "स्वर्गाभिलाषी है 'नियोज्य' (इष्टसाधनता-ज्ञान से उत्पन्न कर्त्तव्य-बुद्धि वाला) जिसमें तथा याग है विषय जिसमें
ऐसा 'कार्य' (अदृष्ट अपूर्व)'' यह पहला ज्ञान होता है। "स्वयोज्य (व्यक्ति) के
साथ रहने वाला यागविषयक 'कार्य' (अपूर्व) स्थायो तथा स्वर्ग का
साधन है'' यह दूसरा ज्ञान होता है। "स्वर्गाभिलाषी है 'नियोज्य' (इष्टसाधनताज्ञान से उत्पन्न कर्त्तव्य-बुद्धि वाला) जिसमें ऐसा याग (उस) स्वर्गेच्छुक
व्यक्ति के द्वारा किया जाना चाहिये''—यह तीसरा ज्ञान होता है। "स्वर्गा-

१. ह०–कार्यः ।

२. ह॰ मैं यह पूरा पद अनुपल ब्ध है।

वैयाकरण-सिद्धान्त-भरम-लघु-मंजूषा

२१८

भिलाषो याग का करने वाला है'' यह चौथा ज्ञान होता है। "मैं स्वर्गाभिलाषी हूं अत: मेरी 'कृति' (प्रयत्नों) के द्वारा याग साध्य है'' यह पाँचवाँ ज्ञान होता है।

ग्राचार्य प्रभाकर मिश्र के श्रनुयायी मीमांसकों का ध्यान इस प्रसङ्घ में दूसरी तरफ गया। इन विद्वानों का विचार है कि किसी भी उद्देश्य की सिद्धि के लिये यह नितान्त भावश्यक है कि 'साधन' में आवश्यक गूगा विद्यमान हों। जैस-'घटेन जलम् म्रानय' इस वाक्य में जलानयन-रूप उद्देश्य की पूर्ति के लिये साबनभूत घट का छिद्र रहित-रूप योग्यता से युक्त होना ग्रावश्यक है। इसी प्रकार याग जो स्वर्ग का साधन है जसमें भी इस प्रकार की योग्यता होनी चाहिये कि वह याजक को स्वर्ग की प्राप्ति करा सके । परन्तु यह योग्यता उसमें नहीं है क्योंकि वह क्षिएक है -- शीघ्र ही नष्ट हो जाने वाला है। इसलिये मृत्यू के उपरान्त मिलने वाले स्वर्ग का साधन वह नहीं बन सकता है। ग्रतः यहां याग में एक ऐसे 'ग्रपूर्व' या 'ग्रहब्द' धर्मकी कल्पना करनी ही चाहिये जिसमें स्वर्गका साधन बनने की योग्यता हो। जो स्वर्गकी अवधि तक स्थिर रहने वाला हो । यह 'ग्रपुर्व' या 'भ्रदृष्ट' धर्म याग से ही उत्पन्न हो सकता है भ्रत: वह याग से सम्बद्ध है। इस रूप में याग के द्वारा 'ग्रपूर्व' की उत्पत्ति तथा उस 'ग्रपूर्व' के द्वारा स्वर्ग की सिद्धि होने से परम्पर्या याग भी स्वर्ग प्राप्ति का साधन बन जाता है। यहां 'कार्य' शब्द का अर्थ है 'कृति' का उद्देश्य, अथवा 'कृति'-साध्य एक विशेष 'अपूर्व', जिसके द्वारा स्वर्ग की प्राप्ति होती है। इसलिये वैदिक-वाक्यों की दृष्टि से इस 'कायं' ग्रथवा 'ग्रपूर्व' को ही 'विधि' शब्द का अर्थ मानना चाहिये। स्राचायं प्रभाकर मिश्र के प्रबल सन्यायी तथा समर्थक महामहोपाघ्याय शालिकनाथ मिश्र की प्रकरगणंचिका की निम्न कारिकार्ये में इस प्रसंग में द्रष्टव्य हैं:---

किया हि क्षांगिकत्वेन न कालान्तर-भाविनः । स्वर्गादेः काम्यमानस्य समर्था जननं प्रति ॥ इष्टस्याजनिका सा च नियोज्येन फलाथिना । कार्यत्वेन न सम्बन्धम् स्रहृति क्षरणमञ्ज्ञिनो ॥ तस्मान् नियोज्य-सम्बन्ध-समर्थविधिवाचिभिः । कार्य कार्यान्तरस्थायि क्रियातो भिन्नम् उच्यते ॥ तद्धि कालान्तरस्थानात् क्षक्तं स्वर्गादिसिद्धये । सम्बन्धोऽप्युपद्येत नियोज्येनास्य कामिना ॥ क्रियादिभिन्नं यत् कार्यं वेद्यं मानान्तेरैनं तत् । स्रतो मानान्तरापुर्वम् स्रष्टुर्वम् इति गीयते ॥

(कारिका सं. २७४-७८)

जहां तक लौकिक वाक्यों का सम्बन्ध है उनमें प्रवृत्ति का हेतु है 'कायंता-ज्ञान', ग्रयंति यह कायं मुक्ते करना चाहिये, यह मेरा कर्त्तव्य है, इस प्रकार की कर्त्तव्यबुद्धि । दह कत्तंव्य-बुद्धि ग्रयथा कायंता-ज्ञान तब तक नहीं उत्पन्न होता जब तक 'इष्ट-साधनता' का ज्ञान न हो जाय। जब तक यह पता नहीं लगता कि इस कायं से किसी ग्रभीष्ट की सिद्धि होगी तब तक कर्त्तव्य-बुद्धि का उदय नहीं होता। ग्रतः 'कायं' ग्रयंति 'कायंता-

#### लकारार्थ-निजय

३३६

कान' को सर्वत्र प्रवृत्ति का कारसा मानना चाहिये। इस दृष्टि से प्रकरगणपंचिका की निम्न कारिकार्ये भी द्रष्टब्य है :---

श्रास्तां तावत् किया लोके गमनागमनिक्या । श्रम्ततः स्तम्यपानादिस्तृष्तिकारिम् यपि क्रिया । सा यावन् मम कार्ययम् इति नेवावधायते । तावत् कदापि मे तत्र प्रवृत्तिरभवन् नहि ॥ कार्यमेव हि सर्वत्र प्रवृत्तावेककारम्मम् । प्रवृत्यभिचारिस्वाल लिङाद्यर्थोऽवधायते ॥

(कारिका सं० २५६, २५६,२६५)

स्रथीत गमन, स्नागमन तथा स्तन्यपान स्नादि जितनी भी कियायें हैं उनमें जब तक यह निश्चित नहीं हो जाता कि यह कार्य मेरा है, तब तक किमी भी किया में प्रवृत्ति नहीं होती। इसलिये सर्वत्र प्रवृत्ति में 'कार्य' (कर्तव्य-वृद्धि) ही हेतु है। स्रतः वही 'लिङ्' स्नादि का स्रर्थ ('विधि') है।

नैयायक 'इष्ट-साधनता, 'कृतिसाध्यता तथा 'वलवद्-ग्रनिष्टाननुबन्धित्व' इन तीनों को प्रवृत्ति का कारण मानता है। परन्तु इन तीनों को कारण मानने की प्रवृत्ति का कारण मानने की प्रवृत्ति का कारण मानने में लाघव है। इसलिये लौकिक प्रयोगों की दृष्टि से यह कार्य (कार्यता-ज्ञान) ही 'विधि' का ग्र्य्य है। यहाँ 'ग्रपूवं' जैसे किसी श्रदृष्ट धर्म को 'विधि' का ग्र्य्य मानने की ग्रावश्यकता नहीं है क्योंकि 'तृष्ति-कामः पचेत' (भोजन-तृष्ति का ग्राभलाषी खाना पकावे) जैसे लौकिक प्रयोगों में पाक ग्रादि तृष्ति-रूप फल के साधन हैं,—ग्रथात् तृष्ति-रूप फल के उत्पादन की योग्यता पाक में है— इस बात का ज्ञान लौकिक-प्रत्यक्ष ग्रादि प्रमाणों द्वारा ही हो जाता है। इसलिये यहां तो कार्यता-ज्ञान से हो काम चल जाता है, 'कार्य' (ग्रपूवं) की कल्पना नहीं करनी पड़ती।

परन्तु वैदिक प्रयोगों ('स्वगंकामः यजत' इत्यादि) में याग स्वगं का साधन है, याग में स्वगींत्पादन की योग्यता है,—इस बात का ज्ञान किसी तरह भी व्यक्ति को नहीं हो पाता। इसके विपरीत यह आशंका भले ही होती है कि क्षिएिक याग दीर्घकाल-स्थायी स्वगं का साधन कैसे हो सकता है। इसलिये यहां 'कायं' का अर्थ 'प्रपूर्व' या 'श्रदृष्ट' करने की आवश्यकता है।

इस तरह वैदिक वाक्यों की दृष्टि से इन्द्रियातीत 'ग्रपूर्व' अथवा 'कायं' को 'विधि' का अर्थ मानते हुए उसकी उपपत्ति के लिये इन मीमांसकों ने 'स्वर्गकामो यजेत' जैसे वैदिक वाक्यों में क्रमशः उपस्थित होने वाले पांच अर्थों की कल्पना की।

स्वर्ग-कामो ''प्राथमिको शोधः — प्रथम ग्रथं में यह ज्ञान होता है कि 'यजेत' पद में जो 'लिङ्' लकार का प्रयोग किया गया उसका ग्रथं है एक ऐसे 'ग्रपूर्व' को ग्रपनी 'कृति' द्वारा प्राप्त करना जिसमें स्वर्गाभिलाषी व्यक्ति 'नियोज्य' है तथा याग 'विषय' ग्रथीत

### वैय।करण-सिद्धान्त-परम-तयु-मजूपा

'कारसा' है। इस प्रथम बोध में इतना स्वष्ट होता है कि स्वर्गाभिलाषी व्यक्ति बाग के हारा 'श्रपूर्व' (कार्य) को प्राप्त करे। इस तरह इस प्रथम बोध में 'श्रपूर्व' की उपस्थित करायी गयी क्योंकि इस अतीन्द्रिय 'श्रपूर्व' का ज्ञान किसी ग्रीर तरह तो हो ही नहीं सकता।

सिवोज्यकं " "हितीय: —हितीय बांघ में इतना और पता लगा कि वह 'अपूर्व' ('कायं') नियोज्य', (स्वर्गेच्छ्रुक व्यक्ति) के साथ सदा रहने वाला है, याग के समान क्षाणिक नहीं है, अपितु स्थायी है। इसलिये वह 'अपूर्व' स्वर्ग का साधन है। इस प्रकार 'अपूर्व' में दीर्घ-काल-स्थायिता तथा इस कारण स्वर्गसाधनता का प्रतिपादन इस दितीय-बोध में कराया गया। और इस स्थायी एवं स्वर्ग के साधनभूत 'अपूर्व' का कारण या साधन याग है, इसलिये परम्परया याग स्वर्ग का साधन है—इस बात का भी प्रतिपादन इसी दितीय अर्थ में हो जाता है।

स्वर्ग-काम'''तृतीयः इस रूप में परम्परया याग की स्वर्ग-साधनता के सिद्ध हो जाने पर 'यजन करना स्वर्गिभिलाधी का कलंब्य हैं' इस बात का भी बोच इसी वाक्य से होता है। इसी को यहां तृतीय अर्थ माना गया। यहां आकर याग में 'कायंता' की उपपत्ति होती है, अर्थात् स्वर्गाभिलाधी व्यक्ति को याग क्यों करना चाहिये इसका उत्तर यहाँ मिलता है, और वह यह है कि याग से एक 'अपूर्व' की उत्पत्ति होती है जो स्वर्ग का साक्ष्मत है, अतः परम्परया याग भी स्वर्ग का सावन है। इस प्रकार-'याग स्वर्ग का सावन है। इस प्रकार-'याग स्वर्ग का सावन है' इस इष्ट-सावनता-ज्ञान से स्वर्गेच्छुक व्यक्तिमें याग करने की भावना उत्पत्न होती है। इसलिए प्रवृत्ति में हेतु होने के कारण् इस तृतीय अर्थ को ही मुख्य शाब्दवीय माना गया।

स्वर्ग-कामो यागकर्ता इति चतुर्थ: — 'स्वर्गाभिलापी व्यक्ति याग का 'कर्ता' है' इस चतुर्थ अर्थ की कत्पना तो इसलिये की गयी कि उसके द्वारा 'कार्य' ('अपूर्व') के लिये जो याग आदि प्रयत्न किये जाने हैं उनके आश्रय का बीय कराया जा सके। 'कार्य' 'कृति'-साध्य है इसलिये 'कार्य' के साथ ही 'कृति' भी उपस्थित होगी। उस 'कृति' का आश्रय स्वर्गाभिलाषी व्यक्ति है — केवल इतना बताना ही इस चतुर्थ बीय में अभिष्रेत है।

ग्रहं<sup>…</sup> **पंचमः** — इन चारों बोबों का उपसंहार ग्रश्रवा निष्कर्ष पाँचर्वे बोब में प्रस्तुत किया गया—''मैं स्वर्गाभिलाषी हूँ ग्रतः याग मेरी कृति से साध्य हैं" ।

### [केवल एक प्रकार के ऋथं की कल्पना से काम नहीं चल सकता]

न च प्रथम एव स्वर्ग-काम-कार्यो याग इति बोधोऽस्तु । तथा च 'कार्यत्वे' एव शक्तिर्न 'कार्ये' इति वाच्यम् ।

#### अकारार्थ-निर्णय

यागादि-कियायां नियोज्यान्वयं विना कार्यत्वान्वयानु-पपत्तः । नियोज्यत्वं हि क्रिया-निष्ठ-कास्य-साधनता-ज्ञानाधीनं मत्कार्यम् इति बोधवत्त्वम् । तच्चं स्वर्ग-कामना-विशिष्टे योग्यतावच्छेदकत्या भासते । 'घटेन जलम् ग्राहर' इत्यत्र घटे छिद्रेत्ररत्ववत् ।

प्रथम (बोध) में हो—'स्वर्गाभिलापी (व्यक्ति) के द्वारा याग किया जाना चाहिये' यह ज्ञान होता है और इस प्रकार ('लिङ्' की) शक्ति 'कार्यता' ('कर्तव्यता' अर्थात् 'किया जाना चाहिये' इस अर्थ) में है 'कार्य' ('अपूर्व') में नहीं—यह कहना उचित नहीं है। क्योंकि याग श्रादि किया में 'नियोज्य' ('यह कार्य मेरे इष्ट का साधन है' इस ज्ञान से उत्पन्न कर्तव्यताबुद्धि-वाले व्यक्ति) का सम्बन्ध हुए विना कर्तव्यता का सम्बन्ध उसमें सुसङ्गत नहीं होता। 'नियोज्यता (का श्रीम-प्राय) है किया में स्थित जो अभीष्ट का साधन वनना रूप धर्म उसके ज्ञान से उत्पन्न 'यह मेरा कर्तव्य है' 'इस प्रकार की भावना से युक्त होना। और वह (नियोज्यता') स्वर्ग की कामना से युक्त (व्यक्ति) में योग्यता के बोधक रूप में भासित होती है। जिस प्रकार 'घड़े से जल लाग्नो' यहां घड़े में छिद्र-रहित्तता (जल लाने की योग्यता का बोधक है उसी प्रकार स्वर्गाभिलाषी व्यक्ति में यजन की योग्यता का सूचक नियोज्यता है)।

आचार्य प्रभाकर के मत के अनुयायी विद्वानों की इस प्रक्रिया के विषय में यह पूछा जा सकता है कि ऐसा क्यों न माना जान कि प्रथम बोध में ही - 'स्वर्गाभिजाषी व्यक्ति को याग करना चाहिये' यह ज्ञान उत्पन्न होता है तथा इस रूप में 'लिङ्' का बाच्यायं 'कार्य' अर्थान् 'अपूर्व'-विशेष न मान कर 'कार्यता' अर्थान् 'कर्तंब्य-भावना' को माना जाय, इतनी लम्बी प्रक्रिया मानने तथा उसके उपपादन के लिये पांच प्रकार के अर्थों की कल्पना करने की क्या आवश्यकता ?

इस का उत्तर ये मीमांसक यह देते हैं कि याग स्रादि किसी भी किया में 'यह कार्य मुक्ते करना चाहिये— यह मेरा कर्तव्य है' इस प्रकार की भावना तब तक नहीं उत्पन्न हो सकती जब तक यह ज्ञान नहीं हो जाता कि यह किया मेरे सभीष्ट को सिद्ध करने वाली है, अर्थात् 'इष्ट-साधनता' से कर्तव्य-ज्ञान की उत्पत्ति हो जाने पर ही कर्तव्य-भावना उत्पन्न होती है। इसी बात को परिभाषिक शब्दों में यहाँ यो कहा गया कि 'नियोज्य' का सम्बन्ध हुए बिना याग आदि कियाओं में 'कार्यता' का सम्बन्ध नहीं बन सकता। याग मेरे सभीष्ट स्वर्ग का साधक है इसलिये याग मुक्ते करना चाहिये इस

ह० में यह पूरा वाक्या चूटा हुआ है।

२. निस०, काप्रणू० -ज्ञानाधीन । ह० --ज्ञानकालीन ।

३. ह०. वंभि०—बीधबतकस्वम् ।

४. निसर्कताप्रशुरु—तत्त् ।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघू-मंजूषा

प्रकार के जान से युक्त व्यक्ति ही 'नियोज्य' शब्द का ग्रिभप्राय है। यह 'नियोज्यता' धमं उस कार्य के करने नाले व्यक्ति में रहता है, जब तक यह 'नियोज्यता' अथवा कर्तव्यभावना नहीं उत्पन्त होती तब तक उस व्यक्ति में उस कार्य को करने की योग्यता नहीं ग्रा सकती। इस लिये यह 'नियोज्यता' उस व्यक्ति की कार्य कर सकने की योग्यता का बोघ उसी प्रकार कराती है जिस प्रकार 'घड़े से जल लाओ' इस बाक्य में 'छिद्र-रहितता' जल ला पाने की घट सम्बन्धी योग्यता का बोघ कराती है। जब तक घड़ा छिद्र-रहित नहीं होगा तब तक उससे जल नहीं लाया जा सकता जल लाने की योग्यता घड़े में नहीं होगा। इसी प्रकार जब तक व्यक्ति में 'नियोज्यता' नहीं ग्राती तब बह व्यक्ति उस किया को करने की योग्यता से युक्त नहीं माना जा सकता। इस प्रकार 'इल्ड-साधनताज्ञान' से उत्पन्त होने वाली कर्त्तव्य-बुद्धि हो सभी कार्यों में प्रवित्त का हेतु है।

### [पाँचों प्रकार के प्रर्थी का उपपादन]

न च या'गे स्वर्ग-साधनत्व-ज्ञानं विनेदृशं नियोज्यत्वं भातुम् अर्हति । न वा यागे स्वर्गसाधनत्वं प्रथममेव शक्यं ज्ञातुम् । तिद्वः साक्षात् परम्परया वा । नाद्यः । ग्राजुविनाशिनो यागस्य कालान्तर-'भावि-स्वर्गरूप-फले साक्षाद् म्रहेतुत्वात् । नान्त्यः । परम्पराघटकाऽपूर्वानुपस्थितेः । म्रतः 'याग-विषयकं कार्यम्' इति प्रथमबोधाद् म्रपूर्वोपस्थितौ तद्द्वारा यागे स्वर्गसाधनत्वग्रहात् तत्र कार्यत्वबोध इत्युक्तम् । नियोज्यत्वं च पदानुपस्थितम् ग्रपि योग्यतया शाब्दबोधे भासते, 'द्वारम्' इत्यस्य 'पिधेहि' इतिवत् ।

याग में स्वर्गसाधनता-ज्ञान के बिना इस प्रकार की (उपर्युक्त) 'नियोज्यता' प्रकट नहीं हो सकती और नहीं (प्रथम बोध में) याग में स्वर्ग की साधनता जानी जा सकती है। वयोंकि (याग में) स्वर्ग-साधनता साक्षात् मानी जाय या परम्परया ? प्रथम विकल्प इस लिये ठीक नहीं है कि थीध्र ही नष्ट हो जाने वाला याग (बहुत) समय के बाद होने वाले स्वर्ग-रूप 'फल' में साक्षात् हेतु नहीं है। अन्तिम विकल्प इसलिये ठीक नहीं है कि परम्परा (याग तथा स्वर्ग के मध्य) में रहने वाले 'अपूर्व' का ज्ञान (उपर्युक्त वाक्य का एक अर्थ करने में) नहीं हो पाता। इसलिये "यागविषयक 'कार्य' (अपूर्व' के द्वारा याग में स्वर्ग-साधनता का निश्चय हो जाने से वहां (याग में) 'कार्यता' ('यह कार्य वरना

<sup>9,</sup> ह० - यज्ञे।

२. ह० — तातुम् ।

निस०, काप्रणु०—कालस्तरभाविनि ।

#### लकारार्थ-निर्णय

३०३

चाहिये' इस ज्ञान) का बोध होता है, यह कहा गया है। 'नियोज्यता' यद्यपि शब्द द्वारा नहीं कही गयी फिर भी 'योग्यता' (श्राकांक्षा) के कारएा, जिस प्रकार 'ढारम्' (दरवाजा) कहने पर, 'पिधेहि' (बन्द करो) का ज्ञान होता है उसी प्रकार, शाब्दबोध में उसका ज्ञान होता है।

याग से 'श्रपूर्व' की उत्पत्ति होती है श्रौर वह 'श्रपूर्व' स्वर्ग का साधन है। श्रत: 'श्रपूर्व' का साधन याग भी परस्परया स्वर्ग का साधन है। यह सब जो कुछ ऊपर कहा गया उसी की पृष्टि यहां की जा रही है।

जैसा कि पहले कहा जा चुका है, किसी भी कार्य में प्रवृत्ति होने के लिये 'नियोज्यता'—ग्रंथीत् यह कार्य मेरे इच्ट का साधक है ग्रतः मुभे यह कार्य करना चाहिये इस प्रकार की कत्तंथ्य-बुद्धि—का होना ग्रावश्यक है। स्पष्ट है कि याग में यह 'नियोज्यता' तब तक नहीं उत्पन्न हो सकती जब तक यह न पता लगा जाय कि याग स्वर्ग का साधन है। ग्रीर सीन्ने सीघे याग को स्वर्ग का साधन बताया नहीं जा सकता क्योंकि याग क्षिएाक है, शीघ्र ही नष्ट हो जाने वाला है, जबिक स्वर्गस्प 'फल' कहीं मृत्यु के उपरान्त मिलने वाला है। इसलिये याग को साक्षात् स्वर्ग का साधन नहीं माना जा सकता। परम्परा से भी याग तब तक स्वर्ग का साधन नहीं बन सकता जब तक याग से 'ग्रपूबं' या 'ग्रहष्ट पुण्य' की उत्पत्ति की कल्पना को न माना जाय।

इसलिये यह आवहयक है कि 'स्वर्ग-कामो यजेत' इस वावय के प्रथम अर्थ में याग से उत्परन (याग है 'करण्' या सावन जिसका ऐसे) 'अपूर्व' को जो स्वर्ग का साक्षात् साधन है, प्रस्तुत किया जाय। और उसके बाद द्वितीय अर्थ में, उस 'अपूर्व' की स्वर्ग साधनता के द्वारा परम्परया, अर्थात् 'अपूर्व' स्वर्ग का साधन है इसि याग 'अपूर्व' का साधन है इसि बात का निश्चय कराया जाय। इस प्रकार याग में स्वर्ग-साधनता-ज्ञान के निश्चय ही जाने के उपरान्त तृतीय अर्थ में यह ज्ञान कराया जाय कि, याग स्वर्ग का साधन है इसिलये, स्वर्गाभिलाषी को याग करना चाहिये। इस हप में याग-विषयक प्रवृत्ति में हेतु होने के कारण यह तृतीय बोध ही प्रमुख है। चतुर्थ तथा पंचम बोध तो कमशा 'कृति' की आश्चयता तथा थाग-विषयक प्रवृत्ति के उत्पादन के लिये कल्पित किये गये हैं।

वस्तुतः इन पाँच प्रकार के बोधों में वैदिक-वाक्यों की दृष्टि से भी प्रथम तथा तृतीय ही आवश्यक हैं। द्वितीय, चतुर्थ तथा पंचम ग्रथं तो एक तरह से मानसिक ग्रथं ही हैं। यद्यपि स्पष्टीकरण के लिये वे भी आवश्यक हैं, परन्तु लौकिक प्रयोगों में प्रथम तथा द्वितीय बोध भी आवश्यक नहीं है क्योंकि वहां लौकिक, प्रत्यक्ष आदि, प्रमाणों के द्वारा ही उत-उन कियाओं की 'फल'-साधनता ज्ञात हैं। अपनी शब्दशक्तिप्रकाशिका में जगदीश भट्टाचायं ने—वैदिक वाक्यों में — केवल प्रथम तथा तृतीय ये दो ही बोध प्रभाकर मतान्यायी मीमांसकों को अभिमत हैं—यह प्रतिपादित किया है। (द्र०—पृ० ४२३)

नियोज्यत्वं च '''' इतिवत्- 'स्वर्गकामो यजेत' इस वाक्य के अर्थ में 'नियोज्यता' की बात कहीं बब्द द्वारा नहीं कही गयी है । फिर भी इस वाक्य से होने वाले 'शाब्दबोध' में 'प्राकांक्षा' के द्वारा उसकी प्रतीति हो जायगी । क्योंकि स्वर्गप्राप्ति का अभिलाषी होने

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-अधु-मंजूषा

पर भी प्रत्येक व्यक्ति याग में प्रवृत्त नहीं होगा स्रिपितु वहीं याग करेगा जिसमें 'नियोज्यता' होगी, जो इस प्रकार के विश्वास से युक्त है कि याग, 'स्रपूवं' की उत्पत्ति के द्वारा, स्वगं का साधन है। यहां नागेश ने 'योग्यता' शब्द का जो प्रयोग किया है वह, पारिभाषिक न होकर 'स्राकांक्षा' के लिये हुसा है।

# ['विधि' शब्द के अर्थ के विषय में नैयायिकों का मत]

'प्रवर्तक-ज्ञान-विषयो विधिर् इति नैयायिकाः'। प्रवर्षकत्वं च कृतिसाध्यत्व-इष्टसाधनत्व-बलवद्-ग्रनिष्टाननुबन्धित्वानां ज्ञानम् । श्रतस् तेषु लिङ्-प्रक्तित्रयम् । सुमेरुश्टङ्गा-हरस-निष्फलाचरसा-मधु-विष-सम्पृक्तान्न-भोजनेषु प्रवृत्ति वारसाय यथासङ्ख्यं त्रयासाम् एव ज्ञानं प्रवर्तकम् ।

यत्तु समुदिते शक्तिर् एकैवेति तन्त । विशेष्य-विशेषण-विनिगमकाभावेन त्रिष्वेव पृथक् शक्तेः । एवं च 'स्वर्ग-कामो यजेत' इत्यादौ ''स्वर्गकामीयो यागः कृतिसाध्यः, इष्ट-साधनं, बलवद्-ग्रनिष्टाननुबन्धी च'' इति बोध —इस्येके ।

प्रवर्तक (प्रेरक) ज्ञान है विषय (जन्य ग्रथवा उत्पाद्य) जिसका ऐसी विधि ('विधि' शब्द का ग्रथं) है—यह नैयायिक मानते हैं । ग्रौर यहन से साध्य होना, ग्रभीष्ट का साधन होना तथा प्रवल ग्रनिष्ट का उत्पादक न होना—इन (तीनों) का ज्ञान (ही) प्रवर्तकता है। इसलिये इन (तीनों ग्रथों) में 'लिङ्' (लकार) की तीन प्रकार की शक्तियां हैं। सुमेरु (पर्वत) की चोटी को लाने, निष्प्रयोजन कार्य करने तथा शहद ग्रौर विष से मिश्रित ग्रन्त को खाने (जैसे कार्यों) में प्रवृत्ति के निवारण के लिये कमशः (उपरिनिदिष्ट) तीनों प्रकार के ज्ञानों को प्रवर्तक मानना चाहिये।

जो (यह कहा जाता है कि) तीनों जानों के समुदाय में एक हो अक्त है वह ठीक नहीं है। क्योंकि (इन तीनों जानों में) विशेष्य-धिरोषण (प्रधान-स्रप्रधान भाव) के निश्चायक प्रमाण के नहोंने के कारण अलग अलग तीनों में शक्ति है। इस प्रकार 'स्वर्गकामो यजेत' इत्यादि में याग स्वर्गाभिलाषी (व्यक्ति) के प्रयत्न सेसाध्य है, उस के अभीष्ट स्वर्ग का साधन है तथा किसी प्रबल अनिष्ट का उत्पादक नहीं है, यह जान होता है—ऐसा कुछ आचार्य कहते हैं।

नैयायिक विद्वास 'विधि' को, कार्य में व्यक्ति की प्रवृत्ति का जनक मान्ते हैं। अभिप्राय यह है कि 'विधि' का विषय, अर्थान् जन्य, है प्रवर्तक ज्ञान । उस प्रवर्तक अर्थवा १. निस॰, काष्रगु॰ -- प्रवर्तक ।

#### लकारार्थ-निर्णय

३०५

प्रेरक ज्ञान से ही कोई भी व्यक्ति किसी कार्य में प्रवृत्त होता है। दूसरे शब्दों में प्रवृत्तिजनक ज्ञान ही प्रवर्तक ज्ञान है। नैयायिकों के इस प्रवर्तक ज्ञान में तीन तरह के प्रवान्तर
ज्ञान समाविष्ट हैं। पहला यह ज्ञान कि जो कार्य करना है वह 'कर्ता के प्रयत्नों से साध्य
है—ग्रसाध्य नहीं है। दूसरा यह ज्ञान कि उस कार्य को करने से कर्ता के अभीष्ट की
सिद्धि होगी—वह कार्य किसी अभीष्ट प्रयोजन का साधन है। तीसरा यह ज्ञान कि उस
कार्य के करने से जिस इन्ट की प्राप्ति होनी है उससे बड़ा कोई अनिष्ट उस कार्य से
उत्पन्न नहीं होगा। इन तीनों के ज्ञान से ही व्यक्ति कार्य में, प्रवृत्त होता है। कार्य के
साध्य न होने के कारण कोई व्यक्ति सुमेस्पवंत की चोटी को लाने में प्रवृत्त नहीं होता,
भले ही उससे स्वर्ण आदि की प्राप्ति हो। किसी अभीष्ट का साधन न होने के कारण
कोई व्यक्ति, नदी की लहरें गिनना जैसे, किसी निष्प्रयोजन कार्य में प्रवृत्त नहीं होता।
इसी प्रकार विषमिश्रित मोजन, जिस तृष्ति रूप अभीष्ट का साधन है उससे अधिक,
प्रवल अनिष्ट (मृत्यु) का उत्पादक होगा इसलिये ऐसे भोजन में कोई प्रवृत्त नहीं होता।

स्रतः प्रवृत्ति के इन तीनों हेतुस्रों की हिष्ट से 'लिङ्' में तीन प्रकार की वाचकता-शक्ति की कल्पना नैयायिक करते हैं। कृतिसाध्यता की हिष्ट से प्रथम शक्ति, इष्ट साधनता की हिष्ट से दूसरी शक्ति तथा प्रवल स्रनिष्ट का निमित्त न बनने की हिष्ट से तीसरी शक्ति की कल्पना की जाती है।

यसु समुदिते शक्तः कि इत्येके — कुछ विद्वान् यह मानते हैं कि 'कृति-साध्यता' तथा 'बलवद्-प्रनिष्ट-प्रमनुबन्धिता' इन दोनों से विशिष्ट जो 'इष्टसाधनता' है वही 'विधि' का प्रयं है। इन विद्वानों का यह कहना है कि जिस प्रकार 'फल' तथा 'ब्यापार' में धातु की एक 'शक्ति' मानी जाती है उसी प्रकार 'लिङ्' की भी तीनों ग्रथों में एक ही 'शक्ति' माननी चाहिये। तीनों ज्ञानों की दृष्टि से तीन शक्तियां मानने पर तीन ही 'शक्यतावच्छेदक' या शक्याधं मानने होंगे जिसमें ग्रनावश्यक गौरव होगा।

'कृति-साध्यता' तथा 'बलबद्-म्रानिष्ट-म्रानुबन्धिता' से विशिष्ट इष्ट-साधन को 'विधि' अर्थ मानने वाले विद्वानों का खण्डन करते हुए यहाँ यह कहा गया कि यदि तीनों ज्ञानों की दृष्टि से 'लिङ्' की पृथक् पृथक् तीनों शिक्तयों न मानी गयीं तो इस बात का निश्चय नहीं हो सकेगा कि कौन सा अर्थ प्रधान है तथा कौन सा अर्थ गौरा। क्योंकि 'शिक्त' से अतिरिक्त और प्रमाण ही क्या हो सकता है। जगदीश भट्डाचार्य ने अपनी शब्दशक्तिप्रकाशिका ग्रन्थ में इस मत का विस्तार से खण्डन किया है। (द्र०—पृ० ४१२—४१३)। यहां उन्होंने यह भी कहा है कि विशेष्य-विशेषरा-भाव के व्यत्यास, अर्थात् कमनिपर्यय, से इन विशिष्ट शक्तिवादियों को तीन के बदले छः प्रकार की शक्ति माननी होगी जिसमें और भी गौरव होगा। तथा 'श्येनेन अभिचरन् यजेत' इत्यादि वैदिक वाक्यों को अप्रामाणिक मानना होगा क्योंकि वे म्रनिष्ट हिंसा या पाप के उत्पादक हैं। इसलिये, विशिष्ट 'इष्ट-साधनता' के म्राधार पर लिङ्' की एक 'शिक्त' न मानकर, उपरिनिर्दिष्ट पद्धित से तीनों ज्ञानों की दृष्टि से तीन भिन्न भिन्न शक्तियाँ माननी चाहियें।

इस प्रकार भिन्न भिन्न तीन शन्तियां मानने पर 'स्वर्गकामो यजेत' इत्यादि वाक्यों में — स्वर्गाभिलाषी द्वारा किया जाने वाला याग उसके प्रयत्नों से साध्य है, याग इड्ट-रूप

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

स्वर्ग का साधन है तथा उससे किसी प्रबल ग्रनिष्ट की उत्पत्ति नहीं होती—उम प्रकार का बोघ होता है —ऐसा नैयायिकों का एक वर्ग मानता है।

['स्वर्गकामी यजेत' इत्यादि प्रयोगों में नैयायिकों के सिद्धान्त-मत के अनुसार 'अभेद'-सम्बन्ध से ही अन्वय सम्भव]

> वस्तुतो नामार्थधात्वर्थयोर् भेदेन साक्षाद् अन्वयस्य अब्यु-त्पन्ततया, 'ताद्ध-यागानुकूल-कृतिमान् स्वर्गकामः' इत्येव बोधः । कृतिसाध्यत्वं च प्रवृत्तिसाध्यत्वम् । अतो न समुद्रतरणादौ प्रवृत्तिः । इष्ट-साधनत्वं च इष्ट-निष्ठं -साध्यता-निरूपकत्वम् । अतो न तृष्तस्य भोजने प्रवृत्तिः । बनवद्-अनिष्टाननुबन्धित्वं तु स्वजन्य-इष्टोत्पत्तिनान्तरी-यक-दुःखाधिक-दुःखाजनकत्वम् । 'निह् मुखं दुःखैर्विना लभ्यते' इति न्यायेन नान्तरीयकं किचिद् दुःखम् इष्टोत्पत्तौ अवश्यमभावि । तदितरिक्त-दुःख-राहित्यमेव तत्त्वम् ।

वस्तुतः, नामार्थं तथा धात्वर्थं का भेद-सम्बन्ध से साक्षाद् अन्वय माना नहीं जाता इसलिये, "वैसे ('प्रयत्न साध्य', 'इष्ट के साधन' तथा 'प्रवल ग्रनिष्ट के अनुत्पादक') याग के अनुकूल प्रयत्न वाला स्वर्गांभिलाषी' यही बोध (स्वर्गकामो यजेत' इस वाक्य का) मानना चाहिये। 'कृति-साध्यता' (का ग्रभिप्राय) है प्रवृत्ति (प्रयत्न) से साध्य होना। इसीलिये (प्रयत्न-साध्य न होने के कारएा) समुद्र-तरएा ग्रादि (ग्रसम्भव कार्यों) में प्रवृत्ति नहीं होती। 'इष्टसाधनता' (का ग्रभिप्राय) है इष्ट में विद्यमान जो साध्यता उसका साधन वनना। इमीलिये (इष्ट का साधन न होने के कारएा) भोजन किये हुए व्यक्ति की (पुनः) भोजन में प्रवृत्ति नहीं होती। 'प्रवल ग्रनिष्ट की अनुत्पादकता' (का ग्रभिप्राय) है अपने (याग ग्रादि कार्यों) से उत्पत्न होने वाले इष्ट की उत्पत्ति में जो ग्रनिवार्य दुःख उससे ग्रधिक दुःख का उत्पादक न बनना। 'सुख बिना दुःख के प्राप्त नहीं होता' इस न्याय के अनुसार इष्ट की उत्पत्ति में कुछ अनिवार्य दुःख तो ग्रवश्य ही होगा। (इसलिये) उस (ग्रनिवार्य दुःख) से ग्रतिरक्त दुःख की रहितता ही 'वलवद-ग्रनिष्ट-ग्रनन्बन्धिता' है।

'लिङ्' के प्रथं के विषय में नैयायिकों का सिद्धान्त यह है कि 'स्वर्गकामो यजेत' इस वाक्य में 'स्वर्गकामः' इस 'नाम' (प्रातिपदिक) शब्द के ग्रर्थ तथा 'यजेत' इस 'तिङन्त' पद के ग्रर्थ का भेद-सम्बन्ध से ग्रन्वय करने के लिये यह ग्रावश्यक है कि 'पट्ठी' ग्रादि

९. ह० में 'निष्ठ' पद नहीं है।

२, ह०—दु खावधिकः वंगि०—दुःयेतरः।

#### लकारार्थ-निर्णय

१०७

'नाम्'-निभिन्तियों का अन्वय में प्रयोग किया जाय। क्योंकि एक परिभाषा है कि ''नामार्थ-धात्वयंयोर् भेद-सम्बन्धेन न साक्षाद् अन्वयः''। इस प्रकार की एक अन्य परिभाषा की चर्चा ऊपर की जा चुकी है (द्र० — पृ० १६६, १६७-१६०)। यदि 'षष्ठी' आदि विभिन्तियों का प्रयोग नहीं किया गया तो भेद-सम्बन्ध से अन्वय न होकर अभेद-सम्बन्ध से ही अन्वय होगा। यहां षष्ठी जैसी कोई विभिन्ति प्रयुक्त नहीं है, इसलिये 'स्वर्गाभिलाषी का याग' इस रूप में अन्वय नहीं किया जा सकता। अपितु अभेद सम्बन्ध से 'यागानुकूल प्रयत्न वाला स्वर्गाभिलाषी' इसी रूप में अन्वय किया जायगा।

# ['ब्राह्मणो न हन्तब्यः,' इस प्रयोग के श्रर्थ के विषय में, 'लिङ्' के श्रर्थ की दृष्टि से, विचार]

'ब्राह्मणो न हन्तव्यः' इत्यादौ नञः कृतिसाध्यत्व-इष्टसाध-नत्व-निषेधे स्वारस्याभावात् तेन बलवद् श्रनिष्टाननु-वन्धित्व-निषेधाद् 'ब्राह्मणवधो बलवद्-श्रनिष्ट-जनकः' इत्यर्थः पर्यवस्यति । एतेन समुदिते लिङ्भ्शिक्तिकल्पनम् ग्रपास्तम् ।

'ब्राह्मणो न हन्तव्यः' (ब्राह्मण को नहीं मारना चाहिये) इत्यादि (प्रयोगों) में कृतिसाध्यता तथा इष्टसाधनता के निषेध में 'नज्' की सङ्गति न लगने के कारण उस ('नज्') के द्वारा प्रवल दुःख की अनुत्पादकता का (ही) निषेध किये जाने से 'ब्राह्मण का वध प्रवल अनिष्ट का जनक है' यह अर्थ अन्ततः ज्ञात होता है। इस (केवल 'वलवद्-अनिष्ट-अननुबन्धिता' के निषेध में ही स्वारस्य होने के) कारण '(कृतिसाध्य', 'इष्टसाधन' तथा 'वलवद्-अनिष्ट-अननुबन्धी' इन तीनों अर्थों के) समुदाय में 'लिङ् की (एक) 'शक्ति' की कल्पना खण्डित हो गयी।

'बाह्मणो न हन्तव्यः' जैसे प्रयोगों में 'नल्न' के स्रयं 'ग्रभाव' में 'लिल्' के स्रयों में से केवल 'बलवद्-म्रनिष्ट-मननुबन्धिता' का हा सन्वय होता है। वयोंकि 'ब्राह्मणो न हन्तव्यः' इस वाक्य का यही स्रभिप्राय है कि ब्राह्मण को मारने से महान् पाप उत्पत्न होता है, स्रयात ब्राह्मण-वध प्रवल स्रनिष्ट का स्रनुत्पादक नहीं है स्रपितु उत्पादक है। 'लिङ्' के स्रन्य दो स्रयों—'क्वित-साध्यता' तथा 'इष्ट-साधनता' में 'स्रभाव' का सन्वय नहीं हो सकता क्योंकि ब्राह्मण-वध 'कृति-साध्य' भी है तथा कभी 'इष्ट-साधन' भी हो सकता है। इस तरह यहाँ 'लिङ्' के केवल एक स्रयं के ही निषेध होने के कारण यह स्पष्ट हो गया कि 'लिङ्' के तीनों स्रयं भिन्न-भिन्न हैं। स्रतः यह कहना कि 'लिङ्' के उपर्युक्त तीनों स्रयों के समुदाय या समन्वय की हष्टि से 'लिङ्' में एक ही वाचकता 'शक्ति' है, खण्डित हो जाता है। तीनों स्रयों को हष्टि से 'लिङ्' लकार को तीन वाचकता 'शक्ति' की कल्पना ही उचित है।

यहाँ 'लिङ्' लकार के अर्थ-विचार के प्रसंग में 'तब्यत्' प्रत्ययान्त् 'हन्तब्यः' शब्द बाले बाक्य को, सम्भवतः 'लिङ्' लकार के प्रयोग 'ब्राह्मएगं न हन्यात' के अर्थ से ग्रमिन्न

९. निस०,काप्रशु०—-लिङ:।

्वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

३०८

ब्रर्थ वाला होने के कारएा, प्रस्तुत किया गया है तथा उसके आधार पर समुदाय में 'शक्ति' मानने के सिद्धान्त का खण्डन किया गया है।

['प्रत्ययानां प्रकृत्यथीन्वित-स्वार्थ-बोधकत्वम्'' इस परिभाषा के प्रकाश में 'ब्राह्मणो न हस्तब्यः' इस वाक्य के श्रर्थ के विषय में पुनः विचार]

> यद्यपि 'प्रकृत्यर्थान्वित-स्वार्थ-बोधकत्वं प्रत्ययस्य' इति व्युत्पत्त्या नजर्थे बलवद्-ग्रनिष्टाननुवन्धित्वान्वयोऽ ग्रसम्भवी । तथाप्यन्यथानुपपत्त्या एतदतिरिक्तस्थले एव सा व्युत्पत्तिः । ग्रत्एव ''नातिरात्रे षोडशिनं गृह्णाति'' इत्यादौ 'घोडशि-ग्रह्णाभाव इष्ट-साधनम्' इति बोध इति दोधितिकृतः' । 'न हन्तव्यः' इत्यादौ 'हननाभाव-विषयकं कार्यम्' इति बोध इति गुरवः ।

> ननु 'पचित'इत्यादौ लडाद्यर्थ-वर्तमानत्वादेर् यत्ने एव ग्रन्वयान् न सा व्युत्पत्तिः । मैवम् । 'यत्र प्रत्ययत्वं तत्र प्रकृत्यथान्वित-स्वार्थबोधकत्वम्' इति व्याप्तेः । 'यः प्रत्य-यार्थः स प्रकृत्यर्थस्य विशेष्यतया भासते' इति व्याप्तेश्च ।

यद्यपि 'प्रत्यय प्रकृत्यर्थ से म्निन्त स्वार्थ का बोधक होता है' इस ब्युत्पत्ति के म्रनुसार 'नम्' के म्रथं ('म्रभाव') में 'प्रबल दुख की म्रनुत्पादकता' (रूप 'लिङ्' प्रत्यय के म्रथं) का म्रन्वय म्रसम्भव है फिर भी किसी ग्रीर तरह से म्रथं की सङ्गति न लगने के कारण इस ('नम्' से युक्त 'लिङ्' ग्रादि के प्रयोगों) से म्रतिरिक्त स्थल के लिये ही वह (ब्युत्पत्ति) है। इसीलिये 'नातिरात्रे पोडिशनं गृह्णाति' ('म्रतिरात्र' में 'पोडशी' पात्र का ग्रहण न करे) इत्यादि (प्रयोगों) में 'घोडशी (पात्र) के ग्रहण का म्रभाव ही इष्ट का साधन है' यह बोध होता है—यह दीधितिकार (तार्किकिशरोमणि श्री रघुनाथ भट्टाचार्य) का कहना है। 'न हन्तव्यः' इत्यादि में हननाभाव विषयक 'कार्य' ('म्रपूर्व' या पुण्य) यह ज्ञान होता है—ऐसा प्रभाकर के म्रनुयायी (मीमांसक) मानते हैं।

'पचित' (पकाता है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'लट्' म्रादि (प्रत्ययों) के मर्थ 'वर्तमान काल' म्रादि का (जो प्रकृत्यर्थ नहीं है उस) 'यत्न' में ही म्रन्वय

तुलना करो — श्री रघुनाय शिरोमणिकृत-णब्दखण्डे नव्याद: — बी ० के ० मिनलाल सम्पादिल, हारवर्ट यूनिवर्सिटी प्रेस, १६६५, १० १६२;

अन्न कोडिशिग्रहणं नेष्टसाधनम् इत्यादिकम् अर्थो ग्रहणविधिविरोधात् । अपितु कोडिशिग्रहणाभाव इष्टसाधनम् इत्यादिकम् ।

### लकारार्थ-निर्णय

30\$

होने के कारण वह (उपर्युक्त ब्युत्पत्ति) मानने योग्य नहीं है—ऐसा नहीं कहना चाहिये क्योंकि 'जहाँ जहाँ (जिस शब्द में) प्रत्ययता है वहां वहां (उस उस शब्द में) प्रकृति के ग्रथं से ग्रान्वित स्वार्थ की बोधकता रहती हैं यह ब्याप्ति है। तथा 'जो जो प्रत्यय का अर्थ है वह वह प्रकृति के ग्रथं के प्रति विशेष्य बनकर प्रकट होता है'—यह भी ब्याप्ति है।

एक परिभाषा यह मानी गयी है कि प्रत्यय अपने सम्बन्धी प्रकृति के अर्थ से अनिवत होकर ही अपने अपने अर्थ हा बोध कराते हैं:— 'प्रत्ययानां प्रकृत्यथान्वित-स्वार्थबोधकत्वम्'। यदि यह परिभाषा न मानी जाय तो 'दिण्डिनम् आनय' इत्यादि प्रयोगों में 'द्वितीया' विभक्तिरूप प्रत्यय के अर्थ 'कर्मत्व' का अन्वय, सदा 'दण्डी में ही न होकर 'दण्ड' में भी हो सकेगा—यह एक अनिष्ट स्थिति होगी। अतः इस परिभाषा को मानना आवश्यक है।

इस ब्युत्पित्त या परिभाषा को मानते हुए यह प्रश्त किया गया कि 'न हन्तव्यः' जैसे प्रयोगों में 'प्रबल श्रनिष्ट का निमित्त न होना' रूप जो अर्थ हैं वह 'तब्यत्' प्रत्यय का है— इसलिए वह प्रत्ययार्थ है। इस प्रत्ययार्थ का ग्रन्वय धातु ('हम्') के अर्थ में ही हो सकता है। 'नव्,' के अर्थ 'प्रभाव' या 'निषेध' में उसका ग्रन्वय नहीं होना चाहिए। इस कारण 'नव्,' के द्वारा 'बलवद्-श्रनिष्ट-ग्रन्तुबन्धित्व' के निषेध की बात जो ऊपर कही गई है वह उचित नहीं है।

इस कठिनाई का और कोई समाधान न मिलने के कारण इस प्रकार के निषेध-युक्त बाक्यों को उस परिभाषा या व्युत्पत्ति का अपवाद मान लिया गया। इसका अभिप्राय यह हुआ कि ऐसे स्थलों से अतिरिक्त प्रयोगों के लिए ही, जहां विध्यर्थक प्रस्ययों का प्रयोग न किया गया हो, उपर्युक्त व्युत्पत्ति प्रस्तुत होती है।

स्रत एव नातिरात्रे ...... विधितिकृत:—इस प्रकार का एक और प्रयोग है "नातिरात्रे षोडिशनं यह गाति" (द्र० — जैमिनिन्यायमालाविस्तर १०.६.३.६) 'गवामयन' नामक सोमयाग की प्रथम 'संस्था' का नाम 'स्रतिरात्र' है। 'षोडिशो' एक पात्र विशेष का नाम है जिसमें सोमरस रखा जाता है। इस 'श्रतिरात्र' नामक सोमसंस्था में 'षोडिशो' पात्र प्रयोग में लाया जाये स्थवा न लाया जाय — ये दोनों प्रकार के मत ब्राह्मणों में मिलते हैं। यहां दूसरे मत के प्रतिपादक वावय को प्रस्तुत किया गया है। इस वाक्य का सर्व करते हुए, तार्किक-शिरोमिण श्री रघुनाथ भट्टाचार्य ने, जिन्होंने गङ्गेश उपाध्याय के तत्त्विन्तामिण नामक प्रवन्ध की 'दीधित, नामक टीका की रचना की, 'नज्' के सर्थ 'अभाव' या 'निषेघ' के साथ ही 'विधि' रूप प्रत्ययार्थ का सन्वय किया है। स्रतः इस प्रकार के निषाधर्थक स्थलों में उपर्युक्त नियम के स्रपवाद के रूप में 'नज्' के स्रर्थ के साथ ही प्रत्ययार्थ का सन्वय मान लेना चाहिए—यह स्रभिप्राय यहां की पंक्तियों में प्रकट किया गया है।

न हन्तब्य """गुरवः — प्रभाकर के अनुयायी मीमांसक विद्वानों को यहां 'गुरवः' शब्द से उद्धत किया गया है। वस्तुतः 'प्रभाकर' को 'गुरु' शब्द से अभिहित किया जाता है, अतः उनके अनुयायियों के लिये भी इस शब्द का प्रयोग किया जाने लगा।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

प्रभाकर के अनुयायी ये विद्वान् 'न हत्तव्यः' का अर्थ करते हैं— 'ब्राह्मएा-हनन के अभाव से उत्पन्न होने वाला पुण्य'। वे हनन का 'नञ्' के अर्थ 'अभाव' में अन्वय करते हुए, 'अभाव' का 'लिङ्' लकार के अर्थ 'अपूर्व' में अन्वय करते हैं। उनका कहना है कि 'हनन' तथा 'अभाव' में 'स्वप्रतियोगिकता', अर्थात् 'स्वकीयाभाव' सम्बन्ध है तथा इसी प्रकार 'अभाव' तथा 'अपूर्व' में 'प्रयोज्यता' सम्बद्ध है, अर्थात् 'अभाव' का 'अपूर्व' प्रयोज्यता' सम्बद्ध है, अर्थात् 'अभाव' का 'अपूर्व' प्रयोज्य है। हननाभाव से 'अपूर्व' की उत्पत्ति होती है। इस तरह उनकी दृष्टि में 'ब्राह्मएा-हननाभाव से उत्पन्त होने वाला पुण्य' यह अर्थ उपपन्त होता है। इन विद्वानों के विपरीत, जैसा कि अपर दिखाया जा चुका है, नैयायिकों की दृष्टि में 'ब्राह्मएां न हन्तव्यः' का अर्थ है— 'ब्राह्मएा का वध अनिष्ट का उत्पादक है', न कि 'ब्राह्मएा के वध का अभाव पुण्यजक है'।

नतु 'पचित' इत्यादों " व्याप्तेश्च — उपर्युक्त 'प्रत्ययानां प्रकृत्यर्थानिवत-स्वार्थ-बोधकत्वम्', परिभाषा के विषय में यहां यह प्रश्न किया गया है कि 'पचित' जैसे प्रयोगों में 'लट्' ग्रादि प्रत्ययों के ग्रर्थ 'वर्तमानत्व' ग्रादि का 'यत्न' रूप ग्रर्थ में ही अन्वय होता है जो 'पच्' रूप 'प्रकृति' का ग्रर्थ नहीं है। ऐसी स्थिति में उस परिभाषा (ब्युत्पत्ति) को कैसे माना जाय?

इस प्रश्न का उत्तर यह दिया गया कि इन 'पचिति' इत्यादि प्रयोगों में परिभाषा से कोई विरोध नहीं आता क्योंकि उसका आश्रय यह है कि जो जो प्रत्यय होगा—जिस जिस में प्रत्ययता होगी—उस उस में प्रकृत्यर्थ से अन्वित होकर स्वार्थ की बोधकता भी होगी। साथ ही यह भी कि जो जो प्रत्यय का अर्थ होगा वह वह प्रकृत्यर्थ के प्रति विशेष्य होकर प्रकट होगा। ये दोनों ही व्याप्तियां 'पचिति' आदि में 'लट्' आदि प्रत्ययों तथा उनके अर्थों में विद्यमान हैं। वह इस प्रकार कि 'लट्' प्रत्यय अपनी प्रकृतिभूत धातु के अर्थ से अन्वित होने वाले अपने 'वर्तमानत्व' आदि अर्थ का बोध कराता है। यहां यह नियम या व्याप्ति नहीं मानी जाती कि 'केवल प्रकृत्यर्थ से ही प्रत्यय का अपना अर्थ अन्वित हो'। इसलिये 'लट्' आदि प्रत्यय के अर्थ 'वर्तमानत्व' आदि का 'यत्न' में, जो प्रकृत्यर्थ नहीं हैं, अन्वय होने पर भी नियम-भङ्ग नहीं होता क्योंकि 'यत्न' के साथ थात्वर्थ में भी प्रत्ययार्थ का अन्वय माना ही जाता है।

दूसरी व्याप्ति - 'प्रत्ययार्थ का प्रकृत्यर्थ के प्रति विशेष्य होना'-भी 'पचिति' आदि में है ही क्योंकि प्रत्यय का अर्थ 'वर्तमान-कालिक यस्त' प्रकृति के अर्थभूत 'पाक' का विशेष्य है। इस तरह 'पचिति' स्रादि प्रयोगों में उस परिभाषा से कोई विरोध नहीं उपस्थित होता।

# ['लेट्' लकार के प्रथं के विषय में विचार]

लेटस्तु यच्छब्दासमभिव्याहृतस्य एव विधिर् ग्रर्थः। ''समिधो यजित'' इत्यादौ 'विधि'-प्रत्ययात्। ''देवांश्च याभिर्यंजते ददाति च'', ''य' एवं विद्वान् श्रमावास्यायां यजते'' इत्यादौ तदप्रत्ययाद् इति।

९. ह० में <sup>'</sup>य' पद नहीं है।

#### लकारायं-निणय

399

'लेट्' (लकार) का तो 'यद्' (सर्वनाम) शब्द का प्रयोग न होने पर ही 'विधि' यर्थ है। क्योंकि "सिध्यो यर्जित" (सिम्धाओं की पूजा करे) इत्यादि (प्रयोगों) में तो 'विधि' यर्थ का ज्ञान होता है परन्तु "देवांश्च याभिर्यजते ददाति च" (जिनसे देवताओं की पूजा करता है तथा दान देता है) तथा "य एवं विद्वान् समावस्यायां यजते" (जो विद्वान् इस प्रकार स्रमावस्या में यजन करता है) इत्यादि में 'विधि' (सर्थ) का बोध नहीं होता।

'लंट्' लकार के जो 'विधि' ग्रादि ग्रथं हैं उनकी ग्रभिव्यवित 'यद्' तथा 'एव' शब्दों के प्रयुवत होने पर नहीं होती। इसी प्रकार 'ग्रपि' का प्रयोग होने पर भी 'विधि' अथं की प्रतीति नहीं होती। मीमांसा दर्शन के "विधि-मंत्रयोर् ऐकार्थ्यम् ऐकशब्द्यात्" तथा ''ग्रपि वा प्रयोग-सामध्यति मंत्रोऽभिधानवाची स्यात्" (२.१.३०-३१) इन सूत्रों को व्याख्या में तंत्रवार्तिककार ने यह निर्णय दिया है कि 'यद्' से युक्त 'ग्राख्यात' शब्द विधायक न होकर ग्रनुवादकमात्र होते हैं। द्र०—

येषाम् ग्रास्यात-शब्दानां यच्छव्दान्नुपबन्धनात् । विधि-शक्तिः प्रस्पदयेतु ते सर्वत्राभिषायकाः॥

संभवतः मीमांसकों के इस निर्एाय की ग्रोर ही नागेश ने यहाँ संकेत किया है।

### ['लृङ्' लकार के ग्रर्थ के विषय में विचार]

लृङस्तु भूतत्वं क्रियातिपत्तिश्चार्थः । श्रतिपत्तिर् श्रनिष्प-त्तिर् श्रापादनरूपा । सा च शक्या । सा च श्रापादना तर्कः । तर्कत्वं मानसत्व -व्याप्यो जाति-विशेषः ।

'लृङ्' (लकार) के 'भूतत्व' तथा 'ग्रतिपत्ति' ये दोनों (सम्मिलित) अर्थ हैं। 'ग्रतिपत्ति' (का अर्थ) है (किया की) आपादनारूप ग्रसिद्धि। और वह ('लृङ्') का वाच्य (अर्थ) है। वह आपादना तर्क है तथा तर्क (का स्वरूप) है मानसत्व (-रूप व्यापक जाति) में व्याप्य (एक अवान्तर) जाति-विशेष।

यहां यह कहा गया है कि 'लूड़' लकार से दो सम्मिलत अर्थों का बोध होता है एक भूतत्व तथा दूसरा किया की अतिपत्ता । इसका अभिप्राय यह है कि 'भूतकाल में किया का सिद्ध या निष्पन्त न होना' यह अर्थ 'लूड़' लकार द्वारा प्रकट होता है । परन्तु किया की इस असिद्धि को 'आपादना', अर्थात् तर्क, के रूप में 'लूड़' लकार द्वारा प्रस्तुत किया जाता है । जैसे-'एथांश्वेद अलप्स्यत् ओदनम् अपस्यत्' (यदि इंधन मिला होता तो चावल पकाया होता) यह कहने पर पाकरूप किया की असिद्धि इस तर्क के रूप में होती है

९. ह०-मानसञ्बाध्यो

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मञ्जूषा

कि इँघन नहीं मिले इसलिये चावल नहीं पका। इसी बात को 'साच श्रापादना तकं:' कह कर बताया गया है।

तर्कत्वं भानसत्व-व्याच्यो जातिविशेषः—तर्क की जो यहां परिभाषा दी गई है, उससे तर्क के स्वभाव को प्रकट किया गया है, प्रथात तर्क मन में रहने वाला विचार-विशेष हैं। इस विचार-विशेष में रहने वाले धर्म को 'तर्कत्व' कहा जायगा। इसी प्रकार मानस में रहने वाले 'धर्म' या 'जाति' को 'मानसत्व' कहा जायगा। 'मानसत्व'-रूप जाति व्यापक है तथा उसकी अपेक्षा 'तर्कत्व' जाति व्यापय है क्योंकि 'तर्कत्व' 'मानसत्व' में रहती है। इससिये नैयायिकों ने अपनी पारिभाषिक शब्दावली में तर्क के स्वरूप को बताते हुए कहा—''तर्कत्वं मानसत्वव्याप्यो जातिविशेषः'', अर्थात् यह तर्क एक मानसिक अथवा बौद्धिक व्यापार-विशेष है, जिसके द्वारा तार्किक मनुष्य किसी बात का विशेष ऊहापोह करके विचार करता है।

लक्षरा बताने की हिष्ट से तर्क की परिभाषा की गई है—'व्याप्यारोपेरा व्याप-कारोपस्तर्क:'। इसका अभिप्राय यह है कि व्याप्य, अर्थात् अत्य देश, में रहने वाले का आरोप करके वहां व्यापक, अर्थात् अधिक देश, में रहने वाले का आरोप करना। जैसे— 'यदि निविह्निः स्यात् निर्धूमः स्यात्' (यदि आग नहीं होगी तो धूँआ भी नहीं होगा)। यहां आग का अभाव व्याप्य है, तथा धूँए का अभाव व्यापक है। ऊपर के 'एघांदचेद् अलप्स्यत् ओदनम् अपक्ष्यत्' उदाहर्सा में ईधन का अभाव व्याप्य है तथा ओदन-पाक का अभाव व्यापक है। इस प्रकार 'व्याप्य'-ईधन के अभाव-के कथन के द्वारा 'व्यापक'— ओदन-पाक-के अभाव—का कथन हुआ है। इसलिये यहां क्रिया की असिद्धि, आपादना या तर्क के रूप में प्रतीत होती है।

# ['लुङ्' लकार के दोनों प्रथाँ से सम्बद्ध उदाहरणों का प्रदर्शन एवं विवेचन]

'एघांश्चेद् अलप्स्यत् श्रोदनम् अपध्यत्' इत्यादौ 'एघकमंको भूतत्वेन आपादना-विषयो यो लाभस्तदनुकूल-कृतिमान्' 'श्रोदनकर्मको भूतत्वेन आपादना-विषयो यः पाकस्तदनु-कूलकृतिमांश्च' इति बोधः ।

भविष्यति क्रियातिपदनेऽपि लृङ्-'यदि सुवृष्टिर् श्रभवि-ष्यत् तदा सुभिक्षम् श्रभविष्यत्' इति प्रयोगदर्शनात्। भूतभविष्यत्वयोर्बोधनियमस्तात्पर्यात्।

'यदि स्यात्' इत्यादौ लिङोऽप्यापादनायां शक्तिः, 'यदि निर्वेह्यः स्यात् तर्हि निर्धूमः स्यात्' इत्यादौ तस्याः एव प्रतीतेः।

#### लकाराय-निर्णय

₹9₹

# लाघवेन स्थानिनां वाचकत्वात् सङ्ख्यापि लकारार्थः ।

# इति लकारार्थ-निर्ग्यः

'एवांक्चेद् अलप्स्यत् स्रोदनम् अपक्ष्यत्' (यदि ईधन मिले होते तो चावल पका होता) इत्यादि (प्रयोगों) में ''ईधन हैं 'कमं' जिसमें ऐसा, भूतकालिक रूप से 'तर्क' का विषय, जो लाभ (ईधन का भूतकाल में मिलना) उसके अनुकूल यत्न वाला" तथा ''स्रोदन (भात) है 'कमं' जिसमें ऐसा भूतकालिक रूप से 'तर्क' का विषय जो पाक (चावलों का भूत काल में पकना) उसके अनुकूल कृति वाला" इस प्रकार का बोध होता है।

भविष्यत् कालीन क्रिया की ('तर्करूप) ग्रसिद्धि (ग्रनिष्पत्ति) को प्रकट करने के) लिये भी 'लृङ्' (लकार) का प्रयोग होता है। क्योंकि 'यदि सुवृष्टिर् ग्रभविष्यत् तदा सुभिक्षम् ग्रभविष्यत्' (यदि वर्षा ग्रच्छी होगी तो फसल ग्रच्छी होगी) इस प्रकार के प्रयोग देखे जाते हैं। ('लृङ' लकार की) भूतकालिकता तथा भविष्यत्कालिकता के ज्ञान का निश्चय तात्पर्य (वक्ता के ग्रभिप्राय) के ग्राधार पर होगा।

'यदि स्यात्' इत्यादि (प्रयोगों) में 'लिङ्' (लकार) का भी म्रापादना' ('तर्क'रूप) म्रर्थ बाच्य है। क्योंकि 'यदि निर्वेह्नः स्यात् तिह् निर्धूमः स्यात्' (यदि म्राग नहीं होगी तो धूमाँ भी नहीं होगा) इत्यादि (प्रयोगों) में उसी (क्रिया की म्रपादना-रूप म्रसिद्धि) का ज्ञान होता है।

लाघव के कारगा 'स्थानी' (लकारों) को ही ग्रर्थ का वाचक माना जाता है, इसलिये संख्या भी लकारों का ही वाच्य ग्रर्थ है।

भविष्यति कियातिषवनेऽपि लृङ्—जिस प्रकार भूतकाल में किया की श्रसिद्धि होने पर 'लृङ्' लकार का प्रयोग होता है, उसी प्रकार भविष्यत् काल में किया की श्रसिद्धि का निश्चय होने पर भी 'लृङ' लकार का प्रयोग होता है। इसीलिये इन दोनों कालों की हिष्ट से 'लृङ्' के प्रयोग को साधु माना जाता है तथा पारिएनि ने भविष्यत् काल के प्रयोगों की हिष्ट से 'लिङ्-निमित्ते लृङ् कियातिषत्तौं' (पा० ३.३.१३६) तथा भूतकाल के प्रयोगों की हिष्ट से ''सूते च'' (पा० ३.३.१४०) इन दो सूत्रों की रचना की ।

'लृङ्' लकार के प्रयोगों से कब किया की भूतकालीन ग्रसिद्धि का पता लगेगा ग्राँर कब किया की भविष्यत्कालीन ग्रसिद्धि का पता लगेगा इस बात का निर्एाय वक्ता के ताल्पयं के क्रमुसार ही किया जायगा।

'यदि स्यात्' इत्यादौ० — जिस प्रकार 'लृङ्' लकार के प्रयोगों से क्रिया की ग्रांतिपत्ति (ग्रसिद्धि) का ज्ञान होता है, उसी प्रकार 'यदि स्यात्' जैसे 'लिङ्' लकार के प्रयोगों से भी उस श्रसिद्धि का ज्ञान होता है। पारिएनि ने "हेतुहेतुमतोलिङ्" (पा॰ ३.३.१४६) इस सूत्र तथा 'लृङ' लकार के विधायक सूत्र ''लिङ्-निमित्ते लृङ्

वैय(करण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

क्रियातिपत्तौ'' (पा० ३.३.१३६) के ''लिङ्-निमित्ते' श्रंश से इसी श्रभिप्राय को प्रकट किया है।

लाघवेन स्थानिनाम् लकारार्थः - इस पंक्ति में नैयायिकों के उस दृष्टिकांग् की ग्रोर संकेत किया गया है, जिसके अनुसार वे 'स्थानी' (लकारों) को ही वाचक मानते हैं 'लकारों' के स्थान पर ग्राने वाले 'ग्रादेश' ('तिप्' ग्रादि) को वे वाचक नहीं मानते । परन्तु प्रश्न यह है कि 'सङ्ख्या' रूप ग्रर्थ तो 'तिप्' ग्रादि 'ग्रादेशों' का ही है क्योंकि पाणिति ने ''द्व्येक्योद्विचचनैकवचने'' (पा० १.४.२०.) तथा ''बहुपु बहुवचनम्'' (पा० १.४.२०.) तथा ''बहुपु बहुवचनम्'' (पा० १.४.२१) सूत्रों के द्वारा ग्रादेशों में ही 'संख्या' को कहने की शक्ति मानी हैं । नैयायिकों के श्रनुसार इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जिस प्रकार 'काल' 'लकार' का ग्रर्थ है, उसी प्रकार 'सङ्ख्या' भी 'लकार' का ही ग्रर्थ है । पाणिति ने 'सङ्ख्या' को लकारार्थ मानते हुए भी उसमें 'ग्रादेशार्थता' का ग्रारोप कर लिया है । इसलिए 'सङ्ख्या' को भी लकारार्थ मानने में कोई कठिनाई नहीं है ।

For Private and Personal Use Only

# कारक-निरूपणम्

[कारक की परिभाषा]

ग्रथ कारकािए। निरुप्यन्ते—

कत्ती कर्म च करणं सम्प्रदानं तथैव च।

ग्रपादानाधिकर'ग्रामित्याहु: कारकािए। षट्।।

तत्र 'क्रिया-निष्पादकत्वं कारकत्वम'। तच्च कर्त्रादीनां
पण्गाम ग्रपि।

श्रव कारकों के विषय में विचार किया जाता है। कर्त्ता, कमं, करएा, सम्प्रदान और इसी तरह अपादान तथा श्रधिकरएा इस रूप में (श्राचार्यों ने) ६ कारकों का उपदेश किया है। इस प्रसंग में 'कारकत्व' (की परिभाषा) है— 'क्रिया का उत्पादक होना' और वह (क्रिया-निष्पादकत्व रूप 'कारकत्व') कर्त्ता आदि (उपरिनिर्दिष्ट) छक्रों का 'धर्म' है।

कियानिष्पादकत्वं कारकत्वम् वैयाकरण विद्वान् कारक की परिभाषा करते हैं— 'किया-निष्पादकत्वं कारकत्वम्' अर्थान् क्रिया के उत्पादकरूप 'धर्म' से युक्त होना 'कारकत्वं' है। श्रीभप्राय यह कि जो भी क्रिया की उत्पत्ति में कारण हो वह कारक है। वस्तुत: अन्य बड़ी बड़ी संज्ञाओं के समान 'कारक' इस बड़ी संज्ञा को भी आचायं पाणिनि ने इसी दृष्टि से स्वीकार किया कि इस अन्वर्थक शब्द से ही अभीष्ट परिभाषा प्रकट हो जाय। द्र०—''कारकम्' इति महती संज्ञा क्रियते—'तत्र महत्याः संज्ञायाः करणे एतत् प्रयोजनम् अन्वर्थसंज्ञा यथा विज्ञायेत—'करोति इति कारकम्'' (महा० १.४.२३)।

उपर्युक्त सभी 'कारक' अपने अपने व्यापार अथवा अवान्तर क्रिया के द्वारा किसी न किसी रूप में प्रधान किया की उत्पत्ति में सहायक या कारण बनते ही हैं। इसलिये उन सबका प्रधान किया के साथ अन्वय होता है। जैसे पकाने की क्रिया की दृष्टि से पाक-क्रिया की उत्पत्ति के अनुकूल 'व्यापार' का आश्रय होने के कारण देवदत्त आदि 'कर्त्ता' क्रिया के उत्पादक है। चावल आदि 'कर्मा' में विक्लित्ति (पाचन) का आधार बनना रूप 'व्यापार' है, इन्धन आदि में ज्वाला आदि को धारण करना रूप 'व्यापार' है, पतीली आदि 'अधिकरण' में चावल का आधार बनना रूप 'व्यापार' है। और ये सभी 'व्यापार' पाक क्रिया की उत्पत्ति में कारण या सहायक हैं। इसलिये इन सबमें 'कारकता' है।

क्रिया-निष्पादक को 'कारक' मानने पर यह प्रश्न उपस्थित होता है कि फिर १. ह॰---अधिकरणे।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

ंकत्ति श्रीर 'कारक' ये दोनों शब्द, जो एक ही श्रर्थ के वाचक हैं, एक साथ ही क्यों प्रयुक्त होते हैं। इस प्रश्न का उत्तर भर्तृहरि ने निम्न कारिका में दिशा है:—

### निष्पत्तिमात्रे कर्तृत्वं सर्वत्रैवास्ति कारके । व्यापार-भेदापेक्षायां कररणत्वादिसम्भवः ॥

(बाप० ३.७.१८)

स्रर्थात् जहाँ तक किया की उत्पत्ति मात्र का प्रश्त है सभी 'कारकों' को 'कर्ता' कहा जा सकता है। परन्तु, जब, काँन पकाता है? किसको पकाता है? किसको द्वारा पकाता है? किसमें पकाता है? इस प्रकार के प्रश्तों के उत्तर की दृष्टि से भिन्न भिन्न 'ख्यापारों' की भिन्न भिन्न कियापारों' की भिन्न भिन्न 'ख्यापारों' की सिन्न भिन्न रूप से विवक्षा होती है तब, उन उन 'ख्यापारों' के स्राश्रय के रूप में 'कारक' के भी 'कर्त्ता', 'कर्म', 'कर्रा,', 'स्रिधिकरण' ग्रादि रूपों में, विभाग हो जाते हैं।

### ['कतृत्व' की परिभाषा]

तत्र प्रकृत-धातु-वाच्य-व्यापाराश्रयत्वं कर्तृंत्वम्, 'धातुनोक्तक्रिये नित्यं कारके कर्तृंतेष्यते" इति 'ह्युंक्तः। ग्रन्यकारक-निष्ठो व्यापारस्तु न प्रकृत-धातु-वाच्यः। यथा
'वह्निना पचिति' इत्यत्र वह्निनिष्ठः प्रज्वलनादिः।
ग्रन्य-कारक-निष्ठ-व्यापाराश्रयस्य कर्तृंत्व-वारगाय 'धातु-वाच्य' इति। तत्र उक्ते तु कारकमात्रे प्रथमेव। ''ति'ङ्समानाधिकरगे प्रथमा", ''ग्रिभिहिते प्रथमा" (महा०
२.३.४६) इति वार्तिक-द्वयात्।

उन ('कारकों') में 'कर्नु त्व' (का ग्रभिप्राय) है "प्रकृत (उच्चरित) धातु के वाच्यार्थभूत 'व्यापार' का ग्राश्रय बनना'' । क्योंकि भर्नु हरि ने कहा है :— "जिसकी क्रिया (उच्चरित) 'धातु' के द्वारा कह दी गयी है ऐसे 'कारक' में ही नित्य 'कर्नु ता' अभीष्ट है''। ('कर्सा' से) अन्य ('कर्म', 'करण' ग्रादि) 'कारकों' में रहने वाले 'व्यापार' प्रकृत धातु के वाच्य नहीं वनते । जैसे 'विद्वना पचित' (ग्राग के द्वारा पकाता है) यहाँ आग में होने वाले प्रज्वलन ग्रादि 'व्यापार' (प्रकृत 'पच्' धातु का वाच्यार्थ नहीं है। ('कर्सा' से) ग्रन्य ('कर्म' ग्रादि) 'कारकों' में होने वाले व्यापार' के ग्राश्रय ('कर्म', 'करण' ग्रादि) में 'कर्नु त्व'

१. वैभू० सा० (पृ० १७४) यह कारिकांश 'इति वाक्यपदीयात्' कह कर उद्धृत किया गया है। संभवतः उसी के अनुकरण पर पलम० के लेखक ने भी यहां 'इति ह्युं क्तेः' कहा है। परग्तु भतृं हिर के बाए० में यह कारिका नहीं मिसती। मीमांसाश्लोकवार्तिक (चौखम्बा संस्करण), बाक्याधिकरण, ब्लोक संख्या ७१ (प्० ५६५) में आये भाग के रूप में यह अंश उपलब्ध है।

२. इ॰ में "अय तिङ् "प्रथम।" पाठ है।

#### कारक-निरूपण

199

के निवारण के लिये (यहाँ लक्ष्मण में) 'धातुवाच्य' पद रखा गया । "तिङ्-समानाधिकरणे प्रथमा" (क्रिया-पद के ग्रधिकरण से ग्रभिन्न ग्रधिकरण वाले शब्द में प्रथमा विभक्ति होती है) ग्रथवा "ग्रभिहिते प्रथमा" (कथित कारक में 'प्रथमा' विभक्ति होती है) इन दो वार्तिकों के ग्राधार पर क्रिया हारा किसी भी 'कारक' के कथित होने पर उस कारक में 'प्रथमा' विभक्ति ही होती है।

यहाँ 'कर्त्तां की परिभाषा यह दी गयी कि ''प्रस्तुत घातु का ग्रथं जो 'व्यापार' (फ्रिया) उस का ग्राश्रय 'कर्त्तां है''। भर्तृहरि के नाम से जो कारिकांश इस प्रसंग में उद्धत किया गया उसका भी भ्राशय यही है।

पतंजिल ने "कारके" (पा० १.४.२३) सूत्र के भाष्य में, पाणिति के "स्वतंत्रः कत्ती" (पा० १.४.५४) सूत्र के अभिप्राय को स्पष्ट करते हुए, कहा है कि पतीली में होने वाला 'व्यापार' यदि प्रकृत (प्रस्तुत) 'पच्' घातु से विवक्षित हो तो पतीली स्वतंत्र होती है, अर्थात् उसकी 'कर्नुं' संज्ञा होती है। परन्तु यदि प्रस्तुत 'पच्' घातु से देवदत्त आदि (पकाने वाले) का 'व्यापार' विवक्षित हो तो 'स्थाली' (पतीली) परतंत्र हो जाती है, अर्थात् पतीली 'अधिकरण्' बनती है तथा देवदत्त आदि 'कर्त्ता' बनते हैं—"एवं तर्हि स्थालीस्थे यत्ने कथ्यमाने स्थाली स्वतंत्रा कर्तृंस्थे यत्ने कथ्यमाने परतंत्रा" (महा० १.४.२३)।

पतंजिल की उपयुंक्त व्याख्या का अनुसरण करते हुए कौण्डभट्ट ने कर्तृत्व की परिभाषा की है— "स्वातंत्र्यं च धात्वर्यव्यापाराश्रयत्वम्", स्रर्थात् प्रयुक्त धातु के अर्थेरूप व्यापार का स्राश्रय बनना स्वातंत्र्य (कर्तृत्व) है तथा यह कहा कि जिस भी 'कारक' के 'व्यापार' को प्रस्तुत धातु कहता है वह 'कारक' कर्ता बन जाया करता है। इसलिये 'स्थाली पचिति', 'अग्निः पचिति', 'एधांसि पचिति', 'तण्डुलः पच्यते स्वयमेव' इत्यादि प्रयोग नुसंगत हो पाते हैं (द्र०—वैभूसा० पृ० १८३-१८४)।

श्रन्थ-कारक-निष्ठो व्यापार को ही प्रयुक्त धातु कहा करता है। 'कमें आदि अन्य' 'कारकों' में होने वाले 'व्यापार' को प्रस्तुत धातु नहीं कहता, प्रन्य 'कारकों' का व्यापार प्रस्तुत धातु का वाच्यार्थ नहीं बनता। जैसे — 'देवदत्तः काष्ठै: स्थाल्यां तण्डुलं पचित' (देवदत्तः लड़िक्यों से पतीली में चावल पकाता है) जैसे प्रयोगों में प्रयुक्त 'पच्' धातु केवल देवदत्त के ही यत्तरूप 'व्यापार' को कहता है। वह न तो काष्ठों (करएा) के जलने ग्रादि 'व्यापार' को कहता है और न पतीली (अधिकरएा) के द्वारा किये जाने वाले, चावल श्रादि के, धारएा। रूप 'व्यापार' को ग्रीर न ही चावलों ('कमें') में होने वाले पकने ग्रादि 'व्यापार' को कहता है। यदि कोई वक्ता ग्रपनी विवक्षा के अनुसार प्रस्तुत धातु से 'कमें' ग्रादि ('कत्ती' से श्रीतिरक्त) 'कारकों' के 'व्यापारों' को कहता चाहे तो उस स्थिति में वह 'कारक', अपनी उन-उन 'कमंता' ग्रादि को छोड़कर, 'कत्तीं वन जायगा। जैसा कि ऊपर के 'स्थाली पचिति', 'ग्रिग्नः पचिति', इत्यादि उदाहरएों से स्पष्ट है।

इस रूप में प्रस्तुत धातु के द्वारा कथित होने पर, उस उस 'कारक' की 'कर्तृ' संज्ञा

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

\$95

हो जाने के कारएा, इन 'कमें' म्रादि कारकों में 'प्रथमा' विभक्ति हो जाती है। उपर्पुकत दोनों वार्तिकें इसी श्राशय को स्पष्ट करती हैं।

# [सूत्रकार पाणिनि के धनुसार प्रथमा विभक्ति का धर्थ]

सूत्रमते तु कर्तृ-कर्माद्यर्थक-प्रत्ययेन कत्रदिरुक्तत्वात् प्रथमायाः प्रातिपदिकार्थं एव ग्रथः। तस्य च ग्राख्यातार्थ-कत्रांदिना ग्रभेदनान्वयेन प्रथमार्थस्य कारकत्वम्। ग्रत एव ग्राख्यातार्थ-द्वारक-कियान्वयात् तद्दर्थस्य क्रिया-जनकत्वाद् ग्रस्याः कारक-विभिवतत्वेन भाष्ये व्यवहारः। 'चैत्रो भवति' इत्यत्र 'एकत्वावच्छिन्न-चैत्राभिन्न-कर्तृ कं भवनम्' इति बोधः। ग्राख्यात-कृदादिना कर्त्रादेर् ग्रभिधानेऽपि प्रथमया ग्रनुद्भूत-कर्तृत्वादि-शक्तिः प्रतिपाद्यते इति तात्पर्यम्। कर्माख्याते तु 'चैत्रेग ग्रामो गम्यते' इत्यत्र 'चैत्र-कर्तृ क-व्यापार-जन्य एकत्वावच्छिन्न-ग्रामाभिन्न-कर्म-निष्ठः संयोगः' इति बोधः।

("प्रातिपदिकार्थ-लिङ्ग-परिमाग्ग-वचनमात्रे प्रथमा" पा॰ २.३.४६ इस) सूत्र के अनुसार तो (कर्त् वाच्य तथा कर्मवाच्य के प्रयोगों में) 'कर्त्ता', 'कर्म' आदि अर्थ वाले ('तिङ्' ग्रादि) प्रत्ययों से 'कत्ती' ग्रादि के कथित हो जाने के कारण प्रथमा (विभिक्त) का ग्रर्थ (केवल) 'प्रातिपदिक' रूप ग्रथं ही है ('कर्त्ता' ग्रादि नहीं) । प्रथमा (विभक्ति के) उस ('प्रातिपदिक' रूप) ग्रर्थ की, ग्रास्यात के ग्रर्थ ('कत्ती' आदि) के साथ अभेदरूप से अन्वय होने के कारण, 'कारक' संज्ञा उपपन्न हो जाती है। इसीलिये ग्राख्यात के ग्रर्थ ('कर्त्ता' ग्रादि, जिनमें प्राति-पदिकार्थ का भ्रभेदान्वय हुन्ना है) के द्वारा किया के साथ ग्रन्वित होने के कारए। उस म्रर्थ (प्रथमाविभक्त्यर्थ) के किया-जनक होने से इस (प्रथमा विभक्ति) का 'कारक विभक्ति' के रूप में भाष्य में व्यवहार किया गया है। 'चैत्रो भवति' (चैत्र है) यहां ''एकत्व' ('संख्या') से विशिष्ट चैत्र (— रूप जो प्राति-पदिकार्थ उस) से स्रभिन्न है 'कर्ता' जिसमें ऐसी होना रूप किया'' यह बोध होता है। 'म्राख्यात' ('तिङ्') तथा 'कृत' म्रादि प्रत्ययों से 'कर्त्ता' म्रादि के विभिवत कथित हो जाने पर भी प्रथमा भ्रव्यक्त 'कर्तृत्व' आदि शक्तियों को कहती है यह (दोनों वार्तिकों का) अभिप्राय है। कर्मवाच्य (के प्रयोगों) में तो 'चैत्रेश ग्रामो गम्यते' (चैत्र के द्वारा गांव जाया जाता है) यहाँ ''चैत्र है 'कर्ता' जिसमें ऐसे (गमन) 'ब्यापार' से उत्पन्न होने वाला, 'एकत्व' से विशिष्ट ग्रामरूप 'कर्म' में रहने वाला संयोग,'' यह शाब्द-बोध होता है।

#### कारक-विरूपण

398

सूत्रमते कारकत्वम् -प्रथमा विभिन्नत के विधायक सूत्र "प्रातिपदिकार्थ" माप्ते प्रथमा" (पां० २.३,४६) में 'कारक'-वाचक कोई पद नहीं है इसलिए 'प्रातिपदिक'रूप प्रथं को ही प्रथमा विभिन्नत का प्रथं मानना होगा। पर यदि महाभाष्य (२.३.४६) की "तिङ्-समानाधिकररो प्रथमा" प्रथया "ग्रभिहिते प्रथमा" इन वार्तिकों के ग्राधार पर 'कारकों' के कथित होने पर प्रथमा विभिन्नत का विधान माना जाय तो, इन वार्तिकों में 'कारक' शब्द के ग्रध्याहृत होने के काररा, 'कारक' को प्रथमा विभिन्नत का ग्रथं मानना होगा।

श्रत एव' 'भाष्ये व्यवहार: — परन्तु जहां तक शाब्द बोध का प्रश्न है, चाहे 'प्रथमा' का अर्थ मूत्र के सनुसार 'प्रातिपदिकार्थ' हो या वार्तिकों के अनुसार 'कारक' हो इन दोनों ही स्थितियों में, प्रथमार्थ की 'कारकता' श्रर्थात् कियानिष्पादकता सिद्ध नहीं हो पाती क्योंकि 'प्रातिपदिकार्थ' ग्रथवा 'कारक' का किया में ग्रन्वय नहीं होता।

इस प्रश्न का उत्तर यहां यह दिया गया है कि प्रथमा विभिन्त के अर्थ 'प्राति-पिंदकार्थ' का 'ग्राख्यात' ('तिङ्') के अर्थ 'कर्ल्सा' आदि के साथ अभेदरूप से अन्वय होता है, अर्थान् 'कर्त्ता' आदि तथा प्रातिपिंदकार्थ' को प्रभिन्न मान लिया जाता है और, तब 'कर्त्ता' में किया-निष्पादकता है इसलिये परम्परया वह, क्रिया-निष्पादकता प्रथमा विभिन्त के अर्थ में भी है ही। इसीलिये, प्रथमा विभिन्त के इन प्रयोगों में 'आख्यात' के अर्थ ('कर्त्ता' आदि) के द्वारा प्रथमा विभन्ति के अर्थ ('प्रातिपिंदकार्थ') का क्रिया में अन्वय होने तथा इस रूप में क्रिया का जनक होने के कारण, प्रथमा विभक्ति को महाभाष्य में 'कारक विभक्ति' कहा गया है। द्र०—''उपपदिविभक्ते: कारकविभिन्तिवंतीयसी इति प्रथमा भविष्यति'' (महा० २.३.१६)

'नैत्रो भवति' ''तात्पर्यम् - ''प्रातिपदिकार्थ प्रथमा'' (पा० २.३.४६) सूत्र के प्रवृक्षार 'नैत्रो भवति' (नैत्र है) इस प्रयोग में प्रथमा विभिन्ति के ग्रर्थ 'प्राति-पदिकार्थ' का पहले 'एकस्व'-विशिष्ट 'कर्ता के साथ 'ग्रभेद' सम्बन्ध से ग्रन्थय होता है फिर 'कर्ता' का पत्रति' क्रिया के साथ ग्रन्थय होता है । ''तिङ-समानाधिकररो प्रथमा'' तथा 'ग्रमिहिते प्रथमा'' इन वार्तिकों का ग्रमिप्राय यह है कि 'ग्रास्थात' ग्रथवा 'कृत्' प्रादि प्रत्ययों द्वारा कर्त्ता' ग्रादि का कथन हो जाने पर भी प्रथमा विभन्ति द्वारा एक ऐसी कर्तृत्वशक्ति का कथन होता है जो 'ग्रास्थात' या 'कृत' द्वारा नहीं कही ग्री हैं ।

कर्माख्यांते ''इति बोधः — 'चैत्रेस ग्रामो गम्यते' (चैत्र के द्वारा गांव जाया जाता है) जैसे कर्मवाच्य के प्रयोगों में 'कारकों का क्रिया में ग्रन्वय होने के कारसा ''चैत्र है 'कर्ता' तथा ग्राम है 'कर्म' जिसमें ऐसे गमन 'व्यापार' से उत्पन्न होने वाला संयोग' यह शाब्द बोध होता है। यहां पहले 'कर्मत्व ग्राम में है' इस बात का ज्ञान होता है। किर उसके बाद, 'कर्मत्व' तथा 'फल' दोनों का समान ग्रधिकरसा होने के कारसा ''फल' भी 'कर्म' (ग्राम) में हैं" इस प्रकार का ज्ञान होता है जिसे टीकाकारों ने 'ब्राधीं' प्रतीति कहा है। इसीलिये नागेश ने यहाँ 'चैत्रेस ग्रामो गम्यते' में शाब्द बोध की चर्चा करते हुए 'संयोग' खप 'फल' को ग्राम से ग्रभिन्न जो 'कर्म' उसमें रहने वाला'' (ग्रामा-भिन्न-कर्म-निष्टः संयोगः) कहा है।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

यहां 'चैत्रेरा ग्रामो गम्यते' में जो शाब्द बोध दिखाया गया उसकी प्रक्रिया यह है—कर्मवाच्य में 'कर्ता' के लिये प्रयुक्त तृतीया विभक्ति का ग्रथं है ग्राक्षय । द्र० — 'कर्तृ-तृतीयाया ग्राक्षयोऽथं:' (वैभूसा० पृ० १६३) । उसमें 'चैत्र' शब्द के पदार्थ (प्रातिपदिकार्थ) का 'ग्रभेद'सम्बन्ध से ग्रन्वय होगा । इस चैत्रक्ष्प कर्ता के ग्राक्षय में रहने के कारण 'गम्' बातु के ग्रथं गमन 'व्यापार' का इस ग्राक्षय में ग्रन्वय होगा । इस 'व्यापार' से संयोग उत्पन्न होता है । इसलिये 'जन्यत्व' सम्बन्ध से चैत्र रूप ग्राक्षय में रहने वाले 'व्यापार' का संयोग से भ्रन्वय होगा ('चैत्र-कर्तृ'क-व्यापार-जन्य:-संयोगः') ।

दूसरी ओर 'कर्म' को कहने वाले 'ग्राख्यात' प्रत्यय का ग्रथं भी ग्राश्रय है। उस ग्राश्रय का 'ग्रभेद' सम्बन्ध से 'ग्राम' के साथ ग्रन्वय होगा। उसके बाद, संयोग ग्रामितष्ठ हैं इसिलये, 'वृत्तित्व' सम्बन्ध से ग्रामरूप ग्राश्रय का संयोग के साथ ग्रन्वय होगा। इसी प्रकार 'ग्राख्यात' के ग्रथं 'एक्त्व' रूप सङ्ख्या का भी 'समवाय' सम्बन्ध से 'ग्राम' में ग्रन्वय हुग्रा (एक्त्वाविच्छन्त-ग्रामाभिन्त-कर्म-निष्ठ: संयोगः)। इस प्रकार ग्राख्यात के कर्मवाचक होने पर 'फल' (संयोग ग्रादि) की मुख्यरूप से प्रतीति होती है।

# ['सम्बोधन' में होने वाली प्रथमा विभक्ति की 'कारकता']

सम्बोधन-प्रथमार्थस्यापि ग्रनुवाद्यत्वेन उद्देश्यतया युष्म-दर्थाभेदेन विधेय-क्रियायाम् ग्रन्वयात् क्रियाजनकत्वरूपं कारकत्वम् । 'देवदत्त ? त्वं गच्छ' इत्यादौ 'ग्रभिमुखी-भवद्-देवदत्ताभिन्न-युष्मद्-ग्रथींद्देश्यक-प्रवर्तनादि-विषयो गमनम्' इति बोधः ।

सम्बोधन (रूप) प्रथमार्थ को भी कियाजनकत्वरूप 'कारकता' इस कारण (उपपन्न हो जाती है कि अनुवाद्य होने के कारण उद्देश्य होने से 'युष्मद्' शब्द के अर्थ के साथ 'अभेद' सम्बन्ध से अन्वित होकर वह विधेयभूत किया में अन्वित होता है। 'देवदत्त' ? त्वं गच्छ' (देवदत्त तुम जाओ) इत्यादि (प्रयोगों) में "जो अभिमुख नहीं था पर अभिमुख हो रहा है ऐसे देवदत्त से अभिन्न जो 'युष्मद्' शब्द का अर्थ वह है उद्देश जिसमें तथा जो प्रेरणा का विषय है ऐसा गमन (व्यापार)" यह बोध होता है।

म्राचार्य पाणिनि ने "सम्बोधने च" (पा० २.३.४७) सूत्र के द्वारा भी प्रथमा विभिन्ति का विधान किया है। म्रतः प्रथमा का एक म्रथं 'प्रातिपदिकार्थयुक्त सम्बोधन' भी है। यहाँ यह विचारणीय है कि इस प्रथमार्थ को 'कारक' किस प्रकार माना जाय क्योंकि इसमें क्रियोत्पादकता तो है नहीं?

इसका उत्तर यहाँ दिया गया है। सम्बोधन का श्रभिप्राय है जो वक्ता के श्रभिमुख नहीं है उसका श्रभिमुख होना। इसका 'फल' है कार्य में प्रवृत्त होना या कार्य से निवृत्त होना। सम्बोधन अर्थ वाली इस प्रथमा विभक्ति को 'ग्रनुवाद्य-विषया' कहा गया है,

#### कारक-निरूपण

339

अर्थात् जो पहले से ही सिद्ध (विद्यमान) है उसी को वक्ता अपने अभिमुख करता है। इसी कारण सम्बोध्य में सम्बोध्यता रूप धर्म के सिद्ध (विद्यमान) न होने पर उस रूप में सम्बोध्य नहीं किया जा सकता। जैसे राजपुत्र के लिये, कुमारावस्था में, 'राजन् ? युध्यस्व' (है राजन् युद्ध कीजिये) अथवा किसी राजा के लिये 'राजा भव' (राजा बनो) जैसे प्रयोग नहीं किये जाते। इसी बात को भतृंहिर ने निम्न कारिका में प्रकट किया है:—

# सिद्धस्याभिमुखीभावमात्रं सम्बोधनं विदुः । प्राप्ताभिमुख्यो हार्थारमा क्रियासु विनियुज्यते ॥

(वाप० ३.७.१६३)

'सिख' ग्रथीत् पहले से विद्यमान भ्रनभिमुख व्यक्ति के श्रभिमुख होने को सम्बोधन कहा गया है। श्रभिमुखता को प्राप्त हुआ व्यक्ति कियाओं में लगाया जाता है।

इसलिये, जिस प्रकार 'संख्या' का ग्रन्वय उसके प्रकृत्यर्थ में होता है उसी प्रकार, अनुवादिका नम्बोधन-विभिन्त का भी ग्रन्वय उसके प्रकृत्यर्थ में (जिसे यहाँ 'युष्मद्' सब्द का ग्रंथं) कहा गया है उसमें 'श्राक्षयता' सम्बन्ध से ग्रभेदरूप में होता है। बनता की प्रेरएम का उद्देश्य प्रकृत्यर्थ है इसलिये उस 'उद्देश्यता' सम्बन्ध से प्रकृत्यर्थ का प्रेरएम में ग्रन्वय होता है। उदाहरण के लिये जब 'देवदत्त ? त्वं गच्छ' (देवदत्त तुम जाग्रो) यह कहा जाता है तो पहले 'देवदत्त' का 'त्वम्' के साथ 'ग्रभेद' सम्बन्ध से ग्रन्वय होता है ग्रीर उसके बाद 'देवदत्त' से ग्रभिन्न 'त्वम्' का गमन-विषयक प्रेरएम में ग्रन्वय होता है। फिर ग्रन्त में 'देवदत्त' से ग्रभिन्न 'त्वम्' है उद्देश्य जिसमें ऐसी 'प्रेरएम' का ग्रपने विषयभूत 'गमन' किया में ग्रन्वय होता है। इसी कारएम यहाँ "ग्रभिमुख होने वाले 'देवदत्त' से ग्रभिन्न 'त्वम्' है उद्देश्य जिसका ऐसी प्रेरएम का विषय 'गमन' किया में ग्रन्वय होता है। इसी कारएम वहाँ "ग्रभिमुख होने वाले 'देवदत्त' से ग्रभिन्न 'त्वम्' है उद्देश्य जिसका ऐसी प्रेरएम का विषय 'गमन' किया" यह शाब्द बोध होता है।

इस प्रकार सम्बोध्य 'देवदत्त' का पहले 'त्वम्' में फिर 'प्रेरणा' में और अन्त में 'फिया' में अन्वय होता है। अतः परम्परया 'किया' में अन्वय होते के कारण, प्रथमा विभिन्नत या 'प्रधिकरण' के समान, किया-जनकतारूप 'कारकता' सम्बोधन विभिन्नत में भी माननी चाहिये। द्र०— "एतन्मूलकम् एव सम्बोधनस्य कर्तृ कारकत्वव्यवहारो बृद्धानाम्। तस्यैव त्वम्पदार्थत्वेन विनियोज्यिकयाकतृ त्वात्। अत एव 'तिङ्समानाधिकरणे प्रथमा' इति वातिकमते प्रथमासिद्धः। "तस्मात् 'कर्नृ कारकत्वं सम्बोधनस्य' इति वृद्धीनतं साध्वेव" (लस०, पृ० ११६०-६१)।

# [प्रथमा तथा सम्बोधन की 'कारकता' में प्रमारा]

ग्रत एव-

श्राश्रयोऽचधिरुद्देश्यः सम्बन्धः शक्तिरेव वा । यथायथं विभक्त्यर्थाः सुपां कर्मेति भाष्यतः ॥

(वैभूसा०, पृ० १६८)

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघू-मंजूषा

इत्यभियुक्तोक्तम्, ''सुपां कर्मादयोऽप्यर्थाः सङ्ख्या चैव तथा तिङाम्'' इति भाष्यं (१.४.२१) च सङ्गच्छते । त्रानुक्तकर्त्रादिषु तृतीयादयो विभक्तयः, श्रनभिहिताधिकारे तासां विधानाद् । इत्यन्यत्र विस्तरः ।

इसीलिये (प्रथमा तथा सम्बोधन दोनों में क्रियाजनकता होने के कारए। "सुपां कर्मादयो॰" इस भाष्य (में उद्धृत कारिका) के अनुसार अपनी अपनी योग्यता की हिष्ट से 'श्राश्रय', 'स्रविध', 'उद्देश्य', 'सम्बन्ध' अथवा केवल (ग्राश्रयत्व श्रादि) 'शक्ति' (प्रथमा आदि) विभिन्तयों के अर्थ हैं" यह (भट्टोजि दीक्षित जैसे) विद्वान् का कथन तथा "सुप्' (विभिन्तयों) के 'कर्म' आदि ('कारक') भी अर्थ हैं तथा 'सङ्ख्या' भी (अर्थ) है और उसी प्रकार 'तिङ्' विभिन्तियों के भी ('कर्त्ता', 'कर्म' तथा 'सङ्ख्या' अर्थ हैं)" यह भाष्य (का उल्लेख) सुसङ्गत होता है।

'कत्ती' आदि के अकथित होने पर तृतीया आदि विभक्तियाँ होती हैं क्योंकि "अनिभिहिते" (पा० २.३.१) के अधिकार में इन विभक्तियों का विधान किया गया है। इस विषय का अन्यत्र (लघुमंजूषा आदि ग्रन्थों में) विस्तार से वर्णन है।

श्राश्रयोऽविधः "श्रामयुक्तोक्तम् : —वैयाकरसाभूषसा तथा वैयाकरसा भूषसासार दोनों ग्रन्थों में भट्टोजि दीक्षित की यह कारिका उद्धृत एवं व्याख्यात मिलती है। यहाँ ग्रन्थकार कौण्डभट्ट ने इस कारिका की व्याख्या में प्रथमा विभक्ति की कोई चर्चा नहीं की है। परन्तु "तिङ्समानाधिकरसे प्रथमा" इस वार्तिक के श्रनुसार प्रथमा विभक्ति के भी 'कर्त्ता' या 'कर्म' श्रथं होते हैं। ग्रतः, द्वितीया श्रादि विभक्तियों के समान, प्रथमा विभक्ति का भी 'ग्राक्षय' ग्रथं माना गया।

भट्टोजि दीक्षित की इस कारिका का श्रीभप्राय यह है कि महाभाष्य में 'मुप्' तथा 'तिङ्' विभिन्तियों के 'कमं' ग्रादि कारक तथा 'सङ्ख्या' ग्रथं कहे हैं इसिलये, उस कथन के ग्राघार पर, 'प्रथमा' ग्रादि विभक्तियों के 'कत्ती', 'कमं' ग्रादि की ग्रपनी योग्यता या सामर्थ्य की हष्टि से, 'ग्राक्षय,' 'ग्रविष', 'उद्देश्य' तथा 'सम्बन्ध' ग्रथं हैं। 'कत्ती' ग्रथवा 'प्रातिपदिकार्थ' तथा 'सम्बोधन' को कहने वाली प्रथमा, 'कर्म' को कहने वाली द्वितीया, 'कर्त्ता' तथा 'कर्रा' को कहने वाली हितीया, 'कर्त्ता' तथा 'कर्रा' को कहने वाली तृतीया तथा 'ग्रधिकरण' को कहने वाली सप्तमी—इन विभक्तियों का ग्रथं 'ग्राह्यय' हैं। 'ग्रपादान' को कहने वाली पंत्रमी विभक्ति का ग्रथं 'ग्रव्या' है। 'सम्प्रदान' को कहने वाली चतुर्थी का ग्रथं 'उद्देश्य' है तथा 'शेष' ग्रथं वाली पट्टी ग्रीर 'उपपद' विभक्तियों का 'सम्बन्ध' ग्रथं है।

शक्तिरेव वा:—इस कारिकांश से यह ग्रिभिप्राय प्रकट किया गया है कि या तो 'सुप्' श्रादि विभक्तियों का यथायोग्य 'श्राश्रय' आदि श्रयं माना जाय अथवा इन आश्रय आदि में रहने वाली 'शक्ति' अर्थान् 'प्राश्रयत्व', 'ग्रविधत्व', उद्देश्यत्व' तथा 'सम्बन्धत्व' को उन उन विभक्ति का अर्थ मानना चाहिये ।

#### कारक-निरूपण

३२३

सुपां कर्मादयोष्प्रथाः सङ्ख्या चैव तथा तिङ्गाम् :— इसका अभिप्राय यह है कि 'सुप्' तथा 'तिङ्' विभक्तियों के 'कर्म' आदि 'कारक' तथा 'संख्या' दोनों ही अर्थ हैं। केवल 'संख्या' अर्थ नहीं है। यहाँ 'सुप्' की टिष्ट से 'कर्म' ग्रादि सभी 'कारक' अभिप्रेत हैं। परन्तु 'तिङ्' विभक्तियों के ग्रर्थ की टिष्ट से यहाँ केवल 'कर्त्ता' तथा 'कर्म' कारक ही अभिप्रेत हैं, क्योंकि 'तिङ्' के द्वारा इन्हीं दो का कथन होता है।

नागेशभट्ट ने यहाँ दीक्षित की कारिका तथा महाभाष्य में उद्भृत वचन को इसलिये प्रस्तुत किया है कि यदि प्रथमा तथा सम्बोधन विभक्तियों में 'कारकता' ('क्रिया-जनकता') न मानी जाय तो ये दोनों ही उपर्युक्त कथन निरथंक एवं ग्रसंगत हो जाते हैं।

### ['कारक' की दूसरी परिभाषाश्रों के विषय में विचार]

ननु 'क्रिया-निमित्तत्वं कारकत्वम्' इति स्वीकार्यम् इति चेत् ? न । 'चैत्रस्य तण्डुलं पचिति' इत्यत्र सम्बन्धिनि चैत्रादौ श्रतिव्याप्तेः । श्रनुमत्यादि-प्रकाशन-द्वारा सम्प्र-दानादेर् इव तण्डुलादि-द्वारा सम्बन्धिनोऽपि क्रियानिमित्त-त्वात् ।

किन्तु 'क्रियाऽन्वित-विभक्त्यर्थान्वितत्वम्', 'क्रिया-निर्वर्त्तक-त्वम्' वा कारकत्वम् । विशेष्यतया क्रिया सुप्-तिङ्-ग्रन्य-तर-विभक्त्यर्थेऽन्वेति । स च विशेष्यतयैव चैत्र-घटादौ ।

पष्ठ्यर्थस्य तण्डुलादि-नामार्थान्विततया क्रियाऽनन्वितत्वात् । ग्रत एव षष्ठ्यर्थस्य उपपद-विभक्त्यर्थस्य च न कारकत्वं क्रियान्वयाभावाद् इति शाब्दिकाः। उपपद-विभक्तीनाम् ग्रिप सम्बन्ध एव ग्रर्थः। 'चैत्रस्य पचति' इत्यादाव् ग्रिप तण्डुलादि-पदाध्याहारेगौव बोधः। पष्ठ्यर्थसम्बन्धस्य नामार्थेनैव, क्रियायाः कर्मत्वादिनैव, साकांक्षत्वेन सम्बन्ध- क्रिययोः निराकांक्षत्वात्।

यदि यह कहा जाय कि ''किया का कारण बनना कारकता (की परिभाषा) है'' यह मानना चाहिये तो वह उचित नहीं क्योंकि 'चैत्रस्य तण्डुलं पचित' (चैत्र के चावल को पकाता है) यहाँ सम्बन्धी 'चैत्र' म्रादि में म्रातिव्याप्ति होगी। इसका कारण यह है कि जिस प्रकार (अपनी) भ्रनुमित म्रादि देने के द्वारा 'सम्प्रदान' म्रादि ('कारक') किया के कारण बनते है उसी प्रकार सम्बन्धी भी तण्डुल म्रादि (देने) के द्वारा किया-निमित्त हो सकता है।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इसलिये 'क्रिया में ग्रन्वित होने वाले विभक्त्यर्थ में ग्रन्वित होना' ग्रथवा 'क्रिया का (साक्षात्) निष्पादक होना' ही कारकता (की परिभाषा) है। 'विशेष्य' वनकर क्रिया 'सुप्', 'तिङ्' में से किसी एक के विभवत्यर्थ में ग्रन्वित होती है ग्रौर वह (विभक्त्यर्थ) विशेष्यरूप से ही 'चैत्र', 'घट' ग्रादि में (ग्रन्वित होती है)।

षष्ठी विभक्ति के अर्थ ('सम्बन्धं) का, 'तण्डुल' आदि 'नाम' पदों के अर्थ में अन्वय होने के कारएा, (उसका) किया में अन्वय न होने से (सम्बन्धं की 'कारकता' नहीं है)। इसीलिये 'पष्ठी' विभक्ति तथा 'उपपद' विभक्ति के अर्थ (सम्बन्धं) में, उनके किया में अन्वित न होने के कारएा, कारकता नहीं है—ऐसा वैयाकरएा मानते हैं। 'उपपद' विभक्तियों का भी 'सम्बन्धं' ही अर्थ है। 'चैत्रस्य पचित' इत्यादि (वाक्यों) में 'तण्डुल' आदि पद के अध्याहार से ही अर्थ का ज्ञान होता है। पष्ठी विभिन्ति का अर्थ (अर्थात्) 'सम्बन्धं' (तण्डुल आदि) नाम पदों के अर्थ के प्रति ही 'साकांक्ष' रहता है (किया के प्रति नहीं) तथा किया 'कर्म' आदि के प्रति साकांक्ष रहती है ('सम्बन्धं' के प्रति नहीं)। इसिलिये सम्बन्धं तथा किया विगो (एक दूसरे के प्रति) निराकांक्ष हैं।

कियानिमत्तरवं कारकरवम्— यहां 'कारकर्त्व' की एक दूसरी परिभाषा 'क्रियानिमत्तरवं कारकरवम्' पूर्वपक्ष के रूप में प्रस्तुत की गयी है। इस परिभाषा में 'निमित्त' का अभिप्राय, 'उत्पादक' निमित्त न होकर, 'प्रयोजक' (प्रेरक) निमित्त है। इसलिये 'कारक' की इस परिभाषा को स्वीकार करने पर 'चैत्रस्य तण्डुलं पचित' इत्यादि प्रयोगों के 'चैत्रस्य' जैसे सम्बन्ध अर्थ बाले पदों में भी 'कारकता' की अतिब्यापित होगी, क्योंकि अपने चावलों को पकाने के लिये देकर चैत्र पकाने की क्रिया में उसी प्रकार प्रेरक निमित्त है जिस प्रकार 'सम्प्रदान' कारक में वह व्यक्ति दान किया का निमित्त है जिसे कोई वस्तु दी जाती है। इसलिए, जिस प्रकार दान के पात्र 'सम्प्रदान' को 'कारक' माना जाता हैं उसी प्रकार, 'सम्बन्धी' को भी 'कारक' मानना होगा।

क्रियान्तितः "कारकत्वय् — इस दोष के निराकरण के लिये 'कारक' की यन्य दो परिभाषाएं यहाँ दी गर्यो- "क्रियान्वित-विभक्त्यर्यान्वितत्वम् कारकत्वम्" तथा 'क्रियान्वित-विभक्त्यर्यान्वितत्वम् कारकत्वम्" तथा 'क्रियान्वितिन्विक्तत्वम् कारकत्वम्" । पहली का अभिप्राय यह है कि क्रिया में अन्वित होने वाले विभक्त्यर्थ (आख्याता के अर्थ 'कर्तृत्व' या 'कर्मत्व') में जिसका अन्वय हो वह 'कारक' है। तथा दूसरी का अभिप्राय है कि जो क्रिया का निवंतंक अर्थात् निष्पादक या जनक हो वह 'कारक' है। गहली परिभाषा के द्वारा, उपरिश्वदिश्वत पद्धति से, 'प्रातिपदिकार्थ' तथा 'सम्बोधनार्थ' में होने वाली, 'प्रथमा तथा 'अधिकरसा' की और दूसरी परिभाषा से शेष अन्य 'कारकों' की 'कारक' संज्ञा सिद्ध होती है।

विशेष्यतयँव ''चैत्रघटादौं — पहली परिभाषा को स्पष्ट करने के लिये यहां किया तथा 'विभक्तययं' श्रादि के गौगा-प्रधान-भाव की चर्चा की गयी है। किया का जब 'विभक्तययं' के साथ ग्रन्वय होता है तब क्रिया का ग्रथं प्रधान होता है। परन्तु जब 'विभक्तयथं' का 'चैत्र' ग्रादि शब्दों के साथ ग्रन्वय होता है तब विभक्ति का ग्रथं प्रधान

#### कारक-निरूपण

३२४

होता है। 'विभक्त्यर्थ' का तात्पर्य है 'मुप्' विभक्ति अथवा 'तिङ्' विभक्ति का अर्थ। 'सुप्' विभक्ति के अर्थ में 'प्रथमा विभक्ति' का अर्थ-('प्रातिपदिकार्थ') तथा 'स्रधिकरएा' का अर्थ ('आधार') अभीष्ट है तथा 'तिङ्' विभक्ति के अर्थ में, कर्तृ वाच्य के वाक्यों में, 'कर्त्ती' और कर्मवाच्य के वाक्यों में 'कर्म' अभीष्ट हैं। 'चैत्रः गच्छति' इस वाक्य के 'विभक्त्यर्थ' अर्थात् 'प्रथमाविभक्त' का अर्थ ('प्रातिपदिकार्थ') एवं 'तिङ्' विभक्ति का अर्थ ('क्रतृ त्व') दोनों-अभिन्न होकर गमन किया में अन्वित होते हैं। इस प्रकार यहां गमन किया की प्रधानता है। परन्तु इस 'विभक्त्यर्थ' के साथ 'चैत्र' शब्द का जब अन्वय होगा तब 'विभक्त्यर्थ' ('प्रातिपदिकार्थ') से अभिन्न 'कर्तृ देव') की प्रधानता होगी। इसी प्रकार 'घट' कियते' इस कर्मवाच्य के प्रयोग में पहले 'विभक्त्यर्थ', ('प्रातिपदिकार्थ') से अभिन्न 'कर्मत्व' का करनाह्न किया में अन्विय होगा। किर इस 'विभक्त्यर्थ' के साथ 'घट' का अन्वय होगा।

षष्ठ्यर्थस्य ' प्रध्वाहारेगीव बोध:—इस प्रकार प्रथमार्थ तथा सन्तम्यथं का, किया में प्रत्वित होने वाल, 'कर्ला' तथा 'कर्म' में प्रत्वित होने के कारण इनकी 'कारकता' सिद्ध हो जाती है। परन्तु षष्ठी विभिन्नत के प्रथं 'सम्बन्ध' में यह लक्षण घटिन नहीं होता और यही प्रभीष्ट भी है। इस प्रकार पूर्वोक्त प्रतिव्याप्ति दोष इस परिभाषा में नहीं उपस्थित होता क्योंकि 'चैत्रस्य तण्डुलं पचितिं इत्यादि प्रयोगों में पष्ठ्यन्त 'चैत्र' शब्द का ग्रन्वय 'तण्डुल' ग्रादि 'नाम' शब्दों के अर्थ में होता है। किसी प्रकार —परम्परया—भी उसका ग्रन्वय किया में नहीं होता। जब केवल 'चैत्रस्य पचिति' इतना ही कहा जाता है तब भी 'तण्डुल' जैसे किसी 'नाम' शब्द का श्रध्याहार करके ही इस वाक्य का अर्थ किया जाता है। इसलिये यहां उस ग्रध्याहुत 'नाम' शब्द के प्रथं के साथ ही पष्ठ्यन्त शब्द का श्रन्वय है।

षण्ड्यर्थसम्बन्धस्य ''निराकांक्षत्वात्—'पण्ड्यन्त शब्द तथा कियायाचक पदों के ग्रंथों का परस्पर ग्रन्वय हो ही नहीं सकता' इस कथन की पुष्टि के लिये यहां एक प्रवल हेतु यह दिया गया है कि षण्डी विभिन्नत का ग्रंथे (सम्बन्ध) 'नाम' शब्दों के ग्रंथं के प्रति ही साकांक्ष रहता है। इस कारणा उससे प्रत्वित होकर वह निरपेक्ष या निराकांक्ष हो जाता है। इस प्रकार, 'श्राकांक्षा'रहित हो जाने के कारणा, 'सम्बन्ध' तथा 'किया' का परस्पर श्रन्वय हो ही नहीं सकता। इस रूप में किया में श्रन्वित न होने के कारणा इसकी 'कारकता' समाप्त हो जाती है।

पण्डी विभक्ति के समान ही 'उपपय' विभक्तिगों की भी स्थिति है क्योंकि उनका अर्थ भी 'सम्बन्ध' ही है जिसका अन्वय 'क्रिया' में नहीं होता। 'उपपद' विभक्त शब्द का विग्रह किया जाता है—'उपपदेन (समीप-स्थितन पदेन) योगे विभक्तिः उपपद-विभक्तिः । अर्थात् किसी पद के समीप में होने के कारण उपस्थित होने वाली विभक्ति। इसके उदाहरण हैं—"नमः-स्वस्ति-स्वाहा-स्वधा-अर्थ-त्रपाड्योगाच्च" (पा० २.३.१६) जैसे सुत्रों से विहित 'चतुर्थी' आदि विभक्तियां।

इसलिये, क्रिया में अन्वित न होने के कारण वैयाकरण पष्ठि विभक्ति तथा 'उपपद' विभक्ति के अर्थ ('सम्बन्ध') को 'कारक' नहीं मानते ।

#### वैवाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषां

### ['कर्ता' की एक ग्रन्य परिभाषा का खण्डन]

यत्तु 'कारकान्तराप्रयोज्यत्वे सति कारक-चक्रप्रयोजकत्वं कर्तृ त्वम्' इति तन्त । 'स्थाली पचति' 'ग्रसिश्छिनत्ति' इत्यादौ स्थाल्यादेः कारकचकाप्रयोजक त्वात् कारकान्तर-प्रयोज्यत्वाच्च तत्त्वं न स्याद् इत्यलम् ।

जो ''कारकान्तर से प्रेरित न होकर (कर्ता से भिन्न) 'कारक'-समूह का प्रेरक होना 'कर्तृता' है'' यह परिभाषा है वह ठीक नहीं है क्योंकि 'स्थाली पचित' (पतीली पकाती है), 'ग्रसिः छिनित्त' (तलवार काटती है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'स्थाली' ग्रादि (शब्दों) की, 'कारक'-समूह के प्रयोजक न होने तथा अन्य 'कारक' (चैत्र स्नादि से) प्रयोज्य होने के कारण, 'कर्तृता' नहीं हो सकेगी।

'कतृंत्व' की मीमांसक सम्भत परिभाषा है ''कारकान्तराप्रयोज्यत्वे सित कारक चक्रप्रयोजकत्वम्'' (द्र० — कैभूसा०, शांकरी टीका, पृ० १८६) । इसका अभिप्राय यह है कि जो किसी दूसरे 'कारक' से प्रेरित न हो तथा स्वयं सभी 'कारकों' का प्रेरक हो वह 'कर्ता' है। "कारके" (पा. १.४.२३) सूत्र के भाष्य में पतंजिल ने कहा है "कथं पुनर्जायते कर्ता प्रधानम् इति ? यद सर्वेषु साथनेषु सन्निहितेषु कर्ता प्रवर्तयिता भवति'', प्रधान सभी कारकों में 'कर्ता' प्रधान होता है यह कैसे जाना जाय ? इस का उत्तर यह है कि अन्य सभी 'कारकों' के विद्यमान होने पर कार्य तब तक नहीं होता जब तक 'कर्ता' उन 'कारकों' को कार्य करने के लिये प्रेरित नहीं करता । इसलिये 'कर्ता' प्रधान होता है । सम्भवतः ऐसे कथनों के आधार पर ही 'कर्ता' की उपर्युक्त परिभाषा मीमांसकों ने प्रस्तुत की ।

नागेश ने इस परिभाषा के खण्डन में यह कहा कि 'स्थाली पचिति' इत्यादि प्रयोगों में 'कर्ता' स्थाली इत्यादि में न तो अन्य 'कारकों' को प्रेरित करने की शक्ति है और न ही यही बात है कि वे 'कर्ता' से प्रेरित नहीं होते, अर्थात् एक तरफ तो वे अन्य 'कारकों' को प्रेरित नहीं कर पाते दूसरे वे 'कर्ता' देवदत्त आदि से प्रेरित होते हैं क्योंकि वे सर्वथा अचेतन हैं। अतः अव्याप्ति दोष के कारण यह परिभाषा मान्य नहीं है। कौण्डभट्ट ने भी इसी युक्ति के साथ इस परिभाषा का खण्डन किया है। द्र०—"कारकचकप्रयोक्तृत्वं " 'दण्डः करोति' इत्यन्न अव्याप्तम्" (बैभूसा० पृ० १०६), अर्थात् 'कारक-समूह का प्रेरक-कर्त्ता है' यह परिभाषा 'दण्डः करोति' इस प्रयोग में 'दण्डः' की कर्तृता को उत्यन्त नहीं कर पाती।

परन्तु नागेशभटट् तथा कोण्डभटट् का यह खण्डन उचित नहीं है क्योंकि 'स्थाली पचित' या 'दण्ड: करोति' इत्यादि प्रयोगों में 'स्थालों' स्रादि स्रचेतन पदार्थों में चेतनता

पुलना करो—वै भूसा० (पृ० १८६); ''कारकचक्रप्रयोक्तृत्वं कारकत्वम् '''दण्डः करोति' इत्यन्ना-व्याप्तम्'।

२. हु॰ में 'तत्त्वंन स्याल्'यह अंश नहीं है।

का ब्रारोप करके ही उन में 'कर्तत्व की विवक्षा को गयी। इस प्रकार जब ब्रारोपित चेतनता वहां है तो 'स्थाली' या 'दण्ड' इत्यादि स्वतः अन्य 'कारकों के प्रेरक तथा कर्ता से अप्रेयं हो जायेंगे। इसलिए महाभाष्यकार ने 'कारके' सूत्र के भाष्य में (१.४.२३ पृ० ३४२) ही यह भी माना है कि 'स्थाली' में होने वाले यत्नों को जब 'पच्' धातु से कहा जाता है तय स्थाली स्वतंत्र होती है, अर्थात् स्थाली को स्वतंत्र प्रथवा कर्ता के रूप में प्रकट करने की वक्ता की विवक्षा होती है। जब 'पच्' धातु के द्वारा देवदत्त के यत्न को कहा जाता है तब स्थाली को परतंत्र अयवा 'अधिकरण' के रूप में प्रकट करने की वक्ता की विवक्षा होती है। द०— 'स्थालीस्थे यत्ने (पचिना) कथ्यमाने स्थाली स्वतंत्रा कर्नृस्थे यत्ने कथ्यमाने परतंत्रा''। ब्रचतन पदार्थों में 'कर्तृत्व' का ब्रारोप प्रायः होता है। इसीलिये तो 'मिक्षा वासयित' इत्यादि प्रयोग सुसंगत हो पाते हैं। वस्तुतः वक्ता अपनी विवक्षा के अनुसार जिस किसी भी 'कारक' को स्वतंत्र अथवा परतंत्र बना सकता है। द०— 'सर्वमैव स्वातंत्र्यं पारतंत्र्यं च विवक्षितम्'' (महा० १.४.२३ प० ३५०)। इसीलिये 'स्थाली पचित', 'दण्ड: करोति' जैसे प्रयोग प्रथवा कर्मकर्त्ता के प्रयोग सम्भव हो सके। अतः 'कर्त्ता' की उपर्युक्त परिभाषा को अमान्य नहीं ठहराया जा सकता।

### ['कर्म' कारक की परिभाषा के विषय में विचार]

कर्मत्वं च 'प्रकृत-धात्वर्ण-प्रधानीभूत-व्यापार-प्रयोज्य-प्रकृत-धात्वर्ण-फलाश्रयत्वेन उद्देश्यत्वम्'। इदमेव क'र्म-लक्षर्णे 'ईष्मिततमत्वम्'। 'गां पयो दोग्धि' इत्यादौ पयोवृत्तिर् यो विभागस् तदनुक्कलो व्यापारो गोवृत्तिः। तदनुकूलश्च गोपवृत्तिः। स्त्रत्र पयसः कर्मत्व-सिद्धये 'प्रयोज्यत्व'-निवेशः। 'जन्यत्व'-निवेशे तन्न स्यात्। 'प्रयागात् काशी गच्छति' इत्यत्र प्रयागस्य कर्मत्व-वाररणाय 'प्रकृतधात्वर्णफल' इति। नहि विभागः प्रकृत-धात्वर्णः। किन्तु नान्तरीयकत्या गमने उत्पद्यते। प्रयागस्य फलता'-वच्छेदक-सम्बन्धेन फलाश्रयत्वेन स्ननुद्देश्यत्वाच्च।

'कर्मता' (की परिभाषा) है-''प्रस्तुत धातु के अर्थों में-प्रधानीभूत 'व्यापार' से (सीधे अथवा परम्परया) उत्पाद्य, प्रस्तुत धातु के (गौरा) अर्थ, — 'फल'- के आश्रय के रूप में उद्देश्य बनाना"। 'कर्म' के लक्षरा (''कर्तुं र् ईप्सिततमं कर्म" सूत्र) में 'ईप्सिततमता' का भी यही अभिप्राय है। 'गां पया दोग्धि' (गाय का दूघ दुहता है) इत्यादि (प्रयोगों) में दूध में होने वाला जो विभाग उसके

१. ह०—कर्मण:।

२. ह०—निवेशे तु।

३. ह० तथा व'मि०—''फलताबच्छेदक सम्बन्धेन'' अंग अनुपलब्ध है ।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजुषा

अनुकूल 'व्यापार' गौ में होता है। उस (गौ में होने वाले 'व्यापार') का उत्पादक-'व्यापार' गोप में होता है। यहाँ दूध में 'कर्मता' की सिद्धि के लिये 'प्रयोज्यत्व' को (लक्षण में) स्थान दिया गया। 'प्रयोज्यता' (शब्द) की जगह 'जन्यता' (शब्द) को रखने पर वह ('पयस्' की 'कर्म' संज्ञा सिद्ध) नहीं होती।

'श्रयागात् काशीं गच्छति' (प्रयाग से काशी जाता है) यहां 'प्रयाग' की 'कमें' संज्ञा के निवारण के लिये (परिभाषा में) 'प्रकृत-धात्वर्थ-फल' (इतना अंश रखा गया) है। (प्रयाग से काशी जाते समय प्रयाग में होने वाला) विभाग प्रस्तुत ('गम्') धातु का अर्थ नहीं है किन्तु अनिवार्थ होने के कारण 'गमन' (किया) में वह उत्पन्त हो जाता है। साथ ही प्रयाग 'फलतावच्छेदक' सम्बन्ध से, 'फल' के आथय के रूप में, उद्देश्य भी नहीं है।

यहां 'कमं' कारक की वर्चा करते हुए पहले उसकी परिभाषा दी गई जिसमें यह कहा गया कि जिस धातु का प्रयोग किया जा रहा है, उस प्रस्तुत धातु का जो प्रधानीभूत अर्थ, ('ब्यापार' या किया) उससे साक्षात् अथवा परम्परया उत्पादा, तथा प्रस्तुत धातु के ही गौरा अर्थ ('फल') के आश्रय के रूप में वक्ता को जो प्रभीब्द हो वह 'कमं' है । धातु के दो अर्थ होते हैं—एक 'ब्यापार' अथवा किया तथा दूसरा 'फल'। पहला अर्थ प्रधान है तो दूसरा गौरा। इसी काररा यहां 'ब्यापार' तथा 'फल' दोनों के साथ 'धात्वर्थ' विशेषरा प्रयुक्त हुआ है। इस परिभाषा के उदाहररा के रूप में 'कुम्भकार: घट करोति' (कुम्हार घड़ा बनाता है) इस प्रयोग को प्रस्तुत किया जा सकता है। यहां प्रकृत धातु है 'कु' जिस का प्रधान अर्थ है ''उत्पत्ति के अतुकृत होने वाला 'ब्यापार''। इस 'ब्यापार' से उत्पत्त होने वाला तथा प्रस्तुत थातु का गौरा अर्थ है उत्पत्ति रूप 'फल'। इस उत्पत्ति रूप 'फल' के आश्रय के रूप में अभीब्द वस्तु है 'घट'। इसलिये 'घट' की कर्म संजा है।

'गां पयो दोन्धि' इत्यादी '''जन्यत्व' निवेशे तन्न स्यात् - 'कर्म' कारक की उपर्युक्त परिभाषा में 'प्रयोज्य' शब्द का ग्रथं है सीधे ग्रथवा परम्परया उत्पन्न होने वाला 'फल'। सामान्तया 'व्यापार' से 'फल' सीचे उत्पन्न हो जाया करता है। इसी कारए। 'व्यापार' की परिभाषा की गयी-"धात्वर्थ-फल-जनकत्वे सति धातु-वाच्यत्वम्', ग्रथीत् घात्वर्थ रूप 'फल' का उत्पादक होते हुए जो आतु का वाच्य हो वह 'व्यापार' है। परन्तु कभी कभी 'ब्यापार' से 'फल' सीधे उत्पत्न न होकर परम्परया उत्पत्न हुआ करता है। जैसे-'सांपयो दोस्थि' (गाय का दूब दुहता है) इस वाक्य में 'दोहन' क्रिया का 'कक्ती' है 'गोप'। यहाँ 'दुह्' धातु का 'व्यापार' रूप प्रधान ग्रर्थ 'गोप' के द्वारा किया जाने बाला 'दोहन' व्यापार। तथा इस 'दुह्' धातुका 'फलरूप' ग्रथं है, गाय से दूध का 'विभाग' अर्थात् अलग होना । इस प्रकार यहाँ गोप के दोहन 'ब्यापार' से 'विभाग' रूप 'फल' की सीधे उत्पत्ति नहीं होती अपितु गोप-'व्यापार' से गाय में कुछ 'व्यापार' उत्पन्न होते हैं ग्रीर उस गो-'व्यापार' के द्वारा दूध का गाय से 'विभाग' होता है । इसलिये यदि यहां 'कर्म' की 'परिभाषा' में 'प्रयोज्य' बब्द न रख कर 'जन्य' बब्द का प्रयोग किया गया होता तो परम्परया उत्पन्न जो 'फल' अर्थात् 'विभाग' उसके आश्रय दूध की 'कर्म' संज्ञा नहीं हो सकती । क्योंकि 'जन्य' का अर्थ है—साक्षात् उत्पाद्य । 'प्रयोज्य' शब्द उसकी अपेक्षा व्यापक है। 'प्रयोज्य' शब्द के अर्थ की सीमा में प्रधान

#### कारक-निरुपण

३२६

'ब्बापार' के द्वारा परम्परया उत्पाद्य 'फल' भी क्या जाता है। क्रतः इस प्रकार के प्रयोगों में लक्षणा की श्रव्याप्ति नहीं होती।

'प्रयागत् काशों गच्छति' "" फलाश्रयत्वेनानुद्देश्यत्वाच्च "कमं' के लक्षग्रा में यहाँ जो 'प्रकृतधात्वर्थफल' पद रखा गया उसका प्रयोजन यह है कि 'प्रयागत् काशों गच्छिति' (प्रयाग से काशी जाता है) इस प्रयोग में 'प्रयाग' की भी 'कमं' संज्ञा न हो जाय। बात यह है कि प्रयाग से जो आदमी काशी जा रहा है उसके चरण-प्रक्षेप आदि व्यापार से जिस प्रकार काशी से 'संयोग' रूप 'फल' की उत्पत्ति होती है। इसलिये जिस प्रकार प्रयाग से भी 'विभाग' रूप 'फल' की उत्पत्ति होती है। इसलिये जिस प्रकार 'संयोग' का ग्रथ्य होने के कारण प्रयाग की भी 'कमं' संज्ञा होती है। परन्तु प्रकृत 'गम्' धातु का ग्रथं 'उत्तर देश से संयोग' रूप 'फल' है, 'पूर्वदेश से विभाग' रूप 'फल' नहीं, इसलिये 'संयोग' रूप 'फल' के ग्राथ्यभूत काशी की तो 'कमं' संज्ञा होती है पर 'विभाग' रूप 'फल' के ग्राथ्यभूत काशी की तो 'कमं' संज्ञा हो जाती है पर 'विभाग' रूप 'फल' के ग्राथ्यभूत प्रयाग' की 'कमं'संज्ञा नहीं होती।

यहाँ यह कहा जा सकता है कि जब जाने वाले व्यक्ति के बरएा-विक्षेप ग्रादि 'व्यापारों' से ही 'संयोग' तथा 'विभाग' ये दोनों ही 'फल' उत्पन्न होते हैं तो फिर केवल 'संयोग' को ही 'गम्' धातु का ग्रर्थ क्यों माना जाता है 'विभाग' को क्यों नहीं। इस प्रश्न का उत्तर यह दिया गया कि 'विभाग' तो यहां इसलिये उत्पन्न होता है कि 'विभाग' के विना 'संयोग' हो ही नहीं सकता। इसलिये 'गमन' व्यापार में उसकी, ग्रानिवार्य रूप से, उत्पत्ति होती ही है। इसी कारएा 'विभाग' को नान्तरीयक' कहा गया

इसके प्रतिरिक्ति प्रयाग से काशी जाने वाले यात्री का, 'फलतावच्छेदक' सम्बन्ध से 'फल' के याथ्य के रूप में, प्रयाग उद्देश्य भी नहीं होता। जिस सम्बन्ध से 'फल' का उसके ग्राथ्य में रहना ग्राभीष्ट हो उस सम्बन्ध को 'फलतावच्छेदक' सम्बन्ध कहा जाता है। यह सम्बन्ध प्रत्येक धातु भी दृष्टि से मिन्न भिन्न होगा। जैसे—'ग्रामं गच्छिति' यहां 'संयोग' रूप 'फल' ग्राम में 'श्रनुधोगित्विशिष्ट समवाय' सम्बन्ध से है। इस लिये इस सम्बन्ध को ही यहां 'फलता' का 'श्रवच्छेदक' माना जायगा। यि 'फलतावच्छेदक सम्बन्ध' की बात न कही आय तो, जिस प्रकार संयोग का श्राध्य होने के कारण 'ग्राम' की 'कर्म' संज्ञा होकर 'चैत्रः ग्रामं गच्छित' यह प्रयोग होता है उसी प्रकार, स्वयं 'चैत्र' भी 'संयोग' का ग्राध्य है क्योंकि 'संयोग' दिष्ठ (दो में रहने बाला) हुआ करता है इसलिये, 'चैत्र' को भी 'कर्म' संज्ञा होने के कारण 'चैत्रः चैत्र' मच्छित' प्रयोग भी होने लगेगा। परन्तु 'फलतावच्छेदक' सम्बन्ध से 'संयोग' चैत्र में नहीं है। 'श्रनुयोगित्विशिष्ट समवाय' सम्बन्ध से 'संयोग' ग्राम-निष्ठ है चैत्रनिष्ठ नहीं है। इसलिये चैत्र की उक्त प्रयोग में 'कर्म'सज्ञा नहीं हो सकती। इसी प्रकार 'ग्रामं त्यज्ञति' जैसे प्रयोगों में 'प्रतियोगित्विशिष्ट समवाय' सम्बन्ध 'फलता' का ग्रवच्छेदक है ग्रर्थात् इसी सम्बन्ध से 'प्रयोगित्विशिष्ट समवाय' सम्बन्ध 'फलता' का ग्रवच्छेदक है ग्रर्थात् इसी सम्बन्ध से 'प्रतियोगित्विशिष्ट समवाय' सम्बन्ध 'फलता' का ग्रवच्छेदक है ग्रर्थात् इसी सम्बन्ध से

१. 'विना' अर्थ वाले 'अन्तरा' शब्द से ''तत्र भवः'' (पा० ४.३.५३) इस अर्थ में ''गहादिश्यक्ष्य'' (पा० ४.२.५३) इस अर्थ में 'क' हिश्यक्ष्य' (पा० ४.२.५३) स्त्र से 'छ' (ईय्) प्रत्यय तथा फिर स्वार्थ में 'व' प्रत्यय कर के 'अन्तरीयक' शब्द बना । और उससे 'नञ्-समान्न' तथा 'भाव' अर्थ में 'तल्' प्रत्यय करके तृतीया विभक्ति के एक वचन में 'नान्तरीयकतया' शब्द बना जिसका अभिप्राय है 'निश्चित या अनिवार्य रूप से'।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूपा

'विभाग' रूप फल 'ग्राम' में रहता है। परन् 'ग्रामाद विभवते' इत्यादि प्रयोगों में 'श्रनुयोगित्विविधिष्ट समवाय' सम्बन्ध 'फलता' का ग्रवच्छेदक' है। इसी कारण, दोनों 'त्यज्' तथा 'विभज् धातुश्रों के' विभाग रूप एक 'फल' के वाचक होने पर भी, 'ग्रामं त्यजित' के समान 'ग्रामाद विभजते' इस प्रयोग में, 'फलता' के 'ग्रवच्छेदक' सम्बन्ध के भिन्न होने से, 'ग्राम' की कमं' संज्ञा नहीं हुई। इसी प्रकार 'प्रयागात काशी गच्छति' इस प्रयोग में 'फलतावच्छेदक', ग्रथित् 'श्रनुयोगित्विविधिष्ट समवाय', सम्बन्ध से संयोग रूप 'फल' का श्राथय काशी है न कि प्रयाग। इस कारण प्रयाग की 'कमं' संज्ञा नहीं होती।

# ['कर्म' संज्ञाकी परिभाषा के 'उद्देश्यत्व' पद के विषय में विचार]

ननु 'प्रकृत-धात्वर्थ'-ग्रह्गोनैव ग्रव वारगाद् 'उद्देश्यत्व'-निवेशः किमर्थ इति चेत् ? न । तस्य ग्रसाधारगां प्रयोजनं 'काशीं गच्छन् पथि मृतः' इति काश्याः फला'-श्रयत्वाभावेऽपि फलाश्रयत्वेन उद्देश्यत्व-सत्त्वात् कर्मत्वम् ।

'प्रकृत-धात्वर्थ' (इस ग्रंश) के ग्रहण से ही यहां ('प्रयागात् काशीं गच्छित' इत्यादि प्रयोगों में 'प्रयाग' जैसे शब्दों के 'कमंत्व' का) निवारण हो जाने के कारण (लक्षण में) 'उद्देश्यत्व' (पद) का प्रवेश किसलिये है ? यदि यह कहा जाय तो वह ठीक नहीं है । क्योंकि उस ('उद्देश्य' पद) का एक ग्रमाधारण प्रयोजन है । 'काशीं गच्छन् पिथ मृतः' (काशी को जाते हुए रास्ते में मर गया) यहां यद्यपि काशी ('संयोग' रूप) 'फल' का ग्राश्रय नहीं है फिर भी 'फल' की ग्राश्रयता के रूप में (वह काशी) ग्रभीष्ट है इसलिये ('उद्देश्य' होने के कारण) उसकी 'कर्म' संज्ञा हो जाती है।

'कर्मस्त्र' के लक्ष्मए में विद्यमान 'उद्देश्यस्त्र' शब्द का विशेष प्रयोजन यह है कि यदि 'कर्म' संज्ञा के लक्ष्मए में 'उद्देश्यस्त्र' पद न रखा जाय तो जो यात्री काशी जा रहा है परन्तु काशी तक न पहुँच कर रास्ते में ही मर जाता है उसके लिये काशी 'संयोग' रूप 'फल' का आश्रय नहीं बनती। इसलिये प्रकृत धातु के अर्थरूप 'फल' का आश्रय न होने के कारएए, काशी की 'कर्म' संज्ञा नहीं हो सकेगी।

परन्तु 'उद्देश्य' पद के निवेश से लक्षण का स्वरूप होगा—'फल' का साक्षात् ग्राश्रय हो चाहे न हो, परन्तु 'फल' के ग्राश्रय के रूप में ग्रभीष्ट होने पर भी 'कारक' की 'कर्म' संज्ञा होगी। ग्रव जो व्यक्ति काशी जाते हुए रास्ते में ही मर जाता है उसके लिये भी 'फल' की ग्राश्रयता के रूप में तो 'काशी' ग्रभीष्ट है ही। इसलिये यहाँ भी 'काशी' की 'कर्म' संज्ञा हो जाती है।

ह० में 'फलाश्रयत्वाभावेऽपि' अंश अनुपलब्ध ।

#### कारक-निरूपण

₹₹9

# [कर्म कारक की परिभाषा में 'योग्यताविशेष-शालित्वम्' ग्रौर जोड़ना चाहिये]

ननु काशीं गच्छिति चेत्रे 'चैत्रः काशीं गच्छिति न प्रयागम्' इति प्रयोगानुपपित्तः , प्रयागस्य फलाश्रयत्वेन उद्देश्य-त्वाभावाद् इति चेत् ? उच्यते कर्मलक्षगों 'ईप्सिततम'-पदस्य 'स्वार्थं विशिष्ट-योग्यता-विशेषे' लक्षगा । तथा च 'प्रकृत-धात्वर्थं -प्रधानीभूत-व्यापार-प्रयोज्य-प्रकृत-धात्वर्थं -फलाश्रयत्वेन उद्देश्यत्व-योग्यता-विशेष-शालित्वं कर्मत्वम्'। तच्च प्रयागस्याप्यस्ति इति कर्मत्वं तस्य मुलभम् ।

काशी को जाते हुए चैत्र के लिये 'चैत्रः काशीं गच्छित न प्रयागम्' (चैत्र काशी जाता है प्रयाग नहीं) इस प्रयोग की सिद्धि नहीं हो पाती क्योंकि फला-श्रयता की दृष्टि से चैत्र का उद्देश्य प्रयाग नहीं है—यदि यह कहा जाय तो वह उचित नहीं है। कारण यह है कि 'कर्म' के लक्षणा ('कर्तुर् ईप्सिततमं कर्म'' (पा० १.४.४६ इस सूत्र) में 'ईप्सिततम' पद की 'स्वार्थ से युक्त योग्यताविशेष' अर्थ में लक्षणा है। इस रूप में ''प्रस्तुत धातु के अर्थ प्रधानभूत 'ज्यापार' से प्रयोज्य, प्रस्तुत धातु के अर्थ प्रधानभूत 'ज्यापार' से प्रयोज्य, प्रस्तुत धातु के अर्थ, 'फल' की आश्रयता के उद्देश्यता के सामर्थ्यविशेष से युक्त होना 'कर्मता' है"। ग्रीर यह 'कर्मता' प्रयाग में भी है इसलिये उस (प्रयाग) की 'कर्म' संज्ञा सूलभ है।

उत्पर 'कमंत्व' की जो परिभाषा दी गयी उसके अनुसार 'चैत्र: काशीं गच्छिति न प्रयागम्' इस प्रयोग में 'प्रयाग' की कमंसंज्ञा नहीं सिद्ध होती क्योंकि 'फल' की आश्रयता के रूप में जाने वाले का उद्देश्य काशी है न कि प्रयाग । इस अनुपपत्ति के समाधान के लिये, पािंगिन के 'कर्नुशीष्सततमं कमं' सूत्र के, 'ईष्सिततमम्' पद में लक्षरणा का सहारा लेकर उसका 'ईष्सिततमता (योग्यताविशेष) से युक्त' अयं किया गया । इस 'योग्यता-विशेष' से युक्त होने की क्षमता जिसमें होगी, भले ही वह फलाश्रयता रूप से उद्देश्य न हो फिर भी, उसकी 'कर्म' संज्ञा स्वीकार कर ली जाएगी । 'ईष्सिततम' पद की इस लाक्षणिक व्याख्या के अनुसार उपर की परिभाषा में भी 'योग्यताविशेष-शालिख' अंश और जोड़ दिया गया । अब, प्रयाग में यह 'योग्यता-विशेष' है कि वह फलाश्रयता रूप से उद्देश्य बन सके । इसलिये प्रयाग की 'कर्म' संज्ञा हो जायगी, भले ही यहां 'चैत्र: काशीं गच्छित न प्रयागम्' इस प्रयोग में फलाश्रयत्वेन उदिइष्ट न भी हो ।

### [कुछ प्रन्य प्रयोगों में 'कर्मत्व' की उपपत्ति]

एतेन कार्यान्तरं कुर्वेति चैत्रे 'कि ग्रामं गच्छति स्थवा' स्रोदनं पचति ?' इति प्रक्ते 'न ग्रामं गच्छति न स्रोदनं

१. ह० में 'प्रयोगानापत्तिः' पाठ है।

**२. ह० में अनुपलब्ध**ा

₹₹₹

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मञ्जूषा

पचिति' इत्यादि-प्रयोगा व्याख्याताः । यत्र तु ताड्नादिना पराधीनतया विषमोजनादिकं तत्र विषादिः, तादृशफला-श्र्यत्वेन, उद्देश्यमेव । श्रुत एत्र ''श्रातश्च विषमीप्सितं यद् भक्षयति ताड्नात्'' इति भाष्यं सङ्गच्छते । एतेन 'क्शाभिहितः कारागारं गच्छति' इति व्याख्यातम् ।

इस परिभाषा से अन्य कमं को करते हुए चैत्र के विषय में 'क्या गांव जाता है अथवा चावल पकाता है' यह पूछने पर 'न ग्रांमं गच्छित न ग्रोदनं' पचितं' (न गांव जाता है न चावल पकाता है)' इत्यादि प्रयोगों की व्याख्या (ग्रथांत्-ग्राम और तण्डुल के 'कमंत्व' को सिद्धि) हो जाती है। परन्तु जहाँ मारपीट आदि के द्वारा विवशता से विष भोजन-आदि (किया जाता) है वहाँ विष आदि. उस प्रकार के 'फल' का आश्रय होने के कारगा, उद्देश्य हैं (ग्रतः वहाँ 'योग्यता-विशेष' के ग्राश्रय की आवश्यकता नहीं है)। इसलिये "ग्रवश्य ही विष ग्रभीष्ट है क्योंकि मार के भय से उसे खाता है" यह भाष्य (में पतंजिल) का कथन सुसङ्गत होता है। इस (कथन) से 'कश्या ग्राभहतः कारागारं गच्छित' (कोड़े से मारा हुम्रा जेल जाता है) यह (प्रयोग) स्पष्ट हो गया।

ऊपर 'कर्मत्व' की परिभाषा में, 'ईप्सिततम' पद में 'लक्षग्।' वृत्ति मानते हुए, 'योग्यताविशेषशालित्वम्' पद का जो संयोजन किया गया उसके ढारा ही, 'चैंत्रः न श्रामं गच्छति न श्रोदनं पचित' इत्यादि प्रयोगों में 'ग्राम' तथा 'श्रोदन' पदों में उद्देश्य बनने के 'योग्यताविशेष' के रहने के कारण, 'ग्राम' तथा 'श्रोदन जैसे शब्दों की कर्मता सिद्ध हो जाती है। परन्तु जब कोई व्यक्ति मार या पीड़ा के भय से विष खाता है या कोड़े से मारा जाता हुग्रा जेल जाता है तो वहाँ, 'योग्यताविशेष-शालिता' का ग्राधार लिये बिना ही, 'विष' या 'कारागार' जैसे शब्दों की 'कर्म' संज्ञा सिद्ध हो जाएगी क्योंकि वहाँ कर्ता का उद्देश्य 'विष' ग्रथवा जेल ही होता है। पतंजलि ने भी ऐसे स्थलों में 'विष' ग्रादि को ही 'उद्देश्य' माना है, यह उपयुंक्त उद्धरग् से स्पष्ट है।

# ['योग्यताविशेषशातिस्वम्' में 'विशेष' पर का प्रयोजन]

कालत्रये' काशी-गमन-शून्ये चैत्रे 'काशी गच्छति चैत्रः' इति वारसाय 'विशेष' इति । काश्याः फलाश्रयत्वेन

१. ह० -- विषादे: ।

२. तुलनाकरो--महा० १,४.५०;

विषयभशणमपि कस्यचिदीप्सितं भवति । कयम् ? इह य एष मनुष्यो दुःखातौ भवति सोऽन्यानि दुःखानि अनुनिश्चम्य विषभक्षणभेव ज्यायो मन्यते । आतश्च ईप्सितं यत्तद् भक्षयति ।

रे. ह० में 'कालश्रय' पाठ है।

#### लकारार्थ-निर्णय

333

उद्देश्यत्व-योग्यता-सत्त्वेऽपि तद्विशेषगाभावान् न कर्मत्वम् तद् विशेषश्च व्यापारसमकालिकस् तटस्थजन-गम्यः । किं च ईदृशस्थले तद्विशेषवत्त्वेऽपि निषेध एव ग्रमुभवसिद्ध इति 'काशीं न गच्छति' इति किम् ग्रमुप-पन्तम् ?

('भूत' 'भिविष्यद्', 'वर्तमान' इन) तोनों कालों में जो काशीगमन—से रहित है ऐसे चत्र के लिये 'काशीं गच्छिति चैत्रः' (चैत्र काशी जाता है) इस प्रयोग के निवारणार्थ (ऊपर 'कर्म' की परिभाषा में 'योग्यता' के साथ) 'विशेष' पद रखा गया है। इसिलये 'फल' को ग्राश्रयता की हिष्ट से उद्देश्य बनने की योग्यता काशी में होने पर भी योग्यता विशेष के न होने के कारण (काशी की 'कर्म' संज्ञा नहीं होती और वह 'योग्यता-विशेष' ग्रपने ग्राश्रय में 'व्यापार' के समय रहा करता है तथा ('कर्ता' से भिन्न) तटस्थ व्यक्ति (जो 'व्यापार' नहीं कर रहा है उस ) के द्वारा ज्ञातव्य है। इस के ग्रातिरक्त ऐसे स्थलों में 'योग्यताविशेष' के होने पर भी निषध ही ग्रनुभव (व्यवहार) के द्वारा प्रमाणित है। इसिलये 'काशीं न गच्छित' इस प्रयोग में क्या ग्रसङ्गति है?

'कमं' की परिभाषा में ऊपर 'योग्यता' के साथ जो 'विशेष' पद का संयोजन किया गया उसका प्रयोजन बताते हुए यहाँ यह कहा गया कि उस चैत्र के लिये, जिसका काशी-गमन तीनों कालों में ग्रसम्भव है, 'चैत्रः काशीं गच्छिति' यह प्रयोग भ होने लगे। परिभाषा में 'विशेष' पद के न रहने पर काशी की 'कमं' संज्ञा इस लिये हो जाती कि फलाश्रयता रूप से उद्देश्य बनने की योग्यता तो उसमें भी है ही। हाँ 'योग्यता-विशेष' नहीं है। यह 'योग्यता-विशेष' क्या है इसे स्पष्ट करते हुए यहाँ यह कहा गया कि जिस समय 'कर्ता' ग्रपना 'व्हापार' कर रहा होता है उस समय ही यह 'योग्यता-विशेष' फलाश्रयता रूप से ग्रमीध्य वस्तु में होता है तथा तटस्य ग्रर्थात् जो व्यक्ति उस व्यापार को नहीं कर रहा है उसी को इस 'यग्यता-विशेष' का ज्ञान हो पाता है, दूसरों को नहीं। परन्तु नागेश की यह 'योग्यताविशेष' वाली बात बहुत सुसंगत एवं संयुक्तिक नहीं प्रतीत होती। यदि 'कर्म कारक की उपर्युक्त परिभाषा में 'योग्यताविशेष' पद न भी रखा जाय तो भी 'चैत्रः काशीं गच्छिति' यह प्रयोग नहीं होगा, क्योंकि वक्ता जब यह जानता है कि चैत्र कभी भी काशी नहीं जा सकता तो वह 'चैत्रः काशीं गच्छिति' प्रयोग करेगा ही क्यों? वह तो 'काशीं न गच्छित चैत्रः' यही कहेगा। यह ग्रनुभविस है।

वस्तुतः 'कमं' की परिभाषा में 'योग्यताविशेषशालित्वम्' पद का संयोजन बहुत आवश्यक नहीं है, क्योंकि 'चैंतः काशीं गच्छति न प्रयागम्' जैसे प्रयोगों में भी, उपर्युक्त पद्धति से, 'प्रयाग' में उद्देश्यता का आरोप करके कमंत्व की सिद्धि की जा सकती है। 'विशेष' पद के प्रयोजन की निस्सारता तो स्वयं नागेशभट्ट ने ही यहां अनुभव के आधार पर मान ली है।

ह० में अनुपलब्ध ।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूबा

३३४

# ['कर्म' कारक के कुछ ग्रन्य प्रयोगों पर विचार]

नतु 'ग्रन्नं भक्षयन् विषं भुं कते' 'ग्रामं गच्छंस् तृग्रांसपृशित' इत्यादौ विषतृग्र्योर् उद्देश्यत्वाभावात् कथं कर्मत्वम् इति चेत् श्रुग्यु । ''तथा युक्तम् ०'' (पा० १.४.५०) इति लक्षग्रान्तरात् । ''प्रकृत-धात्वर्थ-प्रधानीभूत-व्यापार-प्रयोजन-प्रकृत-धात्वर्थ-फलाश्रयत्वम् ग्रनीप्सित-कर्मत्वम्'' इति तदर्थात् । 'प्रयागात् काशीं गच्छति' इत्यत्र प्रयागस्य कर्मत्व-वारग्राय 'प्रकृत-धात्वर्थ-फल' इति । द्वेष्योदा-सीन-कर्म-सङ्ग्रहार्थम् इदं लक्षग्रम् ।

'ग्रन्नं भक्षयन् विषं भुङ्क्ते' (ग्रन्न खाते हुए विष खाता है) तथा 'ग्रामं गच्छंस् तृएां स्पृशित' (गाँव जाता हुग्रा तृएा छूता है) इत यादि (प्रयोगों) में 'विष' तथा 'तृएा' के उदद्श्य न होते से (इन दोनों की) 'कर्म' संज्ञा कैसे होगी? इस का उत्तर यह है कि ''तथाऽयुक्तं चानीष्सितम्'' इस दूसरे सूत्र से (इन की 'कर्मसंज्ञा हो जायगी) क्योंकि उस (सूत्र) का ग्रर्थ है—''प्रस्तुत धातु के ग्रर्थ—प्रधानीभूत 'व्यापार'—से उत्पाद्यः प्रस्तुत धातु के ग्रर्थ—फल—का ग्राश्रय होना ग्रनीष्सित-कर्मता है''। 'प्रयागात् काशीं गच्छति' (प्रयाग से काशी जाता है) यहाँ 'प्रयाग' की 'कर्मसंज्ञा ('ग्रनीष्तितकर्मता') न हो जाय इसलिये (यहां 'ग्रनीष्तित-कर्मता' की परिभाषा में') 'प्रकृत-धादवर्ष-फल' पद रखा गया है 'द्वेष्य' तथा-'उदासीन' कर्म (— संज्ञक शब्दों) के सङ्ग्रह के लिये यह लक्षण बनाया गया।

उत्तर, "कर्तुर् ईप्सिततमं कर्म" सूत्र के प्राधार पर 'कर्म' कारक की जो परिभाषा की गयी उससे 'ग्रन्ने भक्षयन् विषं भुड़्क्ते' तथा 'ग्रामं गच्छंस् तृएां स्पृशति' जैसे प्रयोगों में ढेंड्य (धातक) 'विष' तथा उदासीन (जो न तो ग्रभीक्ट ही है ग्रीर न ग्रनभीक्ट है) 'तृएा' की 'कर्म' संज्ञा नहीं प्राप्त होती, क्योंकि वे 'फल' के ग्राप्रय के रूप में ग्रन्न खाने वाले तथा गांव जाने वाले व्यक्ति को ग्रभीक्ट नहीं है। जो भोजन कर रहा है वह कभी भी यह नहीं चाहेगा कि वह विष भी खा ले। वह तो विष से ढेंच ही करेगा, क्योंकि वह जानता है कि विष-भक्षण से उसकी मृत्यु हो जायगी। द्वेच का विषय होने के कारए। ही विष को यहां 'ढेंच्य' कहा गया है। इसी प्रकार गांव जाते हुए व्यक्ति के लिये रास्ते में मिलने वाले तृए। इस्पादि 'फल' के ग्राप्रय के रूप में न तो ग्रभीक्ट ही हैं ग्रीर न विष के समान द्वेच्य ही हैं। इसीलिये उपेक्षित होने के कारए। ही उन्हें 'उदासीन' कहा गया। इस प्रकार के जितने भी 'द्वेच्य' तथा 'उदासीन' कमं हैं, उन सबकी 'कर्मता' की सिद्धि के लिये पाणिनि ने कमं संग्रा का विधान करने वाले एक ग्रन्य सूत्र "तथाऽप्रुक्तं चानीप्सतम्" की रचना की। इस सूत्र के ग्रथं को ही ऊपर नागेश ने स्पष्ट किया है।

#### लकारार्थ-निर्णय

१६६

प्राकृत-धात्वर्थं.........फलेति:—नागेश की इन पंक्तियों का प्रभिप्राय यह है कि यदि 'ब्यापार' तथा 'फल' दोनों ही, उच्चरित धातु के प्रथं हों तथा प्रधान धात्वर्थ, ('ब्यापार'), से 'फल' उत्पाद्य हो तो उस स्थिति में 'फल' का जो भी ग्राध्य होगा उसकी 'कमं' संज्ञा हो जायगी। ग्रतः 'भक्ष्' धातु के प्रधान ग्रथं भक्षण 'ब्यापार' से उत्पाद्य भोजन रूप 'फल', जो 'भक्ष्' धातु का ही ग्रथं है, के ग्राध्य विष तथा इसी प्रकार 'स्पृश्' धातु के प्रधान ग्रथं 'स्पर्शन' 'ब्यापार' से उत्पाद्य 'स्पर्श' रूप 'फल', जो 'स्पृश्' बातु का ही ग्रथं है, के ग्राध्ययभूत तृण दोनों की 'कमं' संज्ञा की सिद्धि इस दूसरे लक्षण से हो जायगी। प्रथम लक्षण की श्रपेक्षा इस लक्षण में ग्रन्तर यह है कि पहले में 'उद्देश्यता' पद श्रपिक है जिसके कारण ही 'विष' तथा 'तृण' जैसे क्रमशः 'द्वेष्य' तथा 'उदासीन' ग्राध्ययों की 'कमं' संज्ञा नहीं हो पाती थी। ग्रब इस परिभाषा में उसके न होने के कारण इन शब्दों की 'कमंता' में कोई बाधा नहीं ग्राती चाहे वे 'कत्ती' की दृष्टि से उद्देश्य हो चाहे न हों, केवल 'फल' के ग्राध्यय होने के कारण ही उनकी 'कर्मता' सिद्ध है।

यहाँ नागेश ने अपने लक्षण में 'प्रकृत-धात्वर्थ' अर्थात् फल, के साथ प्रस्तुत या उच्चरित धातु के अर्थ होने की जो बात कही है उसका प्रयोजन यह है कि 'प्रयागात् काशीं गच्छित' जैसे प्रयोगों में 'प्रयाग' की 'कर्म' संज्ञान हो जाय। प्रस्तुत 'गम्' धातु का अर्थ 'संयोग' यहाँ 'फल' है जिसका आश्रय 'काशी' है न कि 'प्रयाग'। इसलिये उसकी 'कर्म' संज्ञानहीं होगी।

### [डिकर्मक धातुश्रों के विषय में विचार]

'दुह्' म्रादीनां व्यापार-द्वयार्थं कत्वपक्षे ''म्रकथितं च'' (पा० १.४.५१) इति व्यर्थं म् । पूर्वेग्गैव इष्टसिद्धेः । एक-व्यापार-बोधकत्वपक्षे तु सम्बन्ध-षष्ठी-बाधनार्थं म् । तत्पक्षे 'कर्मसम्बन्धित्वे सति म्रपादानादि-विशेषाविव-क्षितत्वम् म्रकथित-कर्मत्वम्' इति तृतीय-लक्षग्गेन 'गां पयो दोग्धि' इत्यादौ 'गाम्' इत्यस्य कर्मत्व'सिद्धिरि— त्यन्यत्र विस्तरः ।

"दुह् आदि (धातुओं) के दो दो व्यापार अर्थ हैं" इस पक्ष में "अकथित च" यह सूत्र अनावश्यक है क्योंकि पहले (सूत्र "कतुं र् ईप्सितमं कर्म") से ही ('गां पयो दोग्धि' इत्यादि प्रयोगों में) इष्ट ('कर्म' संज्ञा) की सिद्धि हो जायगी। परन्तु (इन धातुओं के) एक-व्यापार-बोधकता पक्ष में ("षष्ठी शेषे"; पा॰ प॰२.३.५० से प्राप्त होने वाली) 'सम्बन्ध-षष्ठी को रोक्षने के लिये ("अकथितं च" सूत्र आवश्यक) है। उस (एक-व्यापारार्थकता के) पक्ष में "कर्म का सम्बन्धी होते हुए 'अपादान' आदि विशेष (कारकों के) द्वारा विवक्षित न होना 'अकथित-कर्मता" है इस तृतीय ("अकथितं चं") लक्ष्मा से 'गां पयो दोग्धि' इत्यादि

<sup>ी.</sup> ह० स<mark>कमर्मत्व</mark>ः--।

### वैवाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

में 'गाम्' पद की 'कर्म' संज्ञा की सिद्धि हो जायगी । इस विषय का विस्तार श्रन्यत्र (लघु मञ्जूषा ग्रादि ग्रन्थों में द्रष्टव्य) है।

'दुह्,'-म्रादीनां ∵इण्टिसिद्धेः — 'दुह्,' म्रादि कुछ यातुएँ ऐसी हैं जिनमें एक साथ दो दो 'व्यापारों' की प्रतीति होती है। 'गां दोग्धि पयः' इस वाक्य से जहाँ यह प्रतीति होती है कि गौ अपने से दूघ को श्रलग करती है वहीं यह प्रतीति भी होती है कि ग्वाला गौ से दूघ को श्रलग करवाता है। इसलिये 'दुह्,' यातु का अर्थ है "दूध में होने वाले 'विभाग' रूप व्यापार के अनुकूल गोप में होने वाला 'दोहन' रूप व्यापार''। इस तरह दोनों ही 'व्यापार' 'दुह्,' धातु के ही श्रथं हैं - यह एक पक्ष है।

इस पक्ष में. दोनों ही 'व्यापार' बातु के ही अर्थ हैं इसिलये, ''कर्तुर् ईिस्ततमं कमं' इस लक्षण की व्याख्यानभूत परिभाषा—'प्रकृत-धात्वर्थ-प्रधानीभूत-व्यापार-प्रयोज्य-प्रकृत-वात्वर्थफलाश्र्यत्वेन उद्देशस्वं कमंत्वम्'—के अनुसार प्रकृत-'दुह्'— धातु के दोनों 'व्यापारों' से उत्पाद्य 'विभाग' रूप फल के दोनों आश्र्यों—'गों' तथा 'प्यस्'— की 'कर्म' संज्ञा प्राप्ति हो जायगी। अतः पाणिनि का ''श्रकथितं च' सूत्र इस पक्ष में अनावश्यक हो जाता है।

एक-व्यापार'''बाधनार्थम् :--परन्तु इन धानुत्रों के विषय में एक मत यह भी है कि इनसे केवल एक ही प्रमुख 'व्यापार' की प्रतीति होती है। जैसे - 'गां दोग्यि पमः' प्रयोग में 'तुह,' धानु केवल 'गोप' के ही व्यापार को कह रहा है जिसका उत्पाद्य 'फल' है दूध में होने वाला 'विभाग'। इस पक्ष में 'गोप' के व्यापार से उत्पाद्य 'विभाग' रूप फल के ऋश्यय दूध की तो कर्म संज्ञा हो जायगी। पर, 'गौ' में होने वाला 'व्यापार' धानु द्वारा नहीं कहा जा रहा है इसलिये, उस 'व्यापार' से उत्पाद्य 'विभाग'- रूप 'फल' के आश्रय 'गों' की 'कम' संज्ञा नहीं हो सकेगी।

इस स्थिति में यदि 'गौ' को 'अपादान' आदि 'कारकों' के द्वारा कह दिया जाय तब तो ठीक है। पर यदि वक्ता की इच्छा 'गौ' को उस रूप में कहने की नहीं है अपितु 'कमं' कारक के रूप में ही प्रस्तुत करने की अभिलापा है तब, 'अकथित च'' मूत्र के ग्रभाव में, 'कमं' सज्ञा की प्राप्ति न हो कर "पष्ठी क्षेप" से पष्ठी विभक्ति की प्राप्ति होगी। अतः इस अवांछित पष्ठी विभक्ति की प्राप्ति को रोकने के लिये "अकथितं च" सूत्र आवश्यक है।

तत्पक्षे "कर्मत्विसिद्धः - यह "ग्रकथितं च" सूत्र 'कर्म' संज्ञा का तीसरा लक्षण है। जगर पहले के दो सूत्रों के विषय में विचार किया गया। यहां इस तीसरे लक्षण के ग्रमित्राय को स्पष्ट करते हुए नागेश भट्ट ने यह कहा है कि 'ग्रकथित' कारक वह है जिसे 'ग्रपादान' ग्रादि ग्रन्य कारकों द्वारा वक्ता की कहने की इच्छा न हो तथा जो प्रमुख 'कर्म' कारक से सम्बद्ध हो। जैसे यहां दूध प्रमुख 'कर्म' संज्ञक शब्द है। उसमें सम्बद्ध कारक 'गी' को, जब 'ग्रपादान' ग्रादि ग्रन्य कारकों के रूप में न कह कर, वक्ता 'कर्म' कारक के रूप में ही कहना चाहता है, उस स्थिति में 'गी' 'ग्रकथित' कारक होगी। 'ग्रपादान' ग्रादि ग्रन्य 'कारकों द्वारा कथित न होने से ही 'शेप' होने के कारण 'गी' शब्द "पष्टिं शेप' सूत्र का विषय बन जाता है। परन्त "ग्रकथितं च" इस

३३७

सूत्र के विशेष विहित (ग्रपवाद) होने के कारएा इसके द्वारा "षष्ठी शेषे" का निवारए। हो जाता है।

['कर्म' कारक की परिभाषा के विषय में नैयायिकों के सिद्धान्त पक्ष को प्रस्तुत करने के पहले, पूर्वपक्ष के रूप में, किन्हीं ग्रन्य नैयायिक विद्वानों के ही तीन पक्षों का प्रदर्शन]

यत्तु तार्किकाः—कर्मत्वं तु'न 'करण-व्यापार'वत्त्वम्'।
तिद्ध करण-जन्य-व्यापारवत्त्वम्। 'दात्रेण धान्यं लुनाति'
इत्यादौ हस्तादि-करण-जन्य-व्यापारवित दात्रादाव् स्रति—
व्याप्तेः। नापि 'क्रिया-जन्य-फल-शालित्वम्' तत्।
'चैत्रश्चैत्रं गच्छिति' इत्यापत्तेः। संयोगरूपफलस्य उभयकर्म-कर्तृ-निष्ठत्वात्। नापि 'पर-समवेतिक्रिया-जन्य-फलशालित्वम्' तत्। गमिपत्योः पूर्वस्मिन् देशे त्यजेश्च उत्तरस्मिन् देशे कर्मत्व-प्रसङ्गात्। 'नदी वर्धते' इत्यादौ
स्रवयवोपचयरूप-वृद्धि-क्रियायाः तीर-प्राप्तिरूप-फला'श्रये
तीरे कर्मत्वापत्तेश्च।

नैयायिक जो (यह) कहते है कि-''करण' के 'व्यापार से युक्त होना' 'कर्मता'' ('कर्म' संज्ञा की परिभाषा) नहीं है क्योंकि वह ('करण-व्यापारवत्ता' का ग्रभिप्राय) है 'करण' (कारक) से उत्पाद्य 'व्यापार' से युक्त होना। (ग्रतः) 'दाश्रेण धान्यं लुनाति' इत्यादि (प्रयोगों) में हाथ ग्रादि 'करण' से उत्पाद्य 'व्यापार' से युक्त होने वाले दात्र (हंसिया) ग्रादि में (लक्षण को) ग्रातिव्याप्ति होगी।

न हो वह ('कमं' कारक का लक्षरा) ''क्रिया से उत्पन्न 'फल' से युक्त होना" है क्योंकि ('गम्' धातु के अर्थ) 'संयोग' रूप 'फल' के 'कमं' तथा 'कर्ता' दोनो में ही रहने के कारएा ('कर्ता' चैत्रं भी 'संयोग से युक्त है अतः उसकी भी 'कर्म' संज्ञा होने के कारएा) 'चैत्रः चेत्रं गच्छिति' यह प्रयोग भी होने लगेगा।

"(कमं' से) ग्रन्य में 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली किया से उत्पन्न होने वाले 'फल' से युक्त होनां' भी वह ('कमं' का लक्षण्) नहीं है क्योंकि 'गम्' तथा 'पत्' धातु के प्रयोग में पूर्व देश (जहाँ से 'विभाग' होता है) में तथा 'त्यज्' धातु के प्रयोग में उत्तर देश ('विभाग' के बाद जिस स्थान से कर्ता का सम्बन्ध होता है) में 'कमंत्व' की प्राप्ति होगी। तथा 'नदी वर्धते' (नदी बढ़ती है)

प. ह० में 'तु' अनुपत्तब्धः।

२. ह०-व्यापार्यत्वम् ।

३, ह०--फलस्वाश्रये ∤

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इत्यादि (प्रयोगों) में (नदी के) अवयवों का उपचय होना रूप 'वृद्धि किया' से उत्पन्न होने वाले, तीर-प्राप्ति रूप, 'फल' के आश्रय 'तीर' में 'कमें' संज्ञा की प्राप्ति होगी।

कर्मत्वं ''दाप्रादाव् प्रतिक्याप्ते: --यहां नैयायिकों ने पूर्वपक्ष के रूप में 'वर्म' कारक की तीन परिभायायें प्रस्तुत की हैं। पहली हैं - "करण-व्यापारवत्त्वं कर्मत्वम्' ग्रथीत् 'करण' कारक के व्यापार से युवत होने वाला कारक 'कर्म' कारक है। 'करण-व्यापार' का प्रथं हैं -- 'करण से उत्पन्न होने वाला व्यापार'। इस परिभाषा को न्याय-सिद्धान्त-दीपिका में 'करण-व्यापार-विषय-कारणत्वं कर्मत्वम्' (न्यायकोश में उद्धृत) इन शब्दों में प्रस्तुत किया गया है। परन्तु इस परिभाषा को मानने से 'दात्रेण धान्यं जुनाति' इत्यादि प्रयोगों में 'दात्र' की भी 'कर्म संज्ञा माननी होगी क्योंकि धान को काटने में हाथ 'करण' है तथा उस 'करण' ग्रथीत हाथ के व्यापार से दात्र युक्त है। इस रूप में इस परिभाषा को मानने में ग्रतिव्याप्ति दोष न्न्यता है जिसके निवारणार्थं दूसरी परिभाषा प्रस्तुत की गयी।

नापि कियाजन्य "कर्नु निष्ठत्वात् — दूसरी परिभाषा है — "क्रिया-जन्य-फलशालित्वं कर्मत्वम्", श्रर्थात् — क्रिया से उत्पन्त फल से युक्त होने वाला कारक 'कर्म'
है। परन्तु इस परिभाषा में भी श्रतिन्यापित दोष है। 'चैत्रः ग्रामं गच्छिति' जैसे प्रयोगों
में 'गमन' क्रिया से उत्पन्त होने वाले फल ('संयोग') से जिस प्रकार ग्राम युक्त होता है उसी प्रकार गाँव को जाने वाला चैत्र भी 'संयोग' रूप फल से युक्त होता हो है क्योंकि 'संयोग' अकेले गाँव का तो हो नहीं सकता, किसी दूसरी वस्तु या व्यक्ति के साथ ही गाँव का 'संयोग' संभव है। इसलिए परिभाषा के ग्रनुसार चैत्र की भी 'कर्म' संज्ञा प्राप्त होगी ग्रीर तब 'चैत्रः ग्रामं गच्छिति' के समान 'चैत्रः चैत्रं गच्छिति' जैसे प्रयोग भी होने लगेंगे।

नापि परसमवेत ं कर्मत्वापत्ते श्व—तीसरी परिभाषा है—''परसमवेत-क्रिया-जन्य-फल-शालित्वं कर्मत्वम्' ग्रथित् 'कर्म' से ग्रन्य कारक में 'समवाय'-सम्बन्ध से रहने वाली क्रिया से उत्पन्न 'फल' से युक्त होने वाला कारक 'कर्म' है। इस परिभाषा से पूर्वोक्त 'चैत्रश्चैत्रं गच्छिति' जैसे प्रयोगों का निराकरसा हो जाएगा।

परन्तु इस परिभाषा में भी एक अन्य अितव्याप्ति दोष है। 'प्रयागात् चैत्रः गच्छितं' (प्रयाग से चैत्र जाता है) तथा 'वृक्षात् पत्रं पतितं' (पेड़ से पत्ता गिरता है) जैसे 'गम्' तथा 'पत्' धातु के प्रयोगों में, जिस पूर्व स्थान से कत्तां पृथक् होता है उन, 'प्रयाग' तथा 'वृक्ष' जैसे शब्दों में भी 'कमं' सज्ञा की प्राप्त होगी, क्योंकि 'गम्न' किया था 'पतन' किया 'कमं से भिन्न 'कारक' में 'समवाय' सम्बन्ध से रहती है तथा उनसे उत्पन्न 'फल' ('विभाग') से प्रयाग तथा वृक्ष युक्त रहते ही हैं। इसी प्रकार 'वृक्षं त्यजति वायसः' जैसे 'त्यज्' घातु के प्रयोगों में उत्तरदेश, अर्थात् वृक्ष को त्यागकर कौ आ जहां जाता है उन, आकाश आदि की 'कमं' संज्ञा प्राप्त होगी, क्योंकि 'परसमवेत' अर्थात् कौए आदि 'कमं' कारक से मिन्न कारक में समवाय सम्बन्ध से रहने वाली, 'त्यजन' किया से उत्पन्न 'संयोग' रूप फल का आश्रय आकाश आदि होते ही हैं। 'नदी वर्धते' जैसे प्रयोगों में भी, जिनमें अवयव अर्थान् लहर आदि, का बढ़नारूप किया,

3₹€

ंपरसमवेत' है, ग्रथीन् 'नदी' जो 'कमं' कारक नहीं है, उसमें 'समवाय' सम्बन्ध से विद्यमान है। उस क्रिया से उत्पन्न तीर-प्राप्ति रूप 'फल' का ग्राश्रय तीर है। इसलिए तीर की 'कमं' संज्ञा प्राप्त होगी। ग्रतः यह तीसरी परिभाषा भी मान्य नहीं है।

# [इस प्रसंग में नैयायिकों की सिद्धान्तभूत परिभाषा]

त्रत्र बूमः—'धात्वर्थं तावच्छेदक-फल-शालित्वं कर्मत्वम्'। ताहशफलं च 'गमेः' संयोगः, 'त्यजेः' विभागः, 'पतेः' स्थोदेश-संयोगः। स्रधोदेशरूप-कर्मगो धात्वर्थं — निविष्टत्वाद् स्रकर्मकत्वेनः 'पर्गं वृक्षाद् भूमौ पतितं' इति । संयोगमात्र-फल-पक्षे 'वृक्षाद् भूमौ पतितं' इति । नतु चतुर्थं 'लक्षगोपि 'चैत्रश्चेत्रं गच्छति' इत्यापत्तिः । तत्र हि धात्वर्थं तावच्छेदक-फलं संयोग इति चेत् न । लक्षगो 'व्यापारानधिकरणत्वे सति' इति विशेषणा-दोनाद्-—इत्याहः ।

इस प्रसंग में (हम नैयायिक) कहते हैं कि "धात्वर्थता के ग्राष्ट्रय (ग्रर्थात् धातु के ग्रयं)— 'फल'-से युक्त होना' 'कर्मत्व' है। ग्रौर उस प्रकार का (धात्वर्थं रूप) 'फल' 'गम्' (धातु) का 'संयोग,' 'त्यज्' (धातु) का 'विभाग', तथा 'पत्' (धातु) का निम्न स्थान से 'संयोग' है। (इस) 'निम्न स्थान' रूप 'कमं' के 'पत्' धातु के ग्रयं में ग्रन्तभूत होने के कारण, (धातु के) 'ग्रकमंक' होने से, 'पण्' वृक्षाद् भूमौ पतित' यह प्रयोग होता है। '(पत्' घातु का) 'संयोग' मात्र 'फल' है' इस पक्ष में '(पण्णं) वृक्षाद् भूमि पतित' यह प्रयोग होगा।

यदि यह कहा जाय कि इस चतुर्थ लक्षरा में भी 'चैत्रश्चैत्रं गच्छति' यह (ग्रिनिष्ट) प्रयोग होने लगेगा क्योंकि वहां (चैत्र में) धात्वर्थता का ग्राश्रय-रूप 'फल' 'संयोग' है तो, (उपर्यु क्त लक्षरा में) 'व्यापारानधिकरणत्वे सित' ('व्यापार' का श्रधिकरण न होने पर) इस विशेषण को जोड़ देने से, वह (दोष) नहीं है।

उपर्युवत तीनों परिभाषाओं में दोष म्राने के कारसा, नैयायिकों की दृष्टि से ही, यहाँ चौथी एवं सिद्धान्तभूत परिभाषा प्रस्तुत की गयी—"धात्वर्थतावच्छेदकफल-शालित्वं कर्मत्वम्"। 'धातु' के यर्थ में रहने वाली 'जाति' है ('धात्वर्थता') उसका ग्रवच्छेदक

१. ह०-अकर्मकत्वेऽपि । विमि०-अकर्मकत्वे तु ।

२. ह० में 'इनि' अनुगलब्ध ।

३. ह० -- तृतीय ।

## ३४० वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-संजूषा

(म्राश्रय) है धात्वर्थ रूप व्यक्ति । स्रतः 'धात्वर्थतावच्छेदक' का स्रभिप्राय है 'धात्वर्थ' । इसलिये इस परिभाषा का स्रभिप्राय यह है कि धात्वर्थरूप जो 'फल' उसका स्राश्रयभूत जो 'कारक' वह 'कर्म' है ।

तावृश्यकलं ""संयोग:— ऊपर तीसरी परिभाषा में जो 'अतिब्यप्ति' दोष दिलाये गये हैं वे इस चौथी परिभाषा में नहीं उपस्थित होते, क्योंकि 'प्रयागात् चैत्रः गच्छिति' तथा 'कृक्षात् पत्रं पति' इरयादि प्रयोगों में 'प्रयाग' तथा 'कृष्ठं आदि पूर्व स्थान एक ऐसे, 'विभाग' रूप, 'फल' के ग्राश्रय हैं जो 'गम्' तथा 'पत्' धातुओं का ग्रथं नहीं हैं। 'कृष्ठं त्यजित वायसः' इत्यादि प्रयोगों में जिस 'संयोग' रूप 'फल' का ग्राश्रय उत्तर स्थान ग्राकाश ग्रादि हैं वह 'संयोग' त्यज्' धातु का ग्रथं नहीं हैं। इसीलिये इस परिभाषा को स्पष्ट करते हुए धात्वर्थरूप 'फल' का निर्देश किया गया। वह धात्वर्थरूप 'फल' है' गम्' धातु का 'संयोग', 'त्यज्' धातु का 'विभाग' तथा 'पत्' धातु का निम्त स्थान से 'संयोग'। इन 'फलो' की दृष्टि से ऊपर के 'अतिब्य)प्ति' दोष का निराकरग्रा हो जाता है।

श्रधोदेश ""पति इति : — यहां यह प्रश्न हो सकता है कि 'पत्' धातु के प्रयोग में 'धात्वयं', अर्थात् 'संयोग'रूप 'फल', का श्राक्ष्य होने के कारण निम्न देश अर्थात् 'भूमि' आदि की 'कमं संज्ञा होनी चाहिये। तथा 'पर्ण वृक्षाद् भूमौ पतित' इस प्रयोग के स्थान पर 'पर्ण वृक्षाद् भूमि पतित' यह प्रयोग होना चाहिये। इसका उत्तर यहां यह दिया गया कि 'पत्' धातु का 'धात्वर्थ' अर्थात् 'फल', केवल 'संयोग' न होकर, निम्नदेश से 'संयोग' है। इसलिये, 'कमं' धात्वर्थ में ही सन्निविष्ट है। इस प्रकार, धात्वर्थ में ही सन्निविष्ट होने के कारण, पत्' धातु को यहां 'अकर्मक' मानना होगा। धात्वर्थ में ही 'कमं' के अन्तर्भृत होने पर धातु को 'ग्रकर्मक' मानने की व्यवस्था निम्न कारिका में मिलती हैं: —

## धातोर् म्रर्थान्तरे वृत्ते र् धात्वर्थेनोपसङ्ग्रहात्। प्रसिद्धे र् म्रविवक्षातः कर्मणोऽकमिका क्रिया॥

(बाप० ३.७.८८)

इस कारिका का 'घात्वर्थेनोपसङ्ग्रहात्' म्रंश प्रस्तुत प्रसङ्ग की दृष्टि से विशेष महत्त्व का है। भाष्यकार पतंजित ने भी इस ब्यवस्था का सङ्केत निम्न शब्दों में किया है— "ग्रिभिहितं कर्म श्रन्तर्भूतं घात्वर्थः सम्पन्नः। न चेदानीम् ग्रन्यत् कर्मे ग्रस्ति येन सकर्मकः स्यात्" (महा० ३.१.८)

'संयोग'-मात्र-फलपक्षे 'वृक्षाइ भूमि पतित' इति :— परन्तु एक दूसरा पक्ष ऐसा भी है जिस में 'पत्' घातु को 'ग्रकमंक' न मानकर 'सकमंक' माना जाता है। इस पक्ष में 'पत्' का धात्वर्थ रूप 'फल' निम्न देश से 'संयोग' न होकर केवल 'संयोग' है। सम्भवतः इसी पक्ष को मानते हुए सूत्रकार पाणिनि ने, "द्वितीयाश्रितातीतपतितः" ग्रापन्नैः" (पा० २.१.२४) सूत्र की रचना करके, द्वितीयाविभक्त्यन्तं 'भूमि' इत्यादि शब्दों के साथ, 'पत्' धातु से निष्यन्न 'पतित' शब्द के समास का विधान किया। इसका ग्रभिप्राय यह है कि पाणिनि यह मानते हैं 'भूमि पतितः' इत्यादि प्रयोग साथु हैं। इस पक्ष की दृष्टि से 'पत्' धातु

389

को 'सकर्मक' मानने पर 'पर्स्य वृक्षाद् भूमि पतिति' प्रयोग ही साधु होगा न कि 'पर्सं वृक्षाद् भूमी पतिति'।

ननु'' इस्प्राहु:—इस नतुर्थ परिभाषा में 'व्यापारानधिकरएात्वे सित'' इतना विशेषणा और जोड़ा जाता है। अतः इस परिभाषा का स्वरूप है "व्यापार' का अधिकरणा न होते हुए जो धास्वर्थ—('फल') से युक्त हो वह 'कमं कारक' है।'' इस विशेषणा के जोड़ देने के कारणा 'चैत्रक्षेत्रं गच्छिति' जैसे अतिष्ट प्रयोगों का निवारणा हो जायगा, क्योंकि वहाँ स्वयं चैत्र ही गमन 'व्यापार' का प्रधिकरणा है। इस प्रसङ्ग में लघुमंजूषा में 'पर-समवेत-क्रिया-जन्य-धास्वर्थ-फलाश्रयस्व कमंत्वम् । 'परसमवेत' इति विशेषणात् 'चैत्रक्षेत्रं गच्छिति' इति न प्रयोगः'' (पृ १३२२) ये वाक्य निलते हैं। 'परसमवेत' इस विशेषणात् के द्वारा भी उसी प्रयोगन की सिद्धि होती है जिसकी सिद्धि 'व्यापारानधिकरणात्व' विशेषणा द्वारा यहां की गयी वयोंकि 'परसमवेत' का प्रभिप्राय है 'कमं' से भिन्न 'कारक' में 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली (क्रिया)। क्रिया 'चैत्र' रूप 'कमं' में ही 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली (क्रिया)। क्रिया 'चैत्र' रूप 'कमं' में ही 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली (क्रिया)। क्रिया से भी 'चैत्रक्षेत्रं गच्छिति' प्रयोग का निवारणा हो जाता है।

[नैयायिकों द्वारा 'कर्म कारक' को परिभाषा के रूप में स्वीकृत सिद्धान्तभूत उपर्युक्त बतुर्थ मत का खण्डन]---

> तन्त । 'काशीं गेच्छन् पथि मृतः' इत्यादौ कःश्याः,' 'काशीं गच्छति न प्रयागम्' इत्यादौ प्रयागस्य, 'ग्रामं न गच्छति' इत्यादौ ग्रामस्य च ताहश-फल-शालित्वा-भावाद एतस्य लक्ष्मगस्य ग्रत्र सर्वत्र ग्रतिव्याप्तेः'।

वह (नैयायिकों का कथन) उचित नहीं है क्योंकि 'काशीं गच्छन् पथि-मृतः' (काशी जाते हुए रास्ते में मर गया) इत्यादि (प्रयोगों) में 'काशी' में, 'काशीं गच्छिति न प्रयागम्' (काशी को जाता है प्रयाग को नहीं) इत्यादि (प्रयोगों) में 'प्रयाग' में तथा 'ग्रामं न गच्छिति' (गांव को नहीं जाता) इत्यादि (प्रयोगों) में 'ग्राम' में, उस प्रकार के (धात्वर्थरूप) 'फल' की ग्राश्रयता के न होने के कारण इस लक्षण की यहाँ सर्वत्र (उपर्युक्त प्रयोगों तथा तत्सदृश प्रयोगों में) 'ग्रव्याप्ति' है।

व्याख्या: — नयायिकों की इस चतुर्थ परिभाषा को भी दोषरहित इसलिये नहीं माना जा सकता कि 'काशीं' गच्छन् पथि मृतः', 'काशीं गच्छित न प्रयागम्' तथा 'प्रामं न गच्छिति' इन प्रयोगों में क्रमशः 'काशी', 'प्रयाग' तथा 'ग्राम' की 'कर्म' संज्ञा, इस लक्षमा के द्वारा, नहीं हो सकती क्योंकि ये सभी घात्वर्थभूत 'फल' ग्रथीत् 'संयोग' के

१. ह० तया बंमि० में अनुपलब्ध ।

२. ह० में अनुपतन्ध।

### वैयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मंजूषा

स्राध्यय नहीं हैं। इस 'स्रव्याप्ति' दोष के कारण इस लक्ष्यण का भी खण्डन कर दिया गया। वैयाकरण-सिद्धान्त-लघु-मंजूषा में "स्रनया रीत्या व्यापार-व्यधिकरण-घात्वयं-फलाश्रयत्वं कर्मत्वम्" (पृ० १३२५) इन शब्दों के द्वारा जिस बात का सङ्केत दिया गया था उसे यहाँ सुरुषष्ट कर दिया गया है।

## ['वृक्षं त्यजति खगः' प्रयोग के विषय में विचार]

ननु 'वृक्षं त्यजित खगंः' इत्यत्र 'वृक्षस्य', विभागरूप-फलाश्रयत्वेन, ग्रणादानत्वम् ग्रस्तु इति चेत् ? न । ग्रत्र हि 'विभागः' प्रकृत-धात्वर्थः । यत्र च 'विभागः' न प्रकृत-धात्वर्थम् तद्विभागाश्रयस्यैव ग्रणादानत्वम् । यथा 'वृक्षात् पतित' इत्यादौ । यत्र च प्रकृत-धात्वर्थः 'विभागः' तत्र उभयप्राप्तौ ''ग्रणादानम् उत्तराणि कारकाणि' बाधन्ते'' इति भाष्यं-युक्तोः कर्मत्वम् । ग्रनुक्तो कर्मणि पष्ठीद्वितीये—'भारतस्य श्रवणम्' 'भारतं' श्रृणोति' इति यथा ।

'वृक्षं त्यजित खगः' (पक्षी वृक्ष को छोड़ता है) इस (प्रयोग) में 'वृक्ष' के 'विभाग' रूप 'फल' का ग्राश्रय होने के कारएा, 'ग्रपादान' संज्ञा हो यह कहा जाय तो वह उचित नहीं है क्योंकि यहां 'विभाग' उच्चरित बातु का ग्रर्थ है। जो 'विभाग' उच्चरित बातु का ग्रर्थ न हो उस 'विभाग' (रूप 'फल') के ग्राश्रय की ही 'ग्रपादान' संज्ञा होती है। जैसे—'वृक्षात् पतिन' (पेड़ से गिरता है) इत्यादि (प्रयोगों) में। जहां 'विभाग' उच्चरित धातु का ग्रर्थ है वहाँ दोनों ('कर्म' तथा 'ग्रपादान' कारकों) की प्राप्ति होने पर 'ग्रपादान' कारक को बाद में विहित कारक बाँध लेते हैं' इस भाष्य की युक्ति से 'कर्म' संज्ञा होती है। 'कर्म' के 'ग्रनभिहित' रहने पर पश्टी तथा 'द्विनीया' (दोनों विभक्तियां प्रयुक्त) होती हैं। जैसे—'भारतस्य श्रवएम् (महाभारत का मुनना) तथा 'भारतं श्रुएगोति' (महाभारत को मुनता है)।

'विभाग का ग्राश्रय श्रपादान कारक होता है' केवल इतना ही 'ग्रपादान' कारक की परिभाषा मान कर यहाँ यह प्रश्त किया गया है कि 'वृक्ष त्यजित खगः' इस प्रयोग में वृक्ष की 'ग्रपादान' संज्ञा होनी चाहिये। प्रश्त के उत्तर

९. ह० तथा वंमि० में 'कारकाणि' अनुपलब्ध ।

२. महा० १.४.१ तुलना करो—'अपादानसंज्ञाम् उत्तराणि कारकाणि बाधन्ते'।

३. ह० मैं 'भारतं शृणोति' अनुपलब्ध ।

283

में यह कहा गया कि 'ग्रपादान' संज्ञा की परिभाषा केवल उतनी ही नहीं है जितना पूर्वपक्षी समक्ष रहा है। 'ग्रपादान' संज्ञा की सिद्धान्तभूत परिभाषा है—"प्रस्तुत या उच्चरित धातु का जो वाच्य न हो ऐसे 'विभाग' का ग्राश्रय 'ग्रपादान'-संज्ञक होता है"। इस परिभाषा को मानने पर 'बुक्षं त्यजित खगः' इस प्रयोग में, 'विभाग' 'त्यज्' धातु का ही वाच्य ग्रथं है इसलिये, 'विभाग' के ग्राश्रय 'बृक्ष' की 'ग्रपादान' संज्ञा नहीं प्राप्त होती।

'बृक्षात् पतित' इत्यादि 'ग्रपादान' कारक के उदाहरुगों में 'विभाग' 'पत्' धातु का वाच्यार्थ नहीं है इसलिये वहाँ 'विभाग' रूप 'फल' के ग्राश्ययभूत वृक्ष श्रादि की 'ग्रपादान' संज्ञा हो जाती है।

जहाँ 'विभाग' उच्चिरित बातु का बाच्यायं है वहाँ. 'वृक्ष त्यजित' जैसे प्रयोगों में, 'अपादान' संज्ञा तथा 'कमं' संज्ञा दोनों की प्राप्ति होती है। परन्तु, 'कमं' संज्ञा का विधान अष्टाध्यायों के सूत्र-फ्रम में, 'अपादान' संज्ञा के विधायक मूत्रों के पश्चात् किया गया है इसलिये, बाद में विहित होने तथा इस रूप में 'अपादान' का 'अपवाद' होने के कारण 'कमं' सज्ञा के द्वारा 'अपादान' संज्ञा का बाधन हो जाता है। भाष्यकार पतंजिल ने इस प्रसङ्ग मे एक विशेष न्याय का उल्लेख किया है—''अपादानम् उत्तरािण कारकािण बाधन्ते'' अर्थात् 'अपादान' कारक के बाद में विहित कारक 'अपादान' के अपवाद होते हैं, वे अपादान का बाध कर देते हैं।

अनुक्ते कर्माए " यथा: — उन प्रयोगों में जहाँ 'कर्म' कथित नहीं होता वहाँ "कर्नु कर्माएगों: कृति: ' (पा० २.३.६४) सूत्र के अनुसार पष्ठी विभक्ति तथा 'कर्माएगा द्वितीया' (पा० २.३.२) सूत्र के अनुसार द्वितीया दोनों विभक्तियों का प्रयोग होता है। पहला सूत्र 'कृत्' प्रत्ययान्त शब्दों के द्वारा 'कर्म' का कथन न होने पर 'कर्म' के साथ पष्ठी विभक्ति के प्रयोग का विधान करता है। जैसे — 'भारतस्य श्रवणम्'। यहाँ 'त्युट्' प्रत्ययान्त 'श्रवणम्' शब्द के द्वारा 'कर्म' (भारत) 'श्रकथित' है। दूसरा सूत्र सामान्यतथा 'तिङ्' प्रत्ययों के द्वारा 'कर्म' के कथित न होने पर 'कर्म' में द्वितीया विभक्ति का विधान करता है। जैसे — 'भारत' श्रुणोति'। ये दोनों ही सूत्र 'श्रनभिहिते' (पा० २.३.१) सूत्र के श्रधिकार में हैं।

# ['सकर्मक' तथा 'ग्रकर्मक' धातुओं की परिभाषाओं पर एक दृष्टि]

'सकर्मकत्वं' च 'फल-व्यधिकरण-व्यापार-वाचकत्वम्'। 'फल-समानाधिकरण-व्यापार-वाचकत्वम्' 'ग्रक्मकत्वम्'। 'श्रद्य देवदत्तो भवति' उत्पद्यते इत्यर्थः । ग्रत्र 'उत्पत्ति'-रूपं 'फलं' बहिनिस्सरणं च 'व्यापारः' देवदत्त-निष्ठ' एव । 'व्यापारमात्र-वाचकत्वम्' वा 'ग्रकर्मकत्वम्'। 'ग्रस्ति', 'भवति', 'विद्यते', 'वतंते' इत्यादि-धातुषु

### वयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मजूषा

'फलस्य' सर्वेंदुं र्जेयत्वात् । 'सत्ता' हि स्थितिरूपः 'व्यापार'-विशेषः । 'देवदत्तोऽस्ति' इत्यादौ 'देवदत्त-कतृका सत्ता' इत्येव बोधाच्च । 'फल-व्यापारयोर् धातुर् वाचकः' इति तु बाहुल्याभिष्रायेगा इति दिक् ।

'सकर्मकता' (की परिभाषा) है ''फल' के ग्रधिकरण से मिन्न ग्रधिकरण वाले 'व्यापार' का वाचक होना"। तथा ''फल के ग्रधिकरण से ग्रभिन्न ग्रधिकरण वाले व्यापार का वाचक होना ग्रकर्मकता (की परिभाषा) है"। 'ग्रख देवदत्तो भवति' (ग्राज देवदत्त उत्पन्त होता है) इस (प्रयोग) में ('भवति' का) 'उत्पन्न होता है' यह ग्रथं है। यहाँ 'उत्पत्ति' रूप 'फल' तथा (माता के) गर्भ से बाहर निकलना रूप 'व्यापार' (दोनों ही) देवदत्त में ही हैं। 'ग्रथवा 'व्यापार'-मात्र का वाचक होना ही 'ग्रकर्मकता' (की परिभाषा) है। 'ग्रस्ति', 'भवति', 'विद्यते', 'वर्तते' इत्यादि घातुओं में 'फल' का ज्ञान सबके लिये दुर्विज्ञेय होता है क्योंकि सत्ता तो स्थितिरूप 'व्यापार'-विज्ञेप है ('फल' नहीं)। तथा 'देवदत्तोऽस्ति' (देवदत्त है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'देवदत्त है कर्ता जिसमें ऐसी सत्ता'' इतना ही बोध होता है। 'धातु 'फल' तथा 'व्यापार' दोनों का वाचक होता है' यह (बात) घातुओं की प्रायिक स्थिति की दृष्टि से कही गयी है।

यहाँ 'श्रकमंकता' की दो परिभाषाएँ दी गयी हैं। एक है— "फल-समानाधिकरण-वाचकत्वम् अकमंकत्वम्" ग्रथात् 'फल' के साथ एक ही 'श्रिषकरण' में रहने वाले व्यापार का वाचक घातु 'श्रकमंक' हैं'। इस दृष्टि से 'देवदत्तो भवति' उदाहरण दिया गया है। यहाँ 'भू' घातु का अर्थ है 'उत्पन्त होना'। यहाँ 'उत्पत्ति' रूप 'फल' तथा माता के पेट से बाहर निकलना रूप 'ब्यापार' दोनों एक अभिन्त देवदत्तरूप अधिकरण में हैं। परन्तु कुछ ऐसी भी धातुएँ हैं जिनमें बहुत सूक्ष्म विचार करने पर भी 'फल' की प्रतीति नहीं होती। इन घातुग्रों की दृष्टि से 'श्रकमंकता' की दूसरी परिभाषा दी गयी— "व्यापार-मात्र-वाचकत्वम् अकमंकत्वम्" अर्थात् वह घातु 'अकमंक' होती है जो केवल 'ब्यापार' को ही कहती है, 'फल' को नहीं कहती'। इस परिभाषा में वे सभी घातुएँ ग्रा जाती हैं जिनका अर्थ 'सत्ता' है। 'सत्ता' का ग्रभिप्राय है होना-रूप 'व्यापार'। इन घातुग्रों में फल की प्रतीति किसी को भी किसी रूप में नहीं होती, केवल 'सत्ता' का ही जान होता है। 'सत्ता' को किस प्रकार 'व्यापार' माना जाता है इसका प्रतिपादन उपर 'धातवर्थ-निरूपण,' में हो चका है।

एक प्रश्न यह है कि जब 'ग्रस्' ग्रादि कुछ धातुग्रों का श्रथं केवल 'व्यपार' ही है तब वैयाकरणों ने "फल-व्यापारयोर् घातुः" ग्रथति घातु 'फल' तथा 'व्यापार' दोनों का वाचक है—इस प्रकार की बात क्यों कही ?

१. ह०--फलस्यैव

#### कारक-निरुपण

इस का उत्तर यह है कि ग्रविकांश धातुएँ ऐसी हैं जो 'फल' तथा 'ब्यापार' दोतों को ही कहती हैं। इस प्रायिकता या बहुलता के कारण ही धातु को 'फल' तथा 'ब्यापार' दोनों का वाचक कहा गया है। उस कथन का यह ग्रमिप्राय नहीं है कि सभी धातुएँ 'ब्यापार' के साथ साथ 'फल' को भी कहती हैं।

# ['करण' कारक का लक्षण एवं उसकी विवेचना]

'स्वनिष्ठ-व्यापाराव्यवधानेन फल-निष्पादकत्वं' 'करण-त्वम्'। इदम् एव साधकतमत्वम् ।

> क्रियायाः परिनिष्पत्तिर् यद् व्यापाराद् स्रनन्तरम् । विवक्ष्यते यदा यत्र करणं तत् तदा स्मृतम् ॥ (वाप० ३.७.६०)

इति हर्यु को: । 'कियायाः' इत्यस्य फलात्मिकाया इत्यर्थः ।
'रामेगा बागोन हतो वाली' इत्यादौ धनुराकर्षगादेर्
व्यापारस्य बागा-व्यापारात् पूर्वम् ग्रिप कर्त्तरि सस्वात् ।
''रामाभिन्त-कर्तृ-निष्ठ-व्यापार-प्रयोज्यो यो'बागा-निष्ठो
व्यापारस् तज्जन्यं यत् प्रागा-वियोगरूपं फलं तदाश्रयो
वाली'' इति बोधाच्च । 'रामो बागोन वालिन' हन्ति'
इत्या'दौ कर्तृ प्रत्यये ''बागा-व्यापार-जन्यो यो' वालि-निष्ठः प्रागा-वियोगस् तदनुकूलो राम-कर्तृ को व्यापारः''
इति बोधः, ग्रथाद् 'राम-व्यापार-प्रयोज्यो बागा-व्यापारः'
इति पाष्टिर्णको बोधः। कर्मादि-पञ्च-कारकागां करगत्व-वारगाय 'व्यापाराव्यवधानेन' इति दिक्।

"ग्रपने में स्थित 'ब्यापार' का, ब्यवधान-रहित रूप से, 'फल' का उत्पादक होना'' 'करणता' है । यहो (पारिणनि के ''साधकतमं करणम्'' पा॰ १.४.४२ सूत्र में) 'साधकतमता' है । क्योंकि भर्तृ हिरि ने कहा है :—

१, ह० तथा वंशि में 'यो' अनुपलब्य ।

२, बंसि०में अनुपलब्धा

३. ह० – इत्यादी च ।

४. ह०में अनुपलब्ध ।

५. नि०तथाकाप्रशु०---प्राणि।

3YE

### वैयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मजूषा

''जब जहाँ जिस ('कारक') के 'ब्यापार' के ग्रनस्तर (तुरस्त पश्चात्) किया ('फल' रूप किया) का परिपूर्ण होना (बक्ता बारा) विवक्षित होता है तब (वहाँ) उसको 'करण' (कारक) कहा गया है''।

(यहाँ कारिका में) 'कियायाः' इस (पद) का ग्रभिप्राय है 'फल' रूप किया क्योंकि 'रामेग बाग्नेन हतो वाली' (राम के द्वारा, बागा से वाली मारा गया) इत्यादि (प्रयोगों) में धनुप का खींचना ग्रादि 'व्यापार', वाग्न के (शीघ्र गित तथा हनन ग्रादि) 'व्यापार' से पहले भी, 'कर्त्ता' राम में रहता है। तथा (इस वाक्य से) ''राम से ग्रभिन्न 'कर्ता में रहने वाले व्यापार' से उत्पाद्य, जो बाग्न में रहने बाला, 'व्यापार' उससे उत्पन्न जो प्राग्न-वियोग रूप 'फल' उसका आश्रय बाली' इस प्रकार का ज्ञान होता है।

'रामो बाऐन वालिन हन्ति' इत्यादि कर्तृ-वाच्य में ''बाएा के 'ब्यापार' से उत्पाद्य जो वाली में रहने वाला प्राएए-वियोग उसके स्रनुकूल राम रूप 'कर्त्ता' का 'ब्यापार'' ऐसा ज्ञान होता है, धर्यात्—'राम के 'ब्यापार' से उत्पाद्य जो वाएा का 'ब्यापार' यह ज्ञान वाद में होता है।

'कर्ती' स्नादि पाँच 'कारकों' में 'कररात्व' के निवारराार्थ ''व्यापार' की, व्यवधान-रहित रूप से( फलोत्पादकता)'', यह (श्रंश परिभाषा में रखा गया) है।

स्व-निष्ठ-व्यापारा साधकतमस्वम् :-- यहाँ 'करण्' कारक की परिभाषा यह दी गयी है कि "जिस 'कारक' का 'व्यापार' तरकाल, विना व्यवधान के, क्रिया के 'फल' को उत्पन्न कर दे वह 'करण्' कारक है।'' जैसे 'दण्डेन घटम् करोति' (दण्ड से घड़ा बनाता है) इस प्रयोग में दण्ड 'करण्' कारक है क्योंकि दण्ड में होने वाले 'व्यापार' के तुरन्त पश्चात् घटोत्पत्ति हण 'फल' उत्पन्न होता है।

इस लक्षण का जो आशय है वही पाणिनि के "सावकतमं करण्यम्" सूत्र में, जिसमें सूत्रकार ने 'करण' कारक की परिभाषा दी है, 'सावकतमम्' पद का भी अभिप्राय है। 'सावकतमम्' में जो 'तमप्' प्रत्यय है उसका अर्थ है प्रकर्ष। 'कारक' का, व्यवघान रहित रूप से, 'फल' के उत्पादक 'व्यापार' से युक्त होना ही उसका प्रकर्ष है। यह प्रकर्षता या सावकतमता अन्य कारकों की अपेक्षा ही अप्टब्य है, किसी अन्य 'करण' कारक की अपेक्षा नहीं।

रामो बाएंन' 'इति पार्ष्णिको बोध: -नागेश ने ऊपर भतृंहिर की जिस कारिका को उद्धृत किया है उसमें 'क्रिया' पद से 'फल' श्रथं अभिन्नेत हैं, 'व्यापार' या 'क्रिया' नहीं -- इस बात को स्पष्ट करने के लिये नागेश ने यहाँ 'रामेण बाएंन हती बाली' यह उदाहरण प्रस्तुत किया है। इस उदाहरण में 'करण' जो बाए है उसके शीझ जाना तथा बाली को मारना आदि, 'व्यापार' के पश्चात् 'फल' अर्थात् बाल-अध रूप कार्य की निष्पत्ति होती है। 'कत्ती' जो राम उसका, धनुष खींचना आदि, 'व्यापार' तो उससे पहले ही हो चुका होता है। इसलिये यहाँ राम को 'करण' न मान कर बाण को 'करण' माना गया क्योंक राम के 'व्यापार' तथा 'फल' की निष्पत्ति के

#### कारक-निरुपण

वीच में बागा के 'ध्यापार' का व्यवधान है। परन्तु बागा के 'ध्यापार' तथा 'फल' की निष्पत्ति के बीच कोई किसी प्रकार का व्यवधान नहीं है।

कृतृं-वाच्य के 'रामो बारोत वालिनं हिन्तं' इत्यादि प्रयोगों में ''बारा के 'ब्यापार' से उत्पन्न होने वाला जो, वालि के प्राराों का वियोगरूप, 'फल' उसके अनुकुल राम 'कर्त्ता' का 'ब्यापार' इस प्रकार का बोध होता है। यहाँ पहले — ''बारा का 'ब्यापार' प्रारा-वियोग रूप 'फल' का उत्पादक हैं'' यह बोध होता है उसके बाद कि ''बारा का 'ब्यापार' 'कर्त्ता' राम के 'ब्यापार से उत्पाद्य हैं'' यह बोध होता है।

कमं-बाच्य के 'रामेस् वासीन हतो वाली' प्रयोग में भी "बास्मनिष्ठ व्यापार सें उत्पन्न होने वाला जो, प्रास्म-विष्येग रूप, 'फल' उसका ग्राश्रय वाली है'' यह बोध पहले होता है तथा "बास्म-निष्ठ" व्यापार' 'कर्ती' राम के 'व्यापार' से उत्पाद्य है'' यह बोध बाद में होता है। बाद में होने के कारस्म ही इस अन्वय अथवा बोध की 'पार्ष्सिक' कहा जाता है (द्र० पूर्व पृष्ठ १८३)।

## ['सम्प्रदान' कारक की परिभाषा]

'क्रियामात्र-कर्म-सम्बन्धाय क्रियायाम् उद्देश्यं यत् कारकं तत्त्वं सम्प्रदानत्वम्'। यथा— 'ब्राह्मणाय गां ददाति'। इत्यादौ दान-क्रिया-कर्मीभूत-गो-सम्बन्धाय ब्राह्मणो दान-क्रियोद्देश्यः। गो-ब्राह्मणथोः स्वस्वाभिभावः सम्बन्धः। 'चैत्रो मैत्राय वार्ताः' कथयति' इत्यत्र मैत्रवार्तयोर् ज्ञेयज्ञातृभावः सम्बन्धस्य।

क्रियामात्र के 'कर्म' के साथ सम्बन्ध करने के लिये क्रिया में जो उहे त्य (-भूत) 'कारक' उसका भाव 'सम्प्रदानता' है । जैसे— 'ब्राह्मणाय गां ददाति' (ब्राह्मणा के लिये गाय देता है) इत्यादि में दानरूप क्रिया के 'कर्म' गौ के साथ सम्बन्ध करने के लिये ब्राह्मण दान क्रिया का उहे त्य है । गौ तथा ब्राह्मण में 'स्व-स्वाभि-भाव' सम्बन्ध है । 'चैत्रो मैत्राय वार्ताः कथयति' (चैत्र मैत्र के लिये बातें कहता है) यहां मैत्र (उद्देश्य) तथा वार्ता ('कर्म') में 'ज्ञेय-ज्ञातृ-भाव' सम्बन्ध है ।

'सम्प्रदान' कारक की इस परिभाषा में 'क्रियामात्र' पद का अभिप्राय है सामान्य-तया सभी क्रियायें। अतः जिस किसी भी क्रिया के 'कमें' के साथ सम्बन्ध करने के लिये जिस 'कारक' को क्रिया के उद्देश्य के रूप में प्रस्तुत किया जायगा वह 'सम्प्रदान' कारक होगा। ऐसा कहना इसलिये धावश्यक था कि कुछ प्राचीन व्याख्याकार केवल दान क्रिया के 'कमें' के साथ सम्बन्ध करने के लिये दान किया के उद्देश्य के रूप में प्रस्तुत किये गये 'कारक' को 'सम्प्रदान' कारक मानते थे। इसीलिये यहां 'ब्राह्मग्राय गां ददाति'

१. ह० --वार्ता।

\$YC

### वैयाकरण-सिद्धात-परम-लघु-मजूपः

इस उदाहरण के साथ एक दूसरा 'चैत्रो मैत्राय कार्ताः कथयति' यह उदाहरण भी दिया गया, जिसमें 'दान' क्रिया न होकर 'कथन' क्रिया है । इसके 'कम' वार्ता के साथ सम्बन्ध करने के लिये 'कथन' क्रिया उद्देश्य के रूप में मैत्र को प्रस्तुत किया गया ।

# [इस प्रसंग में वृत्तिकारों का भिन्त विचार]

यत्तु वृत्तिकाराः—''सम्यक्' प्रदीयते यस्मै तत् सम्प्रदानम्' इत्यन्वर्थ-संज्ञेयम् । तथा च गो-निष्ठ-स्व-स्वत्व-निवृत्ति-समानाधिकरणः - पर – स्वत्वोत्पत्त्यनुकूल—व्यापाररूप-कियोद्देश्यस्य ब्राह्मणादेर् एव सम्प्रदानत्वम् । पुनर् ग्रहणाय रजकस्य वस्त्रदाने 'रजकस्य वस्त्रं ददाति' इति सम्बन्धसामान्ये ष्ष्ठ्येव"—इत्याहुः ।

वृत्तिकार जो (यह) कहते हैं कि—"जिस के लिये ग्रच्छी तरह दिया जाय है वह 'सम्प्रदान' है, इस रूप में यह 'सम्प्रदान ग्रन्वर्थ संज्ञा है। इस तरह गाय में रहने वाले ग्रपने ग्रधिकार के त्याग के साथ, समान-ग्रधिकरण वाले, दूसरे के ग्रधिकार की उत्पत्ति के अनुकूल 'व्यापार' रूप (दान) किया के उदेश्यभूत ब्राह्मण ग्रादि की ही 'सम्प्रदान' संज्ञा है। (इसीलिये) पुनः ले लेने के लिये घोबी को वस्त्र देते समय 'रजकस्य वस्त्रं ददाति' यहाँ (रजकः की 'सम्प्रदान' संज्ञा न होने के कारण उसके साथ) सम्बन्ध-मामान्य में पष्ठी (विभक्ति) हुई है'—

'सम्प्रदानकारक' की परिभाषा के प्रसंग में यहाँ नागेश ने कुछ प्राचीन वृत्तिकारों के मत को पूर्वपक्ष के रूप में प्रस्तुत किया है। इन वृत्तियों में आज केवल काशिका वृत्ति ही उपलब्ध है। काशिकाकार ने "कमंग्या यम् अभिप्रैति त सम्प्रदानम्" (पा. १.४.३२) इस मूत्र की व्याख्या करते हुए केवल इतना ही कहा है कि "अन्वयंसंज्ञक होने के कार्य, पाियानि के उपर्युक्त सूत्र में विद्यमान, 'कमंग्या' पद का अभिप्राय है केवल 'दा' धातु का 'कमं' और वह भी ऐसी 'दा' धातु जिसका प्रयोग अच्छी तरह, फिर कभी न लेने के लिये, या आदर आदि के साथ देने के अर्थ में किया जाय। काशिका की व्याख्या (काशिका-विवरण्यान्जिका अथवा न्यास), में इस अन्वयंकता को स्पष्ट करते हुए यह कहा है कि—"सम्यक् प्रकर्षेण दीयते यस्मै तत् सम्प्रदानम्" अर्थात् 'सम्प्रदान' अब्द का अर्थ गया है जिसके लिये अच्छी तरह दिया जाता है। भट्टोजि दीक्षित ने भी अपनी सिद्धान्त-कौमुदी में उपर्युक्त सूत्र का अर्थ करते हुए यही कहा है— "दानस्य कर्मणा यम् अभि-प्रीत स सम्प्रदानसंज्ञः स्थात्"। सिद्धान्तकौमुदी की टीका तत्त्वबोधिनी में इस बात को और स्पष्ट करते हुए यह कहा गया है कि 'सम्प्रदानम्' यह बहुत बड़ी संज्ञा केवल स्थीर स्पष्ट करते हुए यह कहा गया है कि 'सम्प्रदानम्' यह बहुत बड़ी संज्ञा केवल

१. ह०-सम्प्रदीयते ।

२. तुलना करो — वैभूसा० प्० २०६; वृत्तिकारस्तु सम्यक् प्रदीयते यस्मै तत् सम्प्रदानम् इत्यन्वयंसंजया स्व-स्वत्य-निवृत्तिपर्यन्तम् अर्थं वर्णयन्तो रजकस्य वस्त्रभ् इत्याहु: ।

38€

इसलिये अपनायी गई है कि इसे अन्वर्थक (अर्थानुसारी) बताया जा सके। इसलिये 'कर्ता' जिस किसी भी किया के 'कर्म' से किया का सम्बन्ध स्थापित करना चाहता है उन सब की 'सम्प्रदान' संज्ञा नहीं होती। इसी कारएा 'अर्जा नयित ग्रामम्' (बकरी को गांव ले जाता है) यहां 'ग्राम' की अथवा 'हस्तं निद्धाति वृक्षे' (पेड़ पर हाथ रखता है) इस प्रयोग में 'वृक्ष' की सम्प्रदान संज्ञा नहीं होती।

वृत्तिकारों की हिन्द से 'दान' का जो ग्रर्थ नागेश ने किया है वही तत्त्ववोधिनी-कार ने भी किया है। द्र०— "दानं च अनुनग्रंहणाय स्व-स्वत्विनवृत्त्त्पूर्वकं परस्वत्वी-त्पादनम्"। इसीलिये 'रजकस्य वस्त्रं ददाति' जैसे प्रयोगों में 'रजक' की 'सम्प्रदान' संज्ञा नहीं होती क्योंकि वहां घोबी को कपड़े इसलिये दिये जाते हैं कि वह कपड़ों को भोकर पुनः लौटा दे। ग्रतः 'रजक' की 'सम्प्रक्प्रदानता' नहीं है। इस कारण 'दा' धातु का यहां, 'सिंहो माणवकः' के जैसे प्रयोगों के समान 'ददाति इव ददाति' इस रूप में, गौण प्रयोग हुन्ना है। उसका ग्रर्थ है केवल कुछ समय के लिये वस्त्रों को घोबी को देना। द्र०— 'ददातिप्रयोगस्तूपमानात्' (महा० की उद्धोत टीका १.४.३२)।

परन्तु नागेश की टिप्ट में इन विद्वानों का, 'सम्प्रदान' संशा की परिभाषा के विषय में, उपर्युक्त विचार उचित नहीं है। इस अनौचित्य के हेतु आगे की पंक्तियों में दिये जा रहे हैं।

# [वृत्तिकारों के मत का ग्रनौचित्य]

तन्त । ''खण्डिकोपाध्यायः शिष्याय चपेटां ददा'ति'' इति भाष्यविरोधात् । ''कर्मणा यम् अभिप्रैति ।'' (पा०१.४.३२) इति सूत्र-व्याख्यावसरे भाष्यकृता ग्रन्वर्थ-संज्ञाया अस्वीकाराच्च । ग्रतएव—''तद् ग्राचक्ष्वासुरेन्द्राय स च युक्तं करोतु यत्' इति (दुर्गा-) सप्तशती-(५.१२६) इलोकः सङ्गच्छते । तस्माद् 'रजकाय वस्त्रं ददाति' इत्यादि भवत्येव । ग्रत्र ग्राधीनीकरणे ग्रर्थे ददातिः । 'चपेटां ददाति' इत्यत्र न्यसने ग्रर्थे इति ।

वह (वृत्तिकारों का मत) ठीक नहीं है क्योंकि (उस मत का) 'खण्डकोपाध्यायः शिष्याय चपेटां ददाति' (खण्डिकोपाध्याय विद्यार्थी को चाँटे मारता है) इस भाष्य (के प्रयोग) से विरोध है तथा "कर्मेगा। यम् अभिप्रैति स सम्प्रदानम्" इस सूत्र के व्याख्यान के समय भाष्यकार ने ('सम्प्रदान' को) अन्वर्थ-संज्ञक नहीं माना है। इसलिये—''तद् आचक्ष्वासुरेन्द्राय स च युक्त करोतु यत्"

१. तुलना करो -- महा० भा० १, पू० १७८; खण्डिकोपाध्यायस् तस्मै चपेटां ददाति ।

## वैयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मंजूषा

(यह बात ग्रसुरों के राजा से कहो तथा वह जो उचित हो करे) यह दुर्गा-सप्तश्रती का, श्लोक सुसङ्गत होता है। इसलिये 'रजकाय वस्त्रं ददाति' इत्यादि (चतुर्थी विभिक्त वाले प्रयोग) होते ही हैं। यहाँ 'ग्राधीन करने' श्रर्थ में 'दा' धातु (का प्रयोग) है। 'चपेटां ददाति' यहाँ ('दा' धातु का प्रयोग) रखने (लगाने या जड़ने) ग्रर्थ में है।

नागेश ने वृक्तिकारों के उपर्युक्त मत का खण्डन इस श्राधार पर किया है कि भाष्यकार पतंजिल के प्रयोग से इस मत का स्पष्टतः विरोध है क्योंकि "वृद्धिर् स्रादेंच्" (पा० १.१.१) सूत्र के भाष्य में "कथं पुनजीयते भेदका उदात्तादय इति ? एवं हि हश्यते लोके य उदात्ते कर्तव्ये अनुदात्तं करोति खण्डिकोपाध्यायस् तस्मैं चपेटां ददाति" इन वाक्यों का प्रयोग किया है। यहां 'खण्डिकोपा'ध्यायस्तस्मैं चपेटां ददाति" यह प्रयोग वृक्तिकारों के मत को मानते हुए कभी भी उपपन्न नहीं हो पाता। यहां 'दा' धातु का, अपने मुख्य अर्थ में प्रयोग न होकर, थप्पड़ के संयोगविद्येष के अनुकूल 'व्यापार' अर्थ में हुआ है। इसिलये, कथमपि 'सम्यक् प्रदानता' अर्थ के न होने के कारण, यहां वृक्तिकारों के मत के अनुसार 'सम्प्रदान' संज्ञा नहीं होनी चाहिये। परन्तु भाष्यकार ने यहाँ चतुर्थी विभक्ति का प्रयोग किया है।

अन्वर्यसंज्ञाया अस्वीकाराच्च — पतंजिल ने 'खिण्डकोपाध्यायस् तस्मै चपेटा ददाति' यह प्रयोग तो किया ही जिससे स्पष्ट है कि वे 'सम्प्रदान' को अन्वर्थक संज्ञा नहीं मानते, साथ ही "कमंगा यम् अभिन्नित सम्प्रदानम्" (पा॰ १४.३२) इस मूत्र के भाष्य में कहीं भी पतंजिल ने 'सम्प्रदान' को अन्वर्थक संज्ञा नहीं माना। इसके अतिरिक्त "कियाग्रहणं च" ("कमंगा यम् अभिन्नित" इस सूत्र में 'कमं' पद के साथ' किया' पद का भी ग्रहण करना चाहिये, जिससे 'आद्धाय निगहंते', 'पत्ये रोते' जैसे प्रयोग भी, जिनमें घातु के 'अकमंक' होने के कारण कोई भी 'कमं' नहीं है, सिद्ध हो जायें) इस वार्तिक का खण्डन करते हुए पतंजिल ने यह कहा कि पाणिति के उपयुंकत सूत्र में विद्यमान 'कमं' पद से ही किया अर्थ भी लिया जाना चाहिये वयोंकि किया भी कृत्रिम कमं है। द्र० — "कियाऽपि कृत्रिम कमं" (महा० १.४.३२)। भाष्यकार का यह कथन भी स्पष्ट सूचित कर रहा है कि कियामात्र के 'कमं' से सम्बन्ध स्थापित करने के लिये उस किया का उद्देश्यभूत जो 'कारक' उसकी 'सम्प्रदान' संज्ञा भाष्यकार को अभीष्ट है। साथ ही वे सूत्र के 'कमं' पद से 'किया' ग्रर्थ भी लेना चाहते हैं जिससे 'आद्धाय निगहंते' तथा 'पत्ये रोते' जैसे सभी प्रयोग, बिना 'क्रिया' पद का पृथक् ग्रहण किये ही, सिद्ध हो जाएँ

इसलिये पतंजिल को प्रमाशा मानते हुए 'सम्प्रदान' संज्ञा को स्रम्वर्थक नहीं माना जा सकता । इस कारणा 'दा' धातु तथा अन्य धातुओं के प्रयोगों में, चाहे 'सम्यक् प्रदानता' का अर्थ हो या न हो, अन्य किया के 'कर्म' से सम्बन्ध स्थापित करने के लिये जो 'उद्देश्य' हुआ करता है उसे 'सम्प्रदान' कारक मानना चाहिये।

१. 'खण्डिकोपाध्याय' शब्द का कुछ विद्वान् 'बालकों के उपाध्याय' अर्थ करते हैं। दूसरे विद्वान् 'क्रुद्ध उपाध्याय' को तथा कुछ अन्य विद्वान् 'अथर्वनेद के अध्यापक' को खण्डिकोपाध्याय बताते हैं।

३५१

# ['सम्प्रदान' कारक में होने वाली चतुर्थो विभक्ति का ग्रर्थ]

सम्प्रदानचतुर्थ्यर्थं उद्देश्यः । तथा च 'ब्राह्मर्गोद्देश्यकं गोकर्मकं दानम्' इतिबोधः । 'मैत्रोद्देश्यकं वार्ताकर्मकं कथनम्' इति च ।

गम्प्रदान-चतुर्थ्यथं का अर्थ है 'उद्देश्य'। अतः ('ब्राह्मगाय गां ददाति' इस प्रयोग में) ''ब्राह्मगा है उद्देश्य जिसमें तथा गौ है 'कर्म' जिसमें ऐसा यान'' तथा ('चैत्रो मैत्राय वार्ताः कथयति' इस प्रयोग में) ''मैत्र है 'उद्देश्य' जिसमें तथा वार्ता है 'कर्म' जिसमें ऐसा कथन'' यह बोध होता है।

'सम्प्रदान' कारक में विहित चतुर्थी का अर्थ है 'उद्देश्य' क्योंकि 'कर्मणा यम् अभिप्रैति॰' मूत्र का अभिप्राय है किसी भी बातु से उपस्थापित 'ब्यापार' से उत्पन्न होने वाले 'फल' के आश्रय के रूप में, या 'कर्म' से सम्बन्ध जोड़ने के लिये, 'कर्ता' जिसकी इच्छा करता है, उद्देश्य' बनाता है, उस 'उद्देश्यभूत 'कारक' की 'सम्प्रदान' संज्ञा होती है और इस 'सम्प्रदान' संज्ञक कारक में "सम्प्रदान चतुर्थी' (पा. २.३.१३) मूत्र चतुर्थी विभिन्तित का विद्यान करता है। इसलिये 'सम्प्रदान' कारक' में होने वाली चतुर्थी विभिन्तित का विद्यान करता है। इसलिये 'सम्प्रदान' कारक' में होने वाली चतुर्थी विभन्तित का अर्थ 'उद्देश्य' ही हो सकता है। इसी 'उद्देश्य' को नागेश ने शेखर में 'सम्प्रदानत्वशक्तिमान्' कहा है। द्र०— "सम्प्रदानत्व शक्तिमान् सम्प्रदानचतुर्थ्यं:। स एव उद्देश्य इत्युच्यते' (शब्देन्दुशेखर, युरुप्रसाद शास्त्री सम्पादित, पृ० ७१७)।

# ['सम्प्रदान'कारक की एक दूसरी परिभाषा]

''श्रकर्मकक्रियोद्देश्यत्वं सम्प्रदानत्वम्'' इति लक्षर्णा-न्तरम् । यथा-- 'पत्ये शेते' इत्यादि । 'पत्युद्देश्यकं नायिका-कर्तृंकं शयनम्' इति बोधः ।

"श्रकर्मक' किया का उद्देश्य बनना 'सम्प्रदानता' है" यह 'सम्प्रदान' की दूसरी परिभाषा है। जैसे—'पत्ये शेते' (पति के लिये सोती है) इत्यादि। (यहां) ''पित है 'उद्देश्य' जिसमें तथा पत्नी है शयन करने वाली जिसमें ऐसा शयन" यह बोघ होता है।

उत्पर 'सम्प्रदान कारक' की जो परिभाषा की गयी उसमें 'कर्म' शब्द विद्यमान है, इसलिये उसके अनुसार केवल 'सकर्मक' धातुग्रों के प्रयोग में ही 'सम्प्रदान' कारक की स्थिति मुसंगत मानी जा सकती है, 'श्रकमंक' घातुश्रों के प्रयोग में नहीं क्योंकि वहां 'कर्म' कोई होता ही नहीं । इसलिथे यहां 'सम्प्रदान' कारक की दूसरी परिभाषा

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघू-मंजूपा

दी गयी कि यदि घातु 'श्रकसंक' हो तो क्रिया के 'उट्देश्य' की 'सम्प्रदान' संज्ञा हो । जैसे—'पत्ये क्षेते' इत्यादि प्रयोग । यहां इस प्रयोग में पत्नी के शयन क्रिया का उद्देश्य पति है।

कात्यायन ने 'कर्मणा यमभिर्श ति०'' सूत्र की व्याख्या में इन श्रकमंक घातुओं की दृष्टि से ही ''क्रियाग्रहणं च कर्त्तं व्यम्'' इस वार्तिक को प्रस्तुत किया था। यह वार्तिक ही 'सम्प्रदान' कारक की इस दूसरी परिभाषा का मूल है। परन्तु पतंजिल ने यह कह कर इस वार्तिक का खण्डन कर दिया कि क्रिया भी 'कर्म' है। किसी भी किया के विषय में पहले 'सन्दर्शन' ('फल'-विषयक विचार), उसके बाद 'प्रार्थना' ('फल' के उपाथ की ग्रभिलाषा) ग्रीर फिर 'श्रव्यवसाय' ('फल' के साधन के रूप में क्रिया-विशेष का निश्चय) ग्रादि करने के बाद ही उस क्रिया का ग्रारम्भ किया जाता है। इसलिये 'श्रकमंक' घातुओं के प्रयोग में भी प्रतीत होने वाली इन क्रियाओं की दृष्टि से 'कर्म' की उपलब्धि हो जायगी। द्र०—''क्यं नाम क्रिया क्रियया ईप्सिततमा स्यात्? कियापि क्रियया ईप्सिततमा भवति। कया क्रियया? सन्दर्शनक्रियया वा प्रार्थयति क्रियया व ग्रध्यवस्यतिक्रियया वा। इह य एष मनुष्यः प्रक्षापूर्वकारी भवति स बुद्ध्या तावत कंचिद् ग्रथं सम्पश्यित, सन्दृष्टे प्रार्थना, प्रार्थनायाम् ग्रध्यवसायः, ग्रध्यवसाय ग्रारम्भः, श्रारम्भे निवृत्तिः, निवृत्तौ फलावाप्तिः (महा० १.४.३२)। तुलना करो—

# सन्दर्शनं प्रार्थनायां व्यवसाये त्वनन्तरा । व्यवसायस्त्रथाऽऽरम्भे सामनत्वाय कत्यते ॥ (वाप० ३.७,१६)

'प्रार्थना' किया में 'सन्दर्शन', 'व्यवसाय' में 'प्रार्थना' तथा 'ग्रारम्भ' में 'ब्यवसाय' साधन बनता है। पतंजलि के 'ग्रध्यवसाय' लिये ही भर्तृहरि ने 'ब्यवसाय' का प्रयोग किया है।

# ["कर्मेगायमभिप्रैति०" सूत्र की प्रावश्यकतापर विचार]

ननु दानादीनां तदर्थत्वात् 'तादर्थ्यं चतुर्थ्या' एव सिद्धौः कि "कर्मगा यम्०" (पा० १.४.३२) इति 'सम्प्रदान'- संज्ञया ? "चतुर्थी सम्प्रदाने" (पा० २.३.१३) इति सूत्रं तु "रुच्यर्थानाम्०" (पा० १.४.३३) इति विषये चतुर्थ्यर्थम् इति चेत् ?

१. ह०—सिद्धे।

न । दानकर्मणो गवादेर्जाह्मणार्थत्वेऽिष दानिक्रयायाः परलोकार्थत्वात् । स्रत एव ''तादर्थ्यचतुर्थ्यां दानकर्मणो गवादेः सम्प्रदानार्थत्वेऽिष दानिक्रयायास्तदर्थत्वाभावेन चतुर्थ्यन्तार्थस्य दान - क्रियायामन्वयानापत्त्या कारकत्वानापत्तिः'' इति हेलाराजः' । उपकार्योपकारकत्वसम्बन्धस्तादर्थ्यं चतुर्थ्यर्थः । 'ब्राह्मणाय दिध' इत्यादौ 'ब्राह्मणोपकारकं दिध' इति बोधाद् इति दिक् ।

दान म्रादि उस ('सम्प्रदान' या 'उद्देश्य') के लिये होते हैं, इसलिये ''चतुर्थी विधाने तादर्थ्यं उपसङ्ख्यानम्'' (महा॰ २.३.१३) इस वार्तिक से विहित 'तादर्थ्य' में होने वाली चतुर्थी से ही (चतुर्थी विभक्ति के विधान रूप कार्य की) सिद्धि हो जाने पर "कर्मशा यम्॰" इस (सूत्र) से 'सम्प्रदान' संज्ञा (के विधान) की क्या म्रावश्यकता ? "चतुर्थी सम्प्रदाने" यह सूत्र तो (इसलिये ग्रनावश्यक नहीं है कि वह) ''रुच्यर्थानां प्रीयमागः" इस (सूत्र से विहित 'सम्प्रदान' के) विषय में चतुर्थी विभक्ति (के विधान) के लिये है। यदि यह कहा जाय तो ?

वह उचित नहीं है क्योंकि ('ब्राह्मएोम्यो' गां ददाति' जैसे प्रयोगों में) दान (क्रिया) के कर्म गौ प्रादि के ब्राह्मएार्थ होते हुए भी दान क्रिया (ब्राह्मए के लिये न होकर) परलोक की प्राप्ति के लिये है। इसीलिये— "तादध्यं' में विहित चतुर्थी (विभक्ति) में दान क्रिया के 'कर्म' गो प्रादि के 'सम्प्रदान' के लिये होने पर भी, दान क्रिया उस ('सम्प्रदान') के लिये नहीं है। इसलिये, चतुर्थ्यन्त (शब्द 'ब्राह्मएग' ग्रादि) के ग्रर्थ (ब्राह्मएग ग्रादि) का दान क्रिया में अन्वय न होने के कारएा, 'कारक' संज्ञा की उपपत्ति नहीं होती''—यह (वाक्यपदीय के टीकाकार) हेलाराज का कथन है। 'तादर्थ्य' में विहित चतुर्थी विभक्ति का ग्रथं है 'उपकार्य एवं उपकारक' रूप सम्बन्ध, क्योंकि 'ब्राह्मएगय दिध' (ब्राह्मएग के लिये दही) इत्यादि (प्रयोगों) में 'ब्राह्मएग का उपकारक दही' यह ज्ञान होता है।

तुलना करो — वाप » हेलाराज टीका ३.७.१२६;

ननु च दानस्य तद्द्यंत्यात् तादथ्यं चतुर्धी-प्रयोगात् किमर्य सम्प्रदान संज्ञा ? नैतन्यायस् । दानक्रियार्थ हि सम्प्रदानम्, न तु दानक्रिया तद्यां, कारकारणां क्रियार्थस्वात् । सम्प्रदानार्थं तु दीयमानं कसं, इति वाक्यार्थभूताया दानक्रियाया अतादार्थ्यात्, तादर्थ्यं चतुर्थ्या अप्राप्तौ तदर्या सम्प्रदानसंज्ञान्याय्या ।

तवा — शब्देन्दुशेखर, गुरुप्रसाद शास्त्री सम्पादित, पृ० ७१८-१६;

न च दानादीना तदर्थत्वात् तादर्थ्यनतुर्थेव सिद्धे किमनया संज्ञयेति वाच्यम् । ''दाशगोधनी सम्प्रदाने'' इत्यर्थत्वात् तत्सप्रदानकं दानम् इति बोधार्यं तदावश्यकत्वाच्च । अतः एव तादर्थ्यंचतुष्यौ दान-कर्मणो गवादे: सम्प्रदानार्थत्वेऽपि दानिकयायास्तदर्थत्वाभावेन चतुर्थ्यन्तार्थस्य दानिकयान्वयानापत्ति: ।

२. निस०, काप्रशृ०--तादध्यर्थि:।

३५४ 🕝

## वैधाकरण-सिद्धाःत-परम-लघु-मंजूषा

ननु दानादीनां ''इति चेत् : यहां यह प्रश्न किया गया है कि ''चतुर्थी विधाने तावध्यें उपसङ्ख्यानम्,'' ('तावध्यें में भी चतुर्थी विभक्ति का विधान करना चाहिये), इस वार्तिक से ही 'ब्राह्मएोभ्यो गां ददाति' जैसे उन सभी प्रयोगों में, जिनमें ''कर्मणा यम् अभिप्रैतिक'' मूत्र से 'सम्प्रदान' संज्ञा करके उसके श्राधार पर "चतुर्थी सम्प्रदाने' मूत्र द्वारा चतुर्थी विभक्ति प्राप्त की जाती है, 'सम्प्रदान' संज्ञा का सहारा निये बिना ही, चतुर्थी विभक्ति की सिद्धि हो जाती है। वह इस रूप में कि 'तादध्यं' शब्द की ब्युत्पित्त—'तस्मैं इदं तदर्थम्। तदर्थस्य भावः तादध्यंम्'। अतः इस शब्द का अभिप्राय है जिसके निये जो हो। जैसे—'यूपाय दारुं' (यूप के निये काष्ठ) था 'कुवेराय विनः' (कुवेर के निये विशे । इस प्रकार जिसके निये वस्तु होती है उस 'उद्देश्य' में चतुर्थी विभक्ति का विधान यह वार्तिक करती है। 'ब्राह्मऐभ्यो गां ददाति' जैसे प्रयोगों में भी, ब्राह्मए स्नादि के निये गौ ग्रादि वस्तुर्एं दी जाती हैं। इसन्तिये, इस वार्तिक से ही चतुर्थी विभक्ति की सिद्धि हो जायगी। ''कमंणा यम् स्निप्नेतिक'' सूत्र स्रया उसके द्वारा 'सम्प्रदान' कारक की परिभाषा बनाने की क्या स्नादश्यकता?

यदि इस प्रश्न के साथ ही यह कहा जाय कि जब ''कमंगा' यम् श्रिभग्नेति॰'' सूत्र श्रमावश्यक है तो फिर "चतुर्थी सम्प्रदाने" सूत्र की भी क्या श्रावश्यकता? तो इसका उत्तर यह है कि 'सम्प्रदान' संज्ञा का विधान करने वाले अन्य "रुच्यर्थीनां प्रीयमाग्गः" इत्यादि सूत्र भी हैं। उनके उदाहरणों में चतुर्थी विभक्ति का विधान करने के लिये ''चतुर्थी सम्प्रदाने'' सूत्र की तो आवश्यकता है।

उपर्युक्त प्रश्न का उत्तर यहां यह दिया गया है कि दान किया के 'कर्म' गी आदि भेलें,ही बाह्मए। आदि के लिये हों परन्तु दान किया, बाह्मए। के लिये न होकर, परलोक या स्वर्ग की प्राप्ति के लिये होती है। अभिप्राय यह है कि दान देने वाले लोग बाह्मए। आदि को जो दान देते हैं उनका प्रयोजन स्वार्थ ही होता है। जो लोग स्वर्ग आदि में विश्वास रखते हैं वे स्वर्ग आदि की प्राप्ति के लिये दान आदि कार्यों को करते हैं। जिन लोगों का स्वर्ग आदि की प्राप्ति के लिये दान आदि कार्यों को करते हैं। जिन लोगों का स्वर्ग आदि में विश्वास नहीं होता वे भी अपनी सन्तुष्टि के लिये निधंन आदि को दान देते हैं। इसलिये दान किया, जिसको दान दिया जाता है उसकी हष्टि से न होकर, दाता की अपनी हष्टि से ही होती है, अर्थात् ब्राह्मए। आदि के लिये न होकर अपने लिये होती हैं। इसलिये "चतुर्थी विधाने तादर्थ्य उपसङ्ख्यानम्" इस वार्तिक की सीमा में ये उदाहररा नहीं आते। अतः 'ब्राह्मए।य गां ददाति' जैसे प्रयोगों में "चतुर्थी विधाने तादर्थ्य उपसङ्ख्यानम्" इस वार्तिक से चतुर्थी विभनित की प्राप्ति नहीं होगी। इस काररा "चतुर्थी सम्प्रदाने" तथा 'कर्मरा। यमित्रप्रीति स सम्प्रदानम्" इन दोनों सुत्रों की आवश्यकता है।

इसके ग्रितिरिक्त "दाशगोध्नाँ सम्प्रदाने" (पा० ३.४.७३) सूत्र रचना की दृष्टि से भी तो 'सम्प्रदान' कारक के स्वरूप-निर्धारण की ग्रावश्यकता है ही। ग्रन्थथा उस सूत्र में 'सम्प्रदान' शब्द का क्या ग्रिभिप्राय है यह कैसे पता लगेगा?

तीसरा प्रयोजन यह भी है कि "ब्राह्मण ग्रादि हैं 'सम्प्रदान' हैं जिसमें ऐसी दान ग्रादि किया" का बोध हो इसलिये भी यह ग्रावश्यक है कि 'सम्प्रदान' कारक के स्वरूप को बताया जाय । उपर्युक्त इन तीनों प्रयोजनों का उल्लेख नागेश ने "चतुर्थी सम्प्रदाने" (पा० २.३.१३) सूत्र के भाष्य की अपनी 'उन्होत' टीका में निम्न शब्दों में किया है :---

#### कारक-**नि**रूपण

"कर्मणा यम् ग्रभिप्रैति०' इति संज्ञाविद्यानं तु 'दाशगोधनौ सम्प्रदाने' इत्यर्थकम् । 'तत्सम्प्रदानकं दानम्' इति बोधार्थं च । दानकर्मणो गवादेः सम्प्रदानार्थत्वेऽपि दानक्रियान् यास् तदर्थत्वाभावे चतुर्थ्यन्तार्थस्य दानिकयान्वयानापत्तिर् इति तदन्वयार्थं च इति दिक्" ।

वस्तुतः बाद में रचित किसी वार्तिक के आधार पर पहले विरचित पाणिति के किसी सूत्र की आवश्यकता अनावश्यकता का विचार ही अन्याय्य है। दूसरी बात यह है कि परम्परया 'सम्प्रदान' एक कारक विशेष का नाम है। अतः उसके लिये लक्षण बनाना सूत्रकार पाणिनि के लिये आवश्यक ही था। इसलिये पाणिनि ने 'कमंगा यम्॰' सूत्र का प्रणायन किया। तीसरी बात यह है कि स्पष्टता तथा सुकरता की दृष्टि से भी पाणिनि का यह सूत्र आवश्यक है क्योंकि खींचतान कर "चतुर्थी विधाने॰" इस वार्तिक में काम चल जाने पर भी सामान्य पाठक के लिये यह निर्णय करना कठिन है कि कहाँ 'तादथ्यं' है और कहाँ नहीं। चौथी बात यह है कि भाष्यकार ने "चतुर्थी विधाने तादथ्यं उपसंख्यानम्"इस वार्तिक के जो उदाहरण्—'यूपाय दार्थ, 'कुण्डलाय हिरण्यम्' इत्यादिः—दिये हैं उन्हें देखने से पता लगता है कि इस वार्तिक के विषय प्रायः वे प्रयोग हैं जिनमें एक को प्रकृति तथा दूसरे को विकृति बताया गया है। जैसे—'यूपाय दार्थ, 'कुण्डलाय हिरण्यम्' इत्यादि उदाहरणों में लकड़ी यूप की प्रकृति है तथा सोना कुण्डल की। पाँचवी बात यह है कि भाष्यकार ने उस वार्तिक का, "चतुर्थी तदथांथं-बलि-हित-सुख-रिक्षतैः" (पा० २.१.३६) इस समास-विधायक सूत्र से 'तादथ्यं' में चतुर्थी-विधान का जापक मान कर, खण्डन कर दिया है।

# ['श्रपादान' कारक की परिभाषा]

तत्-तत्-कर्नृ-समवेत-तत्-तत्-क्रिया - जन्य - प्रकृत - धात्व-वाच्य-विभागाश्रयत्वम् ग्रपादानत्वम् । तद् एव ग्रवधित्वम् । विभागश्च न वास्तव-सम्बन्ध-पूर्वको वास्तव एव । किन्तु बुद्धि-परिकल्पित-सम्बन्ध-पूर्वको बुद्धि-परिकल्पि-तोऽपि । 'माथुराः पाटलिपुत्रकेभ्यः ग्राढ्यतराः' इत्यादौ बुद्धि-परिकल्पितापायाश्रयरोनैव' भाष्ये-(१.४.२४) पंचमी-साधनात् । ग्रत एव 'चैत्रान् मैत्रः सुन्दरः' इत्यादिर् लोके प्रयोगः।

उस उस कर्ता में 'समवाय' सम्बन्ध से विद्यमान रहने वाली उस उस किया से उत्पन्न, उच्चरित धातु का जो वाच्य श्रर्थ नहीं है ऐसे, विभाग का श्राश्रय

तुलना करो-—लम०, पृ० १२८५;
 विभागस्य न वास्तव-सम्बन्ध-पूर्व क एव किन्तु बृद्धि-किल्पत-सम्बन्ध-पूर्वकोऽपि । अत एव जुगुस्सा-पूर्व क-निवृत्ति-सक्षकताम् आश्रित्य "जुगुन्सा-विराम०" इत्यादि-प्रत्याख्यानं भाष्योक्तं संगच्छते ।

२. ह०--- पाटलिपुत्रेभ्य: ।

३. हु॰ में 'अपाय---' के स्थान पर 'अपादान'।

₹ 12, €

## वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु मंजूषा

बनना 'ग्रपादानता' है। वही (ग्राश्रयता) ग्रविध है ग्रोर विभाग वास्तिविक सम्बन्ध से युक्त होकर वास्तिविक (ही हो यह ग्रावश्यक) नहीं है। ग्रिप्तु (कहीं कहीं), बुद्धि के द्वारा जिसमें सम्बन्ध की कल्पना की गयी हैं ऐसा, बुद्धि-परिकल्पित भी होता है क्योंकि 'माधुराः पाटलिपुत्रकेम्य ग्राद्यतराः' (मथुरा वाले पटना वालों से ग्रधिक धनी हैं) इत्यादि (प्रयोगों) में बुद्धि के द्वारा परिकल्पित 'विभाग' के ग्राश्रय में ही महाभाष्य में पञ्चमी विभक्ति की सिद्धि की गयी हैं। इसीलिये लोक में 'चैत्रान् मैत्रः सुन्दरः' (चैत्र से मैत्र सुन्दर है) इत्यादि प्रयोग होते हैं।

'ग्रपादान कारक' की जो परिभाषा अपर दी गयी उसके उदाहरण के रूप में 'रामो गृहाद आयाति' (राम घर से भ्राता है) यह वाक्य देखा जा सकता है। यहाँ 'कर्ता' राम में 'समवाय' सम्बन्ध से ग्रागमन क्रिया विद्यमान है। इस ग्रागमन क्रिया से विभाग उत्पन्न होता है। साथ ही यह विभाग 'ग्रा' उपसर्ग से युक्त 'या' घातु का वाच्य अथं नहीं है। इस प्रकार के 'विभाग' का आश्रय यहाँ 'गृह' है इसलिये वह 'ग्रपादान' कारक है। इस 'श्रपादान' को ही ग्रविध कहा जाता है।

'विभागस्य न वास्तव-सम्बन्ध-पूर्वकः''''''प्रयोग: — इन पंक्तियों में यह स्वब्ट किया गया है कि यह आवश्यक नहीं है कि विभाग सर्वथा वास्तविक ही हो, अर्थात् पहले विभवत होने वाले दो वस्तुओं का 'संयोग' सम्बन्ध हो ग्रौर फिर उसके बाद उनका विभाग हो, ऐसे वास्तविक विभाग के ही ग्राक्ष्य की 'अपादान' संज्ञा हो यह यहाँ प्रभिन्नत नहीं है । कभी कभी ऐसा भी होता है कि केवल बुद्धि-परिकल्पित सम्बन्ध के आधार पर ही बौद्धिक विभाग की स्थिति मान ली जाती है । इसीलिये जब यह कहा जाता है— 'माथुराः पाटलिपुत्रकेभ्य आद्यतराः' तो यहाँ मथुरा-निवासियों का पटना वालों से जो विभाग ग्रभीष्ट है वह बुद्धि-परिकल्पित ही है । इसिलिये भाष्यकार पतंजिल ने इस प्रकार के उदाहरगों में विभाग को बौद्धिक मानकर 'ग्रपादान' संज्ञा तथा उसके श्राधार पर पंचमी विभक्ति की सिद्धि की है (द्र०—महा० १.४.२४)।

इस प्रकार बुद्धि-परिकल्पित विभाग के धाषार पर भी 'प्रपादान' संज्ञा का व्यवहार होने के कारण ही 'चैत्रान् मैत्रः सुन्दरः' जैसे प्रयोग लोक में प्रचलित हैं। वहाँ चैत्र तथा मैत्र को पहले एक साथ वास्तविक रूप में सम्बद्ध किया जाता हो फिर उनका विभाग होता हो ऐसा नहीं होता। ग्रिपितु यहाँ बौद्धिक सम्बन्ध एवं बौद्धिक विभाग ही ग्रिभित्रेत है। सुलना करो—''रूपं रसात् पृथक्' इत्यत्र बुद्धि-परिकल्पितम् अपादानत्वं द्रष्टव्यम्'' (वैभूसा० पृ० २०२)।

['प्रपादान' कारक की परिभाषा के 'प्रकृत-धात्ववाच्य' तथा 'तत्-तत्-कत्' इन प्रशीं के प्रयोजन के विषय में विचार]

> 'वृक्षं त्यजिति खगः' इत्यादाव् ग्रपादानत्व-वारगाय 'प्रकृत-धात्ववाच्य' इति । 'परस्परस्मान् मेषाव् ग्रपसरतः' इत्यत्र श्रपादनत्वाय 'तत्-तत्-कत्'' इति ।

电频等

तत्-तत्-पशु-विशेष-निष्ठ-ज्यापार-जन्य-विभागाश्रयस् तत्-तत्-पशु-विशेषः । किंच'मेष'-पद-वाच्ययोः पशु-विशेषयोः क्रियाऽऽश्रयत्व-विवक्षा, 'परस्पर'-पद-वाच्ययोस् विभागाश्रयत्व विवक्षा इत्यौपाधिकस् तयोर्' भेदः । शब्द-स्वरूपोपाधि-कृत-भेदोऽप्यर्थे गृह्यते 'ग्रात्मानम्' ग्रात्मना वेत्ति' इत्यादौ शरीरावच्छिन्नं श्रन्तःकर**गा**वच्छिन्नं 'करगाम्', निरवच्छिन्नं निरीहं 'कर्म' । एकस्यैव शब्द-भेदाद् भेदः । शब्दा-लिङ्गितस्यैव सर्वत्र भानात् । तद् ग्राह—

न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके यः शब्दानुगमाइ ऋते। श्रनुविद्धम् इव ज्ञानं सर्वं शब्देन भासते ॥

(बाप० १.१२२)

'वृक्षं त्यजति खगः' (पक्षी वृक्ष को छोड़ता है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'म्रपादान' संज्ञा के निवारएा के लिये 'प्रकृत-धात्ववाच्य' (उच्चरित धातु का जो वाच्य अर्थ न हो) यह (विशेषएा परिभाषा में रखा गया) है। 'परस्परस्मान् मेषाव् अपसरतः' (दो भेड़ें एक दूसरे से अलग होती हैं) यहां 'अपादानत्व' की प्राप्ति के लिये (परिभाषा में) 'तत्-तत्-कतृ' ('उस उस भिन्न भिन्न कर्ता में' यह विशेषस्म) है । उस उस पशु (भेंड़) विशेष में विद्यमान (ग्रपसरस्म रूप) 'ब्यापार', से उत्पन्न होने वाले विभागका ग्राश्रय वह वह (भिन्न भिन्न) पशु(भेंड़) विशेष है। तथा द्विवचनान्त 'मेष' पद के वाच्य दो पशु विशेषों (भेंड़ों) में (म्रपसरएा) क्रिया की म्राश्रयता ('कर्नृत्व') की विवक्षा है । परन्तु 'परस्पर' पद के वाच्यभूत उन दोनों (भेड़ों) में विभाग की ग्राश्रयता ('ग्रपादानत्व') की विवक्षा है । इस रूप में दोनों ('कर्ता' तथा 'ग्रपादान') में विशेषरा-कृत भिन्नता है । अब्द-स्वरूप-भूत 'उपाधि' (विशेषस्य या अर्थ-प्रकाशक) के द्वारा उत्पादित भेद भी अर्थ में गृहीत होता है। जैसे—'आत्मानम् स्रात्मना वेत्ति' (ब्रात्मा को आत्मा से जानता है) इत्यादि (प्रयोगों) में शरीर से अविछन्न (ग्रात्मा) 'कर्ला' है । ग्रन्त:करण (मन, बुद्धि तथा ग्रहंकार) से ग्रवच्छिन्न श्रात्मा 'करण' (साधन) है तथा गुद्ध निष्किय (ब्रह्म) 'कर्म' है। एक ही (तत्त्व) में शब्द की भिन्नता के कारए। (अर्थ में) भेद हो जाता है क्योंकि शब्द से परिवेष्टित (स्रथवा ग्रभिन्त) हुए स्रर्थ का ही बोध होता है। इस बात को (भर्तृहरि ने) कहा है:---

**१. ह०—त्त्रयोरेव**ं।

२. ह ०--- आत्मनात्मानं वेदिस ।

\$ X =

### देयाकरण-सिद्धान्त-परम-अपु-मञ्जूषा

''संसार में ऐसा कोई ज्ञान नहीं है जो (उस ज्ञान के बोधक) शब्द के बोध के बिना हो। सम्पूर्ण ज्ञान शब्द से मानो स्रिभिन्न हो कर भासित (प्रकट) होता है''।

'वृक्षं त्यजित खगः' इत्यादाव् '''प्रकृत-घात्ववाच्य' इति—ऊपर 'ग्रपादान' कारक की परिभाषा में 'प्रकृत-धात्ववाच्य' (ऐसे विभाग के ग्राश्रय की 'ग्रपदान' संज्ञा ग्रभीब्ट है जो प्रस्तुत या उच्चरित थातु वाच्य ग्रथं न हो) पद का प्रयोजन यहाँ यह बताया गया कि 'वृक्षं त्यजित खगः' इत्यादि प्रयोगों में 'वृक्षं की 'ग्रपादान' संज्ञा न हो जाये। ग्रन्यथा 'ग्रपादान' कारक का लक्ष्मण् यहाँ घटित हो जाता जिससे 'ग्रितिच्याप्ति' दोष उपस्थित होता। परन्तु इस विशेषण् के रहने पर, विभाग यहाँ उच्चरित या प्रयुक्त 'त्यज्' धातु का वाच्यार्थ है इसलिये, वृक्ष की 'ग्रपादानता' का निवारण् हो जाता है।

परन्तु इस विशेषण् के बिना भी उपयुंक्त प्रयोग में 'वृक्ष' की ग्रपादानतां का निवारण् हो सकता है। भाष्य का वचन है—"ग्रपादानम् उत्तराण् कारकाण् बाधन्ते", ग्रथित् ग्रष्टाध्यायी के सूत्र-ऋम के अनुसार बाद में विहित 'कमं ध्रादि कारक 'ग्रपादान' कारक की अपेक्षा बलवान् होते हैं तथा 'ग्रपादान' को बांध लेते हैं। भाष्य के इस बचन या परिभाषा के ग्राधार पर "कुर्तुर् ईिप्सित्तमं कमं" (पा० १.४.४६) सूत्र द्वारा 'वृक्ष' को 'कमं' कारक ही माना जायगा क्योंकि वह स्यजन 'व्यापार' से उत्पन्न विभाग रूप 'फल' का ग्राक्षय है। इस प्रकार 'कमं कारक के द्वारा बाधित हो जाने पर 'वृक्ष' की 'ग्रपादानता' का निवारण् स्वयं हो जाता है। तुलना करो—"न चैवम् ग्रपि 'वृक्षं त्यजति' इति दुर्वारम् । कमंसंज्ञया ग्रपादान-संज्ञाया बाधेन पंचम्यसम्भवाद' वैभूता. (पृ० २०१-१०२)।

'परस्परस्परसान् मेखाव् ग्रपसरतः''' तयोभंदः ''अपादान' कारक की परिभाषा में क्रिया के विशेषणा के रूप में, 'तत्-तत्-कतृ' ग्रंश रखा गया है। इस से यह ग्राभिप्राय निकलता है कि— "उस 'कर्ता में 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली जो किया उससे उत्पन्न जो विभाग उस विभाग का ग्राक्षय 'ग्रपादान' कारक होता है।' इस विशेषणा को परिभाषा में रखने का क्या प्रयोजन हैं इस विषय में यहाँ विचार किया गया है।

'परस्परस्मान् मेषाव अपसरता' इस वाक्य का अर्थ है कि 'दो भेड़ें एक दूसरे से पीछे हटते हैं'। यहाँ पहला भेंड़ दूसरे भेंड़ की अपसरएा (पीछे हटना) किया की दृष्टि से 'अपादान' कारक है तथा दूसरा भेंड़ पहले भेंड़ की अपसरएा किया की दृष्टि से 'अपादान' कारक है तथा दूसरा भेंड़ पहले भेंड़ की अपसरएा किया की दृष्टि से ! पहले भेंड़ को 'अपादान' मानते समय दूसरे भेंड़ रूपी 'कर्ता' में जो अपसरएा किया 'समवाय' सम्बन्ध से रहती है उससे उत्पन्न विभाग के आश्रय के रूप में पहली भेंड़ की 'अपादान' मानते समय पहले भेंड़ रूपी 'कर्ता' में जो अपसरएा किया 'समवाय' सम्बन्ध से रहती है उससे उत्पन्न विभाग के आश्रय के रूप में दूसरी भेंड़ विवक्षित होती है। अतः यहाँ दोनों ही भेंड़. एक दूसरे की हष्टि से, अपसरएा 'व्यापार' का आश्रय होने के कारएा 'कर्ता' हैं तथा दोनों ही अपसरएा किया से उत्पन्न विभाग रूप 'फल' का आश्रय होने के कारएा एक दूसरे के प्रति 'अपादान' भी हैं। इस तरह अपने से भिन्न भेंड़ में 'समवाय' समम्बन्ध से विद्यमान

### कारक-निरूपण

श्रपसरम् किया से उत्पन्न विभाग का ग्राश्रय होने से दोनों का 'ग्रपादनत्व' तथा श्रपने में समवाय सम्बन्ध से विद्यमान श्रपसरम् किया का ग्राश्रय होने के कारम् दोनों का 'कर्तृत्व'—इस रूप में दोनों मेंडों की दोनों ही संज्ञायें हैं। इतना अवश्य है कि दोनों संज्ञायों के लिये ग्रलग श्रलग दो शब्द हैं —िद्विचनान्त 'मेष' पद 'कर्तृ'-संज्ञक है तथा 'परस्पर' शब्द 'श्रपादान'-संज्ञक है। इसलिये दोनों में कोई विरोध नहीं है। इसी बात को नागेश ने ''किंच मेष-पद-वाच्ययोः'' विभागाश्रयस्त-विवक्षा'' इन शब्दों में स्पष्ट किया है।

'परस्परस्मान् मेषाव् अपसरतः' इस प्रयोग को भर्तृहरि ने भी वाज्यपदीय की निम्न कारिकाओं में स्पष्ट किया है।

> उभावप्यझुवौ मेखौ यद्यप्युभय-कर्मजे। विभागे, प्रविभक्ते तु क्रिये तत्र विवक्षिते।। मेषान्तर-क्रियापेक्षम् ग्रवधित्वं पृथक्-पृथक्।। मेषयो: स्व-क्रियापेक्षं कर्तृत्वं च पृथक्-पृथक्।।

> > (वाप० ३.७.१४०-४१)

कारिका के 'उभाविप''' विभागे'— इस अंश का अभिप्राय यह है कि दोनों भेड़ों का कर्म (अपसरण क्रिया) है जनक (उत्पादक) जिनका ऐसे विभाग में दोनों ही भेड़ें अध्रुव (विभाग-जनक क्रिया के आश्रय) हैं। इसलिये, (अपसरण) क्रिया के आश्रय होने के कारण, यद्यपि दोनों की 'अपादान' संज्ञा न होकर 'कर्तृ संज्ञा प्राप्त होती है। इस प्रकार कारिका के इतने अंश में पूर्व पक्ष रख कर अगले अंश में इसका उत्तर दिया गया है। 'प्रविभक्ते तु'' पृथक्'— इस अंश में यह कहा गया कि इस उपर्युक्त प्रयोग में अपसरण क्रिया, जो विभाग का जनक है, अपने आश्रयभूत भिन्न भिन्न भेड़ों के कारण, भिन्न भिन्न रूप में ही विवक्षित है। एक भेड़ की अपसरण क्रिया की वृष्टि से दूसरी भेंड़ की 'अपादान' संज्ञा तथा दूसरी भेंड़ की अपसरण क्रिया की अपेक्षा पहली भेंड़ की 'अपादान' संज्ञा तथा दूसरी भेंड़ की अपसरण क्रिया की अपेक्षा पहली भेंड़ की 'अपादान' संज्ञा तथा दूसरी भेंड़ की अपसरण क्रिया की क्रिया की दृष्टि से बलग अलग 'कर्तृ' संज्ञा भी है।

श्रोपाधिकस् तयोर्भेदः उपर्युक्त प्रयोग में 'परस्पर' तथा 'मेष' इन दो शब्दों का प्रयोग होने के कारण यहाँ 'श्रोपाधिक या 'उपाधि'-कृत भेद हो गया है। इस पंक्ति में शब्द को 'उपाधि' कहा गया। 'उपाधि' का श्रमिश्राय है जो अपने गुर्गों को दूसरों में सङ्कान्त कर दे — 'उप समीपम् एत्य स्वीकीयं गुराम् अन्यस्मिन् श्रादधाति'। इसीलिये व्यञ्जक को भी 'उपाधि' कहा जाता है क्योंकि वह व्यङ्ग्य में अपने गुर्गों को सङ्कान्त या प्रतिभासित करा देता है। यहाँ 'परस्पर' तथा 'मेष' शब्द श्रपनी विभिन्नरूपता के कारण एक ही वस्तु (मेष पशु) में भेद उत्पन्न कर देते हैं, इसलिये उन्हें भी 'उपाधि' कहा गया। इस शब्दरूप 'उपाधि' की मिन्नता के कारण यहाँ एक को ही 'अपादान' तथा 'कर्न् 'संज्ञा मानने में कोई विरोध नहीं उपस्थित होता।

शब्दस्वरूपोपाधि'''''शब्दभेदाद् भेदः—शब्दरूप 'उपाधि' की भिन्नता के कारए। ग्रथं में जो विभिन्नता उपस्थित होती है उसका भी बोध होता ही है। जैसे--- 'ग्रात्मा

### वैयाकरण-सिक्काल-परम-लघु-मंजूबा

'य्रात्मानम् झात्मना वेत्ति' इस प्रयोग में एक ही घ्रात्मा ग्रथवा चैतन्य को तीन विभिन्न रूपों में प्रकट किया गया है। शरीर से ग्रवच्छिन्न ध्रथवा शरीररूप ग्रात्मा को 'कर्त्ता', ग्रन्तःकरण् (मन, बुद्धि, ग्रहंकार) रूप ग्रात्मा को 'करण्' तथा निरीह, निष्क्रिय एवं विश्वद्ध श्रात्मा को 'कमं' माना गया। इसलिये 'ग्रोपाधिक' भिन्नता के कारण् एक में ही उपस्थित होने वाली इन तीनों संज्ञाओं में कोई विरोध नहीं उपस्थित होता। तुलना करो—"द्वाव् ग्रात्मानौ। ग्रन्तरात्मा शरीरात्मा च। ग्रन्तरात्मा तत् कमं करोति येन शरीरात्मा सुख-दुःखे ग्रनुभवति। शरीरात्मा तत्कमं करोति येनान्तरात्मा सुखे ग्रनुभवति" (महा० ३.१.८७)।

काब्दालिङ्गतस्य '''नासते :— शब्दरूप 'उपाधि' के द्वारा अर्थ में भिन्नता उत्पन्न होने का कारए। यह है कि सदा शब्द के माध्यम से ही अर्थ का प्रकाशन होता है। कभी भी, शब्द की सहायता के बिना, स्पष्ट एवं सरल रूप में, अर्थ का प्रकाशन सम्भव नहीं है।

इस कथन की पुष्टि में नागेश ने महान् शब्द-मनीषी भर्तृहिरि की एक कारिका को यहाँ प्रमाण के रूप में प्रस्तुत किया है, जिस में यह कहा गया है कि विश्व में ऐसा कोई ज्ञान नहीं है जो शब्द की सहायता के बिना प्रकट हो। सारा ज्ञान विज्ञान शब्द से धनुस्यूत हो कर प्रकाशित होता है। यहाँ कारिका में जो 'इव' शब्द का प्रयोग है वह इस बात को बताने लिये है कि ज्ञान में जो शब्द का तादात्म्य या अभेद सम्बन्ध है वह आरोपित है।

वाक्यपदीय के ब्रह्मकाण्ड में इस प्रकार की अनेक कारिकाएँ मिलती हैं जिन में यह प्रतिपादित किया गया है कि सम्पूर्ण अर्थ शब्द से ही प्रकाशित होते हैं या शब्द पर आश्रित हैं। इस दृष्टि से निम्न कारिकार्ये दृष्टब्य हैं:—

वड्जाविः भेदः श्रावेन ज्याख्यातो रूप्यते यतः । तस्माद् प्रयं-विधाः सर्वाः शब्दमात्रामु निश्चिताः ।। १.११८ वाग्रूपता चेन् निष्कामेद् प्रवबोधस्य शाश्यती । न प्रकाशः प्रकाशित सा हि प्रत्यवमर्शिनी ।। १.१२३ सा सर्व-विद्या-शिल्पानां कलानां चोपबन्धनी । तद्व-वशाद् धाभिनिष्पन्नं सर्वं वस्तु विभज्यते ॥ १.१२४

['म्रीपाधिक' भेद से उत्पन्न मर्थ-भेद के द्वारा 'म्रपादान' संज्ञा की सिद्धि हो जाने पर परिभाषा में 'तत्-तत्-कर्नू-समवेत' इस म्रंश की म्रावश्यकता पर विचार]

ननु ह्येतद् श्रौपाधिक-भेदम् श्रादायेव श्रत्र श्रपादानत्वे सिद्धे कि 'तत्-तत्-कर्तृ'-समवेत' इत्यनेन इति चेत् ? न । 'पर्वतात् पततोऽरवात् पतत्यक्ववाक्तः' इत्यादौ श्रक्ष्यस्य श्रपादानत्वाय तत्स्वीकारात् ।

३६१

इस 'ग्रौपाधिक' भेद के ग्राधार पर हो यहाँ ('परस्परस्मान् मेषाव् ग्रपसरतः' इस प्रयोग में) 'ग्रपादान' संज्ञा की सिद्धि हो जाने पर 'तत्-तत्-कतृं -समवेत'-इस ग्रंश की (परिभाषा में) क्या ग्रावश्यकता है ? यदि यह कहा जाय तो वह उचित नहीं है क्योंकि 'पर्वतात् पततोऽश्वात् पतत्यश्ववाहः' (पहाड़ से गिरते हुए घोड़े से घुड़सवार गिरता है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'ग्रश्व' की 'ग्रपादान' संज्ञा करने के लिये वह ('तत्-तत्-कतृं-समवेत' यह विशेषणा) स्वीकार किया गया है।

'ग्रीपाधिक' भेद के ग्राधार पर 'परस्परस्मान् मेषाव् ग्रपसरतः' इस प्रयोग में 'ग्रपादान' संज्ञा की सिद्धि हो जाने पर भी परिभाषा में 'तत्-तत्-कर्तृ-समवेत' इस ग्रंश की ग्रावश्यकता बनी ही रहती है क्योंकि 'पर्वतात् पततोऽस्वात् पतत्य-स्ववाहः' जैसे प्रयोगों में 'ग्रश्व' जैसे शब्दों की 'ग्रपादान' संज्ञा तब तक सिद्ध नहीं हो सकती जब तक उपर्युक्त ग्रंश परिभाषा में नहो।

'पर्वतात् पततोऽक्वात् पतत्यश्ववाहः' इस प्रयोग में 'ग्रश्व' सम्बन्धी पतन की हिन्द से 'पर्वत' की 'ग्रपादान' संज्ञा है तथा 'घुड़सवार' के पतन की हिन्द से 'ग्रश्व' की ग्रपादान संज्ञा ग्रभीष्ट है। इसी प्रकार 'पर्वत' है ग्रविध जिसमें ऐसे पतन का 'कत्ती' 'घुड़सवार' है। इसलिये 'ग्रश्व' ('कत्तीं') में 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली पतन क्रिया से उत्पन्न, प्रकृत 'पत्' घातु के ग्रावाच्यभूत विभाग का ग्राष्ट्रय है 'पर्वत' तथा 'घुड़सवार' ('कत्तीं') में 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली पतन क्रिया से उत्पन्न, प्रकृत 'पत्' घातु ग्रवाच्यभूत, विभाग का ग्राष्ट्रय है 'ग्रश्व'। ग्रतः दो भिन्न भिन्न 'कत्ती' (ग्रश्व' तथा 'घुड़सवार') की हिष्ट से दोनों 'पर्वत' तथा 'ग्रश्व' की 'ग्रपादान' संज्ञा होगी। यदि परिभाषा में 'तत्-त्त-कर्न्-समवेत' ग्रंश न हो तो 'ग्रश्व' की 'ग्रपादान' संज्ञा नहीं हो सकती क्योंकि पतन क्रिया यहाँ भले ही एक हो परन्तु, दो बार 'पत्' धातु के द्वारा कथित होने के कारण, 'उपाधि' भेद से वह दो बन गयी है। इसलिये इस 'उपाधि'-भेद के कारण 'ग्रश्व' में समवेत पतन क्रिया का ग्राक्षय होने से 'ग्रश्व' 'कत्ती' है परन्तु 'घुड़सवार' में समवेत पतन क्रिया की हिष्ट से वह 'ग्रपादान' है।

# ['वृक्षात्पर्गं पतित' इस प्रयोग के विषय में विचार]

नमु 'वृक्षात् पर्गां पतिति' इत्यादौ ताहश-फलाश्रयत्वात् पर्गास्यापि ग्रपादानत्वं विभागस्य द्विष्ठत्वाद् इति चेत् ? न । परया 'कतृ '-संज्ञया बाधात् । ग्रत एव "ग्रपादानम् उत्तराग्ति कारकाग्ति बाधन्ते" इति भाष्यं सङ्गच्छते ।

'बृक्षात् पर्गा पतित' (पेड़ से पत्ता गिरता है) इत्यादि (प्रयोगों) में उस प्रकार के 'फल' (पत्तो में 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली 'पतन' क्रिया से 1. तुनना करी – महार १ ४०, अंगदानसंज्ञाम उत्तराण कारकाण बाधने।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

उत्पन्न तथा प्रकृत 'पत्' धातु के स्रवाच्यभूत विभाग रूप 'प.स्त') का स्राध्यय होने के कारण 'पणं' की भी 'स्रपादान' संज्ञा प्राप्त होती है क्योंकि विभाग ('वृक्ष' तथा 'पणं') दोनों में रहता है। यदि यह कहा जाय तो वह उचित नहीं है। (स्रष्टाध्यायी में 'स्रपादान' संज्ञा की स्रपेक्षा) बाद में होने वाली 'कर्त्त' संज्ञा के द्वारा ('पणं' में 'स्रपादान' संज्ञा की प्राप्ति का) बाधन हो जायगा। इसीलिये ''स्रपादानम् उत्तराणि कारकाणि बाधन्ते'' (बाद में बिहित 'कारक' 'स्रपादान' कारक के बाधक होते हैं) यह भाष्य का कथन सुसङ्गत होता है।

ऊपर जो 'अपादान' कारक की परिभाषा दी गयी है उसमें, पूर्वपक्ष के रूप में, यह 'अतिब्याप्ति' दोष दिखाया जा रहा है कि 'बृक्षात् पर्ग्ग पतिते' जैसे प्रयोगों में 'पर्ग्ग' में भी 'अपादान' संज्ञा की अनिष्ट प्राप्ति होगी क्योंकि जिस प्रकार पर्ग्ग रूप 'कर्ला' में 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली पतन क्रिया मे उत्पन्त विभाग रूप फल' का, जो प्रकृत 'पत्' धातु का वाच्य अर्थ नहीं है, आश्रय वृक्ष है उसी प्रकार स्वयं 'पर्ग्ग' भी उस विभाग का आश्रय है। 'वृक्ष' तथा 'पर्ग्ग' में दोनों में विभाग की सत्ता इसलिए मानी जाती है कि विभाग स्रथवा संयोग सदा ही दो वस्तुओं में होता है।

इस 'श्रतिब्याप्त' दोष का उत्तर यहां यह दिया गया है कि यह तो ठीक है 'पर्गा' में भी 'वृक्ष' के समान ही, 'श्रपादान' संज्ञा की प्राप्ति होती है। परन्तु, प्रकृत 'पत' घातु के अर्थ पतन 'ब्यापार' का आश्रय भी पर्ग है इसलिये, पर्ग की 'कर्त्त' संज्ञा भी प्राप्त होती है। इस प्रकार दोनों संज्ञाश्रों की प्राप्ति में "विप्रतिषेधे परम्" (पा० १.४.२) सूत्र के अनुसार 'कर्त्त्त' संज्ञा को ही विशेष बलवान् माना जाएगा क्योंकि अष्टाघ्यायी के 'कारक'-प्रकरण में 'अपादान' संज्ञा के विधायक "अवस् अपाय अपादानम्" (पा० १.४.२४) आदि सूत्रों के बाद 'कर्त्त्तें संज्ञा का विधान करने वाले सूत्रों को रखा गया है। 'पर' अर्थात् बाद में विहित कारकों को बलवान् मानने पर ही भाष्य में पतंजिल का "अपादानम् उत्तराण् कारकाणि बाधन्ते"—अर्थात् बाद में विहित 'कर्त्ता', 'कर्म' आदि कारक 'श्रपादान' कारक के बाधक होते हैं यह कथन सुसङ्गत होता है।

# ['ग्रपादान' कारक की एक दूसरी परिभाषा का विवेचन]

यत्तु केचिद्--- "गत्यनाविष्टत्वे सति तज्जन्य-विभागा-गाश्रयत्वम्" इति तन्न । तत्-तद्-वाक्ये मेषाश्वयोर् अपादानत्वानापत्तेः ।

कुछ (श्राचार्य) जो यह कहते हैं कि ''गति (क्रिया) का ग्राश्रय न होते हुए उस (क्रिया) से उत्पाद्य विभाग का ग्राश्रय बनना 'ग्रपादानता' है''--वह (कथन) ठीक नहीं है क्योंकि ('परस्परस्मान् मेषाव् ग्रपसरतः' तथा 'पर्वतान्

३६३

पततोऽस्वात् पतत्यस्त्रवाहः' जैसे) उस उस वाक्य में 'मेष' तथा 'ग्रस्व' की 'श्रपादान' संज्ञा नहीं प्राप्त होती ।

कुछ स्राचार्य 'स्रपादान' कारक की परिभाषा यह करते हैं कि जो 'कारक' किया का स्राध्यय न हो तथा किया-जन्य विभाग का स्राध्यय हो वह 'स्रपादान' कारक है। इस परिभाषा को मानने पर 'वृक्षान् पर्रा पतित' जैसे प्रयोगों में दोष नहीं स्राता क्योंकि 'पर्रा' जैसे शब्दों की, विभाग का स्राध्यय होने पर भी, इसलिये 'स्रपादान' संज्ञा नहीं ही सकती कि वह पतन क्रिया का स्राध्यय है। इसलिये 'गति' स्रथीत् क्रिया से स्नाविष्ट (रहित) नहीं है। 'गति' सब्द यहाँ कियामात्र के उपलक्षण के रूप में प्रयुक्त है।

परन्तु इस परिभाषा में 'म्रन्याप्ति' दोष है, इस कारए इसे ठीक नहीं माना जा सकता। वह इस प्रकार कि 'परस्परस्मान् मेषाव् अपसरत्ः' (दो भेड़ें एक दूसरे से म्रलग होती हैं) तथा 'पर्वतात् पततोऽदवात् पतत्यदववाहः' (पहाड़ से गिरते हुए घोड़े से मुडसवार गिरता है) जैसे प्रयोगों में पहले में 'मेष' 'म्रपसरएा' किया के म्राश्रय हैं तथा दूसरे प्रयोग में 'म्रदव' 'पतन' किया का म्राश्रय है। इसलिये परिभाषा की शतं, 'क्रिया का म्राश्रय न होना', पूरी न होने के कारएा इन 'मेष' तथा 'म्रदव' की म्रभीष्ट 'म्रपादान' संज्ञा नहीं प्राप्त होती। इस प्रकार यह परिभाषा 'श्रव्याप्ति' दोष से दूषित है।

किन स्राचार्यों की यह परिभाषा है यह ठीक ठीक नहीं कहा जा सकता । परस्तु ज्यायकोश में गदाघर भट्ट के नाम से निम्न परिभाषा मिलती है: — 'क्रियाऽनाश्रयत्वे तज्जन्य-विभागाश्रयत्वम् स्रपादानत्वम्'' जिससे उपर्युक्त परिभाषा की पूरी समता है।

['म्रपादान' की उपर्युक्त परिभाषा को मानने वाले किसी विद्वान् के, 'परस्परस्मान् मेखाव् अपसन्तः' इस प्रयोग-विषयक, वक्तव्य का खण्डन]

> यद् श्रिप ''श्रपसरतः' इति 'सृ' घातुना गति-इयस्याप्यु-पादानाद् एक-निष्ठां गतिं प्रति इतरस्य श्रपादानत्वम् श्रविरुद्धम्'' इति तन् न । क्रियाया एकत्वात् । श्रत एव ''न वै तिङ्क्तान्येकशेषारम्भं प्रयोजयन्ति । क्रियाया एकत्वात्'' इति माष्ट्यं संगच्छते ।

श्रीर जो—'श्रपसरतः' (हटते हैं) इस (िक्रया में विद्यमान) 'सृ' धातु से (दोनों 'भेड़ों' में विद्यमान) दोनों गितयों का कथन होने के कारण एक ('भेंड़') में स्थित गित की दृष्टि से दूसरे 'भेंड़' की 'श्रपादान' संज्ञा मानने में कोई विरोध नहीं है''— यह कथन है वह (भी) ठीक नहीं क्योंकि ('श्रप' उपसर्ग पूबंक 'सृं धातु का वाच्यार्थ श्रपसरण') किया एक है । इसीलिये

नुलनाकरो—महा० १.२, ६४; न तिङ्गन्तानि एकशेक्षारम्भं प्रयोजयन्ति । कि कारणम् ? एका हि किया ।

२. ह० - सङ्गच्छते इति ।

### वैधाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

(स्रतेक क्रियाओं को भी एक मानने के कारण ही) ''तिङस्त (क्रिया पद) 'एक शेष' ("सरूपाणाम् एकशेष एकविभक्ती" पा० १.२.६४) सूत्र की रचना में हेतु नहीं है क्योंकि क्रिया एक है" यह भाष्य (में पतंजिल का कथन) सुसङ्त होता है।

ऊपर "गत्यनाविष्टत्वे सित तज्जन्य-विभागाश्रयत्वम् अपादानत्वम्" इस परिभाषा में 'अव्याप्ति' दोष दिखाया गया था उसके निराकरण के लिये किसी विद्वान् ने यह कहा कि 'परस्परसान् मेषाव् अपसरतः' इस प्रयोग में 'अपसरतः' इस किया पद से दोनों 'भेड़ों' में विद्यमान दो कियाओं का कथन हुआ है। इसिलये पहले 'भेड़' में विद्यमान जो गति है उसका आश्रय दूसरा 'भेड़' नहीं है तथा दूसरे भेड़ में जो गति है उसका आश्रय पहला 'भेड़' नहीं है। इस प्रकार पहले की अपेक्षा दूसरा तथा दूसरे की अपेक्षा पहला 'भेड़' 'अपादान' कारक बन जाएगा। इसी प्रकार 'पर्वतात् पतत्येश्ववात् पतत्यश्ववाहः' इस प्रयोग में पतन कियाएँ दो हैं। अतः जिस 'पतन' किया का आश्रय 'श्रश्व' है उससे भिन्न, "घुड़सवार' सम्बन्धी, 'पतन' किया का आश्रय महोने तथा इस दूसरे (अश्वाश्वत) पतन किया से उत्पन्न विभाग का आश्रय होने के कारण 'श्वश्व' की 'अपादानता' सिद्ध हो जायेगी। इस प्रकार इस परिभाषा में कोई भी 'श्रतिव्याप्ति' दोष नहीं आएगा।

परन्तु नागेश इस विचार का खण्डन करते हुए यह कहते हैं कि 'अपसरएा' क्रिया अथवा 'पतन' किया भले ही दो हों तथा दोनों को भिन्न मानने से 'मेष' तथा 'अक्ष्यं की उपर्यु क्त प्रयोगों में 'अपादानता' सिद्ध हो जाय । लेकिन एक ही क्रिया के दो या अनेक रूप से कथित होने पर भी उसे एक ही माना जाएगा दो या अनेक नहीं । और जब यहाँ 'अपसरएा' तथा 'पतन' क्रिया को एक माना जाएगा तो पूर्वोक्त 'अन्याप्ति' दोष बना ही रह जाता है। इस प्रकार की क्रिया को यदि एक न माना गया तो भाष्यकार पतंजिल का यह कथन--"न तिङ्क्तानि एकशेषारम्भम्प्रयोजयन्ति । एका हि क्रिया,'' अर्थात् किया की अनेकता, ''सरूपाराम् एकशेष एकविभक्तौ'' (पा० १.२.६४) सूत्र से विहित 'एकशेष' में हेतु नहीं बना करती । अभिप्राय यह है कि एक क्रिया के अनेकथा कथित होने पर भी जनमें 'एकशेष' करने की आवश्यकता नहीं होती क्योंकि क्रिया में अनेकता नहीं हो सकती,—'एका हि क्रियां— क्रिया एक हो होती है । अतः 'पतन' क्रिया अथवा 'अपसरएा' क्रिया को अनेक नहीं माना जा सकता । और इन क्रियाओं को एक मानने पर ऊपर प्रदर्शित 'अन्याप्ति' दोष दूर नहीं होता ।

ऊपर ''यद् प्रिपि अपसरतः ः अविरुद्धम् इति'' इन शब्दों में जिस विचार को नागेश ने प्रस्तुत किया है वह किसका है यह स्पष्ट ज्ञात नहीं है। टीकाकारों ने इसे कौण्ड भट्ट का विचार माना है। वैयाकरएाभूषणसार (पृ० १६८) में यह प्रसङ्ग निम्न पंक्तियों में निबद्ध है---"यथा निक्चल-मेषाद् अपसरद्-द्वितीय-मेष-स्थले निक्चल-मेषस्य अपसरन्-मेष-क्रियाम् भादाय श्रुवत्वं तथा अत्रापि विभागैत्येऽपि क्रिया-मेदाद् एक-क्रियाम् आदाय परस्य श्रुवत्यम् इति"। इस पंक्ति का अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार 'मेषाद् मेष श्रुपसरति'

३६४

जैसे प्रयोगों में एक स्थिर भेंड़ के पास से हटते हुए दूसरे भेंड़ को कहने में, हटते हुए भेंड़ की अपसरण किया की इष्टि से, स्थिर भेंड़ की 'अपादान' संज्ञा होती है, उसी प्रकार यहाँ 'परस्परस्मान् मेथान् अपसरतः' इस प्रयोग में भी, यद्यपि दोनों में होने बाला विभाग एक है फिर भी दोनों में विद्यमान द्विविध अपसरण क्रियाओं के कारण पहले 'भेंड़' की 'अपसरण' क्रिया की इष्टि से दूसरे 'भेंड़' की तथा दूसरे 'भेंड़' की 'प्रपसरण' क्रिया की इष्टि से दूसरे 'भेंड़' की तथा दूसरे 'भेंड़' की 'प्रपसरण' क्रिया की इष्टि से पहले 'भेंड़' की 'प्रपादान' संज्ञा होगी।

नागेश ने यहाँ जो किया-द्वैविध्य का खण्डन किया है उसे बहुत सयुक्तिक नहीं माना जा सकता क्योंकि भने ही 'ध्रपसरए।' या 'पतन' किया एक ही हैं, फिर भी वह विभक्त रूप में बक्ता को विविधित अवश्य है, जैसा कि ऊपर (द्व० पृ० ३५६) भतृंहिर की कारिका से भी स्पष्ट है। विभक्त रूप में विविधित होने के कारए। ही दोगों मेखों की 'कर्नृं' संज्ञा है तथा विभक्त रूप में ही विविधित होने के कारए। इन कियाओं से उत्पन्न विभाग का आश्रय होने से 'परस्पर' पद-वाच्य दोनों 'मेखों' की 'ग्रपादान' संज्ञा है। गागेश ने स्वयं 'परस्परस्मान् मेखावपसरतः' की ऊपर जो व्याख्या की है उसकी संगति के लिये भी तो किया को दिविध रूप में विविधित मानना आवश्यक है।

## [पंचमी विभवित का श्रर्थ]

पंचम्यथींऽविधिः। 'वृक्षाविधकं पर्गा-कतृ कं पतनम' इति बोधः। 'पर्वताविधकपतनाश्रयाभिन्नाश्वाविधकम् ग्रश्व-वा ह-कर्नु कं पतनम्' इति बोधः। 'परस्पर-मेषाविधकं द्वित्वाविच्छन्न-मेप-कतृ कम् ग्रपसर्गम्' इति बोधः। इति दिक।

पंचमी (विभक्ति) का अर्थ है 'अवधि'। ('वृक्षात् पर्सं पतित' इस प्रयोग में) 'वृक्ष है 'अवधि' जिसमें तथा 'पर्सं' है 'कत्ती' जिसमें ऐसी 'पतन' किया" यह बोध होता है। ('पर्वतात् पततोऽश्वात् पतस्यश्ववाहः' इस प्रयोग में) "पवत' है अवधि जिसमें ऐसी 'पतन' किया के आश्रय से अभिन्न जो अश्व है वह है 'अवधि' जिसमें तथा घुड़सवार है 'कत्ती' जिसमें ऐसा पतन" यह बोध होता है। ('परस्परस्मान् मेषाव् अपसरतः' इस प्रयोग में) "एक दूसरे के प्रति भेंड़ें हैं 'अवधि' जिसमें तथा द्विवचनता से युक्त भेंड़ें हैं 'कत्ती' जिस में ऐसी अपसरएा किया" यह बोध होत! है। यह (विवेचन) दिग्दर्शन मात्र है।

पासिति ने ''धुतम् ग्रपायेऽपादानम्'' (पा० १.४.२४) सूत्र द्वारा 'ग्रपाय' अर्थात् विभाग में 'ध्रुव' अर्थात् श्रविधभूत 'कारक' की 'अपादान' संज्ञा तथा ''श्रपादाने पंचमी' (पा० २.३.२८) सूत्र से पंचमी विभक्ति का विधान किया है। इसिलये पंचमी विभक्ति

१. ह०--अश्ववार-- ।

### वयाकरण-सिद्धान्त-परम-लयु-मजूषा

का ग्रर्थ 'ग्रवधि' मानना उचित ही है। पंचमी विभिन्त के ग्रर्थ 'ग्रवधि' का प्रदर्शन नागेश ने ग्रादर्शभूत तीन उदाहरणों में स्वयं दिखा दिया जिनका विवेचन ऊपर हो चुका है।

## ['क्रिभिकरसा' कारक की परिभाषा]

कर्तृ-कर्म-द्वारक-फल-व्यापाराधारत्वम् अधिकरग्रत्वम् । यथा—-'स्थाल्याम् स्रोदनं गृहे पचिति' इत्यादौ कर्म-द्वारक-विक्लिलिरूप-फलाधारः स्थाली, कर्तृ-द्वारक-व्यापाराधारो गृहम् इति ।

ननु साक्षात्-क्रियाधारयोर् ग्रोदन-चैत्रयोर् ग्रधिक रएत्व--लब्धौ परम्परया तद्-ग्राधारयोर् गृह-स्थाल्योस् तत्-संज्ञा त्वयुक्ता इति चेत् ? न । परत्वात् कर्तृ-कर्म--संज्ञाभ्यां साक्षाद् ग्राधारीभूते बाधात् । "स्थाल्यधि--करिएका या ग्रोदन-निष्ठा विक्लित्तिस् तदनुकूलो गृहाधिकरएको मैत्रकर्तृको व्यापारः" इति बोधात्।

'कर्ता' तथा 'कर्म' के द्वारा (क्रमशः) 'व्यापार' तथा 'फल' का आधार बनना 'ग्रिधिकरराता' है। जैसे—'स्थाल्याम् ग्रोदनं गृहे पचितां (घर पर पतीली में चावल पकाता है) इत्यादि (प्रयोगों) में 'कर्ता' (चैत्र) के द्वारा (पाक) 'व्यापार' का ग्राधार घर है तथा 'कर्म' (ग्रोदन या पके चावल) के द्वारा विक्लित्ति रूप 'फल' का ग्राधार स्थाली (पतीली) है।

यदि यह कहा जाय कि क्रिया ('फल' तथा 'व्यापार') के साक्षात् ग्राधार चावल तथा चैत्र की, 'अधिकरए।' संज्ञा की प्राप्ति रहने पर परम्परा से उनके ग्राधार गृह तथा स्थाली की अधिकरए। संज्ञा मानना ग्रयुक्त है—तो वह ठीक नहीं है क्योंकि ('फल' तथा 'व्यापार' के) साक्षाद् ग्राधार (ग्रोदन तथा चेत्र) में, बाद में (बिह्त) होने के कारण, 'कर्ता' तथा 'कर्म' संज्ञा द्वारा ('ग्रिध-करण' संज्ञा का) वाधन हो जायगा। तथा (उपर्युक्त प्रयोग में) "पतीली (स्थाली) है 'ग्रिधिकरण' जिसमें ऐसे ग्रोदन (पके चावल) में रहने वाली जो विक्लित्ति (पकना रूप 'फल') उसके ग्रनुकूल, घर है ग्राधार जिसका ग्रीर मैत्र है 'कर्ता' जिसका ऐसा, 'व्यापार'' यह वोध होता है।

पाणिनि ने "ग्राधारोऽधिकरण्यम्" (पा० १.४.४५) सूत्र द्वारा 'ग्रधिकरण्' कारक का स्वरूप निर्धारित किया है। ऊपर से "कारके" (पा० १.४.२३) इस सूत्र का ग्रधिकार होने के कारण यहाँ ऐसा 'ग्राधार' श्रभिन्नेत है जो क्रिया का 'कारक' ग्रथवा

३६७

जनक हो। क्रिया के साक्षाद् ग्राधार दो होते हैं—एक उस क्रिया की करने वाला अर्थीन 'कर्ता' तथा दूसरा जिसमें वह क्रिया हो रही हो ग्रर्थान् 'कर्म'। जैसे—'देवदत्तः स्थाल्याम् ग्रोदनं गृहे पचित' इस प्रयोग में पकाने वाला देवदत्त तथा पकने वाला चावल—ये दोनों ही पकाना क्रिया के साक्षाद् ग्राधार हैं। परन्तु इन साक्षाद् ग्राधारों को 'ग्रिधिकरएा' इसलिये नहीं माना जा सकता कि ग्रष्टाध्यायों में 'ग्रिधिकरएा' संज्ञा के विधायक "ग्रधारोऽधिकरएाम्" ग्रादि सूत्रों के पश्चान् 'कर्ता' तथा ('कर्म' संज्ञा के विधायक सूत्रों को स्थान दिया गया है तथा 'विप्रतिषेध') समान-वल-विरोध में पूर्व की ग्रपेक्षा बाद के सूत्रों को ग्रिधिक बलवान् माना गया है। द्र०—"विप्रतिषेधे परम्" (पा० १.४.२)।

पाचन किया का करने वाला (जैसे—यहाँ देवदत्त) पकाना रूप 'व्यापार' का आश्रय है तथा जिसमें पाचन क्रिया होती है वह 'कमं' (जैसे यहाँ चावल) 'फल' का आश्रय है। इस कारणा, उनकी 'अधिकरणा' संज्ञा न होकर, क्रमशः 'कर्सा' तथा 'कर्म' संज्ञा हो जाती है। इस प्रकार यदि क्रिया के साक्षाद् आधार की दृष्टि से ही "आधारोऽधिकरणम्" सूत्र पर विचार किया गया तो वह सूत्र व्यर्थ हो जायगा। इसलिये परम्परया 'आधार' की दृष्टि से 'कर्नु-कर्म-द्वारक' यह विशेषणा यहाँ परिभाषा में रखना पड़ा।

इस रूप में दो तरह के आधारों की 'अधिकरएं संज्ञा होती है एक तो जो 'व्यापार' के आश्रय 'कर्सी' का आधार हो तथा दूसरा जो 'फल' के आश्रय 'कर्सी' का आधार हो तथा दूसरा जो 'फल' के आश्रय 'कर्सी का आधार हो। जैसे ऊपर के उदाहरए। में पकाने रूप 'व्यापार' के आश्रयभूत देवदत्त का आधार घर तथा पकना रूप 'फल' के आश्रय चावल का आधार स्थाली (पतीली)। दूसरे शब्दों में—पकना रूप 'व्यापार' 'कर्त्ती' देवदत्त में है तथा देवदत्त घर में है इसलिये 'कर्तृ'-द्वारा (परम्परया) 'व्यापार' का आधार घर हुआ। इसी प्रकार चावल का पक जाना रूप 'फल' पके चावल में है तथा वह पका चावल स्थाली में है इस तरह 'कमं' द्वारा 'फल' का आधार स्थाली है।

सम्बन्ध की हिन्द से 'व्यापार', 'समवाय' सम्बन्ध से, कर्त्ता देवदत्त में हैं तथा देवदत्त, 'संयोग' सम्बन्ध से, घर में है इसिलये 'स्व-समवायि-संयोग' रूप परम्परा सम्बन्ध से 'व्यापार' का ग्राघार धर हुग्रा। विविलत्ति ग्रथवा पकना रूप 'फल' 'समवाय' सम्बन्ध से पके चावल में है ग्रौर पका चावल 'संयोग' सम्बन्ध से स्थाली में है। इसिलये यहाँ भी उसी 'स्व-समवायि-संयोग' रूप परम्परा सम्बन्ध से विविलत्ति रूप 'फल' का ग्राधार स्थाली है। इस रूप में परम्परा क्रिया के जनक होने के कारण इन्हें 'ग्रधिकरण' कारक कहा जाता है। इसी बात को भर्तृहरि ने निम्न कारिका में प्रस्तुत किया है: -

कर्तृ -कर्म-च्यवहिताम् ग्रसाक्षाद् धारयत्क्रियाम् । उपकुर्वत् क्रिया-सिद्धौ शास्त्रेऽधिकरण् स्मृतम् ॥

(वाप० ३.७.१४८)

अर्थात् 'कर्त्ता' तथा 'कर्म' से व्यवहित तथा इसीलिये किया के असाक्षाद् आधार बन कर क्रिया की सिद्धि में महायक 'कारक' को शास्त्र में 'अधिकरण्' कहा गया है।

## वैयाकरण-सिद्धाःत-परम-सघु-मंजूबा

## ['प्रधिकरण' के तीन प्रकार]

तच्च ग्रिथिकरणम् त्रिधा—ग्रिभिच्यापकम्, ग्रीपश्लेषिकम् वैषयिकं चेति। तत्र सकलावयव-व्याप्तौ व्यापकाधारत्वम्। यथा—'तिलेषु तैलम् ग्रिस्त'। 'उप' समीपे, 'श्लेषः' सम्बन्धः 'उपश्लेषः'। तत्कृतम् ग्रीपश्लेषिकम्। ग्रत एव "इको यण् ग्रिचि" (पा० ६.१.७७) इत्यादौ ग्रीपश्लेषिकाधारे सप्तम्युक्ता ''संहितायाम्'' (पा० ६.१.७२) इति सूत्रे भाष्येः। तत्र ग्रजादि-सामीप्यम् एव इगादीनाम्। "यन् मासे ग्रितिकान्ते दीयते तस्य मासं ग्रीपश्लेषिकम् ग्रिथिकरणम्। मासिकं धान्यम्'' इत्युक्तम् ''तत्र दीयते०'' (पा० ५.१.६६) इति सूत्रे भाष्येः। यत् 'कटे ग्रास्ते' इत्योपश्लेषिकोदाहरणम् उक्तं कंयटेन तद् ग्रयुक्तम्। उक्त-भाष्य-विरोधात् । एतद् द्वयातिरिक्तं वैष्यकं ग्रिथिकरणम्। 'कटे ग्रास्ते', 'जले सन्ति मत्स्याः' इत्यादि। ग्रिभिक्यापकातिरिक्तं गौणम् ग्रिथिकरणम् इति बोध्यम्।

वह 'ऋधिकरण' तीन प्रकार का होता है—'ग्रिभिव्यापक', 'ग्रीपश्लेषिक' तथा 'वैषियक'। उनमें सम्पूर्ण अवयवों में (श्राधेय के) व्याप्त रहने पर व्यापक ('ग्रिभिव्यापक') ग्राधारता है। जैसे—'तिलेषु तेलम् श्रस्ति' (तिलों में तेल है) इत्यादि।

'उप' समीप में, 'क्लेष' सम्बन्ध (यह) 'उपक्लेष' (का अर्थ) है। उस ('उपक्लेष' अथवा सामीप्य सम्बन्ध) से (निर्धारित) किया गया 'औपक्लेषिक' अधिकरण है। इसीलिये ''संहितायाम्'' इस सूत्र के भाष्य में ''इको यण् अचि" इत्यादि सूत्रों में 'औपक्लेषिक' स्नाधार में सप्तमी (विभक्ति)'' कही गयी है। वहाँ (''इको यण् स्रचि" आदि सूत्रों में) 'स्रज्' स्नादि से 'इक्'

१. तुलमा करो महा० ६.१.६६;
"अधिकरणं नाम जिप्रकारम् — स्थापकम्, औपश्लेषिकम्, वैषयिकम् इति । सन्दस्य च शस्टेन कोऽन्योऽ भिसम्बन्धो भवितुम् अर्हति अन्यद् अत उपश्लेषात् ? 'इको यण् अवि'—अचि उपश्लिष्टस्य इति':

२. ह०-मासम्।

तुलनाकरो—महा० ५.१.६६;

<sup>&#</sup>x27;'यवैव हियन् सासे कार्य तन् मासे भवं भवति । एवं यद् अपि मासे दीयते तद् अपि मासे भवं भवति '''एवं तर्हि औपश्लेषिकम् अधिकरणं विज्ञास्यते''।

तथा महा० उद्दोत टीका ६.१.७२;

<sup>&</sup>quot;अत एव मासेऽतिकान्ते यद् दीयते तस्य मास औषम्लेषिकम् अधिकरणम् इति 'तत्र च दीयते ॰' इति सूत्रे महाभाव्ये स्पष्टम्" ।

ादि को समोपता ही (श्रभीष्ट) है। (इसो प्रकार) "तत्र च दीयते कार्यं भववत्" इस सूत्र के भाष्य में यह कहा गया कि "मास के बीत जाने पर जो दिया जाता है उसका 'ग्रौपश्लेषिक' ग्रीधिकरण मास है"। कैयट ने जो 'कटे श्रास्ते' इस (प्रयोग) को 'ग्रौपश्लेषिक' ('ग्रिधिकरण') का उदाहरण कहा है वह उपर्युंक्त भाष्य के विरोध के कारण ग्रमुचित है।

इन दोनों (ग्रधिकरणों) से भिन्न 'वैषयिक' ग्रधिकरण है। (इसके उदाहरण हैं) 'कटे श्रास्ते' (चटाई पर बैठता है) तथा 'जले सन्ति मत्स्याः' (पानी में मछलियाँ हैं) इत्यादि ।

'श्रभिव्यापक' (শ্रधिकरसा) से भिन्न ('শ্रীपक्लेषिक' तथा 'वैषयिक' (শ্रधि-करसा) गौसा শ্रधिकरसा है यह जानना चाहिये ।

यहाँ 'स्रिषिकरण्' के तीन प्रकार माने गये हैं। 'स्रिष्करण्' के इस त्रिविध वर्गी-करण् का स्राधार है "संहितायाम्" (पा० ७.१.७२) सूत्र के भाष्य में पतंजिल का यह कथन — "स्रिष्करण् नाम त्रिप्रकारम् — व्यापकम्, स्रोपश्लेषिकम्, वैषिषकम् इति"। "तद् स्रिस्मन् स्रिष्कम् इति दशान्ताङ् इः" (पा० ५.२,४५) इस सूत्र के भाष्य में भी इन तीन स्रिष्करण्ों का निर्देश मिलता है: — "यद्यपि ताबद् व्यापके वैषियके वा स्रिष-करण्वत्वे सम्भवी नास्ति, स्रोपश्लेषिकम् अधिकरण्ं विज्ञास्यते - एकादशं कार्षापणा उपश्लिष्टा स्रिमन् शते एकादशं शतम्"।

श्रीभव्यापक :— अधिकरण के इन तीन प्रकारों में मुख्य ग्रीधकरण व्यापक अथवा 'अभिव्यापक' ग्रीधकरण है। इसकी परिभाषा यह मानी गयी है कि "जहां ग्राधार के प्रत्येक श्रवयव में श्राधिय की सत्ता व्याप्त हो वह ग्राधार 'अभिव्यापक' श्रीधकरण है"। इसी 'अभिव्यापक' श्राधार को पतंजिल ने न्याय्य ग्राधार माना है। द्व० — "अधिकरणम् ग्राचार्यः कि न्याय्यं मन्यते ? यत्र क्रत्सन ग्राधारास्मा व्याप्तो भवति। तेन इहैव स्यात् — 'तिलेषु तैलम्', 'दिन्त सिपः'' (महा० १.३.११) तथा "अधिरम् ग्राचार्यः कि न्याय्य मन्यते ? यत्र क्रत्सन ग्राधारात्मा व्याप्तो भवति। तेन इहैव स्यात् — 'तिलेषु तैलम्', 'दिन्त सिपः'' (महा० १.४.४२)। इसी कारण इस प्रसंग के ग्रन्त में स्वयं नागेश ने भी स्पष्ट शब्दों में कहा कि 'ग्रीभव्यापक' ग्रीधकरण से भिन्त श्रन्य जो दो ग्रीधकरण हैं वे गौण हैं :— "अभिव्यापकातिरक्त गौणम् ग्रीधकरण बोध्यम्"।

श्रीपश्लेषिक : -- 'उपश्लेष' शब्द का श्रथं नागेश ने यहाँ सामीष्य सम्बन्ध किया है। इस सामीष्य सम्बन्ध की दृष्टि से जो आधार है वह 'श्रीपश्लेषिक' श्रिषकरण है। "संहितायाम्" सूत्र के भाष्य में विद्यमान जिस वाक्य की श्रोर नागेश ने यहाँ संकेत किया है वह है: --- "शब्दस्य शब्देन कोऽन्योऽभिसम्बन्धो भवितुम् श्रहंति श्रन्यद् ग्रत उपश्लेष्यत् ? 'इको यण् श्रवि उपश्लिष्टस्य' इति", श्रयात् -- उपर्युक्त श्रिषकरणों में एक शब्द की दृष्टि से दूसरे शब्द में किस प्रकार की श्राधारता हो सकती है सिवाय 'श्रीपश्लेषकता' के। 'श्रवि' में सप्तमी विभिन्त का प्रयोग किया गया है। श्रतः उसका तात्पर्य केवल यही हो सकता है कि 'श्रव्' प्रत्याहार के वर्णों से 'उपश्लिष्ट', श्रथति उनके समीप, जो 'इक्' प्रत्याहार के वर्णो।

्वयःकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

₹७०

इसी प्रकार "तत्र च दीयतें ं इस सूत्र के भाष्य में भी यह कहा गया कि 'मास के बीतने पर वेतन के रूप में दिये जाने वाले अन्त की दृष्टि से मास (महीना) 'ग्रीपश्लेषिक' ग्रधिकरण है। पतंजिल ने ऊपर के इन दो वन्तव्यों में 'ग्रीपश्लेषिक' ग्रधिकरण के जो उदाहरण दिये हैं उनके स्वरूप को देखते हुए 'कटे ग्रास्ते' या 'कूपे गर्गकुलम्' जैसे प्रयोगों में 'ग्रीपश्लेषिक' ग्राधार मानना उचित नहीं प्रतीत होना क्योंकि उपर्युक्त दोनों स्थलों में 'सामीप्य' सम्बन्ध-कृत ग्राधार की प्रतीति नहीं होती। इसीलिये नागेश ने यहाँ कैयट के इस कथन का-कि 'कटे ग्रास्ते' जैसे प्रयोग 'ग्रीपश्लेषिक' ग्रधिकरण के उदाहरण हैं—खण्डन किया है। इस प्रकार, इस ग्रन्थ के प्रणेता की ट्रिट में 'कटे ग्रास्ते' जैसे प्रयोग विषय सप्तमी या 'वैषयक' ग्रधिकरण के उदाहरण हैं।

परन्तु भर्तृ हरि की कारिका:---

उपश्लेषस्य चाभेदस् तिलाकाशघटादिषु । उपकारात्तु भिद्यन्ते संयोग-समवायिनाम् ॥

(बाप० ३.७.१४६)

तथा इसकी हेलाराज-कृत व्याख्या से यह स्पष्ट है कि 'कटे ग्रास्ते' जैसे प्रयोग भतृंहिर को 'ग्रौपक्लेषिक' प्रधिकरण उदाहरण के रूप में ही ग्रभीष्ट हैं। द्र०—- "संयोगिनः कटस्य सकल-अवयव-व्याप्त्या देवदत्तोपक्लेषो न दृश्यते ग्रिपतु कतिपय-अवयव-व्याप्त्या इत्यविशेषाद् 'ग्रौपक्लेषिकः' इति सामान्य-संज्ञाया ग्राधारोध्यम् उच्यते"।

नागेश भट्ट ने लघुमं बूषा में "उप' समीपे, 'इलेपः' सम्बन्धः 'उपश्लेषः'। तत्कृतम् श्रीपश्लेषिकम्' इस प्रसंग को अन्यों के मत के रूप में 'केचित्तु' इस सर्वनाम के द्वारा प्रस्तुत किया है तथा प्रसंग के अन्त में, सम्भवतः भत्तुं हरि के मत का समर्थन करते हुए, प्रह कहा है कि आधार के किसी एक प्रवयव या कुछ अवयवों में 'आधार की विद्यमानता अथवा व्याप्ति को भी 'उपश्लेष' कहा जाता है। इसके उदाहरए। है— 'कटे आस्ते' इत्यादि प्रयोग । द्र०— 'यत् किचिद् अवयवावच्छेदेन आधारस्य आधेयेन व्याप्तिरप्युपश्लेषः। यथा— 'कटे आस्ते' इति । एवम् एव गंगैकदेशे तरन्तीपु गोषु कूपैकदेशे स्थिते गर्ग-कुले 'गंगायां गावः', 'कूपे गर्ग-कुलम्' इत्यादी बोद्धव्यम्' (लम० पृ० १३२६-२७)। महाभाष्य (६.१.१.३२) की अपनी उद्योत टीका में भी नागेश भट्ट ने इसी बात को निम्न शब्दों में स्पष्ट किया है:— ''किच श्लेषस्य मुख्यस्य सर्वाधारन्थ्याप्तिरूपस्य समीपं यद् आधारीयं यत् किचिद् अवयव-व्याप्तिरूपं तत्कृतम् औपश्ले-ष्वम् । यथा— 'कटे आस्ते''।

यों तो लघुशब्देन्दुशेखर (गुरुप्रसाद-सम्पादित १६३६, पृ० ७७२-७३) में भी नागेश ने पलम० के इस स्थल की बात को ही सर्वथा अभिन्न रूप में कहा है तथा 'कटे आस्ते' आदि को 'औपश्लेषिक' का उदाहरएा नहीं माना है। परन्तु वहीं मतान्तर के रूप में उसे भी स्वीकार भी कर लिया है। द्र० — "यद वा एकदेशावच्छेदेन इलेषेऽपि इलेषस्य समीपम् 'उपश्लेषम्'। तत्कृतम् इति ब्युत्पत्त्या श्रीपश्लेषिकत्वम् — इत्यभित्रावेगा तदुदाहरएान्तत्"।

#### कारक-निरूपण

इस रूप में यह स्पष्ट है कि नागेश भटट् ने लघुमंजूषा, शब्देन्द्रशेखर तथा महाभाष्य की उद्द्यीत टीका में 'कटे श्रास्ते' जैसे प्रथोगों को 'श्रीपक्लेषिक' श्रधिकरण का उदाहरण माना है। परन्तु यहाँ परमलधुमंजूषा में उन्हीं प्रयोगों को वे विषय सन्तमी का उदाहरण क्यों मान कैंटे ? —यह बात समक्ष में नहीं श्राती।

वैषियक :— 'श्रभिव्यापक' तथा 'श्रीपश्लेषिक' ग्राधारों में भिन्न आधार को 'वैषियक' श्रधिकरण माना गया है। 'श्रभिव्यापक' श्राधार में श्राधेय 'समवाय' सम्बन्ध से रहता है तथा 'श्रोपश्लेषिक' ग्राधार में श्राधेय, पूर्वोक्त विवेचन के अनुसार, या तो 'सामीप्य' सम्बन्ध से रहता है श्राथवा 'संयोग' सम्बन्ध से रहता है। इसलिये इन तीनों सम्बन्धों से भिन्न 'विषयता' सम्बन्ध से ग्राधेय जब ग्राधार में रहता है तो उस ग्राधार को 'वैषयिक' ग्राधिकरण माना जाता है। 'विषयाद् ग्रागतम् वैषयिकम्', श्रशीत् 'विषयता' सम्बन्ध से जब किसी को ग्राधार माना जाता है तब वहाँ 'वैषयिक' ग्रधिकरण होता है।

वैयाकरएासिद्धान्तलघुमंजूषा में 'वैषयिक' ग्रधिकरएा की परिभाषा करते हुए नागेश ने कहा है :— "ग्रप्राप्ति-पूर्वक-प्राप्तिरूप-संयोगः", ग्रथीन् जहाँ प्राप्ति न होते हुए भी प्राप्तिरूप संयोग की बात कही जाय वह 'वैषयिक' ग्रधिकरएा होता है । जैसे - 'खे शकुनयः' (श्राकाश में पक्षियाँ है) । इस प्रयोग में श्राकाश के श्रवयव वास्तविक न होकर किल्पत हैं । ग्रतः श्रवयवों के साथ पक्षियों का सम्बन्ध भी किल्पत ही है । द्र० — "खे शकुनयः' इत्यादी श्रकाश-किल्पत-देश-सम्बन्धाद वैषयिकत्वम्" (महा० उद्दोत टीका ६.१.७२) । इसी प्रकार 'मोक्षे इच्छा ग्रस्ति' इस प्रयोग में इच्छा का मोक्ष विषय है । या दूसरे शब्दों में 'कर्नृ'-भूत इच्छा में विद्यमान सत्तारूप क्रिया के प्रति 'मोक्ष' विषयता सम्बन्ध से ग्राधार हैं । ग्रतः यहाँ भी 'वैषयिक' श्रधिकरए। है ।

यहाँ नागेशभटट् ने 'बैपियक' ग्रधिकरण् के जो 'कटे ग्रास्ते', 'जले सस्ति मस्स्याः' उदाहरण् दिये है वे वस्तुतः 'ग्रीपश्लेषिक' ग्रधिकरण् के हैं—यह नागेश भटट् ने ही बैयाकरण्सिद्धान्तलघुमंजूषा, शब्देन्दुशेखर तथा महाभाष्य की उद्द्योत टीका में स्वय स्वीकार किया है, यह ऊपर दिखाया जा चुका है।

श्रीभव्यापकातिरिक्तं गौराम् श्रीधकरराम् :—इन तीनों अधिकरराों में 'श्रीभव्यापक' श्रीधकररा ही प्रमुख या न्याय्य श्रीधकररा है क्योंकि उसमें श्राधेय श्रयने श्राधार को, 'समबाय' सम्बन्ध से, सर्वात्मना श्रीभव्याप्त करता है। इसीलिये महाभाष्यकार पतंजिल ने बड़े स्पष्ट शब्दों में दो बार कहा— ''श्रीधकरराम् श्राचार्यः कि न्याय्यं मन्यते ? यत्र कृत्सन श्राचारतमा व्याप्तो भवति''। (द्र०—महा० १.३.११ तथा १.४.४२)। 'श्रीपदलेषिक' श्रीधकररा में यह व्याप्ति, 'समबाय' सम्बन्ध से न हो कर, कुछ श्रंशों की हष्टि से 'संयोग' या 'सामीप्य' सम्बन्ध से ही होती है। श्रथना यदि 'समबाय' सम्बन्ध से भी वहाँ व्याप्ति मानी जाय तो भी वह प्रमुख न हो कर गौरा रूप से ही रहती है। इसी प्रकार 'वैषियक' श्रीधकररा में केवन 'विषयता'सम्बन्ध से श्राधेय श्राधार में रहता है। श्रतः 'श्रीमध्यापक' श्रीधकररा की प्रमुखता तथा 'श्रीपश्लिषक' श्रीर 'वैषयिक' श्रीयकररा की गौराता स्पष्ट है।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मञ्जूषा

३७२

## [भावसप्तमी या सत्सप्तमी का श्रथं]

ज्ञापक-क्रियाश्रय-व।चकाद् उत्पन्नायाः सत्सप्तम्यास् तु क्रियान्तर-ज्ञापकत्वम् ग्रर्थः । तत्र ग्रनिर्गीत-कालिकायाः क्रियायाः निर्गीत-कालिका ज्ञापिका । गोषु दुह्यमानासु गतः' इत्यादौ "गो-निष्ठ-दोहन-क्रिया-ज्ञापित-गमना-श्रयश् चैत्रः" इति बोधः ।

ज्ञावक (अन्य किया के देश तथा काल के बोधक) किया के आश्रय के बाचक (शब्द) से उत्पन्न 'सत्सप्तमी' का तो दूसरी किया की ज्ञापकता अर्थ है। वहाँ जिसके काल (तथा देश) का निश्चित रूप से ज्ञान नहीं है उस किया का निश्चित काल वाली किया बोध कराती है। ''गोषु दुद्धमानासु गतः' (गायों को दुहते समय गया) इत्यादि (प्रयोगों) में 'गो में विद्यमान दोहन किया के द्वारा ज्ञापित गमन (किया) का आश्रय चैत्र'' यह बोध होता है।

पाणिति ने "यस्य च भावेत भावलक्षराम्" (पा० २.३.३७) सूत्र से जिस सप्तमी का विधान किया है उसी के अर्थ का यहाँ उल्लेख किया गया है। पाणिति के इस सूत्र का अर्थ है 'जिस क्रिया से दूसरी लक्षित होती है उस (क्रियान्तर-लक्षिका) क्रिया का जो आश्रय उसके वाचक शब्द से सप्तमी विभक्ति होती है'। जैसे — 'गोषु दुद्यमानासु गतः' जैसे प्रयोगों में 'गो' तथा 'दुद्यमान' ये दोनों शब्द दोहन क्रिया के अश्रय के वाचक हैं। यह दोहन किया गमन क्रिया के समय का बोध कराती है। इसलिये इन दोनों शब्दों के साथ सप्तमी विभक्ति प्रयुक्त हुई।

इस सूत्र के 'भाव-लक्षराम्' पद में जो 'लक्षराग' ग्रंश है उसके ग्रंथ को स्पष्ट करते हुए पतंजिल ने कहा है - "न सल्ववस्य तदेव लक्ष्यां भवति येन पुनः पुनलंक्ष्यते । सकुद् ग्रपि यन् निमित्तत्वाय कल्पते तद् ग्रपि लक्ष्णां भवति''। ग्रथीत्—'लक्षण्' जन्द यहाँ व्याप्ति-ज्ञान-सापेक्ष नहीं है । इसका अभिप्राय यह है कि—'जिस प्रकार धुयां याग का लक्षक या अनुमापक है उसी तरह यदि कोई किया किसी दूसरी क्रिया को लक्षित या अनुमित कराये तभी इस सूत्र से सप्तमी विभक्ति होगी' — यह अर्थ 'लक्षरा' शब्द का नहीं मानना चाहिये। यदि ऐसा होता तब तो केवल 'उदयति सवितरि तमो नब्टम्' (सूर्योदय होने पर ग्रन्थकार नष्ट हो गया), 'धूमें सति वह्निभंवति' (धूऍ के होने पर ग्राग होती है) जैसे प्रयोगों में ही, इस सूत्र के प्रनुसार, सन्सप्तमी का प्रयोग होता। 'गोषु दृह्यमानामु गतः' जैसे प्रयोग, जिनमें इस प्रकार की ग्रनुमापिका किया नहीं है, सत्सप्तमी के उदाहरए। के रूप में प्रचलित नहीं हो पाते । यहाँ 'ब्याप्ति,' ग्रथवा क्रियानुभाषकता का भूयोदर्शन नहीं है कि जब जब गायें दूही जाती है तब तब वह जाता ही हो। इस रूप में पतंजिल के कथनानुसार, यहाँ के 'लक्षरा' शब्द से वह किया भी स्रभिन्नेत है जो केवल एक बार ही दूसरी किया का बोध कराती है। इसलिये 'गोषु दृह्यमानाम् गतः' जैसे प्रयोगों में भी यह सप्तमी प्रयुक्त होती है। इस प्रकार, इस सुत्र के धर्य के अनुसार, इस 'सत्सप्तमी' विभक्ति का धर्य 'ज्ञाप्य-ज्ञापक-भाव' अथवा 'दूसरी क्रिया का ज्ञापन कराना' है।

#### कारक-निरूपण

₹७३

जिस किया के देश अथवा काल श्रोता को निश्चित रूप से जात हैं उस किया का निर्देश करते हुए जब यह कहा जाता है कि दूसरी किया भी उसी समय हुई तो श्रोता को उस दूसरी किया के, जिस के स्थान अथवा काल का उसे ज्ञान नहीं है, स्थान या काल का अनुमान हो जाता है। यही किया की 'लक्षरपता' है। व०— ''लक्षरपाबदः किया-निमित्तक: — लक्ष्यतेऽनेनेति लक्षर्गम्। यच्च निर्जातकालं हवनादिकम् अनिर्जातकालस्य सकृद् अपि काल-परिच्छेद-निमित्तं भवति तत् तस्य लक्षराग्' (महा० प्रदीप टीका २.४,३७)।

यहाँ 'स्रिनिर्गातिकालिकायाः' तथा 'निर्गीतिकालिका' इन दोनों स्थलों में 'काल' शब्द 'देश' (स्थान) का भी उपलक्षरा है। काल का उदाहररा है—'गोपु दुक्कमानासु गतः' इत्यादि । देश या स्थान का उदाहररा है—'गुगो द्रव्यत्वम् स्रस्ति' इत्यादि । द्र०—'निर्ज्ञात-देश-काल-क्रिया सम्बन्धि-देश-काल-परिच्छेदकत्वेन लक्षराम् इति बोध्यम्'' (लघुमंजूषा पृ० १३३१)।

## [बष्ठी विभक्तिका भ्रर्थ]

कारक-प्रातिपदिकार्थ-व्यतिरिक्तः स्व-स्वामि-भावादिः सम्बन्धः पष्ठ्या वाच्यः। तत्र 'राज्ञः पुरुषः' इत्यादौ पष्ठी-वाच्य-सम्बन्धस्य ग्राश्रयाश्रयि-भाव-सम्बन्धेन पुरुषेऽ-न्वयः। 'राज-निरूपित-सम्बन्धवान् पुरुषः' इति बोधात्।

'कारक' तथा 'प्रातिपदिकार्थं से अतिरिक्त 'स्व-स्वामि-भाव' स्नादि सम्बन्ध पब्ठी (विभिन्नत) का ग्रथं है। वहाँ 'राजः पुरुषः' (राजा का स्नादमी) इत्यादि (प्रयोगों) में पब्टी (विभिन्ति) के वाच्य (ग्रर्थ) 'सम्बन्ध' ('स्व-स्वामि-भाव') का पुरुष में 'स्राश्रयाश्रयिभाव' से स्नन्वय होता है क्योंकि ('राज्ञःपुरुषः' इस प्रयोग से) 'राजा के सम्बन्ध से युक्त पुरुष' यह बोध होता है।

स्राचार्य पाणिति ने "पष्ठी शेषे" (पा० २.३.५०) सूत्र के द्वारा षष्ठी विभिवत का विधान किया है। इस सूत्र में 'शेष' शब्द से, पहले विहित 'कारकार्थ तथा 'प्रातिपदिकार्थ' से स्रितिरिक्त, स्व-स्वामि-भाव' स्रादि सम्बन्ध ही स्राभिप्रेत हैं। इसीलिये पतंजिल ने इस सूत्र के भाष्य (२.३.५० पृ० ३००) में कहा—"कर्मादिभ्यो येऽन्येऽर्थाः स शेषः"। यहाँ पतंजिल के 'कर्मादि' शब्द में 'कर्म' स्रादि 'कारक' तथा 'प्रातिपदिकार्थ' दोनों ही स्रथं सङ्गृहीत हैं। इसिलिये ये 'स्व-स्वामि-भाव' स्रादि सम्बन्ध ही पष्ठी विभिन्ति के वाच्य स्रथं हैं। तुलना करो—"कर्मादिभ्यांऽन्यः प्रातिपदिकार्थं-व्यतिरिक्तः स्व-स्वामि-सम्बन्धादिः शेषः" (काशिका २.३.५०)। उदाहरण के लिये 'राज: पुरुषः' इस प्रयोग में 'राजा' शब्द के साथ जो पष्ठी विभिन्ति स्रायी है उसका वाच्यार्थ है 'राजा का', स्रर्थात् 'राजा रूप स्वामी का स्वम्' (सम्पत्ति), स्रथवा 'स्व-स्वामि-भाव-सम्बन्ध'। यहाँ 'सम्बन्ध' पुरुष में स्राश्रित है। इसिलिये 'राज: पुरुषः' का स्रर्थ है—'राजा के सम्वन्ध से युवत पुरुष', स्रर्थात् 'राजा रूप स्वामी की पुरुष रूप सम्पत्ति'।

इस विषय को स्पष्ट करने के लिये महाभाष्य (२.३.५०) में यह प्रश्न किया गया है कि 'कारक' तथा 'प्रातिपदिकाथ' से भिन्न या स्रतिरिक्त तो कोई विषय होता ही नहीं।

#### वयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

'राज्ञः पुरुषः' इत्यादि प्रयागों में भी राजा 'कर्ता' है तथा पुरुष 'सम्प्रदान' है क्यों कि 'राज्ञः पुरुष:' कहने पर यह बोब होता है कि राजा पुरुष को वेतन आदि देता है और पुरुष उसे, अपनी सेवा के बदले में, लेता है। अथवा पुरुष 'कर्ता' है तथा राजा 'कर्म' है क्योंकि 'राज्ञः पुरुषः' कहने पर कभी-कभी यह अर्थ भी प्रतीत होता है कि पुरुष राजा की सेवा करता है। इस तरह राजा को 'कर्ता' और पुरुष को 'सम्प्रदान' सावने प्रथवा पुरुष को 'कर्ता' और राजा को 'कर्म' मानने पर 'स्व-स्वामि-भाव-सम्बन्ध' बन ही नहीं सकता क्योंकि सम्बन्ध का मूल कारणा है उनमें किसी न किसी किया और किसी न किसी 'कारक' की विद्यमानता। जहाँ तक 'स्व-स्वामि-भाव' रूप सम्बन्ध की बात है— कोई भी वस्तु किसी की अपनी सम्पत्ति तभी बनती है यदि उसको खरीदा जाय, या छीना जाय, या मांगा जाय, अथवा किसी अन्य वस्तु के बदले लिया जाय। इन सभी रूपों में 'कर्म' आदि 'कारक' होंगे ही। वस्तुतः क्रिया तथा 'कारक' सम्बन्ध के कारण हैं और सम्बन्ध कार्य अथवा फल है। इसलिये 'स्व-स्वाभि-भाव' आदि सभी सम्बन्ध के कारण हैं और सम्बन्ध कार्य अथवा फल है। इसलिये 'स्व-स्वाभि-भाव' आदि सभी सम्बन्ध के करणे आदि कारकों से अतिरिक्त हों यह बात सुसङ्गत नहीं प्रतीत होती। इ०—

"कः 'शेषो' नाम ी कर्मादिस्यो येऽन्येऽथीः स शेषः । यद्येवं 'शेषो' न प्रकत्पते । निह कर्मादिस्योऽन्येऽर्थाः सम्भवन्ति । इह तावद् 'राज्ञः पुरुषः' इति राजा कर्ता पुरुषः सम्प्रदानम् । 'वृक्षस्य शाखा' इति वृक्षः शाखाया अधिकरणम् । तथा यद् एतत् स्वं नाम चतुर्भिर् एतत् प्रकारैः भवति—कयणाद्, अपहरणाद्, याञ्चायाः, विनिमयात् । अत्र सर्वत्र कर्मादयः सन्ति । एवं तिहं कर्मादीनाम् अविवक्षा शेषः (महा० २.३.५० पृ० ३०८-१०) ।

इसलिये यही मानना चाहिये कि 'स्व-स्वामि-भाव-सम्बन्ध' यद्यपि क्रिया तथा कारक पूर्वक ही रहता है फिर भी कारकों से प्रतिरिक्त रूप में वह षष्ठी विभक्ति के द्वारा विवक्षित होता है। इस प्रकार कारकों से भिग्न रूप में 'सम्बन्ध' का दो प्रकार से कथन पाया जाता है। पहले प्रकार में क्रिया प्रकथित या प्रश्रुत रहती है। जैसे 'राज्ञ: पुरुष:' ग्रादि प्रयोगों में दान प्रादि कियायों नहीं कही गयीं। यहाँ क्रिया के प्रश्रुत होने पर क्रिया-कारक-सम्बन्ध के द्वारा एक अन्य 'स्व-स्वामि-भाव सम्बन्ध' की प्रतीति होती है। दूसरे प्रकार में क्रिया उच्चरित या श्रुत रहती है। जैसे—'मातुः स्मरति' (माँ को याद करता है)। इस प्रकार के प्रयोगों में, क्रिया-वाचक शब्द के कथित रहने पर भी, 'क्रमं' ग्रादि कारकों की विवक्षा न हो कर माता स्मरण के प्रति विशेषण है—स्मरण 'मातृ-सम्बन्धी है'—यही यहाँ विवक्षित है। ऐसे प्रयोगों में पष्ठी विभिन्त का ग्रयं 'विशेष्य-विशेषण्-सम्बन्ध' ग्रथवा 'विषय-विषयि-सम्बन्ध' है। इसी ग्रभिप्राय को भर्तृ हिर ने निम्न कारिका में संक्षेप में प्रस्तुत किया है:—-

सम्बन्धः कारकेम्योऽन्यः क्रिया-कारक-पूर्वकः । श्रुतायाम् अश्रुतायां वा क्रियायाम् म्राभिषीयते ।। (वाप० ३.७.१४६)

['राजः पुरुषः' जैसे प्रधोगों में, सम्बन्ध 'राजा' तथा 'पुरुष' दोनों में है इसलिये, 'राजः' के समान, 'पुरुष' शब्द में भी षष्ठी विभक्ति का प्रयोग प्राप्त है—इस शङ्का का समाधान]

> ननु सम्बन्धस्य उभय-निष्ठत्वात् 'पुरुष'-शब्दाद् श्रिप पष्ठ्युत्पत्तिर् ग्रस्तु इति चेत् ? न । 'राज-सम्बन्धि-पुरुषः'

#### कारक-निरुपण

३७४

इति विवक्षायां राजशब्दाद् एव पष्ठी, ''प्रकृत्यर्थ-प्रत्ययार्थयोः प्रत्ययार्थस्यैव प्राधान्यम्'' इति व्युत्पत्त्यनु-रोधान् । ग्रन्यथा तद्-विवक्षायां 'राजा पुरुषस्य' इति पुरुषशब्दात् पष्ठ्यां पुरुषार्थं प्रति पष्ठ्यर्थस्य विशेषण्-त्वापत्त्या व्युत्पत्तिभङ्गापत्तेः । श्रत एव श्राहः— भेद्य-भेदकयोश्चैकं-सम्बन्धोऽन्योऽन्यम् इष्यते । द्विष्ठो यद्यपि सम्बन्धः षष्ठ्युत्पत्तिस्तु भेदकात् ।। इति । 'भेदकः' सम्बन्ध-निरूपकः । 'भेद्यः'निरूपित्त-सम्बन्धाश्रयः ।

## इति षट् कारकारिय ।

(स्व-स्वामि-भाव' रूप) गम्बन्ध के (राजा तथा पुरुष) दोनों में स्थित होने के कारण ('राजः पुरुषः' इस प्रयोग के) 'पुरुष' शब्द से भी पष्ठी विभिन्त) होनी चाहिये—यदि यह कहा जाय तो वह उचित नहीं है क्योंकि "प्रकृत्यर्थं तथा प्रत्ययार्थ में प्रत्ययार्थ की ही प्रधानता होती है" इस व्युत्पत्ति (न्याय) के अनुरोध से 'राजा का सम्बन्धी पुरुष' इस प्रकार की विवक्षा होने पर 'राजा' शब्द से ही पष्ठी (विभिन्त) होगी ('पुरुष' शब्द से नहीं) । अन्यथा (यदि 'पुरुष' शब्द से भी पष्ठी विभिन्त होती है तो) उस ('राजा सन्वन्धी पुरुष' इस अर्थ) की विवक्षा होने पर 'राजा पुरुषस्य' (पुरुष का राजा) इस (वाक्य) में 'पुरुष' शब्द से पष्ठी विभिन्त के (प्रयुक्त) होने से, 'पुरुष' (शब्द) अर्थ के प्रति पष्ट्यर्थ (सम्बन्ध) के विशेषण होने के कारण, (उपर्युक्त) ब्युत्पत्ति से विरोध होता है। इसीलिये कहते हैं :—

भेद्य (विशेष्य) तथा भेदक (विशेषएा) दोनों में परस्पर एक ही सम्बन्ध स्रभीष्ट है। यद्यपि सम्बन्ध दोनों में रहता है परन्तु भेदक (विशेषक) शब्द से ही पष्ठी (विभक्ति) की उत्पत्ति होती है।

यहाँ (कारिका में) 'भेदक' (का श्रिभिप्राय) है सम्बन्ध का ज्ञापक (प्रति-योगी या विशेषएा)। 'भेद्य' (का श्रिभिप्राय) है ज्ञापित सम्बन्ध का ग्राश्रय (त्रनुयोगो या विशेष्य)।

यह ६ 'कारकों'-विषयक विवेचन समाप्त हुआ।

यहाँ यह प्रश्न किया गया है कि राजा तथा पुरुष में जो 'क्व-स्वामि-भाव' सम्बन्ध है वह राजा तथा पुरुष दोनों में हैं, वर्धोंकि सम्बन्ध सदा ही दो में रहा करता है। एक सम्बन्ध का 'प्रतियोगी' होता है तो दूसरा उसका 'श्रनुयोगी', एक का सम्बन्ध होता है तो दूसरे में सम्बन्ध होता है। यहाँ 'राजा' सम्बन्ध का 'प्रतियोगी' है तथा पुरुष 'श्रनुयोगी'। इसलिय, जब सम्बन्ध दोनों में ही रहता है तो, केवल 'राजन्'

१. ह०---तद्ब्युत्पत्ति ।

२. ह० – एवं।

<sup>ै.</sup> प्रकाशित संस्करणों में 'निस्पित' नहीं है । हु० (२**) में 'तत्निरुपित'-पा**ठ **है** र

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

शब्द के साथ ही षष्ठी विभक्ति का प्रयोग क्यों होता है, कभी 'पुरुष' शब्द के साथ षष्ठी विभक्ति का नियोजन करके 'राजा पुरुषस्य' प्रयोग क्यों नहीं किया जाता? तुलना करो:—"यर्थव तर्हि राजनि स्वकृतं स्वामिश्वं तत्र षष्ठी भवति एवं पुरुपेऽपि स्वामिकृतं स्वतं तत्र षष्ठी प्राप्नोति" (महा० २.३.५.०)।

प्रश्न का उत्तर यह दिया गया कि यहाँ 'राजा रूप स्वामी का पुरुष रूप स्वम् (सम्पत्ति)' यह अर्थ विवक्षित हैं। इसलिये इस विवक्षा को प्रकट करने के लिये केवल 'राजन्' शब्द के साथ ही पष्ठी विभक्ति आ सकती है। कारण यह है कि इस स्थित में ही 'राजन्' शब्द के साथ आई पष्ठी विभक्ति रूप 'प्रत्यय' का अर्थ प्रवान अथवा विशेष्य होगा क्योंकि एक परिभाषा है ''प्रकृत्यर्थ-प्रत्ययार्थयोः प्रत्यपार्थस्यैव प्राधान्यम्'' (प्रकृति के अर्थ तथा प्रत्यय के अर्थ में प्रत्यय के अर्थ की प्रधानता होती है) । पष्ठी विभक्ति प्रत्यय है, इसलिये उस के अर्थ—'सम्बन्ध'—में, 'राजन्' शब्द जो प्रकृति है उसका अर्थ विशेषण होगा। और यह 'सम्बन्ध' 'पृष्ठ्य' शब्द के अर्थ के प्रति विशेषण बनेगा। इस प्रकार 'राज्ञः पुष्ठ्य' का अर्थ होगा— 'राज्ञ के सम्बन्ध से युक्त पुष्ठ्य'। इस अर्थ को ही प्रकट करना वक्ता को यहाँ अभीष्ट है।

परन्तु यदि 'राजा पुरुषस्य' इस रूप में 'पुरुष' शब्द के साथ पष्ठी विभिन्त का प्रयोग किया गया तो उलटी स्थिति हो जायगी। पष्ठी विभिन्ति का ग्रर्थ 'सम्बन्ध', प्रत्ययार्थ होने के कारए। उपर्युक्त परिभाषा के ग्रनुसार, प्रधान ग्रथवा विशेष्य होगा तथा पुरुष, प्रकृत्यर्थ होने के कारए। विशेषए। होगा। इस रूप में 'पुरुष' से विशिष्ट 'सम्बन्ध' 'राजा' का विशेषए। होगा। ग्रतः 'पुरुष के सम्बन्ध से युक्त राजा' यह ग्रथं प्रकट होगा। परन्तु वक्ता को 'राजा सम्बन्धी पुरुष' इस ग्रथं को प्रकट करना ग्रभीष्ट है। इसलिये 'पुरुष' शब्द के साथ पष्ठी विभिन्त का प्रयोग नहीं किया जाता। 'पुरुष' शब्द के साथ पष्ठी विभिन्त का प्रयोग तहीं जब 'पुरुष के सम्बन्ध से युक्त राजा' या 'पुरुष का राजा' यह ग्रयं विवक्षित हो।

'पुरुष' शब्दात् षठ्यां'''' आपत्तः— 'राजा सम्बन्धी पुरुष' इस अर्थ के विवक्षित होने पर भी यदि 'राजन्' के साथ षठ्ठी विभक्ति का प्रयोग न करके 'पुरुष' के साथ उसका प्रयोग किया गया तो, एक विशेष कठिनाई आयेगी। 'सम्बन्ध' पट्ठी विभक्ति का अर्थ है इसलिये, प्रत्ययार्थ होने के कारए, प्रकृत्यर्थ 'पुरुष' की अपेक्षा 'सम्बन्ध' की प्रधानता होनी चाहिये, अर्थात् 'पुरुष' विशेषण तथा 'सम्बन्ध' विशेष्य बनना चाहिये। परन्तु यहाँ वक्ता की विवक्षा में 'सम्बन्ध' विशेषण है तथा 'पुरुष' विशेष्य । इस प्रकार उपयुंकत न्याय का अतिक्रमण होता है। अतः 'पुरुष' शब्द से पष्ठी विभक्ति इस विवक्षा में नहीं आ सकती। तुल्का करो: "'राजन् शब्दाद उत्पद्यमानया षष्ठ्या अभिहितः सोऽथं इति कृत्वा पुरुषशब्दात् पष्ठी न भविष्यति। न तहि इदानीम् इदं भवति 'पुरुषस्य राजा' इति ? भवति। राजशब्दात् तदा प्रथमा'' (महा० १.३.४०, पृ० ३१५)।

इसी तथ्य को उपर्युद्धत कारिका ''भेदा'' भेदकात्'' में स्पष्ट किया गया है। इस कारिका का प्रभिप्राय यह है कि 'भेदा' तथा 'भेदक' अर्थात् 'प्रतियोगी' 'तथा अनुयोगी' या दूसरे शब्दों में विशेषण् तथा विशेष्य दोनों में ही एक सम्बन्ध रहता है। परन्तु 'भेदक' (विशेषण्) शब्द में ही पष्ठी विभक्ति होती है—'भेदा' से नहीं। इसका कारण् यह है

#### कारक-निरूपण

३७७

कि यदि भेद्य' (विशेष्य) शब्द के साथ शब्दी विभिक्त का प्रयोग किया गया तो वह शब्द 'भेद्य' (या विशेष्य) न होकर 'भेदक' (विशेषण) बन जायगा और तब विवक्षित अर्थ से विपरीत अर्थ की प्रतीति होने लगेगी।

इस बात का उल्लेख भतृंहिर की भी निम्न कारिका में मिलता है, जिसमें यह कहा गया है कि 'सम्बन्ध' 'पराधं' प्रथाित दूसरे के लिये होते हैं। इसलिये 'सम्बन्ध' की स्थिति विशेषण तथा विशेष्य दोनों में होती हैं। इस रूप में ये 'सम्बन्ध' 'ढिष्ठ' हैं। फिर भी षष्ठी विभक्ति का प्रयोग 'गुण' अर्थात विशेषण-वाचक शब्द से ही होता है। भतृंहिर की कारिका में जिसे 'गुण' कहा गया है उसे ही ऊपर की कारिका में 'भेदक' कहा गया है। 'भेदक', 'गुण' अथवा विशेषण शब्द के साथ ही षष्ठी विभक्ति के प्रयुक्त होने का कारण यह है कि विशेषण-वाचक शब्द में प्रयुक्त पष्ठी विभक्ति के द्वारा 'सम्बन्ध' का ज्ञान स्पष्ट रूप से होता है क्योंकि उस 'गुण' अथवा विशेषण-वाचक शब्द के द्वारा विशेष्य रूप से कहा जाता हुआ 'सम्बन्ध' प्रधान (विशेष्य-भूत 'पुष्प') में विशेषण के रूप में उपयुक्त होता है। द्रष्टस्य—

द्विष्ठोऽप्यसौ परार्थत्वाद् गुगोषु व्यतिरिच्यते । तत्राभिधीयमानश्च प्रधानेऽप्युपयुज्यते ।। (वाप० २.७.१५७)

## [मीमांसकों के ग्रनुसार शब्द की शक्ति जाति में है]

स्रत्र मीमांसकाः —शब्दानां जातौ शक्तिर् लाघवात्। व्यक्तीनः म् स्नानन्त्रयेन तत्र शक्तौ गौरवात्। 'नागृहीत — विशेषगा बुद्धिर् विशेष्ये उपजायते'' इति न्थायस्य 'विशेषगो शक्तिर विशेष्ये लक्ष्मगां' इति तात्पर्यात्।

किंच एकस्यां व्यक्तौ यक्त्युपदेशे व्यक्त्यन्तरे तद्-प्रभावेन तद्-बोधाप्रसंगात् । 'गाम श्रानय' इत्यादौ अन्वयानुपपत्त्या तद्-साश्रय-लक्षकत्वेन निर्वाहरच—इत्याहुः ।

इस ('नामार्थ' या प्रातिपदिकार्थ के) विषय में मीमांसक विद्वानों का यह विचार है कि शब्दों की (श्रिभिषा) 'शक्ति' 'जाति' (-रूप अर्थ को कहने) में है क्योंकि ऐसा मानने में लाध्य है। व्यक्तियों के ग्रनन्त होने के कारण उन (व्यक्तियों) में शब्द को शक्ति मानने में गौरव है तथा ''नागृहीत-विशेषणा बुद्धिर् विशेष्ये उपजायते'' (विशेषणा का ज्ञान हुए बिना विशेष्य का ज्ञान नहीं होता) इस न्याय का श्रिभप्राय यह है कि 'विशेषण्' ('ज्ञानि ) में (शब्द की) 'शक्ति' होती है ग्रीर 'विशेष्य' ('व्यक्ति') में शब्द की 'लक्षणा'।

इस के अतिरिक्त, एक 'ब्यक्ति' में (शब्द की) 'शक्ति' है यह कहने पर (उसी जाति की) दूसरी व्यक्ति में (शब्द की 'शक्ति') का अभाव होने के कारएा, उस ('ब्यक्ति') का ज्ञान नहीं होगा। और 'गाम आनय' (गौ को लाओ) इत्यादि (प्रयोगों) में (सम्पूर्ण गौ 'जाति' में 'आनयन' क्रिया का) अन्वय न होने के कारएा, ('गाम्' पद को) उस ('जाति') के आश्रय ('ब्यक्ति') का लक्षक मानने से काम चल जाता है।

शब्द की 'वाचकता' शक्ति 'जाति' में मानी जाय या 'ब्यक्ति' में अथवा, शब्द से 'जाति' (पदार्थ के असाधारण 'धमं') का बोध होता है या 'ब्यक्ति' (द्रव्य-विशेष) का? यह प्रश्न बहुत प्राचीन काल से चला आ रहा है। महाभाष्य से पता चलता है कि कोई प्राचीन वाजप्यायन नामक आचार्य शब्दों को 'जाति' का वाचक मानते थे— "आकृत्यभिधानाद वा एकं विभक्तौ वाजप्यायनः" (महा०१.२.६४, पृ०१२५)। इस मत के विपरीत प्रतिद्व आचार्य व्याडि, जिन्होंने सम्भवतः एक लाख वाले महान् ग्रंथ

१. ह०---तार्किकाः।

नाम।यं

308

'सङ्ग्रह' की रचना की थी, यह मानते थे कि शब्द द्रव्यविशेष के वाचक होते हैं— ''द्रव्याभिधानं व्याडिः'' (महा० १.२.६४, पृ० १३१) । इस प्रकार एक वर्गे 'जाति' पक्ष का पोषक है तो दूसरा 'व्यक्ति' पक्ष का ।

श्राचार्य पाशिनि ने यथावसर दोनों ही पक्षों को अपनाया है। 'जाति' पक्ष की दृष्टि से ''जात्याख्यायाम् किं ' अन्यतरस्याम्'' (पा. १.२.५६) सूत्र की रचना आचार्य ने की तथा 'ब्यक्ति' या 'द्रव्य' पक्ष की दृष्टि से "सरूपाशाम् एक-श्रेष एक-विभक्तौ' (पा. १.२.६४) सूत्र की रचना उसी आचार्य ने की। वार्तिककार कारयायन ने भी 'श्राकृति' अथवा 'जाति' पक्ष की दृष्टि से ''श्राकृति-श्रह्शात् सिद्धम्'' (महा०, भाग० १, १० ६६) अथवा ''सवर्गेऽश्-प्रह्रशाम् अपरिभाष्यम् थाकृतिग्रह्शात् अनन्यत्वम्'' (महा० १.१.६०) जैसे वार्तिकों तथा 'व्यक्ति' पक्ष की दृष्टि से ''रूप-सामान्याद् वा सिद्धम्'' (महा० भा० १, १० ६६) जैसे वार्तिकों की रचना की। महाभाष्यकार पतंजिल ने भी कहा है कि जाति-वाचक 'गो' आदि शब्दों से 'जाति' भी कही जाती है तथा 'द्रव्य' या 'व्यक्ति' भी। द्र०—''एवं हि किश्चन् महित गोमण्डले गोपालकम् आसीनं पृच्छिति 'ग्रस्त्यत्र काञ्चिद् गां पश्यिसि' इति। स पश्यित 'पश्यित चार्य गाः' पृच्छित च—-'काञ्चिद् अत्र गां पश्यिसि' इति। तूनम् ग्रस्य द्रव्य विविध्यतम् इति। तद् यदा द्रव्याभिधानं तदा बहुवचनम् भविष्यति यदा सामान्याभिधानं तदैकवचनम् भविष्यति'' (महा० १.२.५६, १० ६१-६२)।

श्रत्र भीमांसकाः गौरधात् :---मीमांसक विद्वान् शब्दों का स्रथं 'जाति' मानते है। इसीलिये इन्हें 'जातिशक्तिवादी' कहा जाता है। यहाँ मीमांसकों के मत को पूर्वपक्ष के रूप में प्रस्तुत किया गया है।

'जाति' रूप ग्रथं में शब्द की शक्ति मानने तथा 'व्यक्ति' रूप ग्रथं में शब्द की शक्ति न मानने में प्रथम हेतु यहां 'लाघव' दिया गया है! 'व्यक्तियां' अनन्त हं इसलिये उनकी दृष्टि से शब्दों में अनन्त बाचकता शिक्ति की कल्पना करनी पड़ेगी। परन्तु 'जाति' में शब्द की शिक्त मानने पर, 'जाति' एक है इसलिये, एक 'शिक्ति' से ही कार्य चल जायगा, अनन्त 'शिक्त्यों' की कल्पना नहीं करनी पड़ेगी। यदि व्यक्तिशक्ति-वादी यह कहें कि एक 'व्यक्ति'-विषयक 'शिक्ति' से दूसरी 'व्यक्तियों' का भी बोध मान लिया जायगा तो गो-व्यक्ति-विषयक 'शिक्ति'-ज्ञान से अश्व-व्यक्ति-विषयक ज्ञान भी होने लगेगा। इस प्रकार 'व्यक्तिवार' दोष उपस्थित होगा। इसलिये यह मानना होगा कि शब्द से जिस 'व्यक्ति'-विषयक शक्ति का ज्ञान होता है उससे बोध भी उसी 'व्यक्ति' विषयक होता है। इस कारण सभी 'व्यक्तियों' के बोध के लिये अनन्त 'शिक्तयों' के क्ष्मि करनी पड़ेगी। पर यदि शब्द का अर्थ 'जाति' माना जाता है तो 'जाति' के एक होने के कारण एक प्रकार की 'शिक्त' मानने से ही कार्य चल जायगा।

नागृहीत'''' तात्पर्यात् : — यदि यह कहा जाय कि ''नागृहीत-विशेषणा बुढिर् विशेष्य उपजायते'' इस न्याय की दृष्टि से 'विशेषणा' तथा 'विशेष्य', ग्रथात् क्रमशः 'जाति' तथा 'व्यक्ति', दोनों में शब्द की 'शक्ति' मानना ग्रावश्यक है क्योंकि जब तक 'विशेषण' ग्रथत् (जाति) का ज्ञान न हो तब तक 'विशेष्य' (व्यक्ति) का ज्ञान नहीं हो सकता —यह सिद्धान्त उपग्रंबत न्याय में प्रतिपादित किया गया है। 3=+

## वैयाकरण-मिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

इसका उत्तर, मीमांसकों की दृष्टि से, यहाँ यह दिया गया है कि, विशिष्ट ज्ञान के प्रति 'विशेषएा' का ज्ञान कारएा बनता है इसलिये, अतरङ्ग अथवा प्रमुख होने के कारएा 'विशेषएा' में ही शब्द की 'ग्रिभिया' शक्ति माननी चाहिये। इस तरह उपयुंकत न्याय का ग्रिभिप्राय यह है कि शब्द प्रपनी 'ग्रिभिष्या' शक्ति से 'जाति' को कहता है तथा 'व्यक्ति' को यह 'लक्षराावृत्ति' से कहता है। इसी बात को ''विशेष्यं नाभिधा गच्छेत् क्षीएशिक्तर विशेषएो'' (काव्यप्रकाश, उल्लास २, का० १० की वृत्ति में उद्भत) इस क्तत्व्य में मीमांसकों ने स्पष्ट किया है. जिसका ग्रिभिया है कि शब्द की 'ग्रिभिया' शक्ति तो विशेषएा अर्थात् 'जाति' को कहते में समाप्त हो जाती है—'जाति' को ही कह कर वह विरत हो जाती है। ग्रतः 'विशेष्य' ग्रथित की कल्पना करनी चाहिये।

किंच एकस्यां "निर्वाहरचेत्याहु: —यदि 'व्यक्ति' पक्ष को मानने वाले यह कहें कि एक 'व्यक्ति' में शब्द की 'शिक्ति' मानने में भी गौरव नहीं है, प्रथित् ग्रनन्त 'शिक्तियों की कल्पना नहीं करनी पड़ेगी तो उसमें किठनाई यह है कि उस स्थिति में शब्द से केवल एक ही 'व्यक्ति' का बोध होगा ग्रन्थ 'व्यक्तियों' का बोध नहीं होगा। जैसे 'गो' शब्द केवल एक 'गो व्यक्ति' को ही कह सकेगा ग्रन्थ 'गो व्यक्तियों' को नहीं।

परन्त 'जाति' में शब्द की 'शक्ति' मानने के इस मीमांसकों के सिद्धान्त में एक दोष यह उपस्थित होता है कि 'गाम ग्रानय' जैसे प्रयोगों में, जहाँ 'व्यक्ति' का ही बोध ग्राभिष्ठेत है जाति का नहीं, 'व्यक्ति' का ज्ञान कैसे होगा ? इसका उत्तर यहाँ यह दिया गया है कि 'गाम त्रानय' जैसे स्थलों में, 'श्रानयन' श्रादि क्रियाओं का श्रन्वय 'जाति' में श्रसम्भव है। अत:, 'जाति' के आश्रयभूत 'व्यक्ति' में 'गो' जैसे शब्दों की 'लक्षग्रा' मानकर 'व्यक्ति' का बोघ हो जाया करेगा। इस प्रकार 'व्यक्ति'-बोघ के स्थलों में 'लक्षगा।' वित्त के द्वारा, 'जाति' का आश्रय 'व्यक्तियाँ' ही हमा करती हैं इसलिये,'स्वाश्रयत्व' सम्बन्धे से 'व्यक्ति' का ज्ञान हो जाया करेगा। ग्रतः मीमांसकों के 'जाति-शक्ति-वाद' के सिद्धान्त में कोई दोष नहीं दिखाई देता । तुलना करो—"ग्रधिकरण-गतिः साहचर्यात् । म्राकृताव ग्रारम्भणा-दीनां सम्भवो नास्ति इति कृत्वा ग्राकृति-सहचरिते द्रव्ये ग्रारम्भणादीनि भविष्यस्ति" (महा० १.२.६४ पु० १३८) तथा इस स्थल की प्रदीप टीका— "यथा -- 'ग्रस्निरानीयताम्' . इत्यक्ते केवलस्य अमोर् ग्रानयनासम्भवान् नान्तरीयकत्वाद् ग्रचोदितम् ग्रपि पात्रम् भानीयते । एतद् एव अग्नेर् आनयनं यत् पात्रस्थस्य । तथा आकृताव् आरम्भस्यादीनि चोद्यमानानि सामध्यति साहचर्याद् द्रव्यम् अभिनिविशन्ते । सर्व एव आकृतेः क्रियायोगो-ऽन्तर्भावित-द्रव्याया एव इति द्रव्य-द्वारकः सम्पद्यते"। भर्तहरि ने भी "व्यक्ती कार्याएा संसुष्टा जातिस्तु प्रतिपद्यते" (१.६८) इस कारिकांश में इसी बात का प्रतिपादन किया है।

यहाँ यह पूछा जा सकता है कि जिस तरह 'जाति-शक्ति-वाद' में 'ब्यक्तियों' के बोध के लिये 'लक्षरएा' वृत्ति का सहारा लेना पड़ता है, तथा एक 'ब्यक्ति' में 'लक्षरएा' का श्राक्षय करके ही प्रस्य 'ब्यक्तियों' का ज्ञान सम्भव है, उसी प्रकार 'ब्यक्ति-शिवत-वाद' में भी ब्यक्ति' में शब्द की 'शक्ति' मानते हुए, 'लक्षरणा' के द्वारा ग्रन्य 'ब्यक्तियों' का ज्ञान सम्भव है। जिस 'ब्यक्ति' में शब्द की 'शक्ति' निश्चित मान ली

इंद्र

नामार्थ

गयी है उसके श्रतिरिक्त सभी 'ब्यक्तियों' में शब्द की 'लक्षरणां मान कर, शब्द की 'लक्षरणां वृति से, सभी 'ब्यक्तियों का बोब किया जा सकता है। इस तरह जब दोनों में ही 'लक्षरणा' वृत्ति का सहारा लेना पड़ता है तो फिर 'जाति-शक्ति वाद' को मानने में क्या लाघव है ?

हम प्रश्न का उत्तर कौण्डभट्ट ने वैयाकरण भूषग्मार में यह दिया है कि शब्द की किसी एक 'व्यक्ति' में 'शक्ति' मानते हुए दूसरे अन्य 'व्यक्तियों' के लिये जिस 'लक्षणा' वृत्ति का सहारा लिया जाता है उसमें 'स्व-समवेत-स्राश्रयत्वं सम्बन्ध की कल्पना करनी पड़ती है। 'स्व' अर्थाण् कोई भी एक 'व्यक्ति' जैसे पीली गाय। उसमें 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली 'गोत्व जाति'। उसका स्राश्रय है अन्य स्वेत गौ आदि 'व्यक्तियों'। इस प्रकार 'व्यक्ति'-विशेष में 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली 'जाति' की स्राश्रयभूत अन्य 'व्यक्तियों' का बोध 'गौ' जैसे शब्दों से सम्भव हो पाता है। परन्तु 'जाति' में शब्द की 'शक्तियों' का बोध 'गौ' जैसे शब्दों से सम्भव हो पाता है। परन्तु 'जाति' में शब्द की 'शक्तिय' मानते हुए 'व्यक्ति' के बोध के लिये जिस 'लक्षणा' वृत्ति का ग्राक्षय लिया जाता है उसमें जिस सम्बन्ध की कल्पना करनी पड़ती है वह है—'स्वाश्रयत्व' सम्बन्ध। 'स्वं अर्थात् 'जाति'। उसका स्राश्रय स्रर्थात् 'व्यक्ति'। यह 'स्वाश्रयत्व' सम्बन्ध। 'स्वं स्वर्थात् 'जाति'। उसका स्राश्रय स्वर्थात् की स्रोधाः, लघु है—छोटा है। इसलिये 'जातिपक्ष' में लाघव है। द्र०—'एवं हि एकस्याम् एव व्यक्ती शक्त्यभ्युपगमे व्यक्त्यन्तरे लक्ष्णायां स्व-समवेताश्रयत्वं संसर्ग इति गौरवम् । जात्या तु सह स्राश्रयत्वमेव संसर्ग इति लाघवम् । (वैभूसा०, पृ० २१६-१%)।

यहाँ मीमांसकों के इस 'जाति-शक्ति-बाद के' सिद्धान्त में 'जाति' पद का अभिप्राय पदार्थ में रहने वाला स्रसाधारण 'धर्म' स्रथवा शब्द का 'प्रवृत्ति-निमित्त' है, न कि नित्य एवं स्रनेक में 'समवाय' सम्बन्ध से रहने वाली प्रसिद्ध 'जाति'। इसीलिये 'स्राकाशस्व' 'स्रभावस्व' स्रादि में 'स्रव्याप्ति' दोष नहीं है। मीमांसकों के इस सिद्धान्त की दृष्टि से पार्थसारिथ मिश्र के निम्नांकित इलीक द्रष्टव्य हैं: —

म्रानस्य-व्यभिचाराभ्यां शक्त्यनेक्त्वदोषतः । श्राकृतेः प्रथमज्ञाने तस्या एवाभिचेयता ॥ व्यक्त्याकृत्योर् श्रभेदाच्च व्यवहारोपयोगिता । लिङ्ग-संख्यादि-सम्बन्धः सामानाधिकरण्यधीः ॥ सर्वं समंजसं ह्योतद् वस्त्वनेकान्तवादिनः । लक्षणा वाभ्युपेतव्या जातेस्तेनाभिषेयता ॥ (शास्त्रदीपिका १.३.१०.३०-३५)

[मीमांसकों के 'जाति-शक्ति-वाद' के सिद्धान्त का खण्डन तथा 'व्यक्ति-शक्ति'-वाद के सिद्धान्त का प्रतिपादन]

तन् न । 'गोत्वम् अस्ति' इत्यर्थे अन्वयानुपपत्यभावेन 'गौर् अ'स्ति' इति प्रयोगे व्यक्तिभानानापपत्ते:।

१. ह०-गोरस्ति।

२. ह० में 'प्रयोगे व्यक्तिभानानापत्ते:' के स्थान पर 'प्रयोगापत्तै:'।

वैयाकरण-सिद्धाःन-परम-लघु-मञ्जूषा

३६२

व्यक्तीनाम् श्रानन्त्येऽपि शक्यतावच्छेदक-जातेर् उपलक्ष-सात्वेन तद्-ऐक्येन च तादृश-जात्युपलक्षित-व्यक्तौ शक्ति-स्वीकारेसा श्रनन्त-शक्ति-कल्पना-विरहेसा सगौरवात् । लक्ष्यतावच्छेदक-तीरत्वादिवत् शक्यतावच्छेदकस्य श्रवा-च्यत्वे दोषाभावात । 'नागृहीत' ० इति भ्यायस्य विशेषम् विशिष्ट-विशेष्य-वोधे तात्पर्येऽपि त्वद्-अक्त-तात्पर्ये-मानाभावात् । जातेर् उपलक्षकत्वेन तद्-श्राश्रय-सकल-व्यक्ति-बोधेन व्यक्त्यन्तर-बोधाप्रसङ्ग-भङ्गाच्च । तद् श्राह—

श्रानन्त्येऽपि हि भावानाम् एकं कृत्वोपलक्षराम् । शब्दः सुकरसम्बन्धो न च व्यभिचरिष्यति ॥ इति तंत्रवातिक ३.१.६.१२ ॥

युक्तं ह्यं तत्—

शक्तिग्रहं व्याकरगोपमान-कोशान्त-वाक्याद् व्यवहारतक्च । वाक्यस्य शेषाद् विवृतेर् वदन्ति सान्तिथ्यतः सिद्ध-पदस्य वृद्धाः ॥

इत्येतेषु शक्ति-ग्राहक-शिरोमिए।र् व्यवहारो व्यक्ताव् एव शक्ति ग्राहयति । गवादि-पदेन लोके व्यक्तेर् एव बोधात् ।

(मीमांसकों का) वह (उपर्युक्त कथन) ठीक नहीं है वयोंकि ('गौर् ग्रस्त' जँसे प्रयोगों में मीमांसक-सम्मत अर्थ) 'गोत्वम् ग्रस्त' (गो जाति है इस अर्थ) के अन्वय-बोध की अनुपपत्ति न होने के कारण 'गौर् ग्रस्त' इस प्रयोग में ('लक्षणा' वृत्ति के उपस्थित न होने से) 'गौ व्यक्ति' का बोध नहीं होगा। तथा ('व्यक्ति' में शब्द की शक्ति मानते हुए व्यक्तियों के ग्रनन्त होने पर भी 'शक्यता' के ग्रवच्छेदक (ग्रथित) 'जाति के' उपलक्ष्मण होने ग्रौर उस ('जाति') के एक होने से, उस प्रकार की (उपलक्ष्मणभूत) 'जाति' से (उपलक्ष्मत) 'व्यक्ति' में शब्द की 'शक्ति' मानने तथा (इस रूप में) ग्रनन्त शक्तियों की कल्पना न किये जाने के कारण गौरव (का दोष) नहीं है। ('गंगायां घोष:' जँसे प्रयोगों में) 'लक्ष्यता' के 'ग्रवच्छेदक' (परिचायक) तीरत्व ग्रादि के समान

३६३

'शक्यवा' के 'ग्रवच्छेदक' (शक्य ग्रर्थ 'व्यक्ति' के उपलक्षक 'जाति') की याच्य ग्रर्थ न मानने पर कोई दोप नहीं है ।

तथा 'नागृहीत॰' इस न्याय का ''विशेषग् ('जाति') से विशिष्ट विशेष्य ('ब्यक्ति') का बोध होता है'' यह तात्पर्य तो है पर तुम्हारे (म्रथित् मीमांसक) द्वारा कहे गये (इस न्याय के) तात्पर्य (''विशेषण्भूत 'जाति' को शब्द ग्रभिधा वृत्ति ग्रथवा 'शक्ति' से कहता है तथा 'व्यक्ति' को 'लक्षग्मा' वृत्ति से") में कोई प्रमाण नहीं है।

इसके ग्रतिरिक्त 'जानि' के उपलक्षक होने के काररा उसके श्राक्षयभूत सम्पूर्ण 'क्यक्तियों' का बोध हो जाने से, दूसरी व्यक्तियों का बोध न होना रूप दोष भी समाप्त हो जाता है।

इस (बात) को (निम्न कारिका में) कहते है :---

'भाबों ('ब्यक्तियों') के अनन्त होने पर भी एक ('जाति') को उपलक्षरम् ःचिन्ह) बनाकर शब्द का (शच्यतारूप) सम्बन्ध सुप्राह्य हो जायमा तथा (सभी 'ब्यक्तियों' में शब्द की 'शक्ति' मानने के कारमा शब्द में) 'ब्यभिचार' थाप भी नहीं आयेगा।

यही ('व्यक्ति-शिवत-वाद') मत युक्त है क्योंकि 'शिक्त का ज्ञान-व्याकरण, उपमान, कोश, प्राप्तवाक्य, व्यवहार, वाक्यशेष, विवरण तथा प्रसिद्ध पदों की समीपता से (होता है ऐसा) विद्वान लोग कहते हैं'। इन. (शब्द की) 'शिक्त' के बोधकों में प्रधानभूत 'व्यवहार' 'व्यक्ति में ही (शब्द की) 'शिक्त' का बोध कराता है तथा लोक में 'गो' ग्रादि शब्द से 'व्यक्ति' का ही बोध होता है।

गोत्वम् ः व्यक्तिभानानापत्तेः — मीमांसकों के 'जातिशक्तिवाद' के सिद्धान्त का खण्डन करते हुए नागेश ने यहां यह कहा है कि 'लक्षगां' वृत्ति का मूल है शब्द की 'ग्रभिद्या' वृत्ति से उपस्थापित ग्रथं के अन्वय का भुसंगत न हो पाना । वस्तुतः 'लक्षगां' वृत्ति का सहारा तभी लिया जाता है जब शब्द के ग्रभिषेय ग्रथं की सुसङ्गति नहीं लग पाती । द्र० —

## मुख्यार्थ-बाघे तद्-युक्तो ययाऽन्योऽर्थः प्रतीयते । रूढ्रेः प्रयोजनाद् वाऽसो लक्षमाशक्तिररिता ॥

(साहित्यदर्पण २.६)

जैसे — 'गंगायां घोष:' (गंगा में अहीरों का घर है) इत्यादि प्रयोगों में 'गंगा' तथा 'घोष' दोनों शब्दों के अभिवेय अर्थ क्रमशः 'जलधारा' तथा 'घर' दोनों की परस्पर संगति न लग पाने के कारण 'गंगा' शब्द में 'लक्षणा' वृत्ति मानी गयी। परन्तु 'गौरिस्त' इस प्रयोग में 'गौ' शब्द के अभियेय अर्थ 'जाति' अर्थात् 'गोत्व' के साथ 'अस्ति' के अन्वय में कोई अनुपर्वात्त या असंगति नहीं दिखाई देती। इसलिये ऐसे स्थलों में, 'लक्षणा' वृत्ति के उपस्थित न होने के कारण 'गौरिस्ति' का 'गौ (व्यक्ति) है' यह अर्थ कभी नहीं हो सकता। जब कि प्रदीति यही होती है कि 'गो (व्यक्ति) है' यही अर्थ 'गौरिस्ति' इस वाक्य का है। गौ 'जाति' की सत्ता का बोध इस वाक्य से नहीं होता।

#### वैशकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

व्यक्तीनाम्'''गौरवात्: — ऊपर 'जाति-शक्ति-वाद' के प्रतिपादन में, 'ब्यक्ति-शक्ति-वाद' के सिद्धान्त पर आक्षेप करते हुए, यह कहा गया है कि 'व्यक्ति' में शब्द की 'शक्ति' मानने पर 'व्यक्तियों', के अनन्त होने के कारए, उतनी ही अनन्त 'शक्तियों' की कल्पना करनी पड़ेगी जिसमें गौरवरूप दोष उपस्थित होगा। इस दोष का निराकरएए करते हुए यहां यह कहा गया कि 'व्यक्ति-शक्ति-वाद' के सिद्धान्त में भले. ही व्यक्तियाँ अनन्त हों परन्तु केवल 'व्यक्ति' में 'शक्ति' न मान कर, 'जाति' से उपलक्षित 'व्यक्ति' में शब्द की 'शक्ति' मानी जाती है। इसलिये इस पक्ष में भी अनन्त 'शक्तियों' की कल्पना नहीं करनी पड़ती। इसका अभिप्राय यह है कि शब्द का 'शक्य' अथवा अभिधेय अर्थ 'व्यक्ति' है। इसलिये इस 'व्यक्ति'-रूप अर्थ में 'शक्यता' रहती है। इस शक्यता का 'अवच्छेदक', (बोधक या परिचायक) है 'जाति'। इस 'शक्यतावच्छेदक' को ही वैयाकरएएभूषएएसार (पृ० २२०-२२१) में 'सम्बन्धितावच्छेदक' कहा गया है। सभी 'व्यक्तियाँ', 'जाति' रूप एक 'धर्म' से अवच्छिन्त (युक्त हैं) इसलिये एक 'शक्ति' के द्वारा ही उस 'शक्यतावच्छेदक' जाति का बोध हो जायगा। 'जाति' 'व्यक्ति' का उपलक्षक इसलिये उस को 'शक्यता' का अवच्छेदक माना गया।

'जाति' को 'उपलक्षक' मानने का अभिप्राय यह है कि अपने ग्राश्रयभूत सभी 'व्यक्तियों' को 'शक्ति' का विषय बना कर स्वयं 'शक्ति' अथवा बोध का विषय न बनना। जैसे—जब यह कहा जाता है कि सफेद कपड़े वाला देवदत्त है तो सफेद कपड़ों से उपलक्षित देवदत्त का बोध होता है। परन्तु 'देवदत्त' पद से जिस अभिधेय अर्थ का ज्ञान होता है उसमें इवेतवस्त्रता का ज्ञान नहीं होता। अथवा जब यह कहा जाता है कि 'जिस घर पर कौ आ वैठा है वह देवदत्त का घर है' तो यहां कौ आ अपने से उपलक्षित देवदत्त के घर को अन्यों से पृथक् करके उस का बोध करा देता है। इसी प्रकार 'जाति' अपने आथयभूत 'व्यक्ति' का, उसे अन्यों से पृथक् करके, बोध करा देती है।

लक्ष्यता''' दोषाभावात् : — यह पूछा जा सकता है कि जब 'जाति' से उपलक्षित 'ब्यक्ति' में शब्द की 'शक्ति' मानी जाती है तो फिर तो 'जाति' भी शब्द का वाच्य या ग्राभिन्नेय ग्राथं हो जाएगी क्योंकि स्वयं शक्य ग्राथवा वाच्य बन कर ही 'जाति' दूसरे शक्य ग्राथं 'व्यक्ति' का उपलक्ष्या करा सकती है।

इसका उत्तर यहाँ यह दिया गया कि जिस प्रकार 'गंगायां घोषः' जैसे प्रयोगों में लक्ष्यभूत ग्रथं 'तीर' के 'अवच्छेदक' 'तीरत्व' को लक्ष्य ग्रथं नहीं माना जाता, केवल 'तीर' को ही लक्ष्य ग्रथं माना जाता है, अधवा जैसे घट का कारणा न होते हुए भी 'दण्डत्व' घट की 'कारणाता' का 'अवच्छेदक' बनता है उसी प्रकार, यहाँ 'शक्यता' के 'अवच्छेदक' या 'उपलक्षक' 'जाति' को शब्द का शक्यार्थ या वाच्यार्थ मानने की आवश्यकता नहीं है, ग्रथीन् बिना शक्यार्थ बने भी 'जाति' ग्रपने ग्राथ्यभूत 'व्यक्ति' का उपलक्षक बन सकती है। ग्रतः 'जाति' में शब्द की 'शक्ति' मानने की ग्रावश्यकता नहीं है। इस रूप में 'जाति' में उपलक्षित 'व्यक्ति' में शब्द की शक्ति' मानने के कारणा ग्रयनन्त 'शक्तियों' की कल्पना करने का दोष भी नहीं ग्राता।

भर्त हरि ने अपनी निम्न कारिका में इन्हीं बातों का समर्थन किया है:-

ब्रध्नुवेरा निमित्तेन देवदत्त-गृहं यथा। गृहीतं गृह-शब्देन शुद्धम् एवाभियीयते॥

(वाप० ३.२.३)

नामार्घ

३६५

इस कारिका की व्याख्या करते हुए टीकाकार हेल।राज ने कहा है ---

''ग्रदो देवदत्तस्य गृहं 'यत्रासौ काकः प्रतिवसति' इत्यत्र ध्रनियत-स्वामिक-गृहोप-लक्षणाय उपलक्षणभूतस्य काकस्य उत्पतितेऽपि तस्मिन् उपलक्षणस्य कृतत्वात् ग्रध्युवस्तम् ग्रनित्यम् इति तद्-ग्रनादरेएौव तद्-उपलक्षितं गृहम् ग्रभिधीयते 'गृह'-शब्देन यथा, तथा प्रकृत-सम्बवाद् ग्रसत्योपाम्युपलक्षितं सत्यम्, उपाधिरूपानादरेएा, शब्देर् ग्रभिधीयते''।

अर्थात जिस प्रकार 'काकवद् देवदत्तस्य गृहम्' इस वाक्य में 'उपलक्षस्यीभूत काक से विशिष्ट गृह' वाच्यार्थ के रूप में झात नहीं होता है, अपितु शुद्ध गृह का ही अभिवेयार्थ के रूप में ज्ञान होता है उसी प्रकार असत्य (अव्यवहार्य) 'उपाधि' (जाति) से उपलक्षित सत्य (व्यवहार्य 'व्यक्ति') रूप अर्थ ही, शब्दों के द्वारा, 'उपाधि' या उपलक्षक (जाति) के बिना ही, 'अभिधा' वृत्ति से कहा जाता है।

पतंत्रिल ने "कुित्सते" (पा० ५.३.७४) सूत्र के भाष्य में एक कारिका उद्धृत की है—''स्वार्थम् प्रभिधाय शब्दों निरपेक्षं द्रव्यम् ध्राह समवेतम्''। इसका अभिप्राय यह है कि स्वार्थ ('जाति') को कह कर शब्द, उस स्वार्थ से निरपेक्ष होकर, उससे समवेत (सम्बद्ध) द्रव्य ('व्यिक्ति') को कहता है। यह तो ठीक है कि यहाँ 'स्वार्थ' पद का अभिप्राय 'जाति' है, परन्तु यहाँ भी भाव यही है कि शब्द अपने अभिधेय 'द्रव्य' ('व्यिक्ति') को कहने से पूर्व उपलक्षसांभूत 'जाति' से 'व्यिक्ति' को उपलक्षित कर लेता है। यदि 'अभिधाय' पद का 'अभिधा' वक्ति से 'कह कर'' यह अर्थ किया जाय तो 'क्त्वा' प्रत्यय का अर्थ सर्वथा असङ्गत हो जाएगा वयों कि शब्द से होने वाले बोध में ऐसा कोई क्रम प्रतीत नहीं होता जिसमें पहले 'जाति' कही जाय और फिर उसके बाद 'व्यक्ति'। अपने प्राक्षय से रहित 'जाति' का बोध पहले हो भी कैसे सकता है?

नागृहीत॰ "अप्रसंक्गभङ्गाच्छ : जाति-शिक्त-वादी मीमांसकों की दृष्टि से 'नागृहीत-विशेषणा बुद्धिर् विशेष्य उपजायते' इस न्याय का जो अर्थ ऊपर दिया गया—िक 'विशेषणा', ('जाति'), में शब्द की 'अभिषा' शक्ति है तथा 'विशेष्य', ('व्यक्ति'), में उसकी 'लक्षणा' है—वह इस न्याय का तात्पर्य नहीं है। क्योंकि इस अर्थ की पुष्टि में मीमांसकों ने कोई प्रमाण प्रस्तुत नहीं किया। वस्तुत: इस न्याय का तात्पर्य तो यह है कि 'जाति' रूप 'विशेषण' (उपलक्षण) से विशिष्ट (उपलक्षित) 'व्यक्ति' रूप 'विशेष्य' (उपलक्ष्य) का बोध होता है अर्थात् 'जाति' से अनुपलक्षित 'क्यक्ति' का बोध नहीं होता।

'जाति' को शब्द का वाच्यार्थ न मानते हुए भी, जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है, उसे 'व्यक्ति' का उपलक्षक माना जाता है। इसलिये, 'जाति' के द्वारा उसके धाश्ययभूत 'व्यक्ति' मात्र के उपलक्षित होने के कारण, शब्द की 'व्यक्ति' में शक्ति मानने पर भी शब्द से उन उन श्रभित्रेत सभी, व्यक्तियों का बोध हो जायेगा। ग्रतः "व्यक्त्यन्तरे तदभावेन तद्-बोधाप्रसङ्गात्' यह दोष भी, जो जातिशक्ति-वादियों के द्वारा व्यक्ति-शक्ति-वादियों के पक्ष में दिया गया, निराकृत हो जाता है।

तवाह '''' व्यभिचरिष्यति इति :--- 'व्यक्ति-शक्ति-वाद' के सिद्धान्त के समर्थन में कुमारिल भट्ट के ही एक श्लोक को, नागेशभट्ट ने यहां, प्रमाण के रूप में प्रस्तुत

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

किया है। इस कारिका में 'भाव' का अभिप्राय है घट आदि 'व्यक्ति', जिसे व्यक्तिशक्ति-वादी वाच्य मानता है। ये 'भाव' या 'व्यक्तियाँ' यद्यपि अनेक या अनस्त हैं।
परन्तु इनमें अनुगत अथवा व्याप्त 'असाधारए। धर्म' ('जाति', 'द्रव्य', 'मुएए', 'क्रिया' रूप
प्रवृत्ति-निमित्त) जो सभी 'व्यक्तियों' का उपलक्षरा है, एक है। इसलिये, उसके एक
होने के कारएा, 'व्यक्ति-शक्ति-वाद' में भी शब्द की केवल एक ही 'शक्ति' मानने से
काम चल जायेगा—अनस्त 'व्यक्तियों' की दृष्टि से अनस्त 'शक्तियों' की कल्पना नहीं
करनी पड़िंगी। और 'गो' आदि शब्दों में विद्यमान 'वाचकता शक्ति', 'सम्बन्ध' तथा
'शक्य' यथं सब का आसानी से जान हो जायेगा। इसके अतिरिक्त, 'जाति' केवल
स्वाध्ययमूत सभी 'व्यक्तियों' का उपलक्षरा करायेगी, अन्य-जातीय 'व्यक्ति' का उपलक्षरा
नहीं करायेगी। इसलिये, अन्य-जातीय 'व्यक्तियाँ' शक्तियह का विषय नहीं बतेंगी। इस
कारएा 'गो' शब्द से अश्व 'व्यक्तियं' का बोध होना रूप 'व्यभिचार' दोष भी नहीं
उपस्थित होता।

युक्त ह्येतत् ं बोधात्: — 'व्यक्ति-शक्ति-वाद' के समर्थन में एक और प्रबल हेतु यहाँ यह प्रस्तुत किया गया कि 'शक्ति' के बोधक हेतुओं में प्रमुखतम हेतु, 'लोक-व्यवहार', भी 'व्यक्ति' में ही 'शक्ति' का बोध कराता है। इस प्रसङ्ग में नागेश भट्ट ने 'शक्ति' के बोधक विभिन्न हेतुओं के प्रदर्शनार्थ एक श्लोक उद्धृत किया है। इस श्लोक में शक्ति-बोध के ग्राठ हेतु गिनाये गये हैं। ये हेतु हैं—व्याकरण, उपमान, कोश, ग्राप्त-वाक्य, व्यवहार, वाक्यशेष, विवरण तथा प्रसिद्ध पद की समीपता।

व्याकरण — जैसे 'पाचक' में 'पच्' धातुका ग्रर्थ 'पाक' है तथा 'ण्वुल्' (ग्रक) प्रत्यय का ग्रर्थ 'कर्ता' है। इसलिये 'पाचक' शब्द का ग्रर्थ है 'पकाने वाला'। यह बोध व्याकरण से होता है।

उपमान— जैसे 'गवय' को न जानने वाले व्यक्ति को, 'गौर् इव गवयः' (गाय के समान गवथ होता है) इस प्रकार के 'उपमान' से 'गवय' शब्द के अक्य अर्थ का ज्ञान होता है।

कोश--कोश के बचनों से अनेक अज्ञात अर्थवाले शब्दों के अभिधेय धर्थका ज्ञान होता है।

श्राप्त-श्राक्य — 'ग्राप्त' ग्रथीत् जो परम विद्वान् तथा सदा सत्यभाषी मनुष्य हैं उनके कचनों से भी ग्रज्ञात शब्दों के ग्रथीं का ज्ञान होता है।

व्यवहार—'व्यवहार' का भ्रभिप्राय है भाषा के ग्रनेक शब्दों का, ग्रपने से बड़े लोगों द्वारा किये गये, प्रयोग । छोटा शिशु सर्वप्रथम श्रपने से बड़े, पिता, माता भ्रादि के द्वारा किये गये शब्द-प्रयोगों को सुन कर उनके भ्रथों का ज्ञान करता है। स्रतः इस प्रकार का प्रयोगरूप 'व्यवहार' भी शब्द की 'शक्ति' का बोधक है।

वाक्य-शेष--अपूर्ण वाक्य में ग्रावश्यक पद के ग्रध्याहार से भी ग्रथं-ज्ञान होता है। जैसे---'द्वारम्' (दरवाजा) कहने पर 'पिथेहि' (बन्द करो) पद के ग्रध्याहार से ही उसके ग्रथं का ज्ञान हो पाता है। इस प्रकार के वाक्य-शेष भी शब्द की 'श्रक्ति' के ज्ञान में हेतु हैं।

343

विवरण — 'विवरण' प्रथीत् व्याख्या या विश्लेषणा। 'चैत्रः पचिति' (चैत्र पकाता है) इस प्रयोग का विवरण हुन्ना "चैत्र है 'कर्ता' जिसमें ऐसी विक्लित्ति रूप 'फल' के अनुकूल 'व्यापार'''। स्रतः इस 'विवरण' से यहाँ 'व्यपार'-प्रधान स्रयं का ज्ञान हुन्ना। इसी प्रकार सन्य स्थलों में भी 'विवरण' शक्ति-बोध में हेत् बन सकता है।

प्रसिद्ध पद की समीपता: — जैसे 'सहकारे कूजित पिकः' (श्राम के पेड़ पर कोयल बोल रही है) इस प्रयोग में 'सहकार' शब्द, जो ग्राम्न वृक्ष के लिये प्रसिद्ध है, की समीपता से ग्रनेक ग्रंथ वाले 'पिक' शब्द की 'शक्ति' का निर्ण्यात्मक ज्ञान हुआ।

इन सभी 'शक्ति'-ज्ञापक हेतुग्रों में 'व्यवहार' ही व्यापक, प्रमुख एवं प्रधानतम हेतु है — उसमें प्रायः ग्रन्य सभी हेतु समाविष्ट हो जाते हैं। यह 'व्यवहार' रूप हेतु इस बात में परम प्रमाण है कि शब्दों की 'शक्ति' 'व्यक्ति' में होती है 'जाति' में नहीं क्योंकि प्रायः 'व्यक्ति' के बोध के लिये ही 'भी' ग्रादि शब्दों का प्रयोग किया जाता है तथा इन से 'भी' ग्रादि 'व्यक्ति' का ही बोध भी होता है। पर शब्दों से, 'व्यक्ति' के बोध के साथ ही, 'जाति' का बोध भी इसलिये हो जाता है कि 'व्यक्ति' तथा 'जाति' दोनों एक दूसरे के बिना रह ही नहीं सकते। इसका कारण यह है कि दोनों में ग्रविनाभाव सम्बन्ध है। इस प्रकार 'जाति' से उपलक्षित 'व्यक्ति' में ही शब्द की 'शक्ति' मानना ग्रधिक युक्ति-सम्मत पक्ष है।

[वस्तुतः 'जाति'-विशिष्ट 'व्यक्ति' श्रथवा 'व्यक्ति'-विशिष्ट 'जाति' ही शब्द का वाच्य श्रथं होता है]

> वस्तुतस्तु ''नह्याकृति-पदार्थकस्य द्रव्यं न पदार्थः'' इति ''सरूप०'' (पा० १.२.६४) –सूत्र-भाष्याद् विशिष्टम् एव वाच्यम् । तथैव अनुभवात् । अनुभव-सिद्धस्य अपलापा-नर्हत्वाच्च ।

वास्तविकता तो यह है कि ''ग्राकृति' की पद (शब्द) का (बाच्य) ग्रर्थ मानने वाले (विद्वानों) के मत में पद का ग्रथं 'द्रव्य' ('व्यक्ति') नहीं है यह (ग्रिभिप्रेत) नहीं है' इस, ''सरूपाएगम् एक-शेष-एक विभक्तिों' सूत्र के भाष्य (में पतंजिल के कथन) से विशिष्ट (ग्रर्थात् 'जातिं से विशिष्ट 'व्यक्ति' ग्रथवा व्यक्ति से विशिष्ट 'जाति)' ही (शब्द का) वाच्य है क्योंकि (शब्द-प्रयोग से) वैसा ही ग्रमुभव होता है तथा ग्रमुभव-सिद्ध बात को न मानना ग्रमुचित है।

यहाँ नागेश भटट् ने ऊपर के दोनों सिद्धान्तों का समन्वय करते हुए इस विवाद का उपसंहार किया है। 'जाति-शक्ति-वाद', के सिद्धान्त में भी 'व्यक्ति' का सर्वथा निषेष रहता हो ऐसी बात नहीं है ग्रौर न 'व्यक्ति-शक्ति-वाद' के सिद्धान्त में 'जाति' का ही सर्वथा निषेत्र रहता है। ग्रिप्तु इन दोनों सिद्धान्तों में इन दोनों ही तत्त्वों की सत्ता माननी

ह०---आकृतिगदार्थकस्य शब्दस्य ।

वेदद

#### वैद्याकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

पड़ती है । यह दूसरी बात है कि 'जाति-शक्ति-वाद' के सिद्धान्त में 'जाति' 'विशेष्य' अथवा प्रधान होती है तथा 'व्यक्ति' गौरा। इसी प्रकार 'व्यक्ति-शक्ति-वाद' के सिद्धान्त में 'व्यक्ति' 'विशेष्य' (प्रधान) तथा 'जाति' गौरा रहती है । दोनों सिद्धान्तों में 'जाति तथा 'व्यक्ति' दोनों की अनिवार्य सत्ता मानने का कारए। यह है कि 'व्यक्ति' बिना 'जाति' के रह ही नहीं सकती, तथा 'जाति' भी विना व्यक्ति के नहीं रह सकती। 'जाति' 'व्यक्ति' में 'समवाय' सम्बन्ध से रहती है क्योंकि 'जाति' का ग्राक्षय अथवा आधार ही 'व्यक्ति' है। इसलिये जब यह कहा जाता है कि 'ब्राह्मणो न हन्तब्यः' (ब्राह्मण नहीं मारा जाना चाहिये) तो यहाँ 'जाति' रूप एकता का ज्ञान स्वत: होता है, परन्तू ब्राह्मण रूप ग्रथं का 'हनन' क्रिया में ग्रन्वय 'व्यक्ति' के ज्ञान के द्वारा ही सम्भव है। इसी प्रकार 'व्यक्ति'-प्रधानता के सिद्धान्त में कभी कभी 'ग्राकृति' की एकता के ग्राधार पर एक वचन का प्रयोग होता ही है। जैसे - 'गौनं हन्तब्या' (गाय नहीं मारी जानी चाहिये) इत्यादि प्रयोग । यहाँ पतंजिल का पूरा वक्तव्य नीचे उद्धृत है :-- "नह्याकृति-पदार्थकस्य द्रव्यं न पदार्थः द्रव्य-पदार्थकस्य वा म्राकृतिनं न पदार्थः । उभयोर् उभयं पदार्थः । कस्यचित्तु किंचित् प्रधानभूतं किंचिद् गुराभृतम् । ग्राकृति-पदार्थकस्य भ्राकृतिः प्रधानभूता द्रव्यं गुरा-भूतम् । द्रव्य-पदार्थकस्य द्रव्यं प्रधानभूतं स्राकृतिर् गुराभूता" (महा० १.२.६४) । इस प्रकार के विविध वादों का भर्त् हरि ने निम्न कारिका में बड़े सुन्दर ढंग से समन्वय किया है :--

> भिन्नं दर्शनम् ग्राश्रित्य व्यवहारोऽनुगम्यते । तत्र यन्मुख्यम् एकेषां तत्रान्येषां विषयंयः ।।

> > (वाप० १.७४)

['प्रातिपदिक' म्रथव। 'नाम' शब्दों का म्रर्थ, 'जाति' तथा 'व्यक्ति' के साथ साथ 'लिह्ग'भी है]

लिङ्गम् अपि नामार्थः। प्रत्ययानां द्योतकत्वात्। अन्यथा 'वाग्', 'उपानद्' यादि-शब्देभ्य 'इयं तव' वाग्' इति स्त्रीत्व-बोधानापत्तः। 'ग्रयम्' इति व्यवहार-विषयत्वं पुंस्त्वम्। 'इयम्' इति व्यवहार-विषयत्वं स्त्रीत्वम्। 'इदम्' इति व्यवहार-विषयत्वं स्त्रीत्वम्। 'इदम्' इति व्यवहार-विषयत्वं क्लीबत्वम् इति विलक्षगां शास्त्रीयं स्त्रीपुरनपुं सकत्वम्। ग्रत एव खट्वादि-शब्द-वाच्यस्य स्तन-केशां दिमत्त्वरूप-लौकिक-स्त्रीत्वा-भावेऽपि तद्-वाचकात् 'टाप्' ग्रादि-प्रत्ययः।

'লিজ্ল' भी 'नाम' ('प्रातिपदिक') शब्दों का स्तर्थ है क्योंकि ('टाप्' म्रादि) प्रत्यय ('লিজ্ল' के) द्योतक होते हैं (बाचक नहीं) । भ्रम्यथा (यदि

१. ह०—ते ।

२. ह०,वंमि०—केशभगदि।

३⊏६

इन 'टाप्' म्रादि प्रत्ययों को 'लिङ्ग' का वाचक माना जाय तो) 'वाक्', 'उपानत्' म्रादि शब्दों से ('टाप्' म्रादि प्रत्ययों के ग्रभाव में) 'इयं तव वाक्' (यह तुम्हारी वाएं। है) इस तरह का 'स्त्रीलिङ्गता' की बोध नहीं हो सकता। 'म्रयम्' इस (शब्द) के व्यवहार का विषय बनना 'पुल्लिगता' है। 'इयम्' इस (शब्द) के व्यवहार का विषय बनना 'स्त्रीलिङ्गता' है तथा 'इदम्' इस (शब्द) के व्यवहार का विषय होना 'नपुंसकलिंगता' है। इस रूप में (व्याकरए) शास्त्र में स्वीकृत पुंस्त्व, स्त्रीत्व तथा नपुंसकत्व (लोक में प्रसिद्ध पुंस्त्व, स्त्रीत्व तथा नपुंसकत्व के म्रभाव में भो, इन शब्दों से 'टाप्' भ्रादि प्रत्यय होते हैं।

'प्रातिपदिक' शब्द 'जाति' के वाचक हैं या 'व्यक्ति' के वाचक हैं अथवा 'जाति'-विशिष्ट 'व्यक्ति' के वाचक हैं इस बात की विवेचना करने के पश्चात् यहां यह कहा गया है कि 'लिंग' भी इन 'प्रातिपदिक' शब्दों का ही वाच्य अर्थ है। 'टाप्' आदि प्रत्यय तो केवल इस बात का द्योतनमात्र करते हैं कि यह शब्द 'स्त्रीलिंगता' का वाचक है। इसीलिये 'वाक्', 'उपानत्' इत्यादि शब्दों से भी, जिनमें कोई भी 'स्त्री-प्रत्यय' नहीं है — 'स्त्रीलिंगता' का ज्ञान होता है। यदि 'स्त्री-प्रत्ययों' को ही 'स्त्रीलिंगता' का वाचक माना जाये तो इन शब्दों के प्रयोग में 'स्त्रीलिंगता' की प्रतीति नहीं होनी चाहिये।

इसके अतिरिक्त पाणिनि के अनेक सूत्रों से यह ध्विन निकलती है कि वे 'प्रातिपदिक' शब्दों को ही 'लिंग' का भी वाचक मानते हैं। जैसे—"स्वमोर् नपुंसकात्" (पा० ७.१.२३) सूत्र में 'नपुंसकात्' पद का अर्थ है "नपुंसक' अर्थ के वाचक शब्द से" तथा "हस्त्रों नपुंसके प्रातिपदिकस्य" (पा० १.२.४७) सूत्र का अर्थ है "नपुंसक' अर्थ के वाचक 'प्रातिपदिक' शब्द का' । द०— "अर्थधर्मत्वाल् लिङ्गस्य नपुंसकाथाभित्रायि-त्वाद् अस्थ्यादयों नपुंसक-शब्देन अभिधीयन्ते" (महा० प्रदीप टीका ७.१.२६)। इसी प्रकार "रात्राह्माहाः पुंसि च" (पा० २.४.२६), "नपुंसकस्य भलचः" (पा० ७.१.७२), "आङो ना हित्रयाम्" (पा० ७.३.१२०), "तस्माच् छसो नः पुंसि" (पा० ६.१.१०१) जैसे सूत्रों से भी इसी बात की पुष्टि होती है वर्थोकि इनमें 'पुंसि', 'स्त्रियाम्' तथा 'नपुंसकस्य' पदों का यही अर्थ है कि 'पुलिंग' के वाचक, 'स्त्रीलिंग' के वाचक, तथा 'नपुंसक लिंग' के वाचक प्रकृतिभूत 'प्रातिपदिक' शब्द।

यह बात भी घ्यान देने योग्य है कि जितने भी 'स्त्री-प्रत्यय' का विधान करने वाले सूत्र हैं उनमें 'ग्रिधिकार' के रूप में पािरणित का "स्त्रियाम्" (पा० ४.१.२) सूत्र उपस्थित होता है। जिसके कारण उन सूत्रों का ग्रर्थ हो जाता है "स्त्रीलिंग में वर्तमान ग्रथवा 'स्त्रीलिंगता' के वाचक—उन उन 'प्रातिपिदक' शब्दों से दे वे स्त्री प्रत्यय होते हैं"। "प्रातिपिदकार्थ-लिङ्ग-परिमाण-वचनमात्रे प्रथमा" (पा० २.३.४६) सूत्र के 'लिंगमात्रे प्रथमा' ग्रंश का भी यही ग्रर्थ करना चाहिये कि "लिंग' के वाचक 'के रूप में विद्यमान जो शब्द उससे 'प्रथमा' विभक्त होती है", ग्रर्थात् 'प्रातिपिदकार्थ में ही 'लिंग' ग्रर्थ का भी समावेश मानना चाहिये। ग्रन्थथा यदि 'प्रथमा' विभक्ति का ग्रथं 'लिङ्ग' माना गया तो इस बात का उत्तर देना होगा कि 'घटेन' इत्यादि ग्रन्थ विभक्तियों से युक्त प्रयोगों में 'पुलिगता' की प्रतिति क्यों होती है ? ग्रतः यह स्पष्ट है कि 'प्रातिपिदक' शब्द के वाच्य ग्रथं में 'लिंगता' भी समाविष्ट है।

\$60

#### वैवाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूबा

'रमा' श्रादि स्त्री प्रत्ययान्त शब्दों में भी 'टाप्' श्रादि स्त्री-प्रत्ययों को 'स्त्रीलिंगता' का द्योतक ही मानना चाहिये। इन प्रत्ययों में 'स्त्रीलिंगत्व' की वाचकता की प्रतीति तो केवल इस कारण होती है कि ''प्रकृत्यर्थ-प्रत्ययार्थयोः प्रत्ययार्थस्यैव प्राचान्यम्" इस परिभाषा के श्रनुसार यहां प्रत्थय से द्योत्य ग्रथं की प्रधानता मानी जाती है।

विलक्षां शास्त्रीयं स्त्रीपुन्तपुंसकत्वम् : — 'स्त्रियाम्' (पा० ४.१.२) सूत्र के भाष्य में लौकिक 'स्त्रीत्व', 'पुंस्त्व' तथा 'नपुंसकत्व' की पहचान के रूप में निम्न स्लोक उद्धत है :—

## स्तनकेशवती स्त्री स्थात् लोमशः पुरुषः स्मृतः । उभयोर् सन्तरं यच्च तदभावे नपुंसकम्॥

स्तन तथा केश से युक्त स्त्री, लोम से युक्त पुरुष तथा जिसमें दोनों चिन्हों का श्रभाव हो ग्रौर साथ ही स्त्री पुरुष दोनों की सदृशता हो वह नपुसक है।

परन्तु यह लौकिक पहचान शब्दों में भला कैसे मिल सकती है। खट्वा तथा वृक्ष ग्रादि शब्दों में उपर्युक्त 'स्त्रीत्व' तथा 'पुंस्त्व' कहाँ है ? इसी लिये 'स्वमोर् नपुंसकात्'' (पा० ७.१.२३) सूत्र के भाष्य में पतंजिल ने कहा—''नहि नपुंसकं नाम शब्दोऽस्ति''। इसी कारण ब्याकरण में लौकिक 'लिग' का ग्राश्रयण नहीं किया जाता। द्र०—"तस्मान् न वैयाकरणैं: शक्यं लौकिक 'लिग' ग्रास्थातुम्'' (महा० ४.१.२ पृ० २५)

वस्तुतः वक्ता की विवक्षा के अनुसार जब शब्द उन उन 'लिगों' के बोधक के रूप स्थिर एवं निश्चित हो जाते हैं तो उन्हें वैयाकरण भी उन्हीं उन्हीं लिगों वाला मान लेता है। इसीलिये आचार्य कात्यायन ने कहा—''लिंगम् अशिष्य लोकाश्रयत्वात् लिंगस्य'' (महा० ४.१.२)। भाष्यकार पतंजिल ने भी इसी दृष्टि से कहा—''संस्त्यान-विवक्षायां स्त्री, प्रसविवक्षायां पुमान्, उभयोर् अविवक्षायां नपुंसकम्'' (महा० ४.१.२, पृष्ठ २६), अर्थात् रूप, रस, आदि अथवा सत्त्व, रज, तम आदि गुणों के तिरोभाव की विवक्षा में 'स्त्री', आविभाव की विवक्षा में 'पुरुष'; अथवा आधिक्य की विवक्षा में 'पुरुष' तथा अपचय की विवक्षा में 'स्त्रीत्व' और दोनों के अभाव की विवक्षा में 'नपुंसक' लिंग का प्रयोग किया जाता है।

इस तरह 'लिंग'-प्रयोग, विवक्षा के आधीन होता है। इसलिये, एक ही पदार्थ के लिये 'ग्रयं पदार्थ: ' इयं व्यक्तिः' तथा 'इदं वस्तु' इस रूप में तथा 'तट' मादि ग्रनेक शब्दों का 'तटः', 'तटी', 'तटम्' इत्यादि के रूप में तीनों लिंगों का व्यवहार होता है। इस प्रसंग में 'विवक्षा' के ग्रभिप्राय को स्पष्टतः समभने के लिये भतृंहिर की निम्न कारिका इष्टव्य है:—

भावतत्त्वदृशः शिष्टाः शब्दार्थेषु व्यवस्थिताः। यद्यद् घर्मेऽङ्गतामेति लिङ्गं तत्तत् प्रचक्षते ।: (वाप० ३. १३. २७)

भावों (पदार्थों) के तत्त्व को जानने वाले शिष्ट (स्नाप्त) जन ही शब्द, सर्थ झादि के निक्चय करने में प्रमाए। हैं। उनकी दृष्टि में शब्दों के प्रयोग में जो जो लिंग धर्म में निमित्त

₹\$4

बनता है वह वह लिंग उस शब्द का होता है। स्रभिप्राय यह है कि जिस जिस लिङ्ग के साथ वे लोग शब्द-प्रयोग करते हैं वही वहीं लिङ्ग उस उस शब्द का निर्धारित हो जाता है।

## ['संख्या' ग्रथवा 'वचन' भी 'प्रातिपादिक' शब्दों का ग्रथं है]

सङ्ख्यापि नामार्थः, विभक्तीनां द्योतकत्वात् । स्रत एव ''ग्रादिजिटुडुवः'' (पा० १. ३.५) इति सूत्रे 'ग्रादिः' इति बहुत्वे एकवचनम् । वाच्यत्वेऽन्वयव्यतिरेकाभ्यां 'जसम्' विना नामार्थ-बहुत्व-प्रतीत्यभावापन्तेः ।

'संख्या' ('एकवचन', द्विवचन' 'बहुवचन') भी 'नाम' (शब्दों) का ग्रर्थ है क्योंकि ('सु' ग्रादि) 'विभिवतयां' ('एकत्वादि' ग्रर्थों का) द्योतन (मात्र) करती हैं (कथन नहीं)। इसीलिये ''ग्रादिर् प्रिटुडुवः'' इस सूत्र में 'ग्रादिः' इस (पद) में 'वहुत्व' के द्योतन के लिये ('बहुवचन' का प्रयोग न करके) 'एकवचन' का प्रयोग किया गया। ('संख्या' ग्रथं को) 'विभिवतयों' का वाच्य मानने पर 'ग्रन्वय-व्यतिरेक' के द्वारा 'जस्' (विभिवत) के बिना ('ग्रादि' इस) 'नाम' (शब्द) के ग्रथं में 'बहुत्व' की प्रतीति नहीं होनी चाहिये।

वैयाकरए। 'जाति', 'ध्यिक्त' तथा 'लिंग' के साथ साथ 'संस्था', अर्थात् 'एकवचन', 'ढिवचन', 'ढिवचन' रूप अर्थ, को भी 'नाम' (प्रातिपदिक) शब्दों का हो अर्थ मानते हैं। 'सु' ग्रादि 'विभिक्तयों' को तो उन उन 'एकत्व' ग्रादि ग्रयों का, उसी प्रकार केवल द्योतक माना जाता है, जिस प्रकार 'प्र' ग्रादि उपप्तगों को विभिन्न घात्वर्थों का द्योतक-मात्र माना जाता है। इस प्रकार, 'विभिव्तयां' संख्या का केवल द्योतनमात्र करती हैं। इसलिये, कभी कभी इन 'विभिव्तयों' के प्रयोग के विना भी 'एकत्व' ग्रादि प्रयोगों में 'विभिव्त' के प्रयोग के बिना ही हो जाया करती है। जैसे—'दिध', 'मधु' इत्यादि प्रयोगों में 'विभिव्त' के प्रयोग के बिना ही एकत्व' ग्राद का जान हो जाता है। यह नहीं कहा जा सकता कि व्याकरए। के सूत्रों द्वारा लुप्त 'विभिव्तयों' के स्मरए। से 'संस्था' का जान होता है क्योंकि जिन्हें 'विभिव्त्त' के लोप ग्रादि की प्रक्रिया का जान नहीं है उन्हें भी इस तरह के प्रयोगों से 'एकत्व' ग्रादि 'संस्था' का जान होता ही है।

इसीलिये पारिएिन के ''ग्रादिजिंदुडवः'' (पा० १. ३. ५) इस सूत्र में 'बहुवचन' के ग्रंथं में एकवचनान्त 'ग्रादिः' शब्द का प्रयोग सुसङ्गत होता है। यदि यह माना जाय कि 'बहुत्वंरूप ग्रंथं 'जस्' विभिवत का ग्रपना वाच्य ग्रयं है तो इसका ग्रभिप्राय यह हुग्रा कि जब 'जस्' विभिवत का प्रयोग किया जाए तभी 'बहुत्व' ग्रथं की प्रतीति हो तथा 'जस्' के प्रयोग न होने पर जस ग्रथं की प्रतीति न हो। इस प्रकार के क्रमशः 'ग्रन्वय' (जिसके होने पर जो हो—'यत्-सत्त्वं यत्-सत्त्वम्') तथा 'व्यतिरेक' (जिसके न होने पर जो न हो —'यत्-ग्रभावः') के ग्राधार पर पारिएिन के ''ग्रादिजिंदुडवः'' सूत्र में भी, 'जस्' विभिवत के प्रयोग के ग्रभाव में 'बहुत्व' ग्रथं की प्रतीति नहीं होनी चाहिये।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मँजूषा

परन्तु सूत्र के 'ग्रादिः' शब्द से भी ज्रहुत्व' ग्रर्थ की प्रतीति होती ही है। इससे स्पष्ट है कि 'ग्रादिः' पद में 'बहुत्व' ग्रर्थ 'जस्' विभक्ति का न हो कर 'ग्रादि' इस 'प्रातिपदिक' शब्द का है। 'सु' विभक्ति तो केवल इस बात का द्योतन करती है कि यहां 'ग्रादि' शब्द ग्रप्प के साथ साथ 'बहुत्व' ग्रर्थ का भी वाचक है।

परन्तु नैयायिकों का यह विचार है कि 'संख्या' की दृष्टि से ग्रनन्त प्रकृतियों— 'नाम शब्दों'— में 'शवित' की कल्पना करने की ग्रापेक्षा थोड़ी सी विभक्तियों में 'संख्या' वाचक 'शक्ति' की कल्पना करने में लाघव है। इस कारण 'संख्या' को 'विभक्ति' का ग्रायं ही मानना चाहिये।

एक तीसरा मत यह है कि न तो 'नाम' प्रकृतियां 'संख्या' अर्थ की वाचिका है और न 'विभिन्तियाँ', अपितु 'विभिन्ति'-सहित 'प्रातिपदिक' तथा 'विभिन्ति' दोनों का समुदाय, 'संख्या'-युक्त अर्थ का वाचक है। इन दोनों को अलग अलग करके नहीं देखा जा सकता। इन तीनों ही मतों का सङ्ग्रह भर्तृहरि की निम्न कारिका में किया गया है:---

वाचिका द्योतिका वा स्युर् द्वित्वादीनां विभक्तयः । यद् वा संख्यावतोऽर्थस्य समुदायोऽभिधायकः ।। (वाप० २.१६५)

## ['कारक' भी 'प्राप्तिपदिक' शब्द काही ग्रर्थ है]

कारकम् ग्रिप प्रातिपिदकार्थं इति पंचकः प्रातिपिदकार्थः । ननु अन्वय-व्यतिरेकाभ्यां प्रत्ययस्यैव तद् वाच्यम् इति चेत् ? न । 'दिधि तिष्ठिति', 'दिधि पश्य' इत्यादौ कर्मादि-कारक-प्रतीतेः प्रत्ययं विनापि सिद्धत्वात् । न च लुष्त-प्रत्ययस्मरणात् तत्प्रतीतिर् इति वाच्यम्, प्रत्ययलोपम् ग्रजानतोऽपि नामत एव तत्प्रतीतेः ।

'कारक' ('कर्ता' आदि) भी 'प्रातिपदिक' (शब्द) का प्रथं है। इस रूप में ('जाति', 'ब्यक्ति', 'लिंग', 'संख्या' तथा 'कारक' ये) पांच 'प्रातिपदिक' के (ही) अर्थ है। यदि यह कहा जाय कि 'अन्वय'-'ब्यितिरेक के स्राधार पर वह ('कारक') प्रत्यय का ही वाच्य (अर्थ) है ('प्रातिपदिक' प्रकृति का अर्थ नहीं है) तो वह उचित नहीं क्योंकि 'दिध तिष्ठति' (दही है), 'दिध पश्य,' (दही को देखो) इत्यदि प्रयोगों में 'कर्म' आदि 'कारकों' का ज्ञान ('सु' आदि प्रथमा विभक्ति के तथा 'अम् आदि दितीया विभक्ति के) प्रत्ययों के (प्रयोग के) विना भी अनुभव-सिद्ध है। प्रत्यय के लोप आदि के स्मरस होने से (इन प्रयोगों में) उस उस 'कारक' की प्रतीति होती है—यह भी नहीं कहना चाहिये क्योंकि ('सु' आदि) प्रत्यय के लोप को न जानने वाले (व्यक्ति) को भी (केवल) 'नाम' पद से ही उस ('कारक') की प्रतीति हो जाती है।

₹3₽

'प्रातिपदिक' प्रथवा 'नाम' शब्द 'जाति', 'व्यक्ति', 'लिग', 'यवन' 'संख्यां तथा 'कारक' इन पाँच प्रयों का वाचक है यह वैयाकरएगों का सिद्धान्त है। विभिक्तियों के होने पर 'कारकों का झान होता है तथा उनके प्रयुक्त न होने पर 'कारकों का झान नहीं होता, इस ग्रन्वय-व्यितरिक के ग्राधार पर 'कारकों को प्रत्यय का ही ग्रथं माना जाय—यह नहीं कहा जा सकता वयों कि 'दिध तिष्ठित' तथा 'दिध पदय' इत्यदि प्रयोगों में विभक्ति के प्रयोग के बिना भी क्रमशः 'कर्ती' तथा 'कर्म' कारकों की प्रतीति होती ही है। इस कारएा केवल 'ग्रन्वय-व्यितरिक' के सहारे किसी वास्तिवक निष्कर्ष पर नहीं पहुँचा जा सकता।

'दिघ तिष्ठित' तथा 'दिघ पश्य' जैसे प्रयोगों में लुप्त प्रत्यय के स्मरए से 'कारकों' का ज्ञान होता है—यह भी नहीं वहा जा सकता क्योंकि जो व्यक्ति व्याकरए की शब्द-सिद्धि ग्रादि की प्रक्रिया को नहीं जानते उन श्रदैयाकरएों को भी इस तरह के प्रयोगों में 'कारक' का ज्ञान होता ही है। यदि लुप्त प्रत्यय के स्मरण से कारकों का ज्ञान होता तो 'लोप' ग्रादि की प्रक्रिया को जाने बिना 'कारकों' का स्मरण नहीं होना चाहिये क्योंकि स्मरण में पूर्वानुभव या पूर्व ज्ञान कारण होता है। ग्रत: यह स्पष्ट है कि विना लुप्त प्रत्यय के स्मरण के हो 'कारक' का ज्ञान श्रनेक प्रयोगों में होता है।

पतंजिल ने ''सरूपाएगम् एक-शेष एक-विभवतौ'' (पा० १.२.६४) तथा ''अनिभिहिते'' (पा० २.३.१) सूत्रों के भाष्य में 'प्रातिपदिक' शब्दों के प्रर्थ के विषय मैं विचार किया है तथा यही निर्एाय दिया है कि उपर्युवत पांचों ग्रथं 'प्रातिपदिक' शब्द के ही वाच्य ग्रथं माने जाने चाहियें— प्रत्ययों के नहीं। ''कुत्सिते'' (पा० ५.३.७४) के भाष्य में किसी प्राचीन श्राचार्य की निम्न कारिका उद्भुत है:—

## स्वार्थम् ग्रभिधाय शब्दो निरपेक्षो द्रव्यम् ग्राह समवेतम् । समवेतस्य च वचने लिंगं वचनं विभवित च ॥

इस कारिका में भी यही स्वीकार किया गया है कि ये पांचों अर्थ 'प्रातिपदिक' शब्द के ही हैं।

## [बाब्द ग्रपने स्वरूप का भी बोधक होता है]

विशेषणतया शब्दोऽपि शाब्दबोधे भासते, 'युधिष्ठिर ग्रासीत्' इत्यादौ 'युधिष्ठिर'-शब्द-वाच्यः किचद् ग्रासीद् इति बोधात्।

न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके यः शब्दानुगमाद् ऋते। ग्रनुविद्धम् इव ज्ञानं सर्व शब्देन भासते।।

(बाप० १.१२३)

₹8¥

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

इत्यभियुक्तोक्तेः ।

ग्राह्यस्वं ग्राहकस्वं च द्वे शक्ती तेजसो यथा। तथैव सर्वशब्दानाम् एते पृथग् ग्रवस्थिते।।

(वाप० १.५६)

विषयत्वम् ग्रनाष्ट्रय शब्दैनार्थः प्रकाइयते ।

(वाप० १.५६)

इति वाक्यपदीयाच्च । स्रत एव 'विष्णुम् उच्चारय' इत्यादाव् ग्रर्थोच्चारगणसम्भवात् शब्द-प्रतीतिः ।

शाब्दबोध में शब्द का भी ज्ञान विशेषण रूप से होता है वयोंकि 'युधिष्ठिर भ्रासीत्' (युधिष्ठिर था) इत्यादि प्रयोगों में 'युधिष्ठिर' (इस) शब्द का वाच्यार्थभूत कोई व्यक्ति था यह ज्ञान होता है। तथा—

"लोक में ऐसा कोई बोध नहीं है जो शब्द का ज्ञान हुए बिना (ही प्रकट) हो जाय। मानों शब्द से श्रनुविद्ध हो कर ही सभी ज्ञान प्रकट होता है" ऐसा विद्वानों ने कहा है।

## (इसके अतिरिक्त)-

"जिस प्रकार प्रकाश की ग्राह्यता तथा ग्राहकता ये दो शक्तियां हैं उसी प्रकार सभी शब्दों की ये दो (शक्तियां) पृथक् पृथक् विद्यमान हैं।'' तथा—

("ज्ञान की) विषयता को प्रकट किये बिना शब्दों से श्रथं का प्रकाशन नहीं 'होता'' यह वाक्यपदीय से पता लगता है।

(शब्द का रूप भी शब्द से भासित होता है) इसीलिये 'विष्णुम उच्चारय' (विष्णु का जप करो) इत्यादि (प्रयोगों) में ग्रर्थ का उच्चारए ग्रसम्भव होने से शब्द (का उच्चारए करना है इस तरह) की प्रतीति होती है।

उपयुंक्त पाँच अथों के साथ उच्चरित शब्द का एक और भी अर्थ होता है और वह है शब्द का अपना ही रूप अथवा स्वरूप वशीं कि जब भी किसी शब्द से अर्थ का जान होता है तो अर्थ के जान से पूर्व शब्द का अपना रूप भी वहां श्रोता को जात होता है। यदि शब्द का अपना रूप प्रकट न हो तो श्रोता को उस शब्द के अर्थ का जान हो ही नहीं सकता। इसी कारण, शब्दोच्चारण के पश्चात् भी यदि श्रोता उस शब्द को स्पष्टत्या नहीं सुन पाता, अथवा उसे उच्चरित शब्द के स्वरूप का स्पष्ट ज्ञान नहीं हो पाता, तो वह वक्ता से पूछता है कि 'आप ने क्या कहा है' ? श्रोता का यह प्रश्न हो इस बात का प्रमाण है कि अर्थ ज्ञान में शब्द का अपना रूप निश्चित ही भासित होता है। द्र •—''शब्द-पूर्वको ह्या सम्प्रत्ययः। आतश्च शब्द पूर्वकः। योऽपि ह्यासाव् आहूयते

¥3\$

नाम्ना नाम च यदा अनेन नोपलब्धं भवति तदा पृच्छति 'किं भवान् श्राह' इति' (महा० १.१.६७) तथा—''ग्रतोऽनिर्ज्ञातरूपत्वात् किम् ग्राहेत्यभिधीयते'' (बाप० १.५७)।

इसलिये बाब्दबोध, अर्थात् शब्द से होने वाले अर्थशान, में शब्द का अपना रूप 'विशेषण' बनता है। वस्तुतः शब्द तथा अर्थ में अभिन्नता होती है। इसलिये अर्थ के बिना शब्द तथा ग्रर्थ रह ही नहीं सकते। ऊपर 'शिन्त-निरूपण' में नागेश ने दोनों की अभिन्नता का विस्तार से उल्लेख किया है। वाक्यपदीय के प्रथम काण्ड — ब्रह्मकाण्ड — में भन् हिर ने भी इस तथ्य का विस्तार से प्रतिपादन किया है। वहां के इस प्रकरण की डाई कारिकाओं को नागेश ने यहां प्रमाण के रूप में प्रस्तुत किया है।

न सोऽस्ति" भासते यहाँ प्रथम करिका में यह कहा गया है कि सभी प्रकार का ज्ञान शब्द से अनुविद्ध, (आच्छावित अथवा परिवेष्टित) रहता है। अर्थ शब्द से नित्य सम्बद्ध रहता है, इसलिये कोई भी शाब्दबोधारमक ज्ञान ऐसा नहीं है जिसमें शब्द रूप ('विशेषएा' अथवा बोधक) की प्रतीति न होती हो। प्रत्यक्ष आदि ज्ञान में भी, शब्द तथा यर्थ में तादारम्य या अभेद होने के कारण, शब्द-ज्ञान की स्थिति का आरोप कर लिया जाता है। इस आरोपित शब्द-ज्ञान को स्वित करने के लिये ही भतृंहिर ने अपनी इस कारिका में उत्प्रेक्षा वाचक 'इव' का प्रयोग किया है, ऐसा टीकाकारों का विचार है। इसी तरह मूक, बिघर आदि के ज्ञान में भी आन्तर शब्द या वक्ता की चेतना, जिसे 'परा वाक्' कहा गया है, कारण के रूप में विद्यमान रहती है।

याह्यस्वं ''पृथग् श्रवस्थित :-पहाँ उद्धृत दूसरी कारिका में यह बताया गया है कि जिस प्रकार प्रकाश के दो रूप होते हैं - 'ग्राह्यस्व' तथा 'ग्राह्यस्व' श्रथवा 'प्रकाश्यस्व' श्रौर 'प्रकाशक्त्व' उसी प्रकार उच्चरित शब्द के भी ये दो रूप होते हैं। जिस प्रकार प्रकाश के द्वारा जहाँ अन्य वस्तुएँ प्रकाशित होती हैं वहीं उसका अपना रूप भी प्रकाशित होता है, उसी प्रकार शब्द से जहाँ अर्थ का ज्ञापन होता है वहाँ उसके अपने रूप का भी ज्ञापन होता है। इसलिये शब्द, प्रकाश के समान, ग्राहक होने के साथ साथ ग्राह्य भी होता है। उसमें ज्ञापकता तथा ज्ञाप्यता, प्रकाशकता तथा प्रकाश्यता ये दोनों ही धर्म होते हैं।

विषयत्वम् प्रकाश्यते: — यहाँ उद्धृत तीसरे कारिकाधं में यह कहा गया कि शब्द से तब तक अर्थ का प्रकाशन नहीं होता जब तक शब्द का अपना रूप (स्वरूप) भी शब्द का विषय नहीं बन जाता, अर्थात् शब्द के उच्चरित होने पर पहले शब्द का अपना ही रूप इस उच्चरित शब्द का विषय बनता है। शब्दस्वरूप ही जेय बनता है। इसके बाद उस शब्द के अर्थ का ज्ञान होता है। इसीलिये अश्रुत शब्द केवल अपनी सत्तामात्र से अर्थ का प्रकाशन नहीं किया करते। यह पूरी कारिका इस प्रकार है:—

विषयत्वम् भ्रनापन्नैः शब्दैनर्थिः प्रश्काश्यते । न सत्तयेव तेऽर्थानाम् ग्रमृहीताः प्रशासकाः ।।

(वाप० १.५६)

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मञ्जूषा

इस रूप में इन तीनों कारिवायों में इसी तथ्य को स्पष्ट तथा सुपुष्ट किया गया है कि शाब्दबीब, स्रथीत् शब्द से प्रकट होने वाले श्रथं-ज्ञान, में विशेषण् के रूप में शब्द भी प्रकट होता है। 'विशेषण्' स्रथीत् अप्रधान वह इसलिये होता है कि यर्थ को प्रकट करने की हिष्ट से शब्द का उच्चारण् किया जाता है खतः, परार्थ होने के कारण्, उसे गौण् स्रथवा स्रप्रधान माना जाता है। इसी हिष्ट से भतृंहरि ने कहा —

> उच्चरन् परतंत्रत्वाद् गुगः कार्येनं युज्यते । तस्मात्तदर्थेः कार्यागां सम्बन्धः परिकल्प्यते ॥

> > (बाग**० १**.६२)

उच्चरित होता हुन्ना शब्द 'परतंत्र' स्रर्थात् पराश्रं होने के कारणा, 'मुणां स्रर्थात् गौसा होता है। इसलिये शब्द 'कार्या स्रर्थात् क्रिया से युक्त नहीं होता। इस कारणा शब्द के श्रर्थी के साथ कार्यो ग्रथवा क्रियाओं के सम्बन्ध की कल्पना की जाती है, शब्द के साथ नहीं।

श्रत एवं " शब्द प्रतीतिः — गाब्दबोध में शब्द का भी जान 'विशेषएा' (ग्रप्रधान) रूप में होता है इस बात की पुष्टि के लिये नागेश ने एक ग्रीर हेत् यहाँ प्रस्तृत किया है। वह यह कि यदि शब्दबोध में शब्द के स्वरूप का जान न होता तो 'विष्णुम् उच्चारय' जैसे प्रयोग न किये जाते। विष्णुप्प ग्रथं का उच्चारएा हो नहीं सकता इसलिये इस वाक्य का यही अर्थ है कि 'विष्णु' शब्द का उच्चारएा करो। ग्रतः यह ग्रावश्यक है कि 'विष्णु' इस शब्द-रूप को भी 'विष्णु, शब्द का ग्रथं माना जाय। ऊपर 'शक्ति-निरूपएा' में "रामेति द्वयक्षरं नाम मान-भङ्गः पिनाकिनः" तथा 'वृद्धिरादेच्" ग्रादि ग्रनेक ऐसे उदाहरएं। दिये जा चुके हैं जो यह बताते हैं कि उन उन शब्दों का ग्रथं स्वयं वे वे शब्द-स्वरूप ही हैं। इस प्रसंग में पािएति का "स्वं रूपं शब्दस्याशब्दसंज्ञा" सूत्र भी प्रस्तुत किया जा सकता है जिसकी चिरतार्थता तभी सम्भव है यदि शब्द का ग्रपना रूप भी ग्रथं ज्ञान के समय भासित हो। ग्रन्थथा, यदि शब्द का ग्रपना रूप उपनिधत ही न हो तो, यह कहना कि "ब्याकरएा में शब्दसंज्ञा को छोड़ कर ग्रत्य शब्द केवल ग्रपने रूप के ग्राहक या बोधक होते हैं, ग्रथं के नहीं" सबंधा ग्रसंगत हो जायगा। द्र०--

म्रात्मरूपं यथा ज्ञाने ज्ञेयरूपं च वृश्यते । स्रयंरूपं तथा शब्दे स्वरूपं च प्रकाशते ॥

(ব্যাদ০ १.২০)

यथा प्रयोक्तुः प्राग् बुद्धिः शब्देष्वेच प्रवर्तते । व्यवसायो प्रहीतृशाम् एवं तेष्वेव जायते ।।

(वाप० १.५३)

श्रतः यह सिद्ध है कि शब्दों से उपस्थित होने वाला समान श्रोनुपूर्वी से युक्त वह वह शब्द-रूप भी 'प्रातिपदिक' शब्द का ही अर्थ है, इस कारण 'प्रातिपदिकार्थ' है। इस रूप में 'प्रातिपदिक' शब्दों के ६ अर्थ हुए। द्र०--- "बोढाऽपि क्वचित्-प्रातिपदिकार्थः'' (वैभूसा० पृ० २३६)।

€3€

[शाब्द बोध में शब्द के श्रपने रूप के भी भासित होने के कारण ही श्रमुकररण से श्रमुकार्य के स्वरूप का ज्ञान होता है]

श्रत एव श्रमुकरगोन श्रमुकार्यस्वरूप-प्रतीतिः। तथाहि
''स्व-सदृश-शब्दमात्र-बोध-तात्पर्यकोच्चारग-विषयत्वम्
श्रमुकरगत्वम्''। "स्व-सदृश-शब्द-प्रतिपाद्यत्वे सति
शब्दत्वम् श्रमुकार्यत्वम्''। तत्र 'श्रमुकार्याद् श्रमुकरगां
भिद्यते' इति तयोर् भेद-विवक्षायाम् श्रमुकार्य-स्वरूपप्रतिपादकत्वेन श्रथंवत्त्वात् प्रातिपदिकात् स्वादि-विधिः।
भेद-पक्ष-ज्ञापकः ''भुवो बुग् लुङ्-लिटोः'' (पा० ६.४.६६)
इत्यादि-निर्देशः। 'श्रमुकार्याद् श्रमुकरगाम् श्रभिन्नम्'
इत्यभेदिववक्षायां च श्रथंवत्त्वाभावान् न प्रातिपदिकत्वं
न वा पदत्वम्। श्रभेद-पक्ष-ज्ञापकस्तु 'भू सत्तायाम्'
इत्यादि-निर्देशः। प्रातिपदिकत्व-पदत्वाभावेऽपि 'भू'
इत्यादि साधु भवत्येव।

इसीलिये (शाब्द बोध में शब्द के स्वरूप के भी भासित होने के कारण) अनुकरण से अनुकार्य के स्वरूप का ज्ञान होता है। 'अनुकरणता' (की परिभाषा) है ''अपने (अनुकरण के) सदृश (समान वर्णानुपूर्वी वाले अनुकार्यभूत) शब्द का ज्ञान करना ही प्रयोजन है जिसका ऐसे उच्चारण का विषय बनना"। तथा 'अनुकार्यता' (की परिभाषा) है ''अपने (अनुकार्य के) सदृश (समान वर्णानुपूर्वी वाले अनुकरणभूत) शब्द से अभिधीयमान शब्द होना"। इस तरह 'अनुकार्य से अनुकरण भिन्न होता है' इस रूप में उन दोनों (अनुकार्य तथा अनुकरण में) का भेद बतलाने की विवक्षा होने पर, अनुकार्यभूत शब्द के स्वरूप का बोधक होने तथा (इस रूप में) अर्थवान् होने के कारण, (अनुकरणभूत शब्द की) 'प्रातिपदिक' संज्ञा होने से 'सु' आदि (विभिन्तयों) का विधान (संभव) होता है। (अनुकार्य तथा अनुकरण के) भेद-पक्ष के ज्ञापक हैं ''सुवो वुग् लुङ्-लिटोः" (सूत्र में विद्यमान 'भुवः') इत्यादि निर्देश।

'स्रनुकार्य से स्रनुकरण स्रभिन्न है' इस रूप में स्रभिन्नता की विवक्षा में, ('भू' की) स्र्यंवत्ता के न होने के कारण, 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होगी तथा ('प्रातिपदिक' संज्ञा के स्रभाव में 'सु' स्रादि विभिन्तयों के न स्राने से 'भू' की) 'पद' संज्ञा भी नहीं होगी। स्रभेद-पक्ष का ज्ञापक है 'भू सत्तायाम्' इत्यादि निर्देश। (इस पक्ष में) 'प्रातिपदिक' संज्ञा तथा (उसके स्रभाव में 'पद' के सुबन्त न होने से) 'पद' संज्ञा के न होने पर भी 'भू' इत्यादि निर्देश (शिष्ट-प्रयुक्त होने के कारण) साधु ही होते हैं।

### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

शान्द बोध में शब्दस्वरूप भी श्राभासित होता है इस बात की पुष्टि में एक श्रीर युक्ति यहां यह दी गयी कि अनुकरण शब्द से अनुकार्य शब्द के स्वरूप का ज्ञान होता है। जिस समय कोई व्यक्ति 'गौ इत्ययम् श्राह' (यह मनुष्य 'गौ' शब्द का उच्चारण करता है) यह वाक्य कहता है तो सुनने वाले को यही प्रतीत होता है कि 'श्रमुक व्यक्ति ने 'गौ' पद का उच्चारण किया'। यहाँ 'गौ इति' का 'गौ पद' रूप श्रर्थ 'गौ' शब्द के ग्रपने रूप के श्रतिरिक्त प्रौर कुछ नहीं है। इस श्रष्य के श्रतिरिक्त वक्ता की श्रोर कोई भी श्रन्य विवक्षा इस वाक्य के कथन में नहीं होती। इसिलये यह मानना ही चाहिये कि शब्द का श्रपना रूप भी शब्द का वाच्य श्र्यं है।

तयाहि "" अनुकार्यत्वम् :— इस प्रसंग में नागेश भट्ट ने 'अनुकरसा' तथा 'अनुकार्य' की परिभाषा प्रस्तुत की है। 'अनुकरसा' वह वाचक शब्द है जिसका उच्या-रए केवल इसलिए किया जाता है कि उससे समान वर्सानुपूर्वी वाले वाच्यभूत अनुकार्य शब्दरूप की प्रतीति हो जाय। जैसे—'गौ इत्ययम् धाह' इस वाक्य में 'गौ' यह 'अनुकरएा' शब्द है क्योंकि यहाँ का 'गौ' शब्द तत्सदृश अनुकार्य 'गो शब्द' का बोधक है। इसी प्रकार 'अनुकार्य' वह वाच्यभूत शब्द है जिसका ज्ञान, उसके समान वर्गानुपूर्वी वाले दूसरे, वाचकभूत 'अनुकरएा' शब्द ढारा होता है। जैसे—उपर्युक्त वाक्य में 'गौ इति' से प्रतीत होने वाला गो 'शब्द'। यहाँ 'अनुकरएा' तथा 'अनुकार्य' की परिभाषाओं में 'स्व' पद क्रमशः 'अनुकरएा' तथा 'अनुकार्य' का बोधक है।

तत्र " निर्देश: - 'अनुकरण' तथा 'अनुकायं' के पारस्परिक सम्बन्ध के विषय में दो मत प्रचलित हैं। एक मत में दोनों को भिन्न माना जाता है तथा दूसरे मत में दोनों को अभिन्न। प्रथम मत की दृष्टि से 'अनुकरण' तथा 'अनुकायं' दोनों के पारस्परिक भेद को प्रकट करना चाहते हुए जब वक्ता 'गौ इति' जैसे शब्दों का प्रयोग करता है तो वहाँ 'अनुकरण' शब्द का वाच्य अर्थ होता है 'अनुकायं'-भूत शब्द-स्वरूप । वाच्यभूत इस 'अनुकायं' शब्द का वाच्य अर्थ होता है 'अनुकायं'-भूत शब्द-स्वरूप । वाच्यभूत इस 'अनुकायं' शब्द का बोध कराने के कारण ही 'अनुकरण' शब्द का कोई भी अन्य अर्थ है ही नहीं। अतः केवल इसी अर्थवत्ता के द्वारा इन 'अनुकरण' शब्दों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा होती है जिसके आधार पर इन शब्दों से 'सु' आदि विभिवत्याँ आती हैं और इम रूप में इन्हें साधु माना जाता है। इस प्रकार 'अनुकरण' शब्द से 'अनुकरण' शब्द की प्रतीत होती है, इसलिये 'अनुकरण' शब्द में 'अनुकरण' शब्द की प्रकट करने की 'शक्ति' माननी ही चाहिये।

'अनुकायं' तथा 'अनुकरएा' में भिन्नता होती है इस भेद-पक्ष का ज्ञापन ''भुवो बुण् लुङ्-िलटोः'' इत्यादि सूत्रों में प्रयुक्त 'भुवः' जैसे प्रयोगों से होता है। यहां 'भू' यह 'अनु-करएा' शब्द है तथा 'भू' घातु 'अनुकायं' शब्द है। इन दोनों में भिन्नता होने के कारएा ही इस 'अनुकरएा'-भूत शब्द 'भू' को घातु नहीं माना गया। धातुसंज्ञक न होने तथा अनुकायं 'भू' घातु के बोधक होने से अर्थवान् होने के कारएा ही 'अनुकरएा'-भूत 'भू' की 'प्रातिपदिक' संज्ञा हो सकी तथा उसके साथ षष्ठी विभिन्नत के एक वचन में 'इस्' प्रत्यय के संयोजन से 'भूवः' यह रूप निष्यन्न हो सका। यदि इस 'अनुकरएा'-भूत 'भू' को 'अनुकायं' 'भू' घातु से अभिन्न माना जाय तो यह भी घातुसंज्ञक हो जाएमा और तब, ''अर्थवद्—

335

स्रशातुर् स्रप्रत्ययः प्रातिपदिकम्' (पा० १.२.४५) सूत्र के 'स्रधातुः' इस निषेध के अनुसार, 'भूं को 'प्रातिपदिक' संज्ञा त होने के काररण उससे पष्ठी विभक्ति नहीं स्ना सकेगी। इस तरह सूत्र का 'भुवः' शब्द स्रसाधु बन जायेगा। स्रतः यह विभक्त्यन्त 'भुवः' प्रयोग इस बात का ज्ञापक है कि 'स्रनुकार्य' तथा 'स्रनुकरण' में भिन्नता होती है।

इसी प्रकार ''क्षियो दीर्घात्'' (पा० ८.२.४६) सूत्र के 'क्षियः' पद में जो पंचमी विभिन्त का प्रयोग हुआ है वह भी इसी भेद-पक्ष का ही द्योतक है। द्र०— "'सिद्धाऽत्र विभिन्तः, प्रातिपदिकात् इति । कथं 'प्रातिपदिक'संज्ञा ? 'ग्नथंवत् प्रातिपदिकम्' इति । ननु च 'ग्नधातुः' इति प्रतिषेधः प्राप्नोति ? नैष धातुः । धातोर् एषोऽनुकरणम्'' (महा० ८.२.४६) ।

इसके ग्रतिरिवत "मती छः सूक्त-साम्नीः" (पा० ५.२.५१) सूत्र के भाष्य में पतंजित ने, 'ग्रनुकार्य' तथा 'ग्रनुकरएा' के भेद-पक्ष के ग्राधार पर ही, कहा है:— "योऽसाव ग्राम्नाये 'ग्रस्यवाम'-शब्दः पठ्यते सोऽस्य पदार्थः। किम् पुनर् ग्रन्ये ग्राम्नाय-शब्दाः, ग्रन्ये इमे ? ग्राम् इत्याह''। पतंजिल के इस कथन का ग्रामित्राय यह है कि— जो वेद में 'ग्रस्यवाम' शब्द पठित है वह इस 'ग्रनुकरएा'-भूत 'ग्रस्यवाम' शब्द का बाच्यार्थ है तथा वेद (संहिता) में पठित 'ग्रनुकार्य'-भूत वे 'ग्रस्यवाम' ग्रादि शब्द ग्रन्य हैं।

अनुकार्याद् '' न या पदत्वम् :— 'अनुकार्य से अनुकरण प्रभिन्न होता है' इस अभेद पक्ष में 'भू सत्तायाम्' इस प्रयोग के 'भू' इस 'अनुकरण'-भूत शब्द की 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होगी । इसका कारण यह है कि वह 'अनुकरण'-भूत शब्द अर्थवान् नहीं है क्योंकि अभेद-पक्ष में 'अनुकरण' शब्द केवल सादृश्यमूलक अभेद के आधार पर 'अनुकार्य' के स्वरूप का बोधक होता है । इसलिये, 'अभिवा' आदि 'वृत्तियों' के द्वारा अर्थोपस्थापक न होने के कारण, 'अनुकरण' शब्द की अर्थवत्ता नहीं है । अर्थवत्ता के अभाव में 'अनुकरण' शब्द की 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं हो सकती ।

दूसरी बात यह है कि 'अनुकार्य' से सर्वथा श्रीभन्न होने के कारणा 'अनुकरणा'-भूत 'भू' आदि की 'धातु' संज्ञा हो जाएगी और तब 'अधातुः' इस निषेध से 'अनुकरणा' 'भू' शब्द की 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होगी। 'प्रातिपदिक' संज्ञा के अभाव में विभिन्तयों के न आने से 'भू' जैसे निदेश असाधु हो जायेंगे। साथ ही 'सुबन्त' न होने के कारणा 'भू सत्तायाम्' इस प्रयोग में 'भू' की 'पद' संज्ञा भी नहीं होगी।

\*अभेदपक्ष-जापकस्तु'''भवत्येव: — अभेदपक्ष का जापक है 'भू सत्तायाम्' इत्यादि पाणिनीय धानुपाठ के निर्देश। इनमें 'भू' इत्यादि का विभिन्न-रहित प्रयोग हुन्ना है। यदि केवल भेदपक्ष ही स्वीकार्य होता तो उपिर प्रदर्शित पद्धित से, 'भू' की 'प्रातिपदिक' संज्ञा होकर यहाँ प्रथमा विभक्त्यन्त 'भू' का प्रयोग होना चाहिये। परन्तु इस प्रकार के निर्देशों को विभिन्त के अभाव में भी, असाधु इसलिए नहीं माना जाता कि पाणिनि आदि शिष्टों तथा आचार्यों द्वारा ये प्रयुक्त हैं। तुलना करो--

म्रत एव 'गवित्याह', 'भू सक्तायाम्' इतीवृशम् । च प्रातिपदिकं नापि पदं साधु तु तत् स्मृतम् ॥ (वैभूसा० पृ० २४४)

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघू-मंजूषा

['भू सत्तायःम्' इत्यादि प्रयोगों में 'भू' जैसे विभक्ति-रहित प्रयोग श्रसाधु नहीं हैं]

ननु 'ग्रपदं न प्रयुंजीत' इति भाष्याद् स्रसाधु इदम् इति चेत् ? न । 'ग्रपदम्' इत्यस्य 'ग्रपरिनिष्ठितम्' इत्यर्थः । 'परिनिष्ठितत्वं' च ''ग्रप्रवृत्त-नित्य-विधि-उद्देश्यतावच्छे-दक-स्रनाक्रान्तत्वम्' । तद् यथा—'देवदत्तो भवति' इत्यादौ ''तिङ् स्रतिङः'' (पा० ६.१.२६) इति निघाते जाते स्रतिङन्त-पद-पर-तिङन्तत्वरूप-उद्देश्यतावच्छेदक-सत्त्वे स्रपरिनिष्ठितत्व-वारणाय 'ग्रप्रवृत्त' इति । ''स्वर'ति०'' (पा० ७.२.४४) इत्यादि-विकल्प-सूत्रस्य पाक्षिक-प्र'वृत्तौ 'सेद्धा' इत्यादाव् स्रसाधुत्व-वारणाय 'नित्यविधि' इति । स्रभेदपक्षे तु ''ग्रथंबद्०'' (पा० १.२.४५) इति सूत्रस्य प्रथंवत्वरूप-उद्देश्यतावच्छेदक-स्रनाक्रान्तत्वात् सूत्र-प्रवृत्ताव् स्रपि 'भू' इत्यादि परिनिष्ठितम् । परिनिष्ठित-साधु-शब्दौ पर्यायौ ।

'अपदं न प्रयु'जीत' (जो शब्द 'पद' नहीं है उनका प्रयोग न किया जाय) भाष्य (के इस कथन) से यह ('भू सत्तायाम्' इत्यादि प्रयोगों ये विद्यमान 'भू' इत्यादि विभक्तिरहित निर्देश) ग्रसाधु है-यदि यह कहा जाय तो ? यह ठीक नहीं है। क्योंकि 'अपद' का अर्थ है 'अपरिनिष्ठित'। तथा 'परिनिष्ठितत्व' (की परिभाषा) है ''स्रप्रवृत्त तथा नित्यरूप से विधान करने वाले (सूत्र) की 'उद्देश्यता' (विषयता) के 'स्रवच्छेदक' (धर्म) से युक्त न होना" । 'देवदत्तो भवति' (देवदत्त है) इत्यादि (प्रयोगों के 'भवति' जैसे शब्दों) में ''तिङ् स्रतिङ:" इस सूत्र से सर्वानुदात्तता के हो जाने पर (भी) 'ग्रतिङन्त पद से परे तिङन्त पद का होना रूप' उद्देश्यता (विषयता) के 'श्रवच्छेदक' (धर्म) के बने रहने के कारण 'भवति' में 'ग्रपरिनिष्ठितता' के निवारण के लिये (इस परिभाषा में) 'भ्रप्रवृत्त' यह पद रखा गया । "स्वरित-सूत्रि-सूर्यात-धूत्र्-उदितो वा" इत्यादि विकल्प सूत्र ('इट्' ग्रागम का विकल्प से विधान करने वाले सूत्र) की ('सेघिता' इत्यादि में) पाक्षिकरूप से प्रवृत्ति हो जाने पर 'सेद्धा' इत्यादि (प्रयोगों) में ग्रसाधुत्व ('ग्रपरिनिष्ठितत्व') के निवारणार्थ (उपर्युक्त परिभाषा में) 'निस्य विधि शब्द रखा गया। (इस तरह) ग्रभेद पक्ष में "प्रर्थवद् स्रधात्र्-स्रप्रत्ययः प्रातिपदिकम्'' इस सूत्र की अर्थंवत्तारूप, 'उद्देश्यता' में रहने वालें, 'धर्म' से रहित होने के कारण ("अर्थवत्॰" इस) सूत्र के प्रवृत्त न होने पर भी 'भू'

ह०—अपरिनिध्कितः।

२. इ० - स्वरति-सूति-सूपति ।

**३. ह०--अप्रवृत्ती** ।

809

इत्यादि (म्रविभक्तिक प्रयोग) 'परिनिष्ठित' हैं । 'परिनिष्ठित' तथा 'साधु' (दोनों) शब्द पर्याय हैं ।

यह बात ऊपर विस्तार से कही गयी है कि 'स्रमुकरण' तथा 'स्रमुकाय' के अभेद पक्ष में ही 'भू सत्तायाम्' इत्यादि प्रयोग सुसंगत हो पाते हैं जिनमें विभिन्त-रहित 'भू' इत्यादि सब्दों का प्रयोग किया गया है तथा इन प्रयोगों को सबंधा साधु माना गया। यहां यह विचारणीय है कि, जब 'सु' ग्रादि विभिन्तयों के स्नभाव में इन शब्दों की पद' संज्ञा नहीं हो सकती तो, इन्हें साधु कैसे माना जाय ? पतंजिल के 'प्रपदं न प्रयुंजीत' इस कथन के होते हुए, इस प्रकार के विभिन्त-रहित 'स्रपद' प्रयोगों को प्रामाणिक कैसे माना जाय ? इसी प्रश्न का उत्तर नागेश ने यहां दिया है।

अपदम् अनाकारतत्वम् – नागेश का यह कहना है कि 'अपद' का अभिप्राय है 'अपिरिनिष्टित', अर्थात यदि कोई ऐसा शब्द है जिसमें किसी कार्य का तित्य रूप से विधान करने जाला सूत्र प्रवृत्त तो हो सकता है पर वह प्रवृत्त न हुआ हो तो उसको 'अपिरिनिष्टित' मानना होगा। जिनमें ऐसी स्थिति नहीं है वे 'पिरिनिष्टित' हैं। 'पिरिनिष्टित' की पिरिभाषा को नागेश ने अपनी पिरष्टित शब्दावली में प्रस्तुत किया है:— ''अपवृत्त-नित्य-विधि-उद्देश्यतावच्छेदक-अनाकान्तत्वम्' । इसका अभिप्राय यह है कि वे शब्द 'अपिरिनिष्टित' हैं जिनमें नित्य होने वाले कार्य का विधायक कोई सूत्र प्रवृत्त नहीं हुआ हो तथा जो उस सूत्र की उद्देश्यता, (सूत्र की प्रवृत्ति की हेतु), के अवच्छेदक धर्म से युक्त हों। पर जो शब्द इस प्रकार के नहीं है वे 'पिरिनिष्टित' अर्थात् 'साध् 'हैं।

जदाहरए। के लिये - 'सुघी ने उपास्यः' इस स्थिति में 'यए' सन्धि का नित्य रूप से विधान करने वाला सूत्र "इको यए। ग्रन्धि" (पा० ६.१.७३) प्रवृत्त नहीं हुग्रा, ग्रथित् उसके अनुसार इस प्रयोग में 'यए' आदेश नहीं किया गया। तथा "इको यए। ग्रन्धि" सूत्र की 'उद्देश्यता' का अवच्छेदक 'धमं' है "इक् प्रत्याहार के किसी वर्ण के पश्चात् 'अच्' प्रत्याहार के किसी वर्ण का होना"। इस सूत्र के 'उद्देश्य' अर्थात् लक्ष्यभूत प्रयोग हैं—'मुधी! उपास्यः' इत्यादि उदाहरए। उनमें पायी जाने वाली सामान्य स्थिति है 'उद्देश्यता'। इस 'उद्देश्यता' का अवच्छेदक अर्थात् बोधक श्रथवा परिचायक 'धमं' है 'इक् से परे 'श्रच्' का होना''। उद्देश्यता' का 'अतच्छेदक' यह 'धमं' 'सुधी उपास्यः' में विद्यमान है क्योंकि यहां 'ई' के बाद 'उ' वर्ण है। इसलिये इस प्रयोग को 'श्रपरिनिष्ठित' अथवा 'श्रपद' माना जायगा। ऐसे ही 'श्रपरिनिष्ठित' शब्दों को 'श्रसाधु' या 'श्रपद' कहा गया है जिनके प्रयोग का निषेध पतंजिल ने 'श्रपद' न प्रसु'जीत' इस कथन में किया है।

देवदत्ती " अप्रवृत्त इति : --- इन पंक्तियों में 'परिनिष्ठित' की उपर्यु क्त परिभाषा में विद्यमान 'ग्रप्रवृत्त' शब्द के प्रयोजन पर विचार किया गया है। यदि कोई सूत्र किसी प्रयोग में प्रवृत्त हो चुका है, अर्थात अपना कार्य पूरा कर चुका है, तो उसके बाद, भले ही उस प्रयोग में मूत्र की 'उद्देश्यता' का 'अवच्छेदक धर्म' विद्यमान हो, उस प्रयोग को 'अपरिनिष्ठित' नहीं माना जायगा। वह तो 'परिनिष्ठित' प्रयोग ही होगा। जैसे— 'देवदत्तो भवति' इस प्रयोग में ''तिङ् अतिङ्' इस सूत्र के प्रवृत्त हो जाने, अर्थात् 'भवति' इस 'तिङ्क्त' पद को, 'देवदत्तः' इस 'ग्रुतिङक्त' पद के पश्चात् होने के कारण, सर्वानुदात्त

¥0¥

#### वैयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मंजूषा

कर देने के बाद भी ''तिङ् स्रतिङः'' इस सूत्र की 'उद्देश्यता' का स्नयक्छेदक धर्म वहाँ बना ही रहता है, अर्थात् वहाँ 'श्रतिङन्त' पद से परे 'तिङन्त' पद विद्यमान ही रहता है। यह ''श्रतिङन्त' पद से परे 'तिङन्त' पद का होना'' ही उस सूत्र का 'उद्देश्यता-वच्छेदक धर्म' है। फिर भी इस प्रकार के प्रयोगों को 'श्रपरिनिष्ठित' नहीं माना जायगा। इसी बात को बताने तथा उसके श्राधार पर 'देनदत्तो भवति' जैसे प्रयोगों में 'श्रपरिष्ठि-तत्त्व' के निवारण के लिये परिभाषा में 'श्रवृत्त' शब्द रखा गया।

"स्वरति॰" इत्यादि 'नित्यविधि' इति :— इस पंक्ति में 'परिनिष्ठित' की परिभाषा में विद्यमान 'नित्यविधि' शब्द के प्रयोजन पर विचार किया गया है। यदि कोई सूत्र विकल्प से किसी कार्य को करता है नित्य रूप से कार्य नहीं करता—तो उस सूत्र के उन उदाहरए।भूत प्रयोगों को, जिनमें सूत्र प्रवृत्त नहीं हुन्ना है तथा जो उस सूत्र के "उद्देश्यतावच्छेदक धर्म' से युवत भी हैं फिर भी, 'श्रपरिनिष्ठित' नहीं माना जायगा। जैसे—"स्वरति-सूति-सूयति-धूञ्-उदितो वा" यह सूत्र इन निर्दिष्ट धातुओं के 'सेधिता' इत्यादि प्रयोगों में 'इट्' श्रागाम का विकल्प से विधान करता है। इसिलिये जिस पक्ष में मूत्र 'इट्' का विधान नहीं करेगा उस पक्ष में 'सेडा' इत्यादि प्रयोग बनते हैं। ये प्रयोग सूत्रों को श्रपरिनिष्ठित' या 'श्रसाधु' नहीं माना जायगा। इसी दान को बनाने के लिये परिभाषा में 'नित्यविधि' शब्द रखा गया है।

स्रभेदपक्षे तुं "पर्यायौ—इस प्रकार 'परिनिष्ठित' की इस परिभाषा के अनुसार अभेदपक्ष में—'अनुकरण' तथा 'अनुकार्य' को अभिन्त मानते हुए—'भू सत्तायाम्' के 'भू' इत्यादि ग्रंस, अर्थवाम् नहीं हैं अथवा धातु हैं इसिलिये, ''अर्थवद् अधातुर् अप्रत्ययः प्रातिपदिकम्'' इस सूत्र की 'उद्देश्यता' (विषयता) के 'अवज्छेदक धर्म' (अर्थवत्ता, अधातुता इत्यादि) से रहित होने के कारण, सूत्र के प्रवृत्त न होने पर भी, 'परिनिष्ठित' अथवा असाधु नहीं। इस रूप में 'परिनिष्ठित' की इस परिभाषा के अनुसार जो शब्द ठीक हैं वे ही 'साधु' हैं अथवा दूसरे शब्दों में 'परिनिष्ठित' तथा 'साधु' ये दोनों शब्द पर्याय हैं।

नागेश की इस सारी विवेचना का अभिष्राय यह है कि पदत्व की योग्यता होते हुए भी जिन शब्दों का 'अपद' के रूप में विभिवतरिहत प्रयोग होता है केवल उन्हीं को 'अपद' माना जायगा। 'भू' इत्यादि 'अनुकरएा' शब्दों में तो पदत्व की योग्यता है ही नहीं फिर यदि उनका विभिवत-रहित प्रयोग होता है तो उसे 'अपद' कैसे माना जा सकता है ?

[अभेद पक्ष में, 'धनुकरण' तथा 'अनुकार्य' के सर्यथा अभिन्त होने पर, 'अनुकरण'-मृत शब्द से 'अनुकार्य'-मृत शब्द के स्वरूप का ज्ञान कैसे होता है ? इस प्रश्न का उत्तर]

> ननु अनुकररास्य अनुकार्य-स्वरूप-बोधकत्वस्य अभावेन' कथम् अनुकार्य-स्वरूप-प्रीतीतिर् इति चेत् ? 'सादृश्यास्य'-

१. ह०, वंभि०-- अप्यभादेन।

803

सम्बन्धेन इति गृहारा। यथा मैत्र-सदृश-पिण्ड-दर्शने मैत्र-स्मरराम एवं 'भू' इत्याद्य त्रनुकरण-ज्ञाने तादृश-श्रनु-कार्यस्य ज्ञानम् इति संक्षेपः।

## इति नामार्थः

(अभेद पक्ष में) 'अनुकार्य' के स्वरूप की बोधकता के न होने के कारण 'अनुकरण'-भूत बब्द से 'अनुकार्य' (-भूत बब्द) के स्वरूप का ज्ञान कैसे होता है? (यदि यह पूछा जाय तो) उसका उत्तर यह है कि 'बाह्स्य' नामक सम्बन्ध से ('अनुकरणां 'शब्द' अनुकार्य शब्द के स्वरूप का बोधक होता है)। जैसे— मैत्र के समान किसी मूर्त्ति को देखने से मैत्र का स्मरण हो जाता है इसी प्रकार 'भू' इत्यादि 'अनुकरण' (-भूत शब्दों) का ज्ञान होने पर उस प्रकार के (समान आनुपूर्वी वाले) 'अनुकार्य' (-भूत शब्द स्वरूप) का ज्ञान होता है। यह ('नाम' बब्दों के अर्थों का विवरण) संक्षेप में है।

प्रश्न का स्रभिप्राय यह है कि 'अनुकरणं'-भूत शब्दों में, 'अनुकायं' से स्रभिन्न होने के कारण, 'अनुकायं' के स्वरूप को 'ग्रभिघा' धादि वृत्तियों से कहने की शक्ति नहीं रहती। ऐसी स्थिति में 'अनुकरण' शब्दों से 'श्रनुकार्य' शब्दों के स्वरूप का ज्ञान किस तरह होता है ?

प्रश्न के उत्तर में यहाँ यह कहा गया कि, 'वाचकता' शक्ति न होने पर भी, अनुकरण' तथा 'अनुकार्य' में जो वर्णानुपूर्वी इत्यादि की समानता होती है उस समानता या 'साइस्य' के कारण 'अनुकरण' शब्द 'अनुकार्य' शब्द के स्वरूप का ज्ञान करा देता है। जिस प्रकार मैंत्र के सर्वथा समान मूर्ति को देख कर मैंत्र का स्मरण या जान हो जाता है उसी प्रकार, वाचक न होने पर भी, 'अनुकरण' शब्द 'अनुकार्य' शब्द का स्मारक था बीधक हो जाता है।

# ममासादि-वृत्त्यर्थः

## [दो प्रकार की वृत्तियाँ]

श्रथ समासादि-वृत्त्यर्थः । वृत्तिर् द्विधा--- 'जहत्-स्वार्था', 'ग्रजहत्-स्वार्था' च । ग्रवयवार्थ-निरपेक्षत्वे सति सम् दायार्थबोधिकात्वं 'जहत्स्वार्थात्वम' । ग्रवयवार्थ-संवलित-समुदायार्थबोधिकात्वम् 'ग्रजहत्-स्वार्थात्वम्'। 'रथन्तरम' साम-भेदः, 'शुश्रूषा' सेवा इति पूर्वस्या उदा-हरराम् । 'राज-पूरुषः' इत्यादौ यन्त्याः । समासादि-पंचस् विशिष्ट एव शक्तिर् न त्ववयवे । 'रथन्तरम्', 'सप्तपर्गाः, 'शुश्रूपा' इत्यादाव् अवयवार्थानु'भवाभावात् । श्रत एव भाष्ये (२.१.१. पृ० ६८) 'व्यपेक्षा'-पक्षम् उद्-भाव्य "ग्रथ एतस्मिन् व्यपेक्षायां सामर्थ्ये योऽमौ 'एकार्थी-भाव'- कृतो विशेषः स वक्तव्यः'' इत्युक्तम् । ''धव-खदिरौ', 'निष्कौदामिबः', 'गो-रथः', 'घृत-घटः', 'गुड-धानाः', 'केश-**चूडः', 'सुवर्णालकारः', 'द्वि-दशाः',** 'सप्त-पर्गः', इत्यादौ 'साहित्य'-'क्रान्त'-'युक्त'-'पूर्णं'-'मिश्र'-'संघात'-'विकार'-'सुच्प्रत्ययलोप'-'वीप्सा'-ग्राद्यर्था वाचनिका वाच्याः" इति तद्-भाष्याशयः।

ग्रब समास ग्रादि वृत्तियों के ग्रर्थ के विषय में विचार करते हैं। 'वृत्ति' दो प्रकार की होती है।— 'जहत्स्वार्था' तथा 'ग्रजहत्स्वार्था'। (समास-युक्त पद के) ग्रवयवों के ग्रयं की ग्रपेक्षा न करते हुए समुदाय (समास-युक्त पूरे शब्द) के ग्रयं का बोधक होना 'जहत्स्वार्थता' (की परिभाषा) है। तथा (समास-युक्त पद के) ग्रवयवभूत पदों के (ग्रपने-ग्रपने ग्रलग-ग्रलग) ग्रथं से समन्वित होकर समुदाय (समास-युक्त पूरे पद) के ग्रथं का ज्ञान कराना 'ग्रजहत्स्वार्थता' (की परिभाषा) है।

१. ह० — सामभेद:।

२. ह०--अन्त्यायाः ।

३. ह०---रथन्तर: :

४. ह०-अनुगमा ।

#### समासादि-वृत्त्यर्थं

808

'साम'-विशेष (का वाचक) 'रथन्तर' (शब्द) तथा सेवा (ग्रथं का वाचक) 'शुश्रूषा' (शब्द) पहली ('जहत्स्वार्था' वृत्ति) के उदाहरण हैं। 'राजपुरुषः' इत्यादि (शब्दों) में ग्रन्तिम ('ग्रजहत्स्वार्था' वृत्ति) है (वर्धोंकि) 'समास' ग्रादि पाँच (वृत्तियों) में (ग्रवयव से) विशिष्ट (समुदाय) में 'शक्ति' (ग्रर्थं-बोधकता) रहती है, ग्रवयव में नहीं। (परन्तु) 'रथन्तरम्', 'सप्तपर्णः', शुश्रूषा', इत्यादि में ग्रवयवों के ग्रथं का ग्रनुभव नहीं होता (इसलिये 'रथन्तरम्', इत्यादि में 'जहत्स्वार्था' वृत्ति है)।

इसी कारण (भाष्यकार को समुदाय में शक्तिरूप 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य के अभिमत होने के कारण) भाष्य में 'व्यपेक्षा' पक्ष की अवतारणा करके यह कहा गया कि "इस 'व्यपेक्षा सामर्थ्य' में 'एकार्थीभाव' (सामर्थ्य) द्वारा कृत विशेषता के लिये वचन बनाना पड़ेगा''। यहाँ इस भाष्य (के कथन) का आशय यह है कि 'धव-खिरी' (धवसहित खिर), 'निष्कौ-शाम्बः, (कौशाम्बी नगरी से बाहर गया हुआ!), 'गोरथः' (जिसमें बैल जुड़े हुए हैं ऐसा रथ), 'धृतघटः' (धी से भरा हुआ घड़ा), 'गुड़धानाः' (गुड़ से मिश्रित सुने हुऐ धान), 'केशचूडः' (बालों का समुदायरूप जूड़ा), 'सुवर्णालङ्कारः' (सोने का बना हुआ 'विकार' अर्थात्-आभूपण) 'द्विद्याः' (दो बार आवृत्त दश की संख्या अर्थात् बीरा), 'सप्तपर्णः', (प्रत्येक सन्धि में सात-सात पत्तों वाला एक फूल का पौधा) इत्यादि (प्रयोगों) में—क्रमशः सहित होना, निकला हुआ, युक्त, परिपूर्ण, मिश्रित, समुदाय, विकार, 'सुच्' प्रत्यय का लोप, बीप्सा आदि—विशिष्ट अर्थ, वचन बना कर, कहने होंगे।

'तृत्ति' शब्द संस्कृत व्याकरण का एक पारिभाषिक शब्द है। 'वृत्ति' की परिभाषा करते हुए पतंजिल ने महाभाष्य (२.१.१ पृ० २८) में कहा है—''परार्थाभिधानं वृत्तिः''। इसका ग्रिभाया यह है कि दूसरे शब्द के ग्रर्थ को कहना 'वृत्त्ति' है। जैसे—'राजपुरुषः' इस समस्त प्रयोग में 'राज' शब्द 'पुरुष' के ग्रर्थ को कहना है तथा 'पुरुष' शब्द 'राजा' के अर्थ को कहता है। परन्तु 'राजापुरुषः' इस वाक्यावस्था में 'राजा' शब्द केवल ग्रपने ग्रर्थ को कहता है 'पुरुष' शब्द भी केवल ग्रपने ही ग्रर्थ को कहता है, 'राजा' शब्द के ग्रर्थ को नहीं कहता है तथा 'पुरुष' शब्द भी केवल ग्रपने ही ग्रर्थ को कहता है, 'राजा' शब्द के ग्रर्थ को नहीं कहता। द्र०—''परस्य शब्दस्य योऽर्थस् तस्य ग्रिभिधानं शब्दान्तरेस्य यत्र सा वृत्तिर् इत्यर्थः। यथा—'राजपुरुषः' इत्यत्र 'राज'-शब्देन वाक्यावस्थायाम् ग्रनुक्तः पुरुषाथाँऽभीधीयते'' (महा० प्रदीप टीका २.१.१ पृ० २८-२६)।

वैयाकरणा यह मानता है कि शब्द नित्य हैं। इसलिए ऐसा नहीं है कि पहले जो 'राज्ञ:पुरुष:' इस प्रकार का वाक्यात्मक शब्द था उसी के स्थान पर विकल्प से षष्ठी तत्पुरुष समास करके 'राज-पुरुष:' यह समासथुक्त शब्द बनाया गया। उसकी हिष्ट में तो 'राज-पुरुष:' इत्यादि शब्द सदा इसी रूप में रहते हैं। इस प्रकार के पदों में जो दो या अनेक पदों की कल्पना की जाती है वह तो केवल, स्वतंत्र शब्दों के साहश्य के आधार पर, शब्दार्थ को स्पष्ट करने के लिये ही है। इस प्रकार, विभक्त काल्पनिक पदों तथा उनके अपने अपने विभक्त अर्थों के एक हो जाने के काररण, इस मत में 'वृत्ति' को 'एकार्थीभाव'

#### वैयाकरण-सिद्धात-परम-लघु-मंजूषा

नाम दिया गया । द्र०--''१द्यपि शब्दान्तरम् एव वृत्तिः । ग्रवयवा वर्णवद् ग्रनथंकाः । तथापि साहस्यात् तस्वाध्यवसायं पदानाम् ग्राधित्य पृथग् ग्रथनि।म् 'एकार्थीभावः' इत्युक्तम्'' (महा० प्रदीप टीका २. १. १ पृ० १७) ।

यह 'एकार्थीभाव'-हप वृत्ति, कृदन्त, तिद्धतान्त, समास, एक-शेष तथा सनायन्त इन पाँच प्रकार के प्रयोगों में विद्यमान है। इसलिये प्राचीन विद्वानों के अनुसार 'वृत्तियां' पाँच प्रकार की हैं। परन्तु नवीन विद्वानों के विचारानुसार केवल चार ही वृत्तियां हैं। 'एकशेष' के प्रयोगों में ये विद्वान 'वृत्ति' नहीं मानते क्योंकि वहां अन्य शब्द के अर्थ से अन्वित अपने अर्थ की उपस्थापकता नहीं पायी जाती। द्र०--- "वृत्तिश्चतुर्धा — समास-तिद्धत-कृत्-सनाद्यन्तवातु-भेदात्" (लघुमंजूषा, १०१४२१)। परन्तु परमलघुमंजूषा में यहाँ पांच प्रकार की वृत्तियों का उल्लेख किया गया है। द्र०-- "समासादि-पंचसु विशिष्ट एव शक्तिनंत्ववयवे"।

वृत्तिर्द्विधा'''इत्यादावन्त्या-- एक ग्रन्य इष्टि से 'वृत्तियां' दो प्रकार की मानी गई है--'जहत्स्वार्था' तथा 'ग्रजहत्स्वार्था' । 'जहत्स्वार्था' शब्द 'की ब्युत्पत्ति की जाती है-- 'जहित' (त्यजन्ति) स्वानि (पदानि) अर्थ यस्यां वृत्ती सा जहत्स्वार्था', अर्थान प्रयोग में विद्यमान अवयवभूत पद पृथक् पृथक् रूप से प्रकट किये गये अपने अपने अपों का जिस 'वृत्ति' में परित्याग कर देते हैं उस 'वृत्ति' का नाम 'जहत्स्वार्था' है । इसी बात को यहां 'जहत्स्वार्था' की परिभाषा में नागेश ने भी कहा है कि "ग्रवयवभूत पदों के अर्थों की अपेक्षा न करते हुए पूरे शब्द-समुदाय के द्वारा एक ग्रभिन्न ग्रर्थ का बोध कराना 'जहत्स्वार्थता' हैं ।'' जैसे-—एक विशेष प्रकार के 'सामगान' के लिये 'रथन्तर' शब्द का प्रयोग । यह प्रयोग 'रथ' शब्द के उपपद होने पर है 'तृ' धातु से, "संज्ञायां भृतृ'"तिपदमः" (पा० ३.२.४६) सूत्र के अनुसार, 'खच्' प्रत्यय करके बनाया जा सकता है । परन्तु इन दोनों — 'रथ' शब्द के साथ 'तृ' घातु तथा 'ग्रं प्रत्ययरूप — ग्रवयवीं ने, 'रथन्तर' शब्द में ग्रपने-ग्रपने स्रथं का परित्याग कर दिया है इसलिये 'रथन्तर' शब्द से एक दूसरा ही 'साम-विशेष' रूप अर्थ प्रकट होता है । इसी प्रकार का एक दूसरा उदाहरण यहां 'शुश्रूषा' दिया गया है। 'श्रु' बातुके साथ 'सन्' प्रत्यय के योग से स्त्रीलिंग में यह शब्द बना है। परन्तु 'शुश्र्षा' शब्द के 'सेवा' सर्थ में न तो 'श्रृ' धातु का 'सुनना' सर्थ है स्रौर न 'सन्' प्रत्यय का 'इच्छा' ग्रर्थ । दोनों ही ग्रवयव ग्रपने-ग्रपने ग्रर्थं का परित्याग करके एक दूसरे ही 'सेवा' ग्रर्थको प्रस्तुत करते हैं।

'ग्रजहत्स्वार्था' शब्द की व्युत्पत्ति है—"ग्रजहित (न त्यजित) स्वानि (पदानि) श्रर्थं यस्यां वृत्तौ सा अजहत्स्वार्था', अर्थात् जिस वृत्ति में शब्द के अवयवभूत पद अपने अपने अर्थों का परित्याग किये बिना ही, 'ग्राकांक्षा' आदि के कारण, एक नवीन अर्थ को प्रस्तुत करते हैं उस वृत्ति का नाम 'ग्रजहत्स्वार्था' है। जैसे —'राजपुरुषः' इस प्रयोग में 'राजा' तथा 'पुरुष' शब्द अपने-अपने अर्थों को छोड़े बिना ही 'राज-पुरुष' इस अर्थ को प्रकट करते हैं जिस में दोनों अवयर्थों के अर्थ समन्वित, संसृष्ट अथवा मिले जुले हैं। नागेश ने यहाँ 'ग्रजहत्स्वार्थता' की जो परिभाषा—(''ग्रवयवार्थ से समन्वित समुदायार्थ का बोध कराना 'ग्रजहत्स्वार्थता' है) दी है उसका भी अभिप्राय यही है।

समासादि " अनुभवाभावात् यहां 'वृत्तियों' के पाँच प्रकार मानते हुए नामेश ने यह कहा कि इन समास ग्रादि पाँचों ही 'वृत्तियों' में अवयवविशिष्ट समुदाय में

#### समासादि-वस्यर्थ

अर्थाभिधान की 'शक्ति' होती है--अवथवों की अपने अपने अर्थों को अलग-अलग रूप

से कहने की शक्ति नहीं होती। अवयवों में अपने-अपने अर्थों को प्रकट करने की 'सिक्न' न रहते के कारण ही 'रथ-तरम्', 'सप्तपर्णः' तथा 'जुश्रूपा' इत्यादि 'तृति'-विशिष्ट शब्दों में उनके भवयवों के ग्रथं का ज्ञान नहीं होता । 'रथन्तरम्' तथा 'शुश्रुषा' की चर्चा ऊपर की जा चुकी है। 'सप्तर्रणः' एक वृक्ष-विशेष का नाम है। सुनने वाले व्यक्ति को 'सप्तपर्एं' शब्द से सीधे ही उस पृष्य-विशेष का ज्ञान हो जाता है---'सप्त' तथा 'पर्गा' ये ग्रवयव ग्रपने-ग्रपने ग्रथों को वहाँ प्रकट नहीं करते।

नागेश ने यहाँ 'जहत्स्वार्था' तथा 'ग्रजहत्स्वार्था' इन दो वृत्तियों की चर्चा जिस रूप में की है उससे यह स्पष्टत: प्रतीत होता है कि वे यहाँ 'जहत्स्वार्था' को ही 'एकार्थी-भाव' मान रहे हैं तथा 'ग्रजहत्स्वाथीं' को 'ब्यपेक्षा'। क्योंकि ''समासादि-पंत्रस् विशिष्टे एव शक्तिर्न त्ववयवें '(समास ग्रादि उपर्युक्त पाँची स्थितियों में विशिष्ट समुदाय में ही ग्रथिभिधान की 'शक्ति' होती है भिन्त-भिन्न ग्रवयवों में नहीं) इस रूप में 'एकार्थीभाव' की बात कह कर पून: नागेश ने 'जहत्स्वार्था' वृत्ति के ही उदाहरणों को प्रस्तृत किया है तथा उसके तुरन्त पश्चात 'ब्यपेक्षा'पक्ष के दोषों को गिनाना श्रारम्भ कर दिया है। इसके अतिरिक्त यहाँ के ''अत एव भाष्ये व्यपेक्षा पक्षम उद्भाव्य' -- इस पंक्ति में विश्वमान 'ग्रत एव' इस ग्रंश की संगति तब तक नहीं लग पाती जब तक यह न मान लिया जाये कि इसके पूर्व नागेश 'एक।धीभाव' की चर्चा कर चुके हैं। पर स्थिति यह है कि ऊपर 'जहत्स्वार्या' तथा 'म्रजहत्स्वार्था' इन दो का ही उत्लेख हमा है, 'एकार्थीभाव' की बात नहीं कही गयी । यह भी विचारएशिय है कि "समासादिपंचसू विशिष्टे एव शक्तिनंत्ववयवे'' इस पंक्ति में, जिसमें 'एकार्थीभाव' का नाम लिए बिनाही नागेश ने इस पक्ष की बात कही है, और 'जहत्स्वार्था' की ''श्रवयवार्थ-निरपेक्षत्वे सति समुदायार्थबोधिकात्वं जहत्स्वार्थात्वम्'' इस परिभाषा में, दोनों में, एक ही बात कही गई है तथा यह सब 'एकार्थीभाव' की विशेषतायें ही हैं। इस प्रकार 'जहरस्वार्था' तथा 'एकार्थीभाव' इन दोनों को पर्याय-ग्राथवा एकार्थक-मान लेने पर यहां कोई ग्रसंगति नहीं उपस्थिति होती, पर दोनों को भिन्न भिन्न मानने पर इस संश की कोई संगति नहीं लगती । इस लिये टीकाकारों ने इस स्थल की ब्याख्या उपर्युक्त स्थिति को मानकर ही की है। द्र०-- "एवं च जहत्स्वार्थात्वम् एव एकार्थीभावः। ग्रजहत्स्वार्थात्वं च व्यपेक्षा" (कालिकाप्रसाद शुक्ल की ज्योत्स्ना टीका पुरु २०४) ।

वैयारराभूषरासार के प्रसोता कौण्डभटट ने भी इस प्रसंग में यही माना है कि 'जहत्स्वार्था' ही 'एकार्थीभाव' तथा 'ग्रजहत्स्वार्था' ही 'ब्यपेक्षा' है। द०— "समर्थः पदविधिः" इति सुत्रे भाष्यकारैरनेकया उक्तेष्विप पक्षेम् जहत्स्वार्था-म्रजहत्स्वार्थ-पक्षपोरेव एकार्थीभाव-व्यपेक्षारूपयोः पर्यवसानं लभ्यते" (प्०२५३-५४), अर्थात् 'समर्थः पदिविधः'' सूत्र के भाष्य में आचार्य पतंत्रिल के द्वारा अनेक मतों के प्रस्तृत किये जाने पर भी 'जहत्स्वार्था' तथा 'म्रजहस्वार्था' पक्षों का ही पर्यवसान कम्रा: 'एकाथींभाव' तथा 'व्यपेक्षा' पक्षों के रूप में होता है।

परन्तु वास्तविकता यह है कि 'सामध्यं' के दो भेद हैं—'एकार्थीभाव' तथा 'व्यपेक्षां'। पुनः 'एकार्थीभाव' के दो भेद हैं--- 'जहत्स्वार्था' तथा 'ग्रजहत्स्वार्था'। ऐसा

For Private and Personal Use Only

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजुषा

नहीं है कि 'एकार्थीभाव' तथा 'व्यपेक्षा' की ही क्रमशः 'जहत्स्वार्था' ग्रीर 'ग्रजहत्स्वार्था' कहा गया है । इसी कारण लख्न जुला में नागेश ने वैवाकरणभूषण का नाम लेकर उसके प्रसोता काँण्डभटट के इस कथन का, कि 'जहत्स्वार्था' 'एकार्थीभाव' है तथा 'ग्रजहत्स्वार्था' 'व्यपेक्षा' है, खण्डन किया है। द्र॰ — ''एतेन जहत्स्वार्थतैव एकार्थीभायो भूषएपेक्तम् म्रपास्तम् । भ्रनेन हि एकार्थीभावम् उपकन्योक्तेस्तत्रीव पक्षद्वयम् इति लभ्यते" (लघुमंजुषा प. १४०६-१०)। "समर्थः पदविधिः" (पा० २.१.१) सूत्र के भाष्य की, कैयट तथा नागेश-कृत, टीकाग्रों से भी इस बात की पूष्टि होती है। 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य की व्याख्या में कैयट ने लिखा है-"यत्र पदानि उपसर्जनीभूतस्वार्थानि, निवृत्तस्वार्थानि, प्रधाना-र्योपादानाद् व्यर्थानि, अर्थान्तराभिषायीनि वा स एकार्थी-भावः" (महा० प्रदीप २.१.१ पु॰ ४-५)। स्पष्ट है कि 'जहत्स्वार्था' तथा 'अजहत्स्वार्था' इन दोनों की दृष्टि से ही कैयट ने यहां 'एकार्थीभाव' की अनेकविध व्याख्यायें प्रस्तुत की हैं । 'अजहत्स्वार्था' पक्ष की दृष्टि से "यत्र पदानि उपसर्जनीभूतस्वार्थानि" (जिसमें पद अप्रधान अर्थ वाले हो जाते हैं) कहा गया । तथा 'जहत्स्वार्था' पक्ष की दृष्टि से "निवृत्तस्वार्थानि" (जिस में ग्रवभवभूत पदों के ग्रथं समाप्त हो जाते हैं) कहा गया। भागेश ने अपनी उदद्योत टीका में कैयट की इन पंक्तियों की विस्तार से व्याख्या की है। परन्तु परमलधूमं पूषा के इस प्रसंग में ग्रन्थकार की स्थिति स्पष्ट न होकर भ्रामक प्रतीत होती है।

'एकार्थीभाव' सामर्थ्य-'एकार्थीभाव' सामर्थ्य समास ग्रांदि पांच वृत्तियों में माना जाता है क्यों कि इस सब में समुदाय में ही ग्रभीष्ट अर्थ के प्रकाशन की क्षमता होती है, अवयव में नहीं। पािशानि के "समर्थः पदिविधः" में विद्यमान 'समर्थः' पद का ग्रभिप्राय वैयाकरणों की दृष्टि में 'एकार्थीभाव' रूप सामर्थ्य ही है। 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य का ग्रभिप्राय है, पृथक् पृथक् पदों का अपनी विभिन्नार्थकता को छोड़ कर एक प्रथं वाला हो जाना, पूरे समुदाय के द्वारा एक ही विशिष्ट ग्रथं का कहा जाना। इस दृष्टि से उपयुंक्त सूत्र में 'समर्थ' शब्द का श्रभिप्राय है - 'संगतार्थ' (श्रवयवों का सुसंगत ग्रथं वाला होना) ग्रयवा 'संमृष्टार्थ' (ग्रवयवों के ग्रथों का परस्पर संमृष्ट होना)। द्रवल--''तद् यदा तावद् एकार्थीभावः सामर्थ्यं तदा एवं विग्रहः करिष्यते-'संगतार्थः समर्थः', 'संमृष्टार्थः समर्थः' इति'' (महा० २.१.१ पृ० ३७)। इस 'एकार्थीभाव' सामर्थ्यं को मानने पर उन उन समासयुक्त पदों से जो जो विशिष्ट श्रथं प्रकट होते हैं, जिनका प्रकाशन ग्रवयवों से नहीं हो पाता, वे वे ग्रथं समृदाय में शक्त मानने के कारण स्वतः प्रकट हो जारेंगे।

'दृष्येक्षा' सामर्थ्य - 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य के विपरीत, नैयायिक तथा मीमांसक विद्वान् 'द्यपेक्षा' नामक सामर्थ्य मानते हैं। 'द्यपेक्षा' पक्ष में यह माना जाता है कि, जिस प्रकार वाक्य में पद पृथक् पृथक् रहकर अपने-अपने अर्थों को प्रकट करते हैं और उसके बाद उन-उन अर्थों का, 'आकांक्षा' आदि के कारएा, परस्पर अन्वय होता है उसी प्रकार, समास आदि 'वृत्तियों' में विद्यमान अवयवभूत पद भी पहले अपने-अपने अर्थों को प्रकट करते हैं। उसके बाद उन-उन अर्थों का, 'आकांक्षा' आदि के कारएा, परस्पर अन्वय होता है। वस्तुतः ये विद्वान् शब्द को उसी रूप में निश्य नहीं मानते जिस रूप में वैयाकरएा मानते हैं। इसित्रये 'राजपुरुषः' जैसे शब्दों को स्वरूपतः निश्य न मान कर वे यह मानते हैं कि 'राज: पुरुष' के स्थान पर ही 'राजपुरुषः' जैसे समास-युक्त प्रयोग होते हैं।

¥aq

#### समासादि-वृत्त्यर्थ

805

इस कारण, जिस प्रकार पदों की पारस्परिक सपेक्षा से अर्थ की अभिव्यक्ति होती है उसी प्रकार, 'राजपुरुप' इस समस्त प्रयोग में भी अवयवभूत पदों की पारस्परिक अपेक्षा के आवार पर ही अर्थ की अभिव्यक्ति हो जायगी। यतः ये व्यपेक्षावादी विद्वान् समास आदि के प्रयोगों में, समुदाय की दृष्टि से विशिष्ट शक्ति की कल्पना न करके, यह मानते हैं कि अवययों की अपनी अपनी शक्ति से ही विशिष्ट अर्थ का बोध हो जाता है। द्र० — "व्यपेक्षावादिनस्तु परस्पराक्षाक्षारूपा व्यपेक्षेत्रात्र सामर्थ्य न तु एकार्थीभावः" (लघुमंत्रूपा पृ० १४११)। उदाहरण के लिये 'राजपुरुषः' इस प्रयोग में 'राजा' तथा 'पुरुष' इन दोनों पदों के अपने-अपने अवयवार्थों के उपस्थित हो जाने पर, 'आक्रांक्षा' आदि के कारण 'स्व-स्वाभि-भाव' रूप सम्बन्ध के द्वारा दोनों का पारस्पारिक अन्वय होने से, 'राज-विशिष्ट पुरुष' इस अर्थ का बोध हो जाता है। इस 'व्यपेक्षा' पक्ष की दृष्टि से "समर्थः पद-विशिष्ट पुरुष' इस अर्थ का बोध हो जाता है। इस 'व्यपेक्षा' पक्ष की दृष्टि से "समर्थः पद-विशिष्ट पुरुष' इस अर्थ का अभिप्राय माना जाता है— 'सम्बद्धां' होना अर्थात् समास-युक्त पद के अवयवों के अर्थों का परस्पर सम्बद्ध होना। इ०— 'यदा व्यपेक्षा सामर्थ्यं तदा एवं विग्रहः करिष्यते — 'सम्प्रेक्षितार्थः समर्थः' 'सम्बद्धार्थः समर्थः' इति' (महा० २.२.१, प० ३ व)।

श्रतएव भाष्ये भाष्याश्रयः — 'व्यपेक्षा' पक्ष में 'घवस्विदरी' इत्यादि उपर्युक्त अनेक प्रयोगों में यह प्रका उपस्थित होता है कि इन अवयवों के अर्थ से अतिरिक्त जो अर्थ प्रकट होते हैं उनका वाचक किसको माना जाय? जैसे-'धवस्विदरी' इस प्रयोग में 'धव' तथा 'खदिर' का एक साथ होना' यह 'साहित्य' रूप अर्थ तथा 'निष्कौशाम्बः' में कौशाम्बी से बाहर जाना यहां 'निष्क्रमस्स' रूप अर्थ की वाचकता किसमें मानी जाय? बात यह है कि 'व्यपेक्षा'-बादियों के अनुसार 'धवश्च खदिरश्च' इस वाक्ष्य के स्थान पर 'धव-खदिरी' तथा 'निष्कान्तः कौशाम्ब्याः' के स्थान पर 'निष्कौशाम्बः' यह प्रयोग बना है । परन्तु वाचय में विद्यमान 'च' तथा 'क्रान्त' शब्द समास में तो हैं नहीं इसलिये इन अर्थों को प्रतीति नहीं हो सकेगी । इसी कारण इन अर्थों की प्रतीति कराने के लिये "चार्थे इन्द्रः" (पाष्ट २.२.२६) जैसे सूत्र तथा "निर्म आदयः क्रान्ताद्यर्थे पञ्चम्याः" (महा० २.२.१६) जैसे सूत्र तथा "निर्मादयः क्रान्ताद्यर्थे पञ्चम्याः" (महा० २.२.१६) जैसी अनेव वार्तिकों की रचना करनी पड़ेगी, जिन में पर्याप्त गौरव (विस्तार) होगा । द्र०—

## भेदे सति निरादीनां क्रान्ताद्यर्थेष्वसंभवः। प्राग् वृत्ते जीतिवाचित्वं न च गौरखरादिषु॥

(वाप० ३.१४.३६ तथा इस प्रसंग की ग्रन्थ कारिकायें)

इसलिये इस प्रकार के अनेक प्रयोगों का उल्लेख यहां परमलघुमंजूषा में तथा वैयाकरणभूषणसार (पृ० २७०) में किया गया है।

परन्तु यहां यह विचारिंगीय है कि उपयुंक्त प्रयोगों में अवयवों की अपेक्षा जो अतिरिक्त अर्थ प्रकट होता है वह क्या 'एकार्थीभाव'-कृत है ?' 'एकार्थीभाव' का अभिप्राय यहीं तो है कि शब्द के अवयवभूत पद अपनी विभिन्नार्थता का परित्याग करके एक विशिष्ट अर्थ के साथ समास आदि वृत्तियों के प्रयोगों में उपस्थित होते हैं। पर यदि अवयवों में वह अर्थ है ही नहीं तो उन्हें 'एकार्थीभाव' के सिद्धान्त में कहां से प्रस्तुत किया जा सकेगा। संभवतः इसीलिए भाष्यकार पंतजलि ने 'व्यपेक्षा' पक्ष के दोषों का परिगणित कराते हुए, उवाहरण के रूप में, इन उपरिनिर्दिष्ट 'निष्कान्त' आदि से भिन्न

्वैया करण-सिद्धास्त-परम-लघु-मञ्जूषा

४५०

कुछ यन्य प्रयोग दिखाए हैं। वास्तविकता तो यह है कि 'निष्क्रास्त' के अययवभूत 'निस्' का ही अर्थ 'निष्क्रान्त' माना जाता है। ऐसी ही स्थिति यहां के अन्य प्रयोगों में भी कल्पनीय है। इस प्रकार का आशय स्वयं नागेशभट्ट ने ही लघुमंज्ञषा तथा महाभाष्य की अपनी उद्देशत टीका में विस्तार से प्रकट किया है। इस दृष्टि से इन ग्रन्थों के निम्त स्थल द्रष्टिक्य हैं:—

- (क) ''यसु 'निष्कौद्याग्विः' 'गौरखरः' इत्यादिषु क्रान्त-जाति-विश्वेषाद्य-भिधानम् एकार्थीभाव-कृतम् इत्युक्तम् । तन्त न । भाष्यानुवत्तत्वात् । 'निर्' ब्रादीनां पूर्वपदानां क्रान्ताद्यर्थ-वृत्तितया 'उक्तार्थानाम्' इति न्यायेन तद्-ग्रप्रयोग-सिद्धेश्च । गौर-खरादेश्च समुदायस्य जातिविशेषे रूढ़ि-स्वीकारेख् न दोषः पंकजादिवः । एको-पस्थिति-जनकत्य-रूप-'एकार्थीभाव'-कृतत्वस्य क्रान्तादि-लोषे संभवाभावाच्च'' (लम० पृ० १२८८) ।
- (स) "वस्तुतस्तु 'निर्ं-ग्रादि-पूर्वपदानां कान्ताद्यर्थ-वृत्तितया एपाम् ग्रथीनां न 'एकार्थीभाव'-कृत-विशेषत्वम् । ग्रत एव तत्-कृत-विशेषेषु भाष्ये नैतेषाम् उक्तिः" । (महा० उद्द्योत टीका-२.१.१, पृ० ३६) ।

प्रथम स्थल की व्याख्या करते हुए लघुमंत्रूषा की कला टीका में यह स्पष्ट कहा गया है कि इन पंक्तियों में नागेश भट्ट ने भट्टोजि दीक्षित तथा कौण्डभट्ट के कथन का खण्डन किया है—''दीक्षित-भूषगा-कृदाद्युक्तिं खण्डयित 'यत्त्तु' इति''।

समभ में नहीं द्याता कि परम-लघु-मंजूषा में उन बातों का उल्लेख क्यों मिलता है जिनका स्वयं नागेशभट्ट ने अपनी लघु मंजूषा तथा महाभाष्य की उद्द्योत् टीका में इतने स्पष्ट शब्दों में खण्डन कर दिया है।

## [ब्यपेक्षावादी नैयायिकों तथा मीमांसकों का मत]

यत्तु व्यपेक्षावादिनो नैयायिक-मीमांसकादयः—न भमासे शिक्तः, 'राजपुरुषः' इत्यादौ राजपदादेः सम्बन्धिनि लक्षण्यैव 'राजसम्बन्धवद् ग्रभिन्नः' पुरुषः' इति योधात्। ग्रत एव राज्ञः ''पदार्थं कदेशत्वान्न तत्र 'ऋद्धस्य' इत्यादिविशेषणान्वयः, ''पदार्थः पदार्थेन ग्रन्वेति न तु पदार्थेकदेशेन" इत्युक्तेः, ''सविशेषणानां वृत्तिर् न वृत्तस्य च' विशेषणा-योगो न'' (महा० २.१,१ पृ० १४) इत्युक्तेश्च'।

१. ह०---समासे न।

२. ह० — अभिन्ना

३. महा०—वाः

<sup>¥.</sup> ह∙—इति युक्तेश्चा

#### समाभादि-वृत्त्वर्थ

\*49

न वा 'घनश्यामः', 'निष्कौद्याम्बः' 'गोरथ' इत्यादाव् इवादि-प्रयोगापत्तिः । लक्षरायैव उक्तार्थतया ''उक्तार्था-नाम् अश्रयोगः'' इति न्यायेन 'इव' ग्रादीनाम् अश्रयोगात् । नापि ''विभाषा'' (पा० २.१.११) इति सूत्रम् ग्रावश्यकम् । लक्षराया 'राजसम्बन्ध्यभिन्नः'' इति बुबोध्यिषायां समासस्य, 'राजसम्बन्धवान्' इति बुबोध्यिषायां विग्रहस्य च प्रयोग-नियम-सम्भवात् ।

नापि ''शक्तः पङ्कजशब्दवत्'' (वैभूसा०, समासशक्ति-निर्णय, का० ४) इति 'पङ्कज'-शब्द-प्रतिद्वनिद्वता' शक्ति-साधिका । तत्र श्रवयव-शक्तिम् श्रजानतोऽपि ततो वोधात् । न च शक्त्यग्रहे लक्षग्ग्या तस्माद् विशिष्टार्थ-प्रत्ययः सम्भवति । श्रत एव राजपदादिः-शक्त्यग्रहे 'राजपुरुषः' इत्यादिषु न बोधः ।

न च ''चित्रगुः' इत्यादौ लक्षराग्रसम्भवेऽपि श्रवष्ठ्यर्थ— बहुत्रीहौ लक्षराग्या श्रयमभवः, बहुव्युत्पत्ति-भञ्जनापत्तेः, इति वाच्यम् । 'प्राप्तोदकः' इत्यादौ 'उदक'पदे एव लक्षराग्य-स्वीकारात् । पूर्वपदस्य यौगिकत्वेन तत्र लक्षराग्या धातु-प्रत्यय-तदर्थ-ज्ञान-साध्यतया विलम्बित-त्वात् । प्रत्ययानां सन्निहित-पदार्थगत-स्वार्थ-बोधकत्व-व्युत्पत्त्यनुरोधाच्च।

घटादिपदे चातिरिक्ता शक्तिः कल्प्यमाना, प्रत्येकं वर्गेषु बोधकत्वेऽपि, विशिष्टे कल्प्यते, विशिष्टस्यैव सङ्केति-तत्वात् । प्रकृते अत्यन्त-सन्निधानेन प्रत्ययान्वय-सौलभ्याय उत्तरपदे एव लक्षरणा कल्प्यते इति विशेषः । स्वीकृतं च घटादिपदेष्वपि चरम-वर्ग्स्यैव वाचकत्वं मीमांसकम्म-

न्यै:---इत्याहुः।

१. ह० -- राजसम्बन्ध्यभिन पृथ्व ।

२. **वैभू**सा० [पृ० २८४] पंकजप्रतिवन्दी ।

३. वहीं—राजादिपद।

४. यहां अगले वाक्य के 'चित्रगुः इत्यादी' पाठ की दृष्टि से 'राजपुरुषः' 'चित्रगुः' इत्यादी यह पाठ अधिक मुसंगत प्रतीत होता है । तुलना करो — वैभूता । [पृ० २०४]— ''अतएव राजादिपद-शक्त्यग्रहे 'राजपुरुषः' 'चित्रगुः' इत्यादी न बोधः''।

५. ह०--प्रत्येक !

र्वेगा**करण**-शिद्धान्त-परम-अपु-मजूषा

'व्यपेक्षाभाव' (सामर्थ्य) के प्रतिपादक नैयायिक तथा मीमांसक (विद्वान्) जो यह कहते हैं कि समास में शक्ति नहीं है क्योंकि 'राजपूर्यः' इत्यादि (प्रयोगों) में, 'राज' पद आदि की, 'सम्बन्धी' (अर्थ) में, लक्ष्मणा'-वृत्ति मानने से 'राजसम्बन्धवान् से अभिन्न पूरुप' यह (अभीष्ट) बोध हो जायगा । इसलिये ('राजन्' शब्द का 'लक्षस्मा' के ग्राघार पर 'राज-सम्बन्ध-युक्त' ग्रर्थ मानने के कारएा) 'राजन्' सब्द के 'पतार्थ ('राज-सम्बन्ध-धृतन') या एक देल (एक भाग) होने के कारण 'राजा' ग्रर्थ में 'ऋद्धस्य' इत्यादि विशेषण का सम्बन्ध नहीं होता क्योंकि ''पदार्थ पदार्थ से (ही) अन्वित होता 'पदार्थ' के एकदेश के साथ नहीं'' यह कहा गया है । अथवा "विशेषण सहित पदों का समास नहीं होता और समासयुक्त पद का विशेषरा के साथ सम्बन्ध नहीं होता"यह भी (महा० २.१.१. पु॰ १४ में) कहा गया है। स्त्रीर न ही 'घनश्यामः' (बादल के समान काला) र्'नष्कौशाम्बः' (कौशाम्बी से निष्कान्त), भोरथः' (जिस में बैल जुते हुए हैं ऐसा रथ) इत्यादि (प्रयोगों) में 'इव' ग्रादि ('क्रान्त', 'युक्त' कब्दों) के प्रयोग का दोष है। क्योंकि 'लक्षणा' वृत्ति के द्वारा ही (उन उन प्रयोगों में उन उन ग्रथीं के) कथित या उक्त हो जाने के कारए। ''उक्तार्थानाम् अप्रयोगः'' (कथित अर्थ के लिये शब्द का प्रयोग नहीं होता) इस न्याय के ग्रनुसार 'इव' ग्रादि (शब्दों) का (इन प्रयोगों में) उच्चारए नहीं होगा। ग्रौर न ('व्यपेक्षा' पक्ष के मानने पर अध्टाध्यायो में) "विभाषा" सूत्र की हो आवश्यकता होगी। क्योंक 'लक्षरणा' वृत्ति के द्वारा 'राजसम्बन्धी ग्रिभिन्न पूरुष' का बोध कराने की इच्छा होने पर 'समास' का प्रयोग तथा 'राज-सम्बन्ध वाला (पूरुप)' इस प्रकार का बोध कराने की इच्छा होने पर 'विग्रह'-वाक्य का प्रयोग होगा। इस रूप में (समास तथा विग्रह के) प्रयोग की व्यवस्था सम्भव हो जायगी।

"पङ्कज' शब्द के समान (समास ग्रादि में भी समुदाय में ही) 'शक्ति' हैं। 'इस (कथन) के ग्रनुसार 'पङ्कज' शब्द का दृष्टान्त भी (समुदाय में) 'शक्ति' का साधक नहीं है, क्योंकि उन ('पङ्कज'' ग्रादि शब्दों) में ग्रवथवों (पङ्क +जन् । इग्रादि) की (शाचकता) 'शक्ति' को न जानने वालों को भी उनसे (कमल ग्रादि ग्रथों की) प्रतीति होती है। ग्रीर ग्रवयवों की 'शक्ति' का ज्ञान न होने पर 'लक्षए।' (वृत्ति) के द्वारा उन ('पङ्कज' शब्द के ग्रवयवों) से विशिष्ट ग्रथं का ज्ञान नहीं हो सकता (इग्रलिये वहाँ तो समुदाय में 'शक्ति' मानना ग्रावश्यक है। इसी कारण (ग्रवयवों की शक्ति का ज्ञान विशिष्ट ग्रथं-बोध का प्रयोजक है इसीलिए) 'राजन्' पद ग्रादि (ग्रवयवों) के ग्रथं का ज्ञान नहीं होता।

'चित्रगुः' इत्यादि (प्रयोगों) में 'खक्षस्मा' के सम्भव होने पर भी पष्ठ्यर्थ से भिन्न 'बहुब्रीहि' समास में ('लक्षस्मा' मानना) असम्भव है: क्योंकि (उनमें 'लक्षस्मा' (मानने पर) अनेक नियमों से विरोध उपस्थित होता है— यह भी नहीं कहा जा सकता । इसका कारगा यह है कि 'प्राप्तोदकः (जल ने

#### समासादि-वृत्त्वर्थ

४१३

प्राप्त किया है जिशको वह ग्राम) इत्यादि, 'ग्रपष्ट्यथं बहुवीहि' के, उदाहरणों में 'उदक' पद में ही 'लक्षणा' मानी जाती है (पूर्वपद 'प्राप्त' में नहीं)। क्योंकि पूर्वपद ('प्राप्त') के यौगिक होने के कारणा (उसमें विद्यमान) धातु 'ग्राप्' तथा प्रत्यय ('क्त') ग्रौर उन (धातु तथा प्रत्यय) के ग्रथं के ज्ञान से साध्य होने के कारणा 'लक्षणा' वहाँ देर से उपस्थित होगी। इसके ग्रितिरिक्त, 'प्रत्यय' (ग्रपते) ममीपस्थ पद के ग्रथं से ग्रन्वित होने वाले स्वार्थ ('सङ्ख्या' तथा 'कमं' ग्रादि) का बोध कराते हैं' इस नियम की ग्रनुकुलता भी ('प्राप्तोदक' के 'उदक' पद में ही 'लक्षणा' मानने में) है ('प्राप्त' पद में 'लक्षणा' मानने में नहीं)।

ग्रीर 'घट' ग्रादि पदों में (किल्पित 'घातुग्रों तथा 'प्रत्ययों' से) ग्रितिरिक्त 'घिनत' की कल्पना विशिष्ट (समुदाय) में ही किल्पित होती है क्योंकि विशिष्ट (घट' इस प्रकार की ग्रानुपूर्वी वाले समुदाय) का ही (घड़ा रूप ग्रर्थ में) सकेत किया, गया है, भले ही ('ग्राश्रयता' सम्बन्ध से ग्रपर्याप्त रूप में) बोधकता प्रत्येक वर्ण में हो। ग्रीर प्रस्तुत ('प्राप्तोदकः' इस प्रयोग) में ('सु' प्रत्यय के) सबंधा समीप होने के कारण प्रत्ययार्थ के ग्रन्वय की सुविधा के लिये उत्तरपद ('उदक') में 'लक्षणा' की कल्पना की जाती है—यह एक विशेष बात है। 'घट', 'पट' ग्रादि में भी (पूर्व पूर्व वर्णों के तात्पर्य से विशिष्ट) चरम वर्ण की वाचकता ग्रपने को मीमांसक कहने वालों ने (भी) मानी है।

नैयायिकों तथा मीमांसकों को अभिमत व्यवेक्षाबाद के स्वरूप की, पूर्वपक्ष के रूप में, यहां विस्तार से चर्चा की गयी है तथा इस पक्ष में उपस्थित होने वाले दोवों का निराकरण करते हुए इसके लाभों का भी प्रदर्शन यहां किया गया है।

न समासे शिक्तः '' पुरुष इति बोधात् — 'व्यपेक्षावाद' के इस स्वरूप-विवेचन में प्रमुख बात यह कही गयी कि व्यपेक्षावादी समास ग्रादि 'वृत्तियो' में, श्रवयवों की ग्रयं वाचिका 'शिक्त' से ग्रतिरिक्त, कोई विशेष 'शिक्त' नहीं मानते । समास-युक्त पदों से जो विशिष्ट ग्रथं की प्रतीति होती है उसकी उपपत्ति, 'व्यपेक्षावाद' में, 'लक्षस्मा' वृत्ति का सहारा लेकर, कर लो जाती है। जैसे — 'राजपुरुष:' इस समस्त प्रयोग में 'राजन्' शब्द का ग्रथं, 'लक्षस्मा' के द्वारा, 'राजा का सम्बन्धी' मान लिया जाता है ('राजन्' शब्द के) 'पदार्थ' ('राजा का सम्बन्धी) में ('पुरुष') पद के श्रयं (पुरुष) का 'ग्रभेद' रूप से सम्बन्ध कर दिया जाता है। इस प्रकार, बिना 'समास' में विशिष्ट 'शिक्त' माने ही, श्रवयवार्थों का परस्पर सम्बन्ध कर देने से 'राजा का सम्बन्धी पुरुष' इस ग्रभीष्ट ग्रयं का बोध हो जाता है।

श्रतएवः 'इत्युक्तेश्च :— इस प्रकार 'राजन्' श्रादि श्रंशों का, 'लक्षसाः' के श्राधार पर, 'राजा का सम्बन्धी' इत्यादि श्रंथं मानने पर एक लाभ यह होता है कि 'राजपुरुषः' इस समास-युक्त प्रयोग में विद्यमान 'राजः' के साथ 'ऋद्धस्य' जैसे किसी विशेषसा का सम्बन्ध नहीं हो पाता । इसके दो कारसा दिये जा सकते हैं। पहला यह कि 'राजन्' शब्द का 'पदायं' ('पद' का स्रवं) 'राजा का सम्बन्धी' है न कि केवल 'राजां। इसलिये ''पदार्थः

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

पदार्थेन अन्वेति न तु तद्-एकदेशेन 'इस परिभाषा के अनुसार 'राजन्' शब्द के 'पदार्थ' ('राजा का सम्बन्धी') के एक भाग 'राज्ञः' (राजा का) के साथ 'ऋद्धस्य' यह विशेषण् प्रयुक्त नहीं हो पाता । 'एकार्थीभाव' को सामर्थ्य मानने वाले यह समाधान नहीं दे सकते । इसका दूसरा कारण् यह है कि महाभाष्य में एक वचन है "सविशेषणानां वृत्तिनं वृत्तस्य वा विशेषण्योगो न" अर्थात् विशेषण् सहित पदों का परस्पर समास नहीं होता तथा समासयुक्त पदों के अवयवों का विशेषण् से सम्बन्ध नहीं होता । इस वचन के कारण् समस्त पद 'राजपुरुषः' के अवयवभूत पष्ठसम्त 'राजः' पद का 'ऋद्धस्य' इस विशेषण् से सम्बन्ध नहीं होता ।

न वा "प्रश्रयोगात् 'लक्षणा' वृत्ति का आश्रयण करने से दूसरा लाभ यह होता है कि 'धनक्थामः', 'निष्कौशाम्बः', 'गोरथः' जैसे प्रयोगों के विग्रह-वाक्यों में जो क्रमशः 'इव', 'क्रान्त' तथा 'युक्त' अन्दों का प्रयोग किया जाता है, परन्तु समस्त पदों में इन शब्दों का प्रयोग नहीं किया जाता जिसके कारण एकार्थीभाव-भादी ने इन प्रयोगों की हिन्द से व्यपेक्षावादी पर विभिन्न अर्थों की वाचिनकता का दोषारोपण किया है, वह सब-दोष समाप्त हो जाता है। वह इस प्रकार है कि व्यपेक्षावादी यह मानता है कि 'लक्षणा' के अधार पर 'धनक्यामः' इस समस्त अब्द के 'धन' का अर्थ 'धन इव', 'निष्कान्तः' के 'निस्' का अर्थ 'निष्कान्त' तथा 'गोरथः' के 'गो' का अर्थ 'गो-युक्त' है। इसलिये इन शब्दों के द्वारा ही इन अभीष्ट अर्थों का जान हो जाने के कारण समास में पुनः 'इव' आदि शब्दों के प्रयोग किये जाने की आवक्यकता ही नहीं रहती क्योंकि एक प्रसिद्ध नियम है— ''उनतार्थानाम् अप्रयोगः'' अर्थात् उन शब्दों का प्रयोग वक्ता नहीं किया करता जिनके अर्थ, उनके वाचक शब्दों का प्रयोग किये बिना ही, स्वतः वाक्य में प्रकट हो जाते हैं।

नाऽपि ""प्रयोग-नियम-सम्भवात्- 'लक्षराा' के समाश्रयरा से तीसरा लाभ यह होता है कि समास प्रकरण के प्रारम्भ में पारिएनि ने जो "विभाषा" सूत्र बनाया है जिसे 'महाविभाषा' कहा जाता है तथा जिसके द्वारा सभी समासों का विधान विकल्प करके स्वीकार किया जाता है, उस सूत्र को बनाने की ग्रावश्यकता ग्रब समाप्त हो जाती है। इस "विभाषा" सूत्र के द्वारा समास युक्त शब्द तथा उसके विग्रहभूत बाक्य दोनों का अन्वास्थान करने का प्रयास किया गया है। परन्तु 'लक्षग्राः' का आश्रयग्र करने वाले व्यपेक्षावादियों के यहाँ "विभाषा" सूत्र की ग्रावश्यकता स्वतः समाप्त हो जाती है। क्योंकि श्रव दो प्रकार की स्थितियाँ सामने ग्राती हैं। एक वह जिसमें वक्ता 'लक्षस्मां के द्वारा 'राजा सम्बन्धी ग्रिभिन्त पुरुष' इस ग्रथं को कहना चाहता है तथा दूसरी स्थित वह है जिसमें, 'लक्षणा' का सहारा लिये बिना ही, 'राजसम्बन्ध का म्राश्रयभूत पुरुष' इस मर्थ को वक्ता कहना चाहता है। इन दोनों स्थितियों में से पहली स्थिति में बक्ता समास का प्रयोग करेगा तथा दूसरी में विग्रह-बाव्य का । समासावस्था में ग्रवपवभूत शब्दों के साथ विभक्ति के न होने के कारण 'भेद' सम्बन्ध से अन्वय ग्रसम्भव है। ग्रत: दोनों अवयवपदों के ग्रथों का 'ग्रभेद' सम्बन्ध से अन्वय होगा। परन्त् विग्रह बाक्य में षण्ठी विभिन्ति के प्रयुक्त होने के कारण उसके द्वारा सम्बन्ध का कथन कराया जा सकता है । इमलिये वहाँ 'ग्राश्रयता' सम्बन्य से ग्रन्वय होगा। इस प्रकार भिन्न भिन्न विषय होने के कारए। समास-युक्त पद तथा विग्रह वाक्य की स्थिति का

### रामासादि-वृस्यर्थ

४१५

नियमन अपने आप हो जायगा -- उसके लिये ''विभाषा'' सूत्र बनाने की ग्रावश्कता नहीं रहेगी :

नापि ं ं न बोधः -- एकार्थीभाववादी विद्वानों का यह विचार है कि जिस प्रकार 'पंङ्कज' शब्द में समुदाय में 'ग्रभिया' वृक्ति मानी जाती है उसके ग्रवयवों में नहीं, उसी प्रकार समास स्नादि में भी समुदाय में ही 'शक्ति' माननी चाहिये। एकार्थीभाववादी विद्वानों के इस कथन का ही यहाँ, व्यपेक्षावाद की इंट्टिसे, खण्डन किया गया है।

व्यपेक्षावादी का कहना यह है कि 'पंङ्कज' शब्द की तो स्थिति ही और है। जो लोग 'पङ्क + जन् + ड' इस प्रकार के अवयव-विभाग को नहीं जानते उन्हें भी 'पङ्कज' शब्द को सुनने पर 'कमल अर्थ का बोध हो जाता है। यह भी नहीं कहा जा सकता कि 'पंकज' शब्द के अवयवों की 'अभिधा' वृत्ति का ज्ञान न होने पर भी, 'लक्षगा।' के द्वारा 'कमल' अर्थ का ज्ञान हो जायगा क्योंकि 'शक्यार्थ' या 'अभिधेयार्थ' के ज्ञान के बिना 'लक्षगा।' वृत्ति उपस्थित हो ही नहीं सकती। इसलिये 'पंङ्कज' शब्द के अवयवों से विशिष्ट अर्थ (कमल) का ज्ञान 'लक्षगा।' द्वारा नहीं हो सकता। इस कारण वहाँ तो 'पङ्कज' शब्द के समुदाय में 'अभियां शक्ति मानने के अतिरिक्त दूसरा कोई उपाय है ही नहीं।

परन्तु 'राजपुरुषः' ग्रादि प्रयोगों में तो जब तक इनके ग्रवयदों के अर्थ का ज्ञान नहीं हो जाता तब तक किसी को भी इनसे 'राजा का पुरुष' इस विशिष्ट अर्थ का ज्ञान नहीं होता ! इसिलये उन अवयदों के 'शक्यार्थ' के आधार पर इन प्रयोगों में 'लक्ष्मणा' वृत्ति ही माननी चाहिये न कि समुदाय में 'शक्ति' । इस प्रकार व्यपेक्षावादी नैयायिक आदि विद्वान् 'राजपुरुषः' तथा 'चित्रगुः' इत्यादि प्रयोगों में, 'लक्ष्मणा' वृत्ति के आधार पर, इतके अवयवार्थ से अभित्रेत अर्थ का प्रकाशन मानते हैं ।

न च 'चित्रगुं: " व्युक्ष्यस्यनुरोधाच्य : यहाँ 'व्यपेक्षावाद' के सिद्धान्त पर, पूर्वपक्ष के रूप में, यह ब्राक्षेप किया गया है कि सामान्यतया 'राजपुरुषः', 'चित्रगुः' इत्यादि प्रयोगों में 'लक्षराा' वृत्ति के ब्राधार पर भले ही विशिष्ट अर्थ का ज्ञान हो जाय परन्तु 'प्राप्तोदको ग्रामः' जैसे बहुबीहि समास के उन प्रयोगों में, जिनमें बष्ठी या सप्तमी विभवित का अर्थ नहीं है, 'लक्षराां वृत्ति नहीं मानी जा सकती, वयोंकि ऐसा मानने में ''समानाधिकररा-नामार्थवीर् अभेदान्वयः' तथा ''प्रकृति-प्रत्ययार्थयोः प्रत्यवार्थ-स्यैव प्राधान्यम्' इत्यादि अनेक स्वीकृत न्यायों का विरोध उपस्थित होता है। यहाँ के 'ग्रवष्ट्यथं बहुबीहि' पर में निदिष्ट 'षष्ठी' पद को सप्तमी का भी उपलक्षक मानना चाहिये क्योंकि सप्तम्ययं बहुबीहि में भी वे दोष नहीं आते जिनकी चर्चा यहाँ की जा रही है। इस पूर्वपक्ष की इष्टि से निम्न कारिका इष्टुट्य है:—

## ग्रवष्ठ्यर्थ-बहुन्नीहौ ब्युत्पत्त्यन्तर-कल्पना । क्लृप्त-स्यागञ् चास्ति तत्कि शर्कित न कल्पये: ।। वीभूसा० पृ० १७३

्स प्राक्षेप में जो बात कही गयी है उसकी विस्तार से चर्चा स्वयं नामेश ने ही यागे प्रकारण में की है।

वैयाकरण-सिद्धान्त-परभ-लपू-मं बुवा

इस आक्षेप के उत्तर में, व्यवेक्षावादी विद्वानों की हिंद से, यहाँ यह कहा गया कि 'प्राप्तोदको प्रामः' जैसे, वष्ठी विभक्ति के अर्थ से रहित, बहुवीहि के अयोगों में जो भी दोप दिखाये गये हैं वे तभी उत्पन्त होते हैं यदि इनके पूर्वपद 'प्राप्त' इत्यादि पदों में लक्ष्या। मानी जाय। पर यदि 'प्राप्त' जैसे पूर्वपदों मैं 'लक्ष्या।' न मान कर उत्तरपद 'उदक' आदि में 'लक्ष्या।' मानी जाय तो कोई दोष नहीं दिखाई देता। उत्तरपद 'उदक' में ही 'लक्ष्या।' क्यों मानी जाय इसका कारमा यह है कि 'प्राप्त' यब्द यौगिक है इसलिये उसमें 'लक्ष्या।' मानने से पहले 'प्र' उपसर्ग, 'आप्' थातु तथा 'क्त' प्रत्यय इन सब अवप्रवों तथा उनके अर्थों का ज्ञान होना आवश्यक है। इन सबका ज्ञान हो जाने पर ही 'प्राप्त' पद में 'लक्ष्या।' मानी जा सकती है। इस प्रकार 'प्राप्त' पद में 'लक्ष्या।' देर से उपस्थित

होगी । परन्तु 'उदक' शब्द रूढ़ि है इसलिये वहाँ प्रकृति, प्रत्यय तथा उनके अर्थ-ज्ञान के बिना ही, केवल उसके अर्थज्ञान के पश्चात् ही, 'लक्षसा' की उपस्थित हो सकती है ।

इसके अतिरिक्त 'उदक' पद में 'लक्षणा' मानने का एक ग्रीर भी कारण यह है कि सर्वया समीप और पूर्व में विद्यमान जो पद उसके अर्थ से ही अन्वित होने वाले अपने ग्रर्थ ('सङ्ख्या', 'कर्म' ग्रादि) का बोध 'प्रत्यय' कराया करते हैं' 'प्रत्यया: सन्तिहित-पदार्थगत-स्वार्थ-बोधका भवन्ति पह एक सर्वसम्मत न्याय है। इस न्याय के कारण ही 'राजपुरुषम् ग्रानय' इस प्रयोग में 'राजा' के साथ प्रत्यय 'ग्रम्' विभिवत के ग्रर्थ ('कर्मत्व' ग्रादि) का श्रन्वय नहीं होता वयोंकि 'राज**न्**' शब्द, भले ही इस 'श्रम्' प्रत्यथ से पूर्व है परन्तु वह 'ग्रम्' के सर्वथा समीप नहीं है। उसके सर्वथा समीप तो 'पुरुष' पद है। इसलिये 'ग्रम्' प्रत्यय, ग्रपने से सर्वथा समीप ग्रौर पूर्व में विद्यमान, इस 'पुरुष' पद के ग्रर्थ में ग्रन्वित होने वाले ग्रपने ग्रर्थ ('कर्मस्व' तथा 'एकस्व') का बोब कराता है। यदि 'पुरुष' पद के समान 'राजन्' के अर्थ के साथ भी उसका अन्वय होने लगे तब तो यहाँ, दो के होने के कारएा, द्विवचनता की प्राप्ति होने लगेगी तथा 'पुरुष' के समान, 'राजा को लाम्रो', यह मर्थ भी इस दाक्य से प्रकट होने लगेगा। प्रतः इस न्याय को मानना ग्रावश्यक है। इस त्याय की अनुकूलता भी इसी बात में है कि 'प्राप्तोदकी ग्रामः' इस प्रयोग में 'उदक' शब्द में 'लक्ष्मणां मानी जाय क्योंकि 'प्राप्तोदक: में 'मू' विभक्ति है वह 'उदक' के प्रथं से ही समन्वित हो सकती है 'प्राप्त' के ग्रथं से नहीं। इस प्रकार 'उदक' शब्द का, 'लक्षाएा-वृत्ति' के द्वारा, अर्थ होगा "उदक' है 'कत्ती' जिसमें ऐसी प्राप्ति' है 'कमं' जिसमें वह (ग्राम)'' तथा 'उदक' शब्द के इस लक्ष्य स्रथं का द्योतक प्रथवा तात्पर्य-ग्राहक होगा 'प्राप्त' पद, ग्रथति 'प्राप्तोदकः' इस प्रयोग का 'प्राप्त' पद इस बात की सूचना देगा कि यहाँ 'उदक' शब्द का लक्ष्य अर्थ है - "उदक' है 'कर्त्ता' जिसमें ऐसी 'प्राप्ति' है 'कर्म' जिसमें'' । इस प्रकार जब इन दोनों कारणों से उत्तरपद 'उदक' ग्रादि पद में ही 'लक्षणा' मानी जा सकती है, पूर्वपद 'प्राप्त' ग्रादि में नहीं, तो पूर्वपक्षी के द्वारा प्रदर्शित दोष इन प्रयोगों में उपस्थित नहीं होते ।

घटादि-पदे... सङ्केतिस्वात्-पहां यह पूछा जा सकता है कि उपयुंकत स्वाय -- "प्रत्यय अपने समीप के पद के अर्थ से अस्वित स्वार्थ के बोधक होते हैं" -- की अनुकूलता की दृष्टि से तो 'घटम्' इत्यादि पदों में भी प्रत्यय ('अम्' विभक्ति) ने अञ्चवित पूर्ववर्ती अस्तिम वसा 'ट' में विद्यमान 'अ' को 'घट' अर्थ का वाचक मानना चाहिये जिसमें समस्वित होने वाले 'कमंदव' अर्थ का बोध 'अम्' प्रत्यय कराता है।

#### समासादि-वृत्त्यर्थे

४१७

साथ ही यह भी मानना चाहिये कि 'ट'में विद्यमान 'ग्रा'का 'घट' अर्थ है तथा इस 'घट' शब्द के अन्य पूर्ववर्ती वर्सा 'घ' के इस 'घट' रूप ताल्पर्य के छोतकमात्र हैं। पर ऐसा क्यों नहीं माना जाता?

इस प्रश्न के उत्तर में यहां यह कहा गया कि 'घटम्' इत्यादि प्रयोगों में, 'घट' ग्रादि पदों में विद्यमान घातु ग्रादि के अर्थ से, अतिरिक्त अर्थ की जो कल्पना की जाती है वह 'घ + ग्र + ट् + ग्र इस ग्रानुपूर्वी वाले विशिष्ट समुदाय के ग्रर्थ के रूप में की जाती है क्योंकि कोश ग्रादि में उस उस विशिष्ट समुदाय के ग्रर्थ के रूप में ही वे वे श्रर्थ संकेतित हैं। इस प्रकार, यद्यपि 'ग्रधिकरण्यता' या 'ग्राश्रयता' सम्बन्ध से पद के प्रत्येक क्यों में बोधकता रहती है फिर भी, उन उन वर्णों के समुदाय में उन उन ग्रथों का संकेत होने के कारण उन उन समुदायों को ही उन उन ग्रथों का वाचक माना जाता है।

प्रकृते च ""मीमांसकम्मन्येर् इत्याहु: - परन्तु प्रकृत या प्रस्तृत उदाहरण् 'प्राप्तोदको ग्रामः' में, 'घटम्' इत्यादि प्रयोगों से, भिरन स्थिति है। 'घट' ग्रादि पदों के ग्रन्तिम वर्ग स्वतंत्र रूप से ग्रथं के बोधक दिखाई नहीं देते तथा ध 🕂 ग्र 🕂 म इस पूरे वर्श-समुदाय का 'घडा' इस विशिष्ट ग्रर्थ में संकेत किया गया है। इसलिये यहाँ 'सम्'प्रत्यय के सर्वथा समीप होते पर भी 'घट' के ऋन्तिम वर्ग 'ग्र' को 'घडां ग्रथं का वाचक नहीं माना जाता । परन्तु यहाँ 'प्राप्तोदकः' में 'स्' प्रत्यय की ग्रत्यन्त समीपता तो 'उदक' के साथ है ही, साथ ही कोश खादि में 'प्राप्तोदक' इस पूरे समुदाय का किसी विशिष्ट अर्थ में संकेत नहीं किया गया है। इस कारए। प्रत्ययार्थ के अन्वय की सुकरता के लिये उत्तरपद 'उदक' में ही 'लक्ष्मणा' की कल्पना उचित है। 'घट' ग्रादि पदों की ग्रपेक्षा 'प्रास्तोदक' जैसे समासय्वत पदों के उत्तरपद में 'लक्षगा।' मानने में प्रत्यवार्थ के अन्वय में अधिक सकरता है। यही इन 'प्राप्तोदक' ग्रादि समस्त पदों की 'घट' ग्रादि पदों से विशेषता है। ग्रीर यदि, जैसा कि पूर्वपक्षी का कहना है, 'प्रत्यय' के ग्रत्यन्त समीप होने के कारण 'घट' ग्रादि पदों में भी अन्तिम बर्ण को ही 'घट' अर्थ का वाचक माना जाय तो उसमें भी कोई विशेष आपत्ति नहीं हैं क्योंकि मीमांसक विद्वान्, 'घट' आदि पदों के पूर्व पूर्व के वर्गों को उन उन 'घट' स्नादि अधीं का तास्पर्य-ग्राहक मानते हुए पदों के ग्रन्तिम वर्ण को ही 'घट' ग्रादि अर्थ का वाचक मानते हैं। इसलिये उपर्युक्त स्याय — "प्रत्ययाः सन्निहित-पदार्थ-गत-स्वार्थ-बोधका भवन्ति"-के सनुसार 'प्राप्तोदकः' इत्यादि प्रयोगों में उत्तरपद में 'लक्षरणा' मानने में कोई दौष नहीं ग्राता ।

इस प्रकार 'ब्यपेक्षावाद' के सिद्धान्त के श्रनुसार पद के श्रवयवार्थों का ही 'श्राकांक्षा' ग्रादि के द्वारा, पारस्परिक सम्बन्ध स्थापित करके उन उन श्रयों का वाचक पद है—यह मानने में भी कोई दोष नहीं है। इस तरह पूर्वपक्ष के रूप में यहां 'ब्यपेक्षावाद' के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया। व्यपेक्षावाद के इस प्रतिपादन में यहां परम-लघु-मंजूषा में जिस शब्दावली का प्रयोग किया गया है बह पूरी की पूरी, दो चार शब्दों के अन्तर के साथ, वैदाकरणभूषणसार के समास-शिवत-निर्णय के प्रकरण में प्रयुक्त शब्दावली से लगभग श्रमिन्न है (द्र०-वैभूसा० प्र० २८२-२८६)।

वैयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मंजूबा

४१८

## ['व्यपेक्षा'-पक्षकाखण्डन]

प्रतोच्यते—समासे शक्त्यस्वीकारे विशिष्टस्य प्रथंवत्वा-भावेन प्रातिपदिकत्वं न स्यात्'। ग्रत एव ''ग्रथंवत्' सूत्रे (पा० १.२.४५) भाष्ये' ''ग्रथंवत्' इति किम् ? ग्रथंवतां समुदायोऽनथंकः। दश दाडिमानिः, यह ग्रपूपाः, कुण्डम्, ग्रजाजिनम्'' इति प्रत्युदाहृतम्। एवं च राज-पुरुष-पदयोस् त्वन्मते प्रत्येकम् ग्रथंवत्त्वेऽिप समुदायस्य दश-दाडिमादिवद् ग्रनथंकत्वात् प्रातिपदिकत्वाऽनापत्तेः। न च "कृत्तद्वित्" (पा० १.२.४६) इति सूत्रे 'समास'-ग्रह्णात् तत्संज्ञेति वाच्यम्। तस्य नियमार्थताया भाष्यकृतैव प्रतिपादितत्वात्। ग्रन्यथा सिद्धि विना नियमाऽयोगात्। ग्रत एव 'राज्ञः पुरुषः' 'देवदत्तः पचित' इत्यादि-वाक्यस्य 'मृत्यकेन' उपदंशम्' इत्यादेश्च न प्रातिपदिकत्वम्।

यहां (उत्तर के रूप में यह) कहा जाता है कि—'समास' में 'शक्ति' न मानने पर, विशिष्ट (समुदाय) की अर्थवत्ता न होने के कारण, (समास-युक्त पद की) 'श्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होगी। इसीलिये ('शक्ति' के न होने से पूरे समुदाय को अनर्थक मानते हुए) "अर्थवद् अधातुर् अप्रत्यः प्रातिपदिकम्" सूत्र के भाष्य में " 'अर्थवत्' शब्द (सूत्र में) किस लिये हैं ? अर्थवात् अवयवों का समूह (समुदाय में 'शक्ति' न रहने के कारण) अनर्थक होता है। (जैसे) दस अनार छः पूए, कुण्ड, बकरे का चर्म" यह ('अर्थवत्', इस अंश का) प्रत्युदाहरण दिया गया है। इस रूप में तुम्हारे मत में 'राजन्' तथा 'पृष्ट्प' पदों में से प्रत्येक के अर्थवान् होने पर भी (पूरे 'राजपुष्ट्प' इस) समुदाय की, 'दस अनार' ग्रादि के समान अनर्थक होने के कारण, 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं प्राप्त होगी।

''कृत्-तद्धित-पमासादच'' इस सूत्र में 'समास' (पद) के ग्रहण से ('राजपुरुष' ग्रादि की) वह ('प्रातिपदिक') संज्ञा हो जायेगी—यह नहीं कहा जा सकता । इसका कारण यह है कि भाष्यकार ने उस ('समास' पद) की नियमार्थकता का प्रतिपादन किया है । ग्रन्य प्रकार से (सूत्र में 'समास' पद के बिना ही समासयुक्त

- इस पंक्ति के लिए तुलना करो— वैमुमा० पृ० २५७;
   अत्रोच्यते समासे शक्त्यस्वीकारे तस्य प्रातिपदिकसंज्ञादिकं न स्थात्।
- २. तुलना करो महा० (१.२.४५ पृ० ५६-५६) ['अर्थवद्'-यहणं किमण्यं ते 'अर्थवद्' इति व्यपदेशाय । . . . . अर्थवित अने कपदप्रसंगः । 'अर्थवद्' इति प्रातिपदिकसंज्ञायाम् अनेकस्यापि पदस्य प्रातिपदिकसंज्ञा प्राप्नोति 'दश दाडिमानि', 'खड् अपूपाः', 'कुण्डम्', 'अज्ञाजिनम्', पललपिण्डः', अधरोक्कम् एतत् कुमार्थाः', 'स्कैयकृतस्य पिना प्रतिशीनः' इति ? समुदायोऽत्र अनर्थकः ।
- ३. ह०—दाडिमा: ।
- ४. ह० पें—'मूलकेनोपदंशम् इत्यादेश्च' अनुपलब्ध ।

#### समासादि-वृत्त्यर्थ

39¥

पदों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा की) सिद्धि के स्रभाव में ('समास' पद के साथ) नियम का सम्बन्ध नहीं हो सकता। इसीलिये (उपर्युक्त सूत्र में 'समास' पद के नियामक होने के कारण) 'राज्ञः पुरुषः' (राजा का पुरुष), 'देवदत्तः पचित' (देवदत्त पकाता है) इत्यादि वाक्य को तथा 'मूलकेन उपदंशम्' (मूली से स्वादपूर्वक) इत्यादि (प्रयोगों) की 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होती।

पद के भ्रवयवभूत पदांशों के पारस्परिक मन्वय रूप 'व्यपेक्षा'-सिद्धान्त के लण्डन में एक विशेष हेतु यह यहाँ प्रस्तुत किया गया है कि यदि विशिष्ट समुदाय में ग्रथांभिधान की 'शिक्त' नहीं मानी गई तो 'राजपुरुषः' ग्रादि प्रयोगों में 'राज तथा 'पुरुष' का समुदाय ग्रथंवान् नहीं होगा। ग्रथंवत्ता के ग्रभाव में इस प्रकार के समुदायों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होगी। 'प्रातिपदिक' संज्ञा का विधायक सूत्र है — 'प्रश्वंवद् ग्रधातुर् ग्रप्रत्ययः प्रातिपदिकम्'। इसका ग्रभिप्राय है — 'धातु' तथा 'प्रस्यय' से ग्रतिरिक्त को ग्रथंवान् शब्द उनकी 'प्रातिपदिक' संज्ञा होती है। यहां 'ग्रथंवत्' शब्द में 'ग्रथं शब्द के साथ, प्रशंसा ग्रथं में 'मतुप्' प्रत्यय प्रयुक्त है। शब्द की प्रशंसा इस बात में है कि वह 'ग्रभिष्या' ग्रादि 'वृत्तियों' के द्वारा किसी ग्रथं का बोधक हो। इस प्रकार 'ग्रथंवत्' इस विशेषए का ग्रभिप्राय यह हुमा कि जो 'वृत्ति' के द्वारा ग्रथं का जनक हो ऐसा विशेष्य भूत शब्दस्वरूप। इसलिये यदि 'राजपुरुषः' ग्रादि पूरे समुदाय को विशिष्ट ग्रथं का वाचक न माना गया तो वह समुदायभूत शब्दस्वरूप ग्रथंवान् नहीं होगा। ग्रथंवता के ग्रभाव में उसकी 'प्रातिपदिक' संज्ञा भी नहीं होगी तथा, 'प्रातिपदिक' संज्ञा के ग्राधार पर होने वाली, 'सु' ग्रादि विभक्तियाँ इन शब्दों के साथ युक्त नहीं हो सकेंगी। इस तरह ग्रनन्त शब्द 'ग्रपद' ग्रथवा ग्रसाधु हो जायेंगे।

"ग्रथंवत्" ०सूत्रे ... प्रातिपदिकत्वानापत्ते:— जिस प्रकार 'दश दाडिमानि' इत्यादि समुदाय की, जिसके प्रवयव तो ग्रथंवान् हैं पर जो स्वयं ग्रथंवान् नहीं है, प्रथंवता के ग्रभाव में 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होती इसी प्रकार यदि व्यपेक्षावादियों के ग्रमुसार, केवल 'राजा' तथा 'पुरुष' इन ग्रवयवों को ही सार्थक माना गया, ग्रवयव-विशिष्ट समुदाय को ग्रथंवान् नहीं माना गया, तो 'राजपुष्ष' इस समुदाय को भी 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होगी। इसी ग्रभिप्राय को बताने के लिये महाभाष्य के तथाकथित ग्रंश को यहाँ उद्धृत किया गया।

न च ""न प्रातिपिवकत्वम् : — यहां यह कहा जा सकता है कि 'व्यपेक्षावाद' के अनुसार, अर्थवता न होने के कारण, राजपुरुषः' इत्यादि समासयुक्त समुदायों की, "अर्थवदधातुरप्रत्ययः प्रातिपिदिकम्" सूत्र से भले ही 'प्रातिपिदिक संज्ञा न हो, 'प्रातिपिदिक' संज्ञा के विधायक दूसरे सूत्र 'कृत्तिद्धितसमासादच' से इन पदों की 'प्रातिपिदिक संज्ञा हो जायगी । परन्तु यह बात इसिलये मान्य नहीं है कि पतंजिल ने "कृत्तिदितसमासादच" सूत्र के 'समास' पद को नियमार्थक माना है । इस नियमार्थकता का अभिप्राय यह है कि यदि किसी अर्थवान् समुदाय की 'प्रातिपिदिक' संज्ञा हो तो केवल समास वाले पदों की ही हो । द्र० — ''अर्थवत्ससमुदायानां समासग्रहणं नियमार्थ भिवष्यित समास एव अर्थवतां समुदायः प्रातिपिदिक संज्ञो भवति नान्यः'' (महा १.२.४५) । इस नियामकता के कारण ही 'राज्ञः पुरुषः', 'देवदत्तः पचिति' इत्यादि वाक्यों की 'प्रातिपिदिक' संज्ञा नहीं होती । यहां ध्यान देने की बात यह है कि उपर्युक्त 'समास' पद को नियामक तभी माना जा सकता है

#### वैयाकरण-सिद्धात-परम-लघु-मंजूषा

यदि 'राज-पुरुषः' म्रादि समास युक्त प्रयोगों में 'प्रातिपदिक' संज्ञा की सिद्धि (प्राप्ति) उसके पहले के सूत्र "म्रथंबदधातुः" से ही हो जाय । पहले से 'प्रातिपदिक' संज्ञा की प्राप्ति के अभाव में 'समास' पद को कदापि नियासक नहीं माना जा सकता क्योंकि तब तो यह पद नियासक न होकर 'प्रातिपदिक' संज्ञा का विधायक बन जाएगा।

इस रूप में 'समास' पर के नियासक होने के कारण ही, "तृतीयाप्रभृतीनि अन्यतर-स्याम्" (पा० २.२.२१) इस सूत्र के अनुसार समासामाव पक्ष में निष्पत्न होने वाले 'मूलकेन उपवंशं भुड़नते' इस प्रयोग में 'मूलकेनोपदंशम्' इस ग्रंश की 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होनी। यदि यह नियम न उपस्थित हो तो "कृतद्वितसमासाश्च" इस मूत्र के 'कृत्' ग्रंश के श्राधार पर उपयुंक्त प्रयोग में 'प्रातिपदिक' संज्ञा की श्रनिष्ट प्राप्ति होगी क्योंकि "कृद्-ग्रहणे गति-कारक-पूर्वस्थापि ग्रहणं भवति" (परिभाषेन्दुशेखर, परि० सं० २०) इस परिभाषा के ग्रनुसार 'मूलकेनोपदंशम्' यह पूरा समुदाय कृदन्त माना जावगा।

[लाक्षास्तिक प्रयंबसाके प्राधार पर मी समासयुक्त पदों की 'प्रातिपदिक संज्ञा उपपन्न नहीं हो पाती]

> किंच समासे शक्त्यस्वीकारे शक्य-सम्बन्ध-रूप-लक्षणाया श्रष्यसम्भवेन लाक्षिणिकार्थवत्त्वस्याप्यसम्भवेन सर्वथा प्राति-पदिकत्वाभाव एव निश्चितः स्याद् इति स्वाद्यमुत्पत्तौ "ग्रपदं न प्रयुंजीत" इति भाष्यात् समस्त-प्रयोगविलयापत्तोः।

इसके अतिरिक्त, समास में शक्ति न मानने पर, 'शक्य' (अर्थ) के सम्बन्ध रूप 'लक्षणा' के भी असम्भव होने के कारण, लाक्षिणिक अर्थवत्ता के भी असम्भव होने के कारण, लाक्षिणिक अर्थवत्ता के भी असम्भव होने से 'प्रातिपादिक' संज्ञा का आभाव ही मर्वथा निश्चित है। इसलिये ('प्रातिपदिक' संज्ञा के न होने कारण) 'सु' आदि विभक्तियों के न आने पर, 'अपद का प्रयोग न करें' इस भाष्य (के कथन) से सभी (समासयुक्त) प्रयोगों का विनाश होने लगेगा।

यहाँ यह वहा जा सकता है कि ऊपर, ''कृत्तद्धितसमासारच'' सूत्र के 'समास' पद को नियामक बताने के लिये समासयुक्त प्रयोगों की सामुदायिक अर्थवता मान कर, जिस प्रकार समस्त पदों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा सिद्ध की गयी उस की आवश्यकता नहीं है। सामुदायिक अर्थवत्ता माने बिना ही, लाक्षिएक अर्थवत्ता के आधार पर भी तो, समस्त शब्दों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा हो सकती है।

इस बात का उत्तर इन पंक्तियों में यह दिया गया है कि यदि समासयुक्त समुदाय का अपना कोई विशिष्ट अर्थ है ही नहीं तो फिर वहाँ 'लक्षसा' वृत्ति उपस्थित ही कैसे हो सकती हैं। 'लक्षसां की परिभाषा स्वयं नैयायिक ही यह मानते हैं कि "शक्य अर्थान् अभिधा शक्ति से प्रकट होने वाले अर्थ का सम्बन्ध" ही 'लक्षसां' हैं। इसलिये यह, शक्य-सम्बन्धरूपा, 'लक्षसां' तब तक उपस्थित नहीं हो सकती जब तक उस पूरे समुदाय का कोई विशिष्ट 'थक्य' ('अभिधा' वृत्ति-जन्य शब्दार्थ) न माना जाय।

#### समामादि-वृत्त्यर्थ

४२१

यहाँ उस विधिष्ट 'शक्य' अर्थ को नैयायिक मानते ही नहीं। इमिलये 'लक्षणा' की बात स्वतः समाज हो जाती है। इस तरह, 'लक्षणा' वृत्ति के उपस्थित न होने पर, लक्ष्यार्थ की उपस्थित नहीं होगी। लक्ष्यार्थ के अभाव में समस्त शब्द की 'प्रातिपदिक' संज्ञा तथा तदाश्रित 'सु' आदि विभक्तियों की उत्पत्ति नहीं होगी। इस रूप में सारे समास-युक्त पद 'अपद', अर्थात् असाधु, हो जायंगे तथा 'अपद' होने के कारण, ''अपदं न प्रयुं जीत'' इस नियम के अनुसार, इस प्रकार के प्रयोगों का लोप हो जायगा।

[समासयुक्त पर्दो की 'प्रातिपदिक' संज्ञा के उपपादन का एक ग्रन्य उपाय तथा उसका निराकररा]

यथ 'तिप्-तस्-िभ' इत्यतः 'ति' इत्यारभ्य 'ङि-श्रोस्-सुप्' इति पकारेग 'तिप्' प्रत्याहारो भाष्य-सिद्धः । तत्-पर्यु दा-सेन "श्रतिप् प्रातिपदिकम्" इत्येव सूत्र्यताम् । ततः 'समासक्च" इति सूत्रं नियमार्थम् श्रस्तु, किं सूत्रद्वयेन । इति 'सुप्-तिङ्क्त-भिन्नं प्रातिपदिकम्' इत्यर्थात् समास्यापि सा स्याद् इति 'समासक्च' इत्यस्य नियमार्थत्वं सुलभम् इति चेत् ?

सत्यम् । प्रत्येकं वर्गोषु संज्ञा-वारणाय 'ग्रर्थवत्' इत्यस्य श्रावश्यकत्वेन समासेऽव्याप्तिस् तद्-ग्रवस्थैव । तथा च 'प्रातिपदिक'-संज्ञारूप'कार्यम् एव 'ग्रर्थवन्वम्' श्रनुमा-पयित । समासोऽर्थवान् प्रातिपदिकत्वात् । यन् न ग्रर्थवत् तन् न प्रातिपदिकम् । ग्रभेदपक्षे 'भू सत्तायाम्' (पा० धातुपाठ १.१) इत्याद्यनुकरणावद् इति ।

श्रव यदि यह कहा जाय कि (प्रथम पुरुष के) 'तिष', 'तस्', 'िम' इस (तिष् के) 'ति' से श्रारम्भ कर के (सप्तमी विभिवत के) 'िम', 'श्रोस्', 'सुष्' इस ('सुष्' के) 'प्रकार' तक को (श्रपने अन्तर्गत करने वाला) 'तिष्' प्रत्याहार भाष्य में स्वीकृत है। उस ('तिष्' प्रत्याहार) के पर्यु दास (िनपेघ) के साथ 'श्रितिष् प्रतिपदिकस्' ('तिष्'-भिन्न प्रातिपदिक है) इतना सूत्र बनाया जाय। उसके बाद "समासरच" (श्रोर समास अर्थात् समस्त शब्द की भी 'प्रातिपदिक' संज्ञा होती है) यह सूत्र नियमार्थक बना दिया जाय। दो ("अर्थवद-श्रयातुर्-अत्रत्ययः प्रातिपदिकम्" तथा "कृत्तद्धित-समासारच" इन) सूत्रों की क्या श्रावश्यकता? इस रूप में 'सुबन्त तथा 'तिङन्त' (शब्दों) से भिन्न (शब्द) 'श्रातिपदिक' हों इस अर्थ के श्रनुसार 'समास' की भी वह ('प्रातिपदिक' संज्ञा) प्राप्त हो जायगी तथा '(प्रातिपदिक' संज्ञा के सिद्ध हो जाने पर) "समासरच" इस सूत्र की नियमार्थता श्रासानी से हो जायगी?

१. ह०-संज्ञारूपं।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-संजूषा

यह बात सत्य है परन्तु प्रत्येक वर्गा में ('प्रातिपदिक') संज्ञा के निवा-रणार्थ 'श्रयंवत्' इस (विशेषण्) के स्नावश्यक होने के कारण् (समास की अर्थतत्ता के सभाव में) समास में ('प्रातिपदिक' संज्ञा की) श्रव्याप्ति पूर्ववत् ही है। इस प्रकार (समास-युक्त अध्दों की) 'प्रातिपदिक' संज्ञारूप कार्य (समास की) श्रयंवत्ता(रूप कारण्) का श्रनुमान कराता है। समास श्रयंवान् है, 'प्रातिपदिक' संज्ञा होने के कारण्, जो श्रयंवान् नहीं है वह 'प्रातिपदिक' नहीं है, ('श्रनुकार्य' तथा 'श्रनुकरण्' के) 'श्रभेद'-पक्ष में 'भू सत्तायाम्' इत्यादि में 'श्रनुकरण्' ('भू) के समान।

श्रथं " द्वित चेत् :— इन पंक्तियों में पूर्वपक्षी ने समास के प्रयोगों को विशिष्ट सर्थवत्ता से युक्त माने बिना ही उनकी 'प्रातिपदिक' संज्ञा का एक आर उपाय प्रस्तृत किया। वह यह कि "प्रथंवद् अधातुः०" तथा "कृत्तद्वित०" इन दो बड़े बड़े सूत्रों के स्थान पर दो छोटे सूत्र बनाये जायें। पहला सूत्र हो "अतिप् प्रातिपदिकम्" जिसका अथं होमा "तिङन्त तथा सुबन्त शब्दों से भिन्न शब्दों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा हो'। पतंजिल ने भी प्रथम पुरुष के 'तिप्', 'तस्', भि' की 'तिप्' विभिन्त में विद्यमान 'तिप्' से लेकर सप्तमी विभिन्त के 'डि', 'ग्रोस्', 'सुप्', के अन्तिम 'सुप्' में विद्यमान 'प्', तक एक 'प्रत्याहार' माना है। "ग्रथंवत्०" इस सूत्र के भाष्य में "ग्रप्रत्ययः इति चेत् तिब्-एकादेशे प्रतिषेधोऽन्तवत्त्वात्" इस वार्तिक में प्रयुक्त 'तिप्' की व्याख्या करते हुए कैयट ने स्पष्ट लिखा है— "तिपस् तिशब्दाद् ग्रारभ्य सुपः पकारेग् प्रत्याहारः" (महा० २.१.४५, पृ० ६७-६=)। इस प्रकार इस प्रथम सूत्र "ग्रतिप् प्रातिपदिकम्" से समास वाले प्रयोगों की 'प्रातिपदिक' संज्ञा सिद्ध हो जायेगी।

दूसरा मूत्र होगा—"समासक्न"। पहले सूत्र "श्रितिष् प्रातिपदिकम्" से ही समास की 'प्रातिपदिक' संज्ञा सिद्ध है, इसलिए यह सूत्र नियामक होगा कि यदि सुप्-तिङ्-शिन्न समुदाय की प्रातिपदिक' संज्ञा हो तो केवल समासयुक्त प्रयोगों की ही हो'। इस प्रकार दीनों ही काम हो जायेंगे।

पूर्वपक्ष के द्वारा इस रूप में प्रस्तुत किये गये उपर्युक्त उपाय के निराकरण के रूप में यह कहा गया कि केवल "श्रतिष् प्रातिपदिकम्" इतने मूत्र से ही काम नहीं चलेगा। श्रर्थवान् शब्दों में विद्यमान श्रन्थंक वर्णों की 'प्रातिपदिक' संज्ञान हो जाय इसलिए विशेषण के रूप में 'श्रर्थवत्' शब्द तो सूत्र में रखना ही होगा और उसके रहने पर समास के प्रयोगों में 'प्रातिपदिक' संज्ञा का स्रभाव भी पूर्ववन् ही स्थिर रहेगा। ऐसी स्थिति में कपर का सारा प्रयास व्यर्थ है।

इस प्रकार, 'ग्रथंवत्' इस विशेषण् के ग्रनिवार्य होने पर, समास वाले प्रयोगों की 'प्रातिपदिक' सज्ञा सभी को श्रभीष्ट है इसलिये, समास-युक्त पदों की सामुदायिक ग्रथंवत्ता, ग्रथवा समुदाय में ग्रथंभिधान की 'शक्ति', भी 'ग्रनुमान' प्रमाण् के आधार पर सिद्ध माननी चाहिए। 'ग्रनुमान' प्रमाण् का स्वरूप यहां यह है कि ग्रथंवत्ता 'कारण' है तथा 'प्रातिपदिक' संज्ञा 'कार्य'। 'कारण' के होने पर ही 'कार्य' होता है। समास-युक्त प्रयोगों में 'प्रातिपदिक' संज्ञा रूप 'कार्य' दिखाई देता है, ग्रतः ग्रथंवत्ता रूप 'कारण' को भी वहां विद्यमान मानना ही चाहिये। जहाँ ग्रथंवत्ता रूप 'कारण' नहीं

#### समासादि-वृत्त्ययं

\* ₹ ₹

है वहां 'प्रातिपदिक' संज्ञा रूप 'कार्य' भी नहीं होता। जैसे — अनुकरएा' तथा 'अनुकार्य' को अभिन्त मान कर किये जाने वाले 'भू सत्तायाम्' इत्यादि प्रयोगों में विद्यमान 'भू' इस अंश की 'प्रातिपदिक' संज्ञा नहीं होती। यहां 'भू' धातु 'अनुकार्य' है। उस 'भू' धातु के अर्थ का निर्देश करने के लिए उसका अनुकरएा 'भू सत्तायाम्' इस वाक्य में किया गया। यहां 'अनुकार्यं और 'अनुकरएा' को अभिन्त मानते हुए 'अनुकरएा' भूत 'भू' शब्द को अनर्थक माना गया क्योंकि वास्तिविक अर्थवत्ता तो 'भू' धातु की है। इस प्रकार अर्थवत्ता रूप 'कारण्' के अभाव में 'भू' इस अंश में 'प्रातिपदिक' संज्ञा रूप 'कार्य' भी नहीं दिखायी देता।

इस रूप में, जिस तरह धूम रूप 'कायं' से उसके 'कारएा' आग का अनुमान किया जाता है उसी प्रकार, 'प्रातिपदिक' संज्ञा रूप 'कायं' से उसके 'कारएा' रूप अर्थवत्ता का भी अनुमान सुकर है। मतः यह स्पष्ट है कि समास बाले प्रयोगों के समुदाय में विशिष्ट 'शक्ति' अथवा अर्थवत्ता होती ही है।

#### [व्यपेक्षावादी के एक ग्रन्य कथन का लक्डन]

यत्तु "पदार्थः पदार्थेन०" इति "वृत्तस्य विशेषग्योगो न" इति वचनद्वयेन 'ऋद्धस्य' इत्यादिविशेषग्गान्वयो न भवति, तत्तु समासे एकार्थीभावे स्वीकृतेऽवयवानां निरर्थकत्वेन विशेषग्गान्वयासम्भवात् फलितार्थ-परम् । युष्माकं तु अपूर्व-वाचनिकम् इति गौरवम् इत्यग्रे वक्ष्यते ।

जो यह कहा गया कि—''पदार्थ पदार्थ से ग्रन्वित होता है पदार्थ के एक देश से नहीं'' ग्रथवा 'विशेषण सहित का समास नहीं होता तथा समानयुक्त प्रयोग का विशेषण से सम्बन्ध नहीं होता" इन दोनों बचनों से ('व्यपेक्षा' पक्ष में 'राजपुरुषः' के 'राजः' के साथ) 'ऋद्धस्य' इत्यादि विशेषणों का सम्बन्ध नहीं हो पाता—वह (सब) तो, समास में 'एकार्थीमाव' सामार्थ्य मानने पर, ('राजन्' इत्यादि) ग्रवयवों के निर्धक होने से (उनके साथ) विशेषण का सम्बन्ध ग्रसम्भव होने के कारण ('एकार्थीभाव' सामर्थ्य मानने वाले) हमारे मत में, स्वतः सिद्ध बात को कहने वाले हैं। परन्तु ('व्यपेक्षा' सामर्थ्य मानने वाले) तुम्हारे मत में इन ग्रपूर्व (जो स्वतः सिद्ध नहीं हैं) बातों को 'त्रचन' (नियम-वाक्य) बनाकर कहना पड़ेगा। यह गौरव (विस्तार दोष) है इस बात को ग्रागे कहेंगे।

ऊपर (द्र० — पृ० ४१३-१४) 'ब्यपेक्षावाद' के समर्थन में यह कहा गया था कि इस मत में एक लाभ यह है कि 'राजपुरुषः' जैस प्रयोगों में 'राजन्' शब्द का, 'लक्षर्णा'वृत्ति के ग्राधार पर, 'राजा का सम्बन्धी' ग्रर्थ होगा। इसलिए 'राजन्' शब्द के ग्रर्थरूप इस 'पदार्थ' (राजा का सम्बन्धी) के एकदेश (एक भाग) 'राजा' के साथ 'ऋदस्य' जैसे

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

विशेषण नहीं लग सकेंगे क्योंकि "पदार्थ: पदार्थेन अन्वेति न तु तद्-एक-देशेन" यह सर्व-सम्मत परिभाषा है। परन्तु 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य में यह लाभ नहीं दिखाई देता।

इस का उत्तर देते हुए यहाँ यह कहा गया है कि 'एकार्थीभाव' सामध्यं में तो 'राजन्' जैसे प्रवयवभूत पदों का कोई ग्रर्थ ही नहीं है। वे तो 'राजपुरुषः' इस विशिष्ट समुदाय के ग्रयं में एकीभूत हो गये हैं। इसलिये ग्रनर्थक होने के कारण, बिना किसी नियम का ग्राध्य लिये, स्वतः ही 'ऋद्वस्य' जैसे विशेषण 'राजन्' जैसे ग्रवयवभूत पदों के साथ नहीं लगाये जा सकते। इस प्रकार 'एकार्थीभाव' सामध्यं में जो बात स्वतः सिद्ध है उसी का ग्रनुवाद मात्र उपर्युक्त नियम-वाक्यों में किया गया। परन्तु 'व्यपेक्षावाद' में उन नियमों का ग्राध्ययण करना ही पड़ता है ग्रयांत् उसकी की दृष्टि से ये नियम-वाक्य बनाने पड़ते हैं। इतना ही नहीं इस तरह के ग्रन्य ग्रनेक वाक्यों की रचना करनी पड़ती है जिसमें विशेष गौरव तथा विस्तार का दोष होता है जिसकी चर्च ग्रागे की जायेगी।

[''प्रत्यय धपने समीपवर्शी पद के प्रथं से सम्बद्ध स्वार्थ के बोधक होते हैं'' इस न्याय को अनुकूलता 'क्यपेक्षावाव' में ही है नैयायिकों के इस कथन का निराकरण]

> यत्तु ''प्रत्ययानां सन्तिहित-पदार्थ-गत-स्वार्थ-बोधकत्व-व्युत्पत्तिः'' इति तन् न । 'उपकुम्भम्', 'ग्रधंपिप्पली' इत्यादौ पूर्वपदार्थे विभक्त्यथन्वियेन व्यभिचारात् । मम तु ''प्रत्ययानां प्रकृत्यथन्वित-स्वार्थ-बोधकत्व-व्युत्पत्तेः'' विशिष्टोत्तरम् एव प्रत्ययोत्पत्तेः, विशिष्टस्यैव प्रकृतित्वात्, विशिष्टस्यैव ग्रथंवत्त्वाच्च न दोषः ।

जो यह कहा गया कि - ''प्रत्यय (ग्रपने) ग्रत्यन्त समीप (ग्रध्यवहित पूर्व में रहने वाले) पद के ग्रर्थ से सम्बद्ध स्वार्थ ('सङ्ख्या', 'कर्म' ग्रादि) के बोधक हैं'' यह नियम है - वह (ठीक) नहीं है क्योंकि 'उपकुम्भम्' (घड़ के समीप), 'ग्रर्थपिष्पली' (पीपली का ग्राथा), इत्यादि (प्रयोगों) में पूबपदों के ग्रर्थ ('समीप' तथा 'ग्रर्थ') में विभक्त्यर्थ का ग्रन्वय होने से (उपर्युक्त ब्युत्पित्त में) व्यभिचार (दोष) है। मेरे ('एकार्थीभाव'-वादी वैयाकरण के) मत में तो, "प्रत्यय (ग्रपनी) 'प्रकृति' के ग्रर्थ में ग्रन्वित होने वाले स्वार्थ के बोधक होते हैं' इस नियम (को मानने) के कारण, विशिष्ट (समुदाय) के बाद ही 'प्रत्यय' की उत्पत्ति होती है। इस कारण (कोई) दोष नहीं है।

ऊपर 'व्यपेक्षा' पक्ष के प्रतिपादन में, 'प्राप्तोदक:' जैसे प्रयोगों के उत्तरपद में 'लक्षरा।' का समर्थन करते हुए, यह कहा गया है कि एक त्याय है—''प्रत्यया: सन्निहित-पदार्थ-गत-स्वार्थ-बोधका: भवन्ति' अर्थात् प्रत्यय ग्रपने से सर्वथा समीप (अब्यवहित रूप से) पूर्व में विद्यमान पद के अर्थ से ग्रन्वित होने वाले स्वार्थ ('संङ्ख्या', 'कर्म' आदि) के बोधक

#### ममामादि-वृत्त्वयं

४२४

होते हैं । इस न्याय की अनुकूलता इसी बात में है कि 'प्राप्तोदकः' जैसे प्रयोगों के उत्तरपद में 'लक्ष्मणा' मानी जाय (इ०---पृष्ठ ४१५-१६) ।

व्यपेक्षावादियों के इस कथन के उत्तर में यहां उपयुंक्त स्याय का ही खण्डन किया जा रहा है। वस्तुतः स्याय का वह रूप नहीं है जो व्यपेक्षावादियों ने प्रस्तुत किया है स्योकि यदि नियम का वही रूप माना गया तो उसमें 'व्यभिचार' दोष स्राता है। 'उपकुम्भम्', 'ग्रथंपिप्पली' इत्यादि समासयुक्त प्रयोगों में विग्रह वाक्य है—'कुम्भस्य समीपम्' तथा 'पिप्पत्याः ग्रथंम्'। इसलिये इन समस्त प्रयोगों का स्रथं कमशः यह होगा कि 'कुम्भ के समीप की वस्तु', तथा 'पिप्पली का (सम्बन्धी) ग्राधा'। स्पष्ट है कि यहां पष्ठी विभिक्त के सर्थ 'सम्बन्ध' (का) का ग्रन्त्रय, समस्त प्रयोग 'उपकुम्भम्' तथा 'श्रवंपिप्पली' के, पूर्वपद में विद्यमान 'उप' तथा 'श्रवं के स्रथं में होता है जो श्रव्यवहित पूर्व में न होकर कमशः 'कुम्भं तथा 'पिप्पली' से व्यवहित हैं। उपरि प्रदर्शित न्याय में विद्यमान 'सिन्तिहत' पद का ग्रभिप्राय है 'ग्रव्यवहितपूर्वता'। इसलिय इन प्रयोगों में व्यवधानयुक्त पद के ग्रथं में विभक्त्यर्थ का ग्रन्वय होने के कारगा नियम-भंग या दूसरे इन्दों में व्यभिचार दोप है।

इसलिये वैयाकरण इस त्याय का वास्तविक रूप यह मानते हैं कि प्रस्यय अपनी प्रकृति के अयं से प्रस्वित होने वाले स्वार्थ ('सङ्ख्या', 'कमें' आदि) के बोधक होते हैं (''प्रत्ययाः प्रकृत्ययंन्वित-स्वार्थ-बोधकाः'')। 'प्रकृति' वह अंश है जिसमें 'प्रत्यय' का विधान किया जाता है तथा 'प्रत्यय' शब्द से विभक्तियाँ ('सु' इत्यादि) तथा 'कृत्', 'तद्धित' इत्यादि प्रत्यय अभिप्रेत हैं। न्याय के इस स्वरूप में व्यभिचार दोष नहीं आता क्योंकि यहां 'प्रत्यय' अर्थात् द्वितीया विभक्ति प्रवयत्विधिष्ट ('उप' तथा 'कृम्भ' से विशिष्ट एवं 'अर्थ' और 'पिष्पली' से विशिष्ट) पूरे समुदाय ('उपकृम्भ' तथा अर्थ-पिष्पली') से आती है। अतः इन प्रयोगों में द्वितीया विभक्ति रूप प्रत्यय की 'प्रकृति' हैं वे वे पूरे समुदाय। इस कारण न्याय के इस स्वरूप के अनुसार विभक्तियाँ उन उन, समासयुक्त, पूरे समुदाय के अर्थ में अन्वित होती हैं। इस रूप में 'अम्' विभक्ति, 'उपकृम्भ' तथा 'अर्थपिष्पली' के अर्थ में अन्वित होने वाले, स्वार्थ को ही कहेंगी।

न्याय के इस दोषरहित रूप को व्यपेक्षावादी नहीं मान सकता क्योंकि उसके मत में, ग्रवयव-विशिष्ट पूरे समुदाय से प्रत्यय का विधान न होने के कारण, पूरा समुदाय प्रत्यय की 'प्रकृति' नहीं बन पाता । यदि वह कथंचित् 'प्रकृति' बन भी जाय तो भी, उसका कोई विशिष्ट ग्रयं नहीं होगा । इसलिये उसमें विभक्त्ययं के ग्रव्वय की बात ही नहीं उठती । तुलना करो----"िकंच एवं 'चित्रगुम् ग्रानय' इत्यादौ कर्मत्वाचनन्वयापत्ति: । प्रत्ययानां प्रकृत्यर्थान्वितस्वाधं-बोधकत्व-व्युत्पत्ते: । विशिष्टो-त्तरम् एव प्रत्ययोत्पत्ते: । विशिष्टर्यंव प्रकृतित्वात्''। ''''यत्तु 'सन्तिहत-पदार्थ-गत-स्वायं-बोध-कत्व-व्युत्पत्तिर् एव कत्य्यते इति तन्त । 'उप-कृम्भम्', 'ग्रर्घ-पिप्पली' इत्यादौ पूर्व-पदार्थे विभवत्यर्थान्वयेन व्यभिचारात्'' (वैभूसा० पृ० २६७)।

## ['ब्यपेक्षाबाद' के सिद्धान्त में एक ग्रौर दोष]

किंच 'राजपुरुषः' श्रादौ 'राज'-पदादेः सम्बन्धिनि सम्बन्धे वा लक्षणा । नाद्यः । 'राज्ञःपुरुषः' इति

#### वेशकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

विवरण-विरोधात् । वृत्ति-ममानार्थ-वाक्यस्यैव विग्रह-त्वात् । ग्रन्यथा तस्माच् छिक्ति-निर्णयो न स्यात् । नान्त्यः । 'राज-सम्बन्ध-रूप-पुरुषः' इत्यन्वय-प्रसङ्गात् ।

ननु तर्हि 'वैयाकरणः' इत्यस्य 'व्याकरणम् ग्रधीते' इति, 'पाचकः' इत्यस्य 'पचिति' इति च कथं विग्रहः ? वृत्ति-समानार्थात्वाभावाद् इति । यत ग्राह—

त्राख्यातं तद्धित-कृतोर्यत् किञ्चद् उपदर्शकम् । गुरग-प्रधान-भावादौ तत्र दृष्टो विपर्ययः ॥

(वैभूसा० समासशक्तिनिर्णय, कारिका सं० ७)

'तद्धित-कृतोर् यत् किञ्चित्'ग्रर्थं - बोधकं विवरणम्-'ग्राख्यातम्' तिङन्तम् इति यावत् । तत्र विवरण-विवियमाणयोर् विशेष्य-विशेषण्-भाव-विपर्ययो दृष्ट इति । कृदन्त-तद्धितान्तयोर् ग्राक्ष्यप्राधान्यम्, ग्राख्याते व्यापारस्य इति बोध्यम् ।

इसके स्रतिरिक्त 'राज-पुरुषः' स्रादि (प्रयोगों) में 'राजन्' स्रादि की ('व्यपेक्षावाद' के सिद्धान्त के स्रनुसार) 'सम्बन्धों (स्रथं) में 'लक्षणा' मानी जाय या 'सम्बन्ध' (स्रथं) में । प्रथम विकल्प ('सम्बन्धों अर्थ में 'लक्षणा') इसलिये उचित नहीं है कि उसका 'विवरण' (विग्रह वाक्य) से विरोध उपस्थित होता है, क्योंकि वृत्ति के समान भ्रथं वाला वाक्य ही विग्रह (माना जाता) है। स्रन्यथा (वृत्ति तथा विग्रह-वाक्य में समानार्थकता के न होने पर) उस (विग्रह वाक्य) से वृत्ति-विशिष्ट प्रयोग की 'शिवत' का निर्णय नहीं हो सकता। स्रन्तिम विकल्प ('सम्बन्ध' स्रथं में लक्षणा) इसलिये मान्य नहीं है कि (तब 'राजपुरुषः' इस प्रयोग में) 'राज-सम्बन्धरूप पुरुष' इस प्रकार का ग्रन्वय होने लगेगा।

(यदि समान अयं वाला वाक्य ही विग्रह-वाक्य हो सकता है) तो फिर 'वैयाकरणः' इस (तद्धित' वृत्ति वाले प्रयोग) का 'व्याकरणम् अधीते' (व्याकरण पढ़ता है) यह (वाक्य) तथा 'पाचकः' इस ('कृत्' वृत्ति वाले प्रयोग) का 'पचिति'

१. प्रकाशित संस्करणों में, 'च' पाठ नहीं हैंं

२. तुलना करो—वाप० २, ३०५;

आख्यातं तद्धितार्थस्य यत् किञ्चिद् उपदर्शकम् । गुण-प्रधान-भावस्य तत्र हृष्टो विषयंयः ।।

#### मासादि-बृत्यथ

830

(पकाता है) यह (बाक्य) किस प्रकार विग्रह बन सकता है ? इन दोनों विग्रह वाक्यों में (वृत्ति के प्रयोगों से) समानार्थकता नहीं है ।

इसलिये (इस आशंका के उत्तर में) कहते हैं—

'तिद्वितान्त तथा कृदन्त प्रयोगों का (विग्रह वाक्य के रूप में प्रयुक्त) 'ग्राख्यात' (तिङन्त पद) थोड़ा बहुत (ही) ग्रर्थ-बोधक होता है (सर्वाशतः नहीं) क्योंकि उन दोनों ('तिद्धत' तथा 'कृत्' वृत्ति के प्रयोगों ग्रौर 'तिङन्त' पदों) में गौग्रता ग्रौर प्रधानता की हिष्टि से विपरीत स्थिति पाई गयी है।''

(श्रभिप्राय यह है कि) 'तिहतान्त' तथा 'कृदन्त' प्रयोगों के प्रथं के कुछ स्रंश का ही, (इन प्रयोगों के) विवरसम्भूत (श्रथवा विग्रह-वाक्य के रूप में प्रयुक्त), 'आख्यात' स्रथित 'तिङन्त' पद बोध कराते हैं, (क्योंकि) उन विग्रह वाक्य तथा विग्रह्ममारा (वृत्ति-विशिष्ट प्रयोग) में विशेष्य (प्रधान) तथा विशेष्य (गौरा) की स्थित का वैपरोत्य देखा गया है। 'कृदन्त' तथा 'तिहतान्त' प्रयोगों में आश्रथ ('कर्ता') की प्रधानता रहती है (तथा 'व्यापार' की गौराता रहती है) स्रोर 'तिङन्त' प्रयोगों में 'व्यापार' की प्रधानता रहती है (श्रीर श्राश्रय 'कर्ता' की गौराता रहती है) यह जानना चाहिये।

किञ्च 😁 ग्रन्वयप्रसङ्खातः — यहाँ 'व्यपेक्षावाद' के सिद्धान्त पर एक ग्राक्षेप यह किया गया कि 'राजपुरुषः' इत्यादि प्रयोगों में 'राजन्' इत्यादि अवयवों की किस यर्थ में 'लक्ष-एग' मानी जाय प्रथीत् 'राजन्' शब्द का लक्ष्य प्रथं क्या माना जाय-'राजसम्बन्धी' या 'राजसम्बन्ध' । यदि 'राजन्' का लक्ष्य ग्रथं 'राजसम्बन्धी' माना गया तथा उसका 'पुरुष' शब्द के अर्थ के साथ अभेदान्वय किया गया तो 'राजपूरुषः' इस समस्त प्रयोग का अर्थ होगा 'राजसम्बन्धी से अभिन्न पुरुष'। परन्तु इसके विश्रह वाक्य (विवर्गा) 'राजःपुरुषः' में षष्ठी विभन्ति प्रयुक्त है जिसका अर्थ होता है 'सम्बन्ध'। इसलिये उस 'सम्बन्ध' का 'म्राश्रयता' रूप से 'पुरुष' मर्थ में मन्वय किया जायगा । इस तरह 'राज्ञः पुरुषः' का अर्थ हुआ 'राजा के सम्बन्ध का आश्रयभूत पुरुष'। इस रूप में दोनों 'वृत्ति' तथा उसके विग्रह वाक्य के ध्रथों में पर्याप्त भ्रन्तर ग्रा जायगा जो सर्वेथा अवांछ-नीय है। विग्रह वाक्य वह होता है जो 'वृत्ति'-विशिष्ट प्रयोग के अर्थ को ही दूसरे शब्दों द्वारा प्रकट करता है। इसलिये दोनों के ग्रथों में ग्रन्तर नहीं होना चाहिये। इस ग्रभिन्नार्थकता के कारएा ही विग्रह वाक्य को विवरएा वाक्य भी कहा जाता है तथा इन विग्रह वाक्यों या विवर्ण वाक्यों को सम्बद्ध 'वृत्ति'-विशिष्ट प्रयोगों की 'शक्ति' अथवा अर्थ का निर्णायक माना गया है। यदि इन दोनों में अर्थ की दृष्टि से भन्तर म्रा गया तो फिर बिवरएा बाक्य को 'वृत्ति' की 'शक्ति' का निर्णायिक कैसे माना जा सकता है ? इस प्रकार पहला विकल्प दुषित हो जाता है।

दूसरा विकल्प, अर्थात् 'राजन्' इस अवयव की 'राज-सम्बन्ध' अर्थ में 'लक्षगा' है अर्थात् 'राजन् शब्द का लक्ष्य अर्थ 'राज-सम्बन्ध' है, मानना भी उचित नहीं है, क्योंकि इस स्थिति में 'राजसम्बन्ध' रूप अर्थ, 'राजन्' इस 'प्रातिपदिक' पद का अर्थ होने के कारण, 'प्रातिपदिकार्थ' बन जायगा। उधर 'पुरुष' शब्द का अर्थ 'पुरुष' भी 'प्रातिपदिकार्थ' है। इन दोनों 'प्रातिपदिकार्थो' का परस्पर अभेदान्वय ही किया जा सकता है--- 'भेद' सम्बन्ध

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मजूषा

से अश्वय नहीं किया जा सकता । अभिप्राय यह है कि 'राज-सम्बन्ध का आश्रय पुरुष' इस रूप में 'श्राश्रयता' रूप भेद-सम्बन्ध से इन दोनों 'प्रातिपदिवार्थी' का परस्पर अन्वय नहीं हो सकता । कारए। यह है कि 'दो प्रातिपदिवार्थी (नामार्थी) का, विरोधी विभिवतयों के स्रभाव में, अभेदान्वय होता है' यह एक स्वीकृत न्याय है। द्र० — "द्वयोः प्रातिपदिकार्थयोर् अभेदान्वयो ब्युरपन्नः" अथवा "नामार्थयोर् भेदेन साक्षाद अन्वय-बोधोऽब्युरपन्नः" । इस न्याय की चर्चा अनेक बार अपर हो चुकी है (द्र०— पृष्ट १६६-७०, १६१-६३, १६७, ४१५)।

इस प्रकार 'राज-पुरुषः' का अर्थ होगा 'राज-सम्बन्ध-हप पुरुष', जब कि 'राज-पुरुषः' प्रयोग से प्रतीत होने वाला अर्थ है 'राज-सम्बन्ध का आश्रय-भूत पुरुष'। इसलिये ये दोनों ही विकल्प दूषित है। इस कारण 'व्यपेक्षावाद' में 'लक्षणा' का सहारा लेने से भी काम नहीं चल सकता।

'एकार्थीभाव' सामर्थ्य के सिद्धान्त में यह दोष नहीं है क्योंकि इस सिद्धान्त में 'स्वरव' सम्बन्ध से 'राजा का सम्बन्धी पुरुष' इस ग्रथं में 'राजपुरुष:' इस समासयुक्त प्रयोग की 'शक्ति' मानी जाती है। इसलिय 'स्व-स्वामि-भाव' रूप 'भेद' सम्बन्ध के आधार पर 'राजा' में रहने वाली जो 'स्वामिता' है उससे निरूपित 'स्वता' से युक्त पुरुष ग्रथीत 'राजा रूप स्वामी का पुरुष स्वम् (सम्पत्ति) है'— इस ग्रथं का बोध होता है। इसी प्रकार का, 'स्व-स्वाभि-भाव' रूप भेद सम्बन्ध से, बोध 'राज्ञ: पुरुष:' इस वाक्य से भी होता है। समुदाय को एक शब्द मानने के कारए। यहाँ दो 'नाम' या 'प्रातिपदिक नहीं हैं। इसलिये दो 'प्रातिपदिकार्य' भी नहीं हैं। इस कारए। 'ग्रभेद' सम्बन्य की बात यहाँ उठती ही नहीं। इस प्रकार वाक्यार्थ तथा वृत्यर्थ में भेद नहीं ग्राता।

नतु तहिं ...... बोध्यम् :—यहाँ यह कहा गया है कि यदि सवंधा समान रूप से अर्थ का बोध कराने वाल वाक्य को ही विग्रह वाक्य (विवरण वाक्य) माना जाता है तो 'वैयाकरणः' तथा 'पाचकः' इस प्रकार के 'तिद्धितान्त' तथा 'कृदन्त' प्रयोगों का कमशः 'व्याकरणम् अधीते' तथा 'पचिति' इन वाक्यों को विग्रह वाक्य नहीं माना जा सकता क्योंकि इन दोनों विग्रह वाक्यों तथा प्रयोगों के अर्थों में विषमता है। 'तिद्धितान्त' तथा 'कृदन्त' प्रयोगों के अर्थों में 'व्यापार' के आश्रय 'कत्ति की प्रधानता है जब कि इनके विग्रह वाक्यों में, कमशः 'अधीते' तथा 'पचिति' इन क्रियापदों के प्रयोग किये जाने के कारण, स्वयं 'व्यापार' की ही प्रधानता है।

इस प्रश्न के उत्तर के रूप में यहाँ भट्टोजि दीक्षित की एक कारिका उद्धृत की गयी है। इस कारिका में यह कहा गया है कि 'तिङन्त' अर्थात क्रियापद 'तद्धितान्त' एवं 'कृदन्त' प्रयोगों के अर्थों को कुछ ही अंशों में प्रकट करते हैं, सर्वथा उसी रूप में प्रस्तुत नहीं कर पाते। इसका कारणा यह है कि 'तद्धितान्त' तथा 'कृदन्त' प्रयोगों में 'व्यापार' का आश्रय 'कर्त्ता' प्रधान होता है, 'व्यापार' गौणा होता है। परन्तु 'तिङन्त' पदों में 'व्यापार' प्रधान होता है तथा 'व्यापार' का आश्रय 'कर्त्ता' गौणा। इसलिये 'तिङन्त' पदों को 'तद्धितान्त' तथा 'कृदन्त' प्रयोगों के अर्थों का थोड़ा बहुत ही बोधक माना गया है—पूर्ण रूप से नहीं।

#### समामादि-बृत्त्यर्थ

४५€

['एकार्थोभाव'-सामर्थ्यपर किये जाने वाले कुछ ग्रन्य ग्राक्षेपों का समाधान]

तनु 'रथन्तर' शब्दाद् रथिकस्यापि प्रत्ययः किन्त स्याद् इति चेत् ? मैवम् । ''रूढ़िर् योगार्थम् अपहरित'' इति न्यायात् ।

ननु विशिष्ट-शक्ति-स्वीकारे 'पङ्कज'-पदाद् अवयवार्थ'-प्रतीतिर् मा भूत्, समुदाय-शक्त्यैव 'कमल'-पदवत् पृष्प-विशेष-प्रत्ययः स्याद् इति चेत् ? न । ''जहत्स्वार्था तु तत्रैव यत्र रूढ़िर् विरोधिनी'' इति स्रिभियुक्तोक्तेः। अवयवार्थ-संवलित-समुदायार्थे पद्मे शक्ति-स्वीकारात्।

स्रत एव चतुर्विधः शब्दः । यथा-'रूढः', 'योगरूढः', 'यौगिकः', 'यौगिकरूढश्च' । ''स्रवयवार्थम् स्रनपेक्ष्य समुदाय-शक्ति-मात्रेण स्रयं-बोधकत्वं रूढत्वम्''-'रथन्तरम्' इत्यादौ । ''स्रवयवार्थ-संवितित-समुदाय-शक्त्या स्रर्थ-बोधकत्वं योगरूढत्वम्''--'पङ्कजम्' इत्यत्र । ''स्रवयव-धक्त्यं योगिकत्वम्''--'पाचिका'' 'पाठिका' इत्यादौ । ''स्रवयव-शक्त्या समुदाय-शक्त्या च स्रर्थ-बोधकत्वं यौगिकरूढत्वम्''---मण्डपान-कर्न्-परोऽपि गृह-विशेष-परोऽपि 'मण्डप' शब्द उदाहरणाम्, इति विवेकः ।

'रथन्तर' शब्द से 'रथिक' का भी ज्ञान क्यों नहीं होता ?-- यह नहीं कहा जा सकता क्योंकि ''रुढ़ि-(प्रसिद्धि) 'यौगिक' ग्रथं को दूर कर देती है'' यह न्याय है।

विशिष्ट (समुदाय) में (वाचकता) शक्ति मानने पर 'पङ्कज' शब्द से अवयवों के अर्थ की प्रतीति नहीं होनी चाहिये, (केवल) समुदाय की शक्ति से ही. 'कमल' पद (से अवयवार्थ-ज्ञान के बिना ही विशिष्ट पुष्प-ज्ञान) के समान, पुष्प-विशेष का ज्ञान होना चाहिये— यह कहना उचित नहीं है, क्योंकि "जहत्स्वार्था वृत्ति' वहीं होती है जहां 'रूढ़ि' विरोधिनी होती है'—विद्वानों के इस कथन के अनुसार (यहाँ 'जहत्स्वार्था' वृत्ति के न होने के कारण) अवयवार्थ से युक्त अमुदायार्थ (पङ्क से उत्पन्न) 'पद्म' (के कथन) में ('पंकज' शब्द की) 'शक्ति' मानी गयी है।

**१. ह०—पाचक−पाठकेत्यादी** ।

¥30

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

इसीलिये शब्द चार प्रकार का होता है। जैसे —'रूढ़', 'योगरूढ़', 'यौगरूढ़', 'यौगरूढ़', 'यौगरूढ़', 'यौगरूढ़', 'यौगरूढ़', 'यौगरूढ़', तथा 'यौगिकरूढ़'। ''पद के अवयवों के अर्थ की अपेक्षा किये बिना केवल समुदाय की (वाचकता) 'शक्ति' से ही अर्थ का ज्ञान कराना 'रूढ़िता' है।'' जैसे—'रथन्तरम्' इत्यादि प्रयोगों में। ''अवयव के अर्थ से संयुक्त हुई समुदाय की 'शक्ति' से अर्थ का ज्ञान कराना 'योगरूढ़िता' है।'' (जैसे) 'पङ्कज' इत्यादि (प्रयोगों) में। 'अवयवशक्ति से ही अर्थ का बोध कराना 'यौगिकता' है।'' (जैसे) 'पाचिका', 'पाठिका' इत्यादि (प्रयोगों) में। ''अवयवशक्ति नथा समुदायशक्ति दोनों से (भिन्न भिन्न प्रयोगों में) अर्थ का ज्ञान कराना 'यौगिकरूढ़िता' है''। 'माँड पीने वाला' (इस) अर्थ का तथा घर-(के एक भाग) विशेष अर्थ का वाचक ' मण्डप' शब्द ('यौगिकरूढ़ि' का) उदाहरण है। यह (इन सबका) विवेचन है।

ननु रथन्तर " न्यायात् : यह प्रश्न किया गया है कि जब 'तृत्ति' के प्रयोग तथा उनके विग्रह वाक्यों को समान श्रथं वाला माना जाता है तो, 'रथन्तर' शब्द के विग्रह वाक्य 'रथेन तरित' (रथ + तृ + खच्) से 'रथिक' श्रथं का बोध होता है इसिलिये, 'रथन्तर' शब्द से भी 'सामविशेष' के साथ साथ 'रथिक' श्रथं का भी बोध होता चाहिये।

इस प्रश्न का उत्तर यह है कि एक न्याय है "हिंहर् योगार्थम् प्रपहरित" प्रश्नात 'हिंदि (परम्परा ग्रथवा प्रसिद्धि) शब्द के 'योगिक' ग्रथं को दूर कर देती है। इस न्याय के अनुसार, 'रथन्तर' शब्द की केवल 'साम'-विशेष के ग्रथं में प्रसिद्धि है। इसलिये, प्रसिद्धि के कारणा 'रथन्तर' शब्द का 'योगिक', ग्रथं बाधित हो जायेगा। इस तरह प्रसिद्धि के द्वारा 'यौगिक' ग्रथं, ग्रथींन् धातु तथा प्रत्यय रूप अवयवों से बोध्य ग्रथं, के दूर कर दिये जाने के कारणा ही इस शब्द को ऊपर (इ० पृ० ४०४-६), 'एकार्थी-भाव' के एक भेद, ('जहत्त्वार्थीं) के उदाहरणा के रूप में प्रस्तुत किया गया।

नतु विशिष्ट "पद्मे शिक्त-स्वीकारात्: "यहाँ यह प्रश्न किया गया है कि जब, 'व्यपेक्षा' सामर्थ्य के सिद्धान्त को न मान कर, 'एकार्थीभाव'-सामर्थ्य के सिद्धान्त को ही अपनाया जाता है, जिसके अनुसार विशिष्ट समुदाय ही विशिष्ट प्रयं का वाचक है, तो 'पङ्कज' शब्द से ('पङ्क + जन् + ड') 'पङ्क में उत्पन्न होने वाला' इस अवयवार्थ की प्रतीति नहीं होनी चाहिये। 'पङ्कज' इस पूरे समुदाय की शक्ति से सीधे पृष्प विशेष प्रयं की प्रतीति ठीक उसी प्रकार हो जानी चाहिये जिस प्रकार 'कमल' कहने से, उसके अवयवार्थ का ज्ञान हुए बिना ही, अभिप्रेत पुष्प-विशेष अर्थ का ज्ञान हो जाता है। पर ऐसा नहीं होता। 'पङ्कज' शब्द के प्रयोग करने पर अवयवार्थ का ज्ञान होता ही है। इसलिये अवयव में ही अर्थाभिधान की 'शक्ति' मानी जानी चाहिये विशिष्ट समुदाय में नहीं। वस्तुत: यह प्रश्न 'पङ्कज' शब्द को 'जहत्स्वार्था' वृत्ति का उदाहरएा मान कर किया गया है।

इस प्रश्त का उत्तर यह दिया गया कि 'एकार्थीभाव' सामध्यं मानने पर भी यहाँ, शब्दशक्ति के स्वभाव के विलक्षरण होने के काररण, श्रवयदार्थ सहित जी समुदायार्थ, अर्थात् पद्म या कमल, उस को 'पङ्कज' शब्द कहा करता है। श्रपने श्रवयवार्थ का

#### समासादि-वृत्त्यर्थ

४३१

परित्याग न करने के कारण ही इस तरह के प्रयोगों को 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य के एक भेद 'अजहत्स्वार्था' वृत्ति का उदाहरण माना जाता है। 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य के दूसरे भेद 'जहत्स्वार्था' का उदाहरण 'पङ्कज' शब्द को न मान कर ऐसे शब्दों को माना गया है जहाँ 'रूढ़ि' (प्रसिद्धि) अवयवों के प्रथाँ का विरोध करती है और उसे दूर हटा देती है। जैसे—'रथन्तर' शब्द, जिसकी चर्चा यहाँ की जा चुकी है।

श्रत एवं '''इति विवेकः — 'पङ्कुन' जैसे शब्द, ग्रवयवार्थ-सहित समुदायार्थ को कहा करते हैं इसिलये, 'जहत्स्वार्थी' वृत्ति के उदाहरण न होकर 'ग्रजहत्स्वार्थी' वृत्ति के उदाहरण हैं। 'रथन्तर' जैसे शब्द, जिनमें 'रूढ़ि' के द्वारा 'यौगिक' या अवयवार्थ का अपहरण कर निया जाता है, 'जहत्स्वार्थी' वृत्ति के उदाहरण हैं। इस टिंट से शब्द चार प्रकार के माने गये।

अपर 'शक्ति-निरूपएा' के प्रकरणा में (द्र० — पृष्ठ ५०-५५) शब्द में विद्यमान चार प्रकार की 'शक्तियों' की चर्चा — 'रूढ़ि', 'योग', 'योगरूढ़ि', यौगिकरूढ़ि इन नामों से — हो चुकी है। यहाँ 'समास' आदि 'वृत्तियों' की इष्टि से उन्हीं चार प्रकारों की, 'रूढ़', 'यौगिक', 'योगरूढ़', 'यौगिकरूढ़' इन नामों से, परिभाषा तथा उदाहरणा प्रस्तुत कर, उनका पुन: विवेचन किया जा रहा है। चीथे प्रकार (यौगिकरूढ़') की परिभाषा वहाँ नहीं दी गयी थी, यहाँ वह भी दे दी गयी है।

## [ 'व्यपेक्षा' सामर्थ्य में भ्रतेक दोव दिलाकर 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य का समर्थन]

व्यपेक्षा-पक्षे दूषगां शक्ति-साधकम् । हरिः' ग्रप्याह—

समासे खलु भिन्तेव शक्तिः पङ्कज-शब्दवत्। बहूनां वृत्ति-धर्मागां वचनैर् एव साधने। स्यान् महद् गौरवं तस्माद् एकार्थीभाव स्राक्षितः॥

'पङ्कज'-शब्दे योगार्थ-स्वीकारे शैवालादेरिप प्रत्ययः स्यात्। वृत्ति-धर्माः—विशेषण्-लिङ्ग-संख्याद्ययोगादयः—
''सिवशेषणानां वृत्तिर्न्०'' इत्यादि-वचनैरेव साध्याः, इति
तत्-तद् वचनः स्वीकार एव गौरवम्। मम तु एकार्थीभावस्वीकाराद् प्रवयवार्थाभावाद् विशेषणाद्ययोगो न्यायसिद्धः। वचनं च न कर्त्तं व्यं न्याय-सिद्धं च इति लाघवम्।

<sup>9.</sup> भृतृंहिर के वाक्यपदीय में ये पंक्तियां अनुपलब्ध हैं। परन्तु विभूसा० (पृ० २६३) में यह कारिका उल्लिखित एवं व्याख्यात है। इससे यह प्रतीत होता है कि यह कारिका, भृतृंहिर की न होकर, भटटोजि दीक्षित की है। (द्र०—वैभूसा०, समासभक्तिनिर्णय, कारिका सं० ४, पृ० २६३)।

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

'व्यपेक्षा' पक्ष में (विद्यमान) दोष ('एकार्थीभाववाद' के सिद्धान्त, ग्रर्थात् विशिष्ट समुदाय में ) 'शक्ति' का साधक है । भर्तृहरि ने भी कहा है—

"पङ्कज' शब्द के समान 'समास' म्रादि ('वृत्तियों') में (म्रवयव-शक्ति से) भिन्न ही (समुदाय में) शक्ति है। (क्योंकि) 'वृत्तियों' के म्रनेक धर्मों ('विशेषण', 'सङ्ख्या', 'लिङ्ग', 'च' इत्यादि से सम्बद्ध न होना इत्यादि) को वचनों (वार्तिकों) के द्वारा सिद्ध करने में बहुत बड़ा गौरव (विस्तार) होगा।''

यदि 'पङ्कज' शब्द में (समुदाय में शिक्त न मानकर) अवयवों के अर्थों को ही ('पङ्कज' शब्द का अर्थ) मान लिया गया तो ('पङकज' शब्द से) शैवाल आदि का भी ज्ञान होने लगेगा। 'वृक्ति' के 'धर्म' (अर्थात्) 'विशेषएा', 'लिङ्ग', 'सङख्या', आदि से असम्बन्ध—"सिवशेषएग्नां वृक्तिनं" इत्यादि—वचनों के द्वारा साध्य है। इसलिये ('अ्यपेक्षा' पक्ष में) उन उन ('धर्मों' के बोधक) वचनों को स्वीकार करना ही गौरव है। मेरे मत में, 'एकार्थीभाव' पक्ष के स्वीकार करने के कारएग अवयवार्थ के न होने से, 'विशेषएा' आदि से सम्बन्ध का न होना न्याय सिद्ध वात है। (इसलिये) वचन भी नहीं बनाना पड़ेगा तथा (ये 'धर्म') भी स्वतः सिद्ध होंगे। इस प्रकार (इस पक्ष में) लाधव है।

इस प्रकरिए का उपसंहार करते हुए ग्रपने ग्रभिमत सिद्धान्त—'एक'श्रीभाव' सामध्यं—का समर्थन करने की दृष्टि से 'व्यपेक्षा' सामध्यं में उपस्थित होने वाले कुछ दोषों का यहाँ उल्लेख किया गया है तथा उन दोषों को ही समुदाय में ही शक्ति, या दूसरे शब्दों में 'एकार्थीमाव' सामध्यं, के सिद्धान्त का साथक बताया गया है, ग्रथित इन दोषों के कारए। ग्रवयवों में ग्रथिभिधान की 'शक्ति' न मान कर समुदाय में ही 'शक्ति' माननी चाहिये। समुदाय में शक्ति' मानना ही 'एकार्थीभाव' सामध्यं है।

समासे "" पंकजशब्वन् इस प्रथम पिक्त में, 'समास' झादि 'वृत्तियों' के प्रयोगों के अवयवों में रहने वाली 'शिक्ति' से भिन्न, समुदाय में रहने वाली, 'शिक्ति' के दृष्टान्त के रूप में प्रसिद्ध 'पङ्कज' शब्द का उल्लेख किया गया है। यहाँ 'समास' शब्द सभी 'वृत्तियों' के उपलक्षरण के रूप में प्रयुक्त हुआ है। 'पङ्कज' शब्द का प्रयोग करने पर, समुदाय में विद्यमान 'शिक्ति' से, सीचे ही 'कमल' रूप अर्थ का ज्ञान होता है। यदि अवयवों में विद्यमान अर्थाभिधान 'शिक्ति' को भी स्वतंत्र रूप में स्वीकार किया जाय तो 'पङ्कज' शब्द से शैवाल आदि, जो भी पङ्क में उत्पन्त होते है उन सब, की प्रतिति होनी चाहिये। इससे स्पष्ट है कि भले ही यहाँ अवयवार्थ की सत्ता होती हो पर वह, अनेक अवयवों का अनेक अर्थ भी, समुदायार्थ में एकीभाव को प्राप्त हो जाता है—एक हो जाता है। इसलिये अवयवार्थरूपता नष्ट हो जाती है। इस प्रकार नैयायिक आदि 'व्यपेक्षा'-सामर्थ्य-वादी भी 'पङ्कज' जैसे शब्दों में समुदाय में ही 'शिक्ति' मानते है — अवयवों में नहीं। तो जिस प्रकार 'पङ्कज' शब्द में, समुदाय में 'शिक्ति' मानते जाती है उसी प्रकार 'वृत्तियों' के अन्य प्रयोगों में भी समुदाय में ही 'शिक्ति' मानी जाती है उसी प्रकार 'वृत्तियों' के अन्य प्रयोगों में भी समुदाय में ही 'शिक्ति' मानी जाती हो हिये।

#### समासादि-वृत्त्वर्थं

833

बहुनां वृत्तिधर्माराम् लाघवम्: इस ग्रंश में यह कहा गया कि 'व्ययेक्षा' सामर्थ्यं को मानते हुए 'वृत्ति' के प्रयोगों में भी यदि ग्रवयों की ही 'शक्ति' मानी गयी तो केवल 'वृत्ति' में दृष्टिगोचर होने वाले ग्रनेक 'धर्मों' या विशिष्ट स्थितियों की उपपत्ति के लिये ग्रनेक वचन या वार्तिकें बनानी पड़ेंगी। ये 'धर्म' या विशिष्ट स्थितियाँ हैं—'विशेषग्र', 'लिङ्ग', 'सङ्ख्या' ग्रादि का सम्बन्ध न होना।

विशेषर्णासम्बन्ध — जैसे 'राज्ञः पुरुषः' इस विग्रह वाक्य में 'ऋद्धस्य' जैसे विशेषर्णों का सम्बन्ध हो सकता है। परन्तु समासावस्था में, 'राजपुरुषः' जैसे प्रयोगों में इन विशेषर्णों का सम्बन्ध नहीं हो सकता।

लिङ्गासम्बन्ध - जैसे 'कुक्कुट्या प्रग्डम्' या 'मृग्याः क्षीरम्' इत्यादि विग्र वाक्यों में 'कुक्कुट' अधवा 'मृग' इत्यादि शब्दों के साथ स्त्रीलिंग का सम्बन्ध किया जाता है। परन्तु समास कर देने के बाद 'कुक्कुटाण्डम्' तथा 'मृग-क्षीरम्' जैसे प्रयोगों में इन शब्दों के साथ स्त्रीलिंग का प्रयोग नहीं होता। परन्तु 'लिङ्ग' के साथ ग्रसम्बन्ध रूप यह धर्म सर्वत्र नहीं पाया जाता।

सङ्ख्या-प्रसम्बन्ध—'राजपुरुषः' इस समास-युक्त पद के निग्नह नावय 'राजः राजोः राजां ना पुरुषः' इत्यादि में ग्रप्रधान 'राजन्' पद संख्या-निशेष से युक्त होता है। परन्तु 'राज-पुरुषः' इस समासावस्था में 'राजन्' के साथ संख्या का सम्बन्ध नहीं हो सकता। इस प्रकार समासावस्था में संख्या से ग्रसम्बन्ध की स्थिति रहती है तथा निग्नह नाव्य में संख्या का सम्बन्ध देखा जाता है। इस तथ्य को पतंजिन ने (महा० २.१.१. पृ० २१ में) निम्न शब्दों में प्रकट किया है—"संख्या-निशेषो भवति नावये—'राजः पुरुषः', 'राजोः पुरुषः' 'राजां पुरुषः' इति। समासे न भवति 'राजपुरुषः' इति।"

पतंजिल के इस कथन की व्याख्या करते हुए संख्या-विषयक इस स्थिति को कैय्यट ने निम्न शब्दों में स्पष्ट किया है—''वावये उपसर्जन-पदानि विभवस्यथाभियायि-त्वात् संख्याविशेषयुक्तं स्वार्थं प्रतिपादयन्ति । समासे त्वन्तभूतस्वार्थं प्रधानार्थम् प्रभिद्धिति इत्यभेदैकत्वसंख्याम् ग्रवगमयन्ति' (महा० प्रदीप टीका २.१.१ पृ० २०) ।

वस्तुतः समास की स्थिति में संख्या को श्रविभक्त माना जाता है। इस श्रविभक्त एवं भेद रहित संख्या की चर्चा करते हुए भर्तृहरि ने कहा है---

> यथौषिषरसाः सर्वे मधुन्याहितशक्तयः । ग्रविभागेन वर्तन्ते तो संख्यां तावृशों विदुः ॥ भेदानां वा परित्यागात् संख्यात्मा स तथाविधः । व्यापाराज्जातिभागस्य भेदापोहेन वर्तते ॥

> > (वाप० ३.१४.१००-१०१)

'व्यपेक्षा' सामर्थ्य में इन धर्मी को बताने के लिये ग्रलग ग्रलग वार्तिकें ग्रथना इष्टियां बतानी पड़ेगी - उन्हें शब्दों द्वारा कहना पड़ेगा। जैसे विशेषणा के भ्रयोग (ग्रसम्बन्ध) के लिये "सविशेषणानां वृत्तिनं वृत्तस्य वा विशेषणायोगो न" यह वचन कहना पड़ेगा। इसी प्रकार ग्रन्थ नभी धर्मों के साथ ग्रसम्बन्ध को बताने के लिये भी ग्रलग-ग्रलग वचन कहने पड़ेंगे, जिससे ग्रनावस्थक विस्तार (गौरव) होगा। उत्थर इस

वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

४३४

प्रकरण के आरम्भ में, ऐसे अथों का प्रदर्शन किया जा चुका है जो केवल 'वृत्ति' (समास आदि) की अवस्था में ही दिखाई देते हैं (द्र०— पृ० ४१३-१४)। उन सबका यहाँ 'धर्म' पद के अर्थ में समावेश समभना चाहिये। कात्यायन ने अपनी वार्तिक—"संख्या-विशेषो व्यक्ताभिधानम्, उपसर्जन-विशेषग्रम्, च-योगः" (महा० २.१.१. पृ० २०)—में इन 'धर्मों की और ही संकेत किया है।

'एकार्थीभाव' सामर्थ्य में यह माना जाता है कि 'वृत्ति' के प्रयोगों में अवयवार्थ होता ही नहीं। यदि होता भी है तो वह समुदाय के अर्थ में ही प्रभिन्न रूप से रल मिल जाता है इसलिए, वे वे अभीष्ट 'धमं' या स्थितियां वहां स्वतः सिद्ध हो जाती हैं— उनके लिये किसी प्रकार के वचन बनाने की भावश्यकता नहीं पड़ती। अतः 'व्यपेक्षा' सामर्थ्य के सिद्धान्त की ग्रपेक्षा 'एकार्थीभाव' सामर्थ्य के सिद्धान्त में विशेष लाघव है। इसीलिये महाभाष्य में इन उपर्युक्त धर्मों को 'एकार्थीभाव-कृत विशेषता' के नाम से प्रस्तुत किया गया है। द्र०— "इमे तर्हि एकार्थीभाव-कृता विशेषा:— 'संस्थाविशेषो व्यक्ताभिधानम् उपमर्जन-विशेषणां च-योगः'' (महा० २.१.१ पृ० २०-२४)।

## ['व्यवेक्षा' सामर्थ्य में कुछ ग्रौर दोष]

व्यपेक्षायां दूषगान्तरम् ग्राह

चकारादि-निषेधोऽथ बहु-न्युत्पत्ति-भञ्जनम् । कर्तन्यं ते न्यायसिद्धं त्वस्माकं तद् इति स्थितिः ॥ (वैभूसा०, समासशक्तिनिर्णय, कारिका सं० ५)

'घट-पटौ' इति इन्हे साहित्य-द्योतक-चकार-निषेधस् त्वया कर्तव्यः । 'ग्रादिना' 'घन-श्यामः' इत्यादौ 'इव' शब्दस्य । मम तु साहित्याद्यविच्छन्ने शक्ति-स्वीकारात् ''उक्तार्थानाम् श्रप्रयोगः'' इति न्यायात् तेषाम् श्रप्रयोगः ।

बहु-ब्युत्पत्ति-मञ्जनम् इति — ग्रवष्ठ्यर्थं-बहुव्रीहौ 'प्राप्तो-दकः' इत्यादौ पृथक् शक्ति-वादिनां मते 'प्राप्ति-कर्ञं-भिन्नम् उदकम्' इत्यादि-बोधोत्तरं तत्-सम्बन्धि-ग्राम-लक्षरा।याम् ग्रपि 'उदक-कर्तृं क-प्राप्ति-कर्म-ग्रामः' इत्यर्थालाभे प्राप्ते, 'प्राप्त' इति 'क्त'-प्रत्ययस्य

## समासादि-वृत्त्यर्थः

४३४

कर्त्रथं कस्य कमिथं लक्षणा। ततोऽपि "समान-विभक्तिक-नामार्थयोर् स्रभेद एव संसर्गः" इति व्युत्पत्त्या उदका-भिन्नं प्राप्तिकर्म इति स्यात्। उदकस्य कर्तृ तया प्राप्ताव् स्रन्वये तु "नामार्थयोर् स्रभेदान्वय"-व्युपत्ति-भञ्जनं स्याद् इति तात्पर्यम्। "नामार्थ-प्रकारक-शाब्दबुद्धित्वा-विच्छन्नं प्रति विभक्त्यर्थोपस्थितेः कारशत्त्वम्" इति व्युत्पत्ति-भञ्जनं च।

मम तु पृथक् शक्त्यनङ्गीकारात् विशिष्टस्यैव विशिष्टार्थं-वाचकत्वात् नामार्थं-द्वयाभावान् न क्वचिद् अनुपपत्तिर् इत्यलम् ।

# इति समासादिवृत्त्यर्थः।

# इति श्रोशिवभट्ट-सुत-सतीदेवी-गर्भज-नागेशभट्ट-कृता परमलघुमंजूषा समाप्ता ।

'व्यपेक्षा' सामर्थ्य में (कुछ) श्रौर दोष कहते हैं---

"तुभ (व्यपेक्षावादी) को 'चकार' श्रादि का निषेध तथा श्रनेक व्युत्पत्तियों का श्रतिक्रमण करना पड़ेगा। ('एकार्थीभाव' को मानने वाले) हम लोगों (वैयाकरणों) के मत में वह ('चकार' श्रादि का निषेध) स्वतः सिद्ध है (तथा भनेक श्रथवा व्युत्पत्तियों-नियमों का भी श्रतिक्रमण नहीं होता)।

'घटपटौ' (घड़ा ग्रौर वस्त्र) इस 'द्वन्द्व' (समास के प्रयोगों) में 'साहित्य' (सह-भाव ग्रर्थात् एक साथ होना) का द्योतन कराने वाले 'च' का निषेध तुफ ('ब्यपेक्षा'-सामर्थ्य-वादी) को करना पड़ेगा। (कारिका के) 'ग्रादि' पद से 'घनस्यामः' (बादल के समान काला) इत्यादि में 'इव' का निषेध करना होगा (यह बताया गया)। ('एकार्थीभाव' सामर्थ्य को मानने वाले) मेरे मत में तो 'साहित्य' (सह-भाव) ग्रादि से युक्त ग्रर्थ में ('घटपटौ') इस समुदाय की 'शक्ति' मानने से, "उक्तार्थानाम् ग्रप्रयोगः" (जो ग्रर्थ प्रकट हो चुका है उस के लिये शब्दों का प्रयोग नहीं किया जाता) इस न्याय के अनुसार, उन ('च' तथा 'इव' ग्रादि) का प्रयोग नहीं करना पड़ता।

'बहुब्युत्पत्तिभञ्जनम्' का यह स्रभिप्राय है कि 'षष्टी' विभक्ति से भिन्न सर्थ वाले 'बहुन्नीहि' समास के 'प्राप्तोदकः' इत्यादि प्रयोगों में, पृथक् पृथक् (स्रवयवों की) 'शक्ति' मानने वालों के मत में, ''प्राप्ति' (रूप क्रिया) के 'कर्ता' से श्रभिन्न 'उदक' (प्राप्त होने वाला जल)' इत्यादि के बोध के पश्चात् उस १. इ॰, बंगि॰—कारणस्वात ।

**₽**\$8

#### वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

('प्राप्तोदक') से सम्बद्ध ग्राम में 'लक्षणा' करने पर भी, "उदक है 'कर्ता जिसमें ऐसी प्राप्ति का 'कर्म' ग्राम" इस ग्रर्थ का ज्ञान न होने के कारण, 'प्राप्त' इस (पद) के 'कर्त्ता' ग्रर्थ वाले 'क्त' प्रत्यय की 'कर्म' ग्रथं में 'लक्षणा' करनो पड़ेगी। उसके बाद भी, "समान-विभिव्तिक-नामार्थयोर् ग्रभेद एव संसर्गः'' (एक विभिव्ति वाले दो 'प्रातिपदिकार्थों' में केवल 'ग्रभेद' सम्बन्ध ही होता है) इस न्याय के ग्रनुसार, "उदक से श्रभिन्न 'प्राप्ति' (क्रिया) का 'कर्म'' यह (ग्रनभीष्ट) ग्रर्थ प्रकट होगा। यदि 'उदक' का प्राप्ति' में 'कर्तृता' सम्बन्ध से ग्रन्वय किया गया तो '(समान विभिव्ति वाले) दो प्रातिपदिकार्थों में ग्रभेदसम्बन्ध से ग्रन्वय होता है' इस न्याय का ग्रतिक्रमण होगा। इसके ग्रतिरिक्त ''प्रानिपदिकार्थ' है 'प्रकार' (विशेषण्) जिसमें ऐसे 'शाब्द बोध' के प्रति विभिव्ति के ग्रर्थ का ज्ञान कारण है'' इस न्याय का भी विरोध होगा।

('एकार्थीभाव' सामर्थ्य को मानने वाले) मेरे मत में (अवयवों की) पृथक् पृथक् 'शक्ति' न मानने तथा (अवयव से) विशिष्ट (समुदाय) को (अवयवार्थ से) विशिष्ट अर्थ (समुदायार्थ) का वाचक मानने के कारण दो 'प्रातिपदिकार्थों' के न होने से कही कोई असङ्गति नहीं है। इस रूप में यह विषय समाप्त होता है।

श्री शिवभट्ट के पुत्र तथा श्रीमती सतीदेवी के गर्भ से उत्पन्न श्री नागेशभट्ट-रचित परमलघुमञ्जूषा समाप्त हुई।

यहां इस प्रकरण के अन्त में कुछ घौर दोषों का प्रदर्शन करते हुए नागेश ने एक ग्रौर कारिका उद्भृत की है। यह कारिका भी वैभूसा० में समास-अक्ति-निर्णय के प्रकरण (पृ० २७१) में उल्लिखित एवं व्याख्यात है।

चकारादि' 'इति स्थिति: —इस कारिका का अभिप्राय यह है कि 'इन्द्र' समास के 'घटपटौ' इत्यादि प्रयोगों के विग्रह वाक्य 'घटक्च पटक्च' इत्यादि में 'च' दिखाई देता है। इसलिये 'व्यपेक्षावाद' के सिद्धान्त में 'घटपटौ' इत्यादि 'वृत्ति' के प्रयोगों में भी 'च' का प्रयोग प्राप्त होगा। ग्रतः उसका लोग करना पड़ेगा। यहां कारिका में 'ग्रादि' शब्द से 'इव' ग्रादि का संग्रह ग्रभिप्रेत है जिनका ऊपर इस प्रकरण के ग्रारम्भ में प्रदर्शन हो चुका है। जैसे - 'घनक्यामः' में 'इव' का लोग, 'निष्कौशाम्बः' में 'क्रान्त' का लोग, इत्यादि।

'एकार्थीभाव' साम्मर्थ्य अथवा समुदाय में 'शक्ति' मानने पर इस प्रकार का कोई दोष नहीं उपस्थित होता क्योंकि वहाँ 'घटपटौ' इस पूरे समुदाय को 'घड़ा ग्रौर वस्त्र' इस समुदित अभिन्नाय का वाचक माना जाता है। इसी प्रकार 'घनश्यामः' यह पूरा समुदाय 'घन-सहश श्याम' का वाचक है। इसलिये "उक्तार्थानाम् अन्नयोगः" इस न्याय के अनुसार इस पक्ष में 'च', 'इव' ग्रादि के प्रयोग की ग्रावश्यकता ही नहीं रहती।

बहु-ब्युत्पत्ति-भंजनम्'' ' ''इति तात्पर्यम् : —कारिका के 'बहुब्युत्पत्तिभंजनम्' इस श्रंश को स्पष्ट करते हुए नागेश ने यह श्रभिप्राय ब्यक्त किया है कि ब्यपेक्षाबादी नैयायिक विद्वान् यह कहते हैं कि 'राजपुरुषः', 'विश्वगुः' इत्यादि 'वृत्ति' के प्रयोगों में

#### समासादि-बृत्त्यर्थे

४३७

इनके अवयवों के अर्थ ही, 'आकांक्षा' आदि के आधार पर परस्पर सम्बद्ध हो कर, विशिष्ट अर्थ का रूप धारण कर लेते हैं। ऊपर यह दिखाया जा चुका है कि 'राजपुरुषः' इत्यादि के 'राजन्' आदि अंशों में 'लक्ष्मणा'वृत्ति के द्वारा अभीष्ट अर्थ की प्राप्ति किस प्रकार की जा सकती है।

परन्तु एकार्थीमाव-वादी वैयाकरण विद्वानों का यह कहना है कि 'राजपुरुषः' या 'चित्रगुः' जैसे कुछ प्रयोगों में 'लक्षगा' वृत्ति के आश्रय से अभीष्ट अर्थ की प्राप्ति भले ही कर ली जाय परन्तु 'वृत्ति' के अनेक प्रयोगों में 'लक्षगा' वृत्ति के द्वारा काम नहीं चल सकता। 'प्राप्तोदको ग्रामः' इत्यादि, षष्ठी तथा सप्तमी के अर्थ से भिन्न अर्थ वाले, 'बहुवीहि' समास के अनेक प्रयोग ऐसे हैं जिनमें यदि 'लक्षगा' के आश्रय से अभीष्ट अर्थ की प्राप्ति का प्रयास किया जाय तो अनेक त्यायों का उल्लङ्घन होने लगता है।

'प्राप्तोदको ग्रामः' इस प्रयोग का ग्रार्थ है 'वह गाँव जिसमें पानी ग्रा गया है'। यहाँ 'प्राप्तम् उदकं प्रम्' इस विग्रह वाक्य के ग्रनुसार 'प्राप्तोदकः' का ग्रार्थ हुम्रा "यत्' है 'कमं' जिसमें ऐसी 'प्राप्ति' (क्रिया) का 'कर्ता' उदक' ग्रार्थात् 'जिसे पानी प्राप्त हुम्रा है' क्योंकि यहाँ 'प्र' उपसर्ग पूर्वक 'प्राप्' वातु से 'गत्यर्थाकर्मकः'' (पा० ३.४.७२) सूत्र के अनुसार 'कर्त्ता' में 'क्ते प्रत्यय ग्राया है। इसलिये 'प्राप्त' का ग्रार्थ है 'प्राप्ति' क्रिया का 'कर्त्ता'। 'प्राप्त' पद के इस ग्रार्थ के साथ 'उदक' पद के ग्रार्थ 'जल' का 'ग्राभेद' सम्बन्ध माना गया।

इस रूप में 'प्राप्तोदकः' पद के श्रवयवों से "प्राप्त के 'कर्ता' से ग्रमिन्त 'उदक' इस अर्थ का बोध तो हो जाता है परन्तु "उदक है कर्ता' जिसमें तथा 'ग्राम' है 'कर्म' जिसमें ऐसी 'प्राप्ति' रूप क्रिया'' इस अभीष्ट तथा अनुभूत अर्थ की प्राप्त नहीं हो पाती। यदि व्यपेक्षावादियों के अनुसार यहाँ 'उदक' पद की 'उदक-सम्बन्धी ग्राम' इस अर्थ में 'लक्षरणा' मानी जाय तो भी 'प्राप्तोदक' पद से "प्राप्ति' के 'कर्ता' से अभिन्न जो 'उदक' तत्सम्बन्धी ग्राम' यही ग्रथं प्रकट होगा। अभीष्ट अर्थ—"उदक' है 'कर्ता' जिसमें ऐसी 'प्राप्ति' का 'कर्म" तब भी प्रकट नहीं हो पाता। अभिप्राय यह है कि 'ग्राम' का बोध 'उदक' के सम्बन्धी के रूप में तो हो जायगा परन्तु 'प्राप्ति' के 'कर्म' के रूप में उसका बोध, 'उदक' पद में 'लक्षरणा'वृत्ति मान कर भी, नहीं हो पाता।

यदि, 'प्राप्त' पद में 'कर्ता' के अर्थ में जो 'क्त' प्रत्थय श्राया है उस, 'क्त' प्रत्यय की 'कम' के अर्थ में 'लक्षणा' की गयी तो यह कठिनाई उपस्थित होगी कि 'प्राप्त' तथा 'उदक' इन दो 'प्रातिपदिकों' के अर्थों का अभेद-सम्बन्ध से अन्वय करना पड़ेगा। क्योंकि 'प्राप्त' तथा 'उदक' दोनों पद समान विभिन्त वाले हैं तथा 'प्रातिपदिक' हैं। इसलिये, "समान-विभिन्तक-सामार्थयोर् अभेद एव संसगः" (समान विभिन्त वाले दो नामार्थों अथवा प्रातिपदिकार्थों में परस्पर अभेद सम्बन्ध ही होता है) इस न्याय के अनुसार, 'प्राप्त' तथा 'उदक' पदों में अभेद सम्बन्ध मानना होगा। ऐसी स्थित में 'प्राप्तीदकः' पद का अर्थ होगा "उदक से अभिन्न प्राप्ति किया का 'कम'"। जबिक इस पद का अभीष्ट अर्थ है—"उदक में होने वाली जो प्राप्ति किया उसका 'कमं"।

¥35

#### वैथाकरण-सिद्धात-परम-लघु-मजूष।

यदि 'उदक' को 'कत्तां' मान कर उसका 'प्राप्तां क्रिया में प्रस्वय किया गया तो ग्रामेद-सम्बन्ध न होने के कारण उपर्युक्त त्याय का उल्लंघन होगा । साथ ही ''नामार्थ- योर् भेदेन साक्षाद् अन्वयोऽब्युत्पन्नः'', ग्रायांत् दो प्रातिपदिकार्थों का भेद सम्बन्ध से अन्वय साक्षात् नहीं होता श्रपितु किसी भिन्न विभिन्ति की सहायता से ही होता है, इस न्याय का भी उल्लंघन होता है क्योंकि यहाँ 'प्राप्तोदक:' पद में भिन्न विभिन्ति के बिना ही भेद सम्बन्ध की उपस्थिति करायी जा रही है। द्रष्टब्य —

''प्राप्ति-कर्त्रभिन्तम् उदकम्' इत्यादि-बोधोत्तरं तत्-सम्बन्धि-ग्राम-लक्षणायाम् ग्रिपि 'उदक-कर्तृ'क-प्राप्ति-कर्म-ग्रामः' इत्यर्थालाभात् 'प्राप्त' इति 'क्त'-प्रत्ययस्यैव कर्त्रर्थकस्य कर्मेणि लक्षणा चेत् तर्हि 'समानाधिकरण-प्रातिपदिकार्थणेर् ग्रभेदान्वय'-व्युत्पत्ति-भंगापत्तेः । 'प्राप्तेः' घात्वर्थतया कर्तृंता-सम्बन्धेन उदकस्य तत्रान्वयासम्भवाच्च'' । (वैभूसा० पृ० २७२) ।

नामार्थक-प्रकारक'''' इस्यलम् : - इसके श्रतिरिक्त ''नामार्थप्रकारक-शाब्द-बुद्धित्वावच्छिनं प्रति विभक्त्यर्थोपस्थितेः कारएएत्वम्'' (जिसमें 'प्रातिपदिकार्थ' विशेषए हो ऐसे शब्दबोध के प्रति विभक्ति के अर्थ का ज्ञान हो कारए बनता है) इस त्याय का भी विरोध व्यपेक्षावादी की उपर्युक्त प्रक्रिया में होता है क्योंकि यहाँ ''उदक है 'कर्त्ता' जिसमें ऐसी 'प्राप्ति'' इस शाब्द बोध में 'उदक' रूप 'प्रातिपदिक' का अर्थ 'जल' विशेषएा के रूप में विद्यमान है। इसलिये यह आवश्यक है कि इस 'प्राति-पदिकार्थ-प्रकारक' ('प्रातिपदिकार्थ' जिसमें 'प्रकार' अर्थात् विशेषएा है) शाब्दबोध की संगति के लिये पष्ठी जैसी किसी विभक्ति का प्रयोग किया जाय।

'एकार्थीभाव' सामर्थ्य में ये दोप नहीं श्राते क्योंकि वहाँ तो 'वृत्ति' के प्रयोगों में पद के विविध अवयवों में अर्थाभिधान की शक्ति मानी ही नहीं जाती। इसके विपरीत इस सिद्धाग्त में यह माना जाता है कि अवयव-विशिष्ट समुदाय ही अवयवार्थ-विशिष्ट समुदायर्थ का वाचक है। इसिचय यहाँ दो 'प्रातिपदिकार्थों' की उपस्थित की बात ही नहीं वनती। इस प्रकार यह कहा जा सकता है कि इस 'एकार्थी-भाव' सामर्थ्य के सिद्धान्त में किसी प्रकार की कोई अनुपपत्ति नहीं है। इसिचये वैयाकरएों को यही पक्ष अभिमत है।

# वैयाकरणसिद्धान्तपरमलघुमंजूषा में उद्भृत सन्दर्भ

| सन्दर्भ                                  | स्रोत                       | पृष्ठ             |
|------------------------------------------|-----------------------------|-------------------|
| <b>अ</b> कथितं च ।                       | पाठ १.४.५१                  | ३३४               |
| <b>ग्र</b> क्ताः शकंरा उपद्याति ।        | ग्रज्ञात                    | ५७                |
| ग्रत्यन्तासस्यपि ह्यर्थे                 | मीमांसाक्लोकवार्तिक, शेष-   |                   |
| <i>शानं-</i> शब्दः करोति च ।             | कृष्ण रामनाय शास्त्रीसम्पा- |                   |
|                                          | दित, मद्रास विश्वविद्यालय,  |                   |
|                                          | १६४०, पृ० ३३                | ११८               |
| 'ग्रथ' शब्दस्य प्रारम्भक्रिया-क्षेपक-    | _                           |                   |
| त्वम् ।                                  | द्र० पाटि०                  | १६७               |
| ग्रथ शब्दानुशासनम् ।                     | महा०, भा० १, पृ० ४          | <b>१</b> द ६- द ७ |
| श्रथतस्मिन् व्यपेक्षायां सामध्ये योऽसा-  |                             |                   |
| वेकार्थीभावकृतो विशेषः स वक्तव्यः।       | महा० २.१.१ पृ० ६५           | ४०४               |
| ग्र <b>धिशीङ्स्थासाम्</b> ० ।            | पा० १.४.४६                  | १४०               |
| भ्रनिच च ।                               | पाठ ६,४,४७                  | २१८               |
| ब्रनन्यलभ्यस्यैव शब्दार्थत्वात् ।        | न्याय                       | १७०               |
| <b>ग्रनभि</b> हिते ।                     | 410 2.3.8                   | १७०,१५०           |
| अनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम् । |                             |                   |
| विवतेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः।।      | वाप० १.१                    | <i>e</i> /3       |
| स्रनेकव्यव्रयभिव्यङ् <sub></sub> ग्या    |                             |                   |
| जातिः स्फोट इति स्मृताः ।।               | वाप० १.६३                   | ११०               |
| श्रन्यायश्चानेकार्थस्वम् ।               | न्याय                       | १६४               |
| श्रन्योन्याभावबोधे प्रतियोग्यनुयोगि-     |                             |                   |
| पदयोः समानविभक्तिकत्वं नियामकम् ।        | न्याय                       | २२६               |
| श्रपदं न प्रसुंजीत ।                     | <b>अ</b> ज्ञात              | ४००,४२०           |
| 'अपसरतः' इति सृवातुना गतिद्वयस्या-       |                             |                   |
| प्युपादानाद् एकनिष्ठां गतिम्प्रति        |                             |                   |
| इतरस्यापादानत्व <b>म् ग्रविरुद्धम्</b> । | द्र० वैभूसा० पृ० ३६४        | ३६३               |
| श्रपादानम् उत्तराग्धि कारकाणि            |                             |                   |
| बाधन्ते ।                                | द्र० पाटि०                  | ३४२,३६१           |
| श्रभक्ष्यो ग्राम्यकुक्कुटः ।             | द्र० पाटि०                  | २६४               |
| श्रभिधानं च तिङ्कृत्तद्वितसमासै:।        | महा० २.३.१                  | १८०               |
| म्रभिहिते प्रथमा ।                       | महा० २.३.४६                 | ३१६               |

#### . वैवाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मञ्जूषा

| सन्दर्भ                                                                       | स्रोत                              | पृष्ठ                |
|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------|
| श्रभ्यासार्थे द्रुता वृत्तिः<br>मध्या वै चिन्तने स्मृता ।                     |                                    |                      |
| शिष्यारणाम् उपदेशार्थं                                                        |                                    |                      |
| वृत्तिरिष्टा बिलम्बिता ॥                                                      | द्र० पाटि०                         | १०६                  |
| श्रहराया विगाक्ष्यैकहायन्या सोसं                                              |                                    |                      |
| क्रीसाति :                                                                    | ब्र <b>ं तैसिरीय सं</b> हिता ६.१.६ | १५०                  |
| श्रथंभेदात् शब्दभेद:।                                                         | महा० १.१.७, २०                     | 39                   |
| 'श्रर्थवत्' इति किम् ? ग्रर्थवतां समु-<br>दायोऽनर्थकः । दश दाडिमानि, षडु      |                                    |                      |
| ग्रपूपाः, कुण्डम् अजाजिनम् ।                                                  | द्र० पाटि०                         |                      |
| भ्रथंबद्०।                                                                    | पा० १.२.४५                         | ४००                  |
| श्रम्यंललाटयो:० ।                                                             | पा० ३.२.३६                         | २१ द                 |
| ग्रस्ति प्रवर्तनारूपम्<br>ग्रनुस्यूतं चतुष्वीप ।<br>तत्रैव लिङ् विघातव्यः     |                                    | ,,                   |
| किम्भेदस्य विवक्षया ॥                                                         | वैभूसा० पृ० १६० पर उद्धृत          | २५५                  |
| ग्राकांक्षितविधानं ज्यायः ।                                                   | न्याय                              | १६७                  |
| श्राख्यातं तद्धितकृतोयंत्किचिदुपदर्शकम् ।                                     | वैभूसा० समासञ्जवितनिर्णय,          |                      |
| गुराप्रधानभावादौ तत्र दृष्टो विषयंय:।।                                        |                                    | ४२६                  |
| श्रातश्च विषमीप्सितं यद् भक्षयति                                              |                                    |                      |
| ताडनात् ।                                                                     | महा० १.४.५०                        | ३३२                  |
| श्रात्मा ग्रात्मानं जानाति ।                                                  | महा॰ ३.१.८७                        | १५१                  |
| <b>ग्रादि</b> जिटुडुव: ।                                                      | पा० १.३.५                          | १३६                  |
| म्रानन्त्येऽपि हि भावानाम्<br>एकं कृत्वोपलक्षग्राम् ।<br>शब्द: सुकरसम्बन्धो   |                                    |                      |
| न च व्यभिचरिष्यति ॥                                                           | तन्त्रवार्तिक ३.१.६.१२             | ३८२                  |
| म्राप्तो नाम म्रनुभवेन वस्तुतत्त्वस्य<br>कारस्म्येन निश्चयवान् । रागादिवज्ञा- |                                    | . ,                  |
| दिप नान्यथावादी यः सः।                                                        | ग्रज्ञात                           | १५                   |
| श्रार्हात्० ।                                                                 | पा० ४.१.१६                         | , ,<br>, ,           |
| म्राश्रयोऽविधिरुद्देश्यः<br>सम्बन्धः शक्तिरेव वा ।<br>यथायथं विभक्तयर्थाः     |                                    | *\                   |
| सुपां कर्मेति भाष्यतः ॥                                                       | वैभूसा० पृ० १६८                    | <b>३</b> २ <b>१</b>  |
| इको यण् अचि।                                                                  | पा० ६.१.७७                         | न्द्र<br>क्र्यु,≩६्क |
|                                                                               |                                    |                      |

| वैयाकरणसिद्धान्तपरमलघुमंजूषा में उद्भृत सन्दर्भ ४४ |                               |                 |
|----------------------------------------------------|-------------------------------|-----------------|
| सन्दर्भ                                            | स्रोत                         | पृष्ठ           |
| इवार्थः सादृश्यम् ।                                | ग्रज्ञात                      | २०५             |
| उक्तार्थानाम् भप्रयोगः ।                           | न्याय                         | ४११,४३३         |
| उच्चारित एव शब्दो श्रथंप्रत्यायको                  |                               |                 |
| नानुच्चारितः ।                                     | द्र० पार्टि०                  | २४३             |
| उत्तरपदार्थप्राधान्यं नञ्तत्पुरुषस्य ।             | न्याय                         | २ <b>१२</b>     |
| उत्पन्नस्य सत्त्वस्य स्वरूपावधारगारूपां            |                               |                 |
| सत्तामाचाष्टे ग्रस्त्यादिः ।                       | द्र० पाटि०                    | १४८             |
| उपमानानि सामान्यवचनैः।                             | पाठ २.१.५५                    | २०६             |
| उपकारः उपकार्योपकारकयोर्यत्र बोध-                  |                               |                 |
| शक्त्योरुपकारस्वभावः सम्बन्धो                      |                               |                 |
| यत्रास्ति तत्र धर्मः शक्तिरूपः कार्यं              |                               |                 |
| दृष्ट्वाऽनुमीयते । ग्रसौ सम्बन्धः शक्ती-           |                               |                 |
| नामपि कार्यजनने उपकारकः, गुणाना-                   |                               |                 |
| मपि द्रव्याश्रितत्वनियामक: ।                       | द्र० पाटि०                    | २६-३०           |
| उपकारः स यत्रास्ति                                 |                               |                 |
| घमंस्तत्रानुगम्यते ।                               |                               |                 |
| शक्तीनामप्यसौ शक्तिर्                              |                               |                 |
| गुणानामध्यसौ गुणः ।।                               | द्र० पाटि०                    | 35              |
| उपपदम् ऋतिङ् ।                                     | पा० २.२.१६                    | १४६             |
| उपेयप्रतिपत्त्यर्था उपाया ग्रन्यवस्थिताः ।         | वैभूसा०, का० सं० ६८           | १३              |
| ऋतौ भा <b>र्याम्</b> उपेयात्                       | <b>ग्रज्ञा</b> त              | २३५             |
| एक इन्द्रशब्दः क्रतुशते प्रादुर्भूतो युगपत्        |                               |                 |
| सर्वयागेष्वगं भवति ।                               | द्र० पाटि०                    | \$3             |
| एकदेशे समूहे वा व्यापारागां पचादयः                 | 1                             |                 |
| स्वभावतः प्रवर्तन्ते तुस्यरूपं समाश्रिताः ।        | । वाप० ३.७.५⊏                 | १४०             |
| एकोऽयं शब्दो बह्वर्थः ।                            | द्र० पाटि०                    | 3.€             |
| एवे चानियोगे                                       | महा० ६.१.६४                   | २३ <b>१</b>     |
| एप बन्ध्यासुतो याति खपुष्पकृतशेखरः।                | 5                             |                 |
| कूर्मक्षीरचये स्नातः शशश्रु गधनुर्घरः ॥            | _                             | ₹ <i>७</i><br>- |
| ग्रोमित्येकाक्षरं ब्रह्म ।                         | ब्रह्मविद्या उप० ३, गीता ६.१३ | ₹8              |
| कटोऽपि कर्म भीष्मादयोऽपि ।                         | महा० २,३.१ पृ० २४२-४३         | १८०             |
| कर्तरि कृत् ।<br>—                                 | पा० ३.४.६७                    |                 |
| कर्ती कर्म च करण                                   |                               |                 |
| सम्प्रदानं तथैव च ।                                |                               |                 |
| अपादानाधिकरण् <b>म्</b>                            | राजा =                        | 3 0 0           |
| इत्याहुः कारकािण षट् ॥                             | ग्रज्ञात                      | ३१५             |

| 8,85                               | वैयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-म <b>जू</b> षा | •        |
|------------------------------------|-----------------------------------------|----------|
| सन्दर्भ                            | स्रोत                                   | पृष्ठ    |
| कर्मगायमभिप्रैति०।                 | पा० १.४.३२                              | ३४६, ३५२ |
| कमं <b>व</b> त्० ।                 | पा० ३.१.५७                              | १५१      |
| कल्हारकैरवमुखेष्वपि पंकजेषु        | । ग्रज्ञात                              | ५२       |
| कारकान्तराप्रयोज्यत्वे सति का      | रक्चक्र-                                |          |
| प्रयोजकत्वं कर्तृत्वम् ।           | द्र० पाटि०                              | ३२६      |
| कारके ।                            | पा० १.४.२३                              | १७०, १५४ |
| कृतद्वित० ।                        | पा० १.२.४६                              | ४१ प     |
| क्रियाप्रधानमाख्यातम् ।            | द्र० पाटि०                              | १३४, २४४ |
| क्रियायाः परिनिष्पत्तिर्           |                                         |          |
| यद्व्यापारा <b>दनन्तरम्</b> ।      | वाप० ३.७.५०                             | ३४४      |
| विवक्ष्यते यदा यत्र                |                                         |          |
| करएां तत्तदा स्मृतम् ।।            |                                         |          |
| खण्डिकोपाध्याय: शिष्याय चपे        | टां                                     |          |
| ददाति ।                            | द्र० पाटि०                              | 388      |
| गत्यनाविष्टत्वे सति तज्जन्यवि      | भागा-                                   |          |
| श्रयत्वम् (ग्रपादानत्वम्) ।        | <b>ग्रज्ञा</b> त                        | ३६२      |
| गुगाभूतैरदयवैः                     |                                         |          |
| समूह: क्रमजन्मनाम् ।               |                                         |          |
| बुद्ध्या प्रकल्पिताभेदः            |                                         |          |
| क्रियेति व्यपदिश्यते ।।            | वाप♦ ३,⊏.४                              | १४०      |
| ग्राह्यत्वं ग्राहकत्वं च           |                                         |          |
| द्वे शक्तीतेजसीयथा।                |                                         |          |
| तथैव सर्वशब्दानाम्                 |                                         |          |
| एते पृथगवस्थिते ।।                 | वाप० १.४४                               | ₹3\$     |
| चका रादिनिषेघोऽथ                   |                                         |          |
| बहुव्युत्पत्ति-भंजनम् ।            |                                         |          |
| कर्तव्यन्ते न्यायसिद्ध             | वैभूसा०, समास-शक्ति निर्णय              |          |
| त्वस्माकन्तदिति स्थिति             | : ।।   का० सं० ५                        | ४३३      |
| चतुर्थी सम्प्रदाने ।               | पा० २.३.१३                              | ३५२      |
| (छन्दिसि) लिङथें लेट्।             | पा० ३.४.७                               | २५३      |
| जहत्स्वार्था तु तत्रैव यत्र रूदिवि | रोघिनी । स्रज्ञात                       | ४२६      |
| एालुत्तमो वा।                      | पा० ७.१.६१                              | २=४      |
| तत्र च दीयते०।                     | पा० ५,१,६६                              | ३६्८     |
| तत्त्वमसि ।                        | छान्दो० उप० ६.८.७                       | 90       |

| वैयाकरणसिद्धान्तपरमलघुमजूषा में घढृत सन्दर्भ                                                                                                                            |                                  | <b>ጸ</b> ዳ <u>ቋ</u> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|---------------------|
| सन्वर्भ                                                                                                                                                                 | स्रोत                            | वृक्ठ               |
| तत्सादृश्यमभावश्च<br>तदन्यत्वं तदल्पता ।<br>ग्रप्राशस्त्यं विरोधश्च                                                                                                     |                                  |                     |
| अत्रासस्य विरोधस्य<br>नवर्थाः षट्प्रकल्पिताः ॥                                                                                                                          | द्र० पाटि०                       | २१२                 |
| तथाऽयुक्तम् ।                                                                                                                                                           | पाठ १.४.५०                       | ३३४                 |
| तस्मन्०।                                                                                                                                                                | पाठ १.१.६६                       | <b>5</b> 4          |
| तदाचक्ष्वासुरेन्द्राय                                                                                                                                                   | • • • •                          | ,                   |
|                                                                                                                                                                         | दुर्गासप्तश्चती ५.१२६            | 388                 |
| तत्साहचर्यात् तादथ्यीज्                                                                                                                                                 |                                  |                     |
| ज्ञेषा वै लक्षणा बुवैः ।। तादर्थचतुर्थ्या धानकर्मणो गवादेः सम्प्रदानार्थत्वेऽपि दानक्रियापा- स्तदर्थत्वाभावेन चतुर्थ्यन्तार्थस्य दान- क्रियायामन्वयानापत्या कारकत्वाना- |                                  | <i>ছ</i> ও          |
| पत्तिः।                                                                                                                                                                 | द्र० पाटि०                       | ३५३                 |
| तिङ् भ्रतिङः ।                                                                                                                                                          | पा० इ.१.२५                       | 800                 |
| तिङ्-समानाधिकर <b>रो</b> प्रथमा ।                                                                                                                                       | महा० (वार्तिक) २.३.४६            | ३१६                 |
| तेजो वै घृतम्।                                                                                                                                                          | <b>ग्रज्ञा</b> त                 | <b>ধ</b> ত          |
| देवांश्च याभियंजते ददाति च ।                                                                                                                                            | ग्रज्ञात                         | ३१०                 |
| धातुः पूर्वं साधनेन युज्यते पश्चादुप-<br>सर्गेगा ।<br>धातुनोक्तक्रिये नित्यं                                                                                            |                                  | 338                 |
| कारके कर्तृ तेष्यते ।।<br>धातोः साधनयोग्यस्य<br>भाविनः प्रक्रमाद्यथा ।                                                                                                  | द्र० पाटि०                       | ३१६                 |
| धातुरवं कर्मभावश्च                                                                                                                                                      |                                  |                     |
| तथाऽन्यदपि हश्यताम् ।।                                                                                                                                                  | वाप० २.१०६                       | २०३                 |
| नक्षत्रं हष्ट्वा वाचं विसृजेत् ।                                                                                                                                        | ग्रज्ञात                         | Ę                   |
| नञ् ।                                                                                                                                                                   | पाठ २, २, ६                      | २१६                 |
| नजिबयुक्तमन्यसहशाधिकरणे तथा-<br>ह्यर्थगतिः ।                                                                                                                            | - परिभाषेन्दुत्रेखर, परि० सं० ७५ | २०६                 |
| स पदान्त० ।                                                                                                                                                             | पा० १. <b>१.</b> ५७              | १२१                 |
| न वै तिङन्तान्येकश्चेषारम्भम्प्रयोजयन्ति                                                                                                                                | र । द्र <b>० पादि</b> ०          | ३६३                 |
| न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके                                                                                                                                                 |                                  |                     |
| : यशब्दानुगमाहते ।                                                                                                                                                      |                                  |                     |

| <b>इ</b> .१.                                                          | वैयाकरण-सिद्धान्त-परभ-लघु-मजूषा |                     |
|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------|
| सन्दर्भ                                                               | स्रोत                           | पृष्ठ               |
| श्चनुविद्धमिय ज्ञानं<br>सर्वे शब्देन भासते।।                          | वाप० १.१२३                      | ३४७, ३६३            |
| नहि गुड इत्युक्ते मधुरत्वं प्र                                        | कारतया                          |                     |
| गम्यते ।                                                              | द्र० पाटि०                      | १७                  |
| नहि मुखंदुः जैविनालभ्यते।                                             | । स्याय                         | ₹ <b>०६</b>         |
| नह्याकृतिपदार्थकस्य द्रव्यं न                                         | •                               | ই <b>도</b> ७        |
| नागृहीत० ।                                                            | न्याय                           | ३=२                 |
| नातिरात्रे षोडशिनं गृह्णाति<br>नामार्थधात्वर्थयोर्भेदेन साक्ष         |                                 | ३०८                 |
| भावात् ।                                                              | स्याय                           | <b>3≈</b> €         |
| नामार्थप्रकारकशाब्दबुद्धित्वा-<br>त्रच्छिन्नम्प्रति विभक्त्यर्थोपस्थि |                                 |                     |
| कारणत्वम् ।                                                           | न्याय                           | ४३४                 |
| नामार्थयोरभेदान्वय० ।                                                 | ब्युत्पत्ति                     | १६४, ४३४            |
| नामार्थयोरभेदान्वयो व्युत्पन्न                                        | : । व्युत्पत्ति                 | १६४                 |
| नियोगोऽबधारसम्। तदभावोः<br>पच्यादयः क्रिया भवतिक्रियाय                |                                 | \$\$\$ <b>83.</b> } |
| भवन्ति ।                                                              | महा० १.३.१                      | <b>१</b> ७६         |
| पंच पंचनला भक्ष्याः।                                                  | महा०, भा० १, पृ० ३              | १ २४०               |
| पदसमूहो वाक्यम् श्रर्थसमाप्त<br>पदार्थः पदार्थेन ग्रन्वेति न तु       |                                 | भाष्य) १.५५ ५       |
| देशेन ।                                                               | न्याय                           | २२६, ४१०, ४२३       |
| पदे न वर्गां विद्यन्ते<br>वर्गोध्ववयवा न च                            | ı                               |                     |
| वाक्यात् पदाना <b>म्</b> प्रत्यन्तं<br>प्रविदेको न कश्चन ॥            | वाप० १.७३                       | १००                 |
| परस्परव्यपेक्षां सामर्थ्यम् एवे<br>पुनः शब्दयोर्व्यपेक्षाः ? न बूमः   |                                 |                     |
| रिति । किं तर्हि ? प्रर्थयोः ।                                        | महा० २.१.१ पृ० ३६               | ११३                 |
| परा वाङ् मूलचक्रस्था<br>पश्यन्ती नाभिसंस्थिता                         | . 1                             |                     |
| हृदिस्था मध्यमा ज्ञेया                                                |                                 |                     |
| वैखरी कण्ठदेशगा।।                                                     | श्रजात                          | ६२                  |
| (परोक्षे) लिट् ।                                                      | पा० ३.२.११५                     | ३४६                 |
| पर्युदासः सदृशग्राही ।                                                | श्रज्ञात                        | २ <b>१२</b>         |

| वैयाकरणसिद्धान्तपरमलघुमंजूषा में उद्धृत सन्दर्भ ४४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                           |              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------|
| सन्दर्भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | स्रोत                     | वृब्द        |
| पूर्व धातुरुपसर्गेश युज्यते पश्चान् साधनेन इति । नैतत् सारम् । पूर्व धातुः साधनेन युज्यते पश्चाद् उपसर्गेश । साधने हि क्रियां निर्वतंगति । ताम् उपसर्गो विश्वनिष्ट । ग्रिभिनिर्वृत्तस्य चार्थस्य उपसर्गेश विशेषः शक्यो वक्तुम् । सत्यम् एवम् एतत् । यस्त्वसौ धातुपसर्गयोरिभसम्बन्धस्तमभ्यन्तरं कृत्वा धातुः साधनेन युज्यते । प्रवश्यं चैतद् एवं विशेयम् । यो हि मन्यते पूर्वं धातुः साधनेन युज्यते पश्चाद् उप— सर्गेशा इति तस्य 'ग्रास्यते गुरुगा' इत्यकर्मकः 'उपास्यते गुरु:' इति केन |                           |              |
| सत्तर्भकः उपास्यतः गुरु, शतः कन<br>सत्तर्भकः स्यात् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | महा० ६.१.१३५              | १६६, १००     |
| प्रकृत्यथान्त्रितस्वार्थबोघकत्वं प्रत्ययस्य ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | न्याय                     | ३०८          |
| प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दाः प्रमासानि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | न्यायसूत्र १.१.३          | १५           |
| प्रत्ययानां प्रकृत्यथीन्वितस्वार्थबोधक-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                           |              |
| त्वम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ब्युत्पत्ति               | ४२४          |
| प्रत्ययानां सन्तिहितपदार्थगत-<br>स्वार्थवोधकत्वम् ।<br>प्रमाणान्तरेण प्राप्तस्यैव वस्तुनः पुनः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>ब्यु</b> त्पत्ति       | ४२४          |
| शब्देन प्रतिपादनं प्रयोजनान्तराभावात् ।<br>स्वतुल्यान्यव्यवच्छेदं गमयति ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | काव्यप्रकाश, १०.१२२       | २३५          |
| प्रयोजनवती निरुद्धा च<br>लक्षस्मा द्विविधा मता ।।<br>प्रसज्यप्रतिवेघोऽयं-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>ग्रजा</b> त            | ७४           |
| किथया सहयत्र नञ्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ग्रज्ञात                  | २ <b>१</b> व |
| प्रसज्यायं क्रियागुर्गौ ततः पश्चान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                           |              |
| निवृत्तिं कुरुते ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | द्र० पाटि०                | २१द          |
| फलं धात्वर्थो व्यापारः प्रत्ययार्थः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ग्रज्ञात                  | १३३          |
| फलमुखगौरवंन दोषाय।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | न्याय                     | १६४          |
| फलब्यापारयो <mark>षांतु —</mark><br>राश्रये तु तिङः स्मृताः ।<br>फले प्रयानं व्यापार-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                           |              |
| स्तिङ्थंस्तु विशेष <b>णम्</b> ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | वैभूसा०, घात्वाख्यातार्थ- |              |
| , <u></u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | नि संय, का० सं० २         | २४५          |

| ४४६ वैयाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ऽरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा                                                       |              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| सन्दर्भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | स्रोत                                                                              | <i>वृष</i> ठ |
| फलव्यापारयोस्तत्र<br>फले तङ्यक् चिग्गादयः।<br>व्यापारे शप्दनमाद्यास्तु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | वैभूसा <i>०,</i> धात्वाख्यातार्थनिरग्य,                                            | <b>२</b> ४४  |
| द्योतयन्त्याश्रयान्वयम् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | का०सं० ३                                                                           |              |
| वाधकालिकम् इच्छाजन्यं ज्ञान्<br>ग्राहायंम् ।<br>बुद्धिस्थादभिसम्बन्धात्तथा धातूपसर्ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | भज्ञात                                                                             | <b>२१</b> २  |
| -<br>स्रभ्यन्तरीकृतो भेदः पदकाले प्रकाश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                    | २०३          |
| भावप्रधानमाख्यातं सत्त्वप्रधानानि<br>नामानि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ा नि०१.१                                                                           | १३०,१७३      |
| भुवो वुग् लुङ्लिटोः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | पा० ६.४.८८                                                                         | €3 ह         |
| भू सत्तायाम् ।<br>भेशभेदकयोश्वैक-<br>सम्बन्घोऽन्योऽन्यमिष्यते ।<br>द्विष्ठो यद्यपि सम्बन्धः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | पा० घातुपाठ १.१                                                                    | ४२१          |
| षष्ठ्युत्पत्तिस्तु भेदकात् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>अ</b> शात                                                                       | ३७५          |
| य एवं विद्वान् श्रमावास्यायां यज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ते। अज्ञात                                                                         | ३१०          |
| यजतिषु ये यजामहं करोति नानुयाजे यत्र कमंशि कर्तरि वा क्रियाकृ विशेषः करिषद् दृश्यते तत्र क्रिः व्यवस्थिता इत्युच्यते । नन्वेचं पच्या कर्त्तरेषि श्रमादिष्टपविशेषस्य दर्शन इत्यवस्थिता इत्युच्यते । नन्वेचं पच्या कर्त्तरंषि श्रमादिष्टपविशेषस्य दर्शन इत्यादीनां कर्तृ स्थभावकत्वानुपपत्ति कर्तरि क्रियाकृतविशेषाभावात् अत ग्राह 'ग्रन्येषाम्' इति । 'मते' इशेषः। यत्र कर्तृ कमंसाधारसाष्ट्रपं प्रशब्देन प्रतिपाद्यते स कर्तृ स्थभावक यथा 'पश्यति घटम्', ग्रामं गच्छि 'हसति' इत्यादौ । तत्र विषयत समवायाभ्यां ज्ञानम् उभयनिष्ठम् संयोगश्चोभयनिष्ठः । एवं हासोऽपि निह विषयता-ग्रावरसाभंगौ एवम् यत्र कर्त्रवृत्ति-कर्मस्थफलं स कर्मस्भावकः । यथा 'भिनत्ति' इत्यादौ नहि द्विधाभवनादि कथमा | ती<br>ह्या<br>दि-<br>प्रद्<br>ति<br>(।<br>ति<br>ति<br>ति<br>ह्या<br>प्रम्<br>प्रम् | <b>२</b> १६  |
| कर्तृ निष्ठम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | द्र० पाटि०                                                                         | १५२-१५३      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                    |              |

| <b>वै</b> याकरणसिद्धाःतप                                                                                                 | <b>ጸ</b> ጸው          |           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|-----------|
| सन्दर्भं                                                                                                                 | स्रोत                | पृथ्ठ     |
| यन् मासेऽतिकान्ते दीयते तस्य मास<br>ग्रौपइलेषिकम् ग्रधिकरराम् । मासिकं                                                   |                      |           |
| घान्यम् ।                                                                                                                | द्र० पाटि०           | ३६⊏       |
| यञ्च निम्बं परशुना यञ्चैनं मधुसर्पिषा ।<br>यञ्चैनं गन्धमात्याद्यैः सर्वस्य कटुरेव मः ।                                   | । द्र० पाटि०         | ५७        |
| यावत् सिद्धमसिद्धं वा<br>साध्यत्वेनाभिधीयते ।                                                                            |                      |           |
| न्नाश्रितक्रमरूपत्वात्<br>सा क्रियेत्यभिधीयते ॥                                                                          | वाप० ३८१             | १४०       |
| रामेति द्व्यक्षरं नाम                                                                                                    |                      |           |
| मानभंगः पिनाक्तिनः ।                                                                                                     | भ्रज्ञात             | ₹४        |
| रुच्यर्थानाम्० ।                                                                                                         | पा० १.४.३३           | ३५२       |
| हृद्धियोगार्थम् भ्रपहरति ।                                                                                               | न्याय                | 358       |
| लः कर्मागुर ।                                                                                                            | पा० ३.४.६६           | १३३, १३४, |
|                                                                                                                          |                      | १६६, १६७, |
|                                                                                                                          |                      | २४२, २६३  |
| लटः शतृशानचौ० ।                                                                                                          | पा० ३.२.१२४          | २६४       |
| 'लवरामेवासौ भुङ्क्त' इत्यादौ प्राघुर्यार्थ<br>कस्य 'घट एव प्रसिद्धः' इत्यादौ<br>श्रप्यर्थकस्य, 'क्वेच भोक्ष्यसे' इत्यादौ | -                    |           |
| ग्रसम्भवार्थस्य च तस्य सत्त्वम् ।                                                                                        | श्रज्ञात             | २३१       |
| (परोक्षे) लिट् ।                                                                                                         | पा॰ ३.२ <b>.१</b> १४ | २४६       |
| लेटोऽडाटौ ।                                                                                                              | पा० ३,४,६४           | २५३       |
| लोके व्यवायामिषमद्यसेवा<br>नित्यास्तु जन्तोनंहि तत्र चोदना ।<br>व्यवस्थितिस्तेषु विवाहयज्ञ-                              |                      |           |
| सुराग्रहैरासु निवृत्तिरिष्टा ॥                                                                                           | भागवत पुरासा ११.५.११ | २३५       |
| वाचकत्वाविशेषऽपि<br>नियमः पुण्यपापयोः ॥                                                                                  | वाप० ३.३.३०          | ४२        |
| विधिरत्यन्तमप्राप्ते<br>दियम: पाक्षिके सति ।<br>तत्र चान्यत्र च प्राप्ते                                                 |                      |           |
| परिसंख्येति गीयते ॥                                                                                                      | तंत्रवातिक १.२.३४    | 3 ₹       |
| विभाषा ।                                                                                                                 | पा० २.१.११           | ४११       |

### ४४८ वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मंजूषा

| सन्दर्भ                                                                                                      | स्रोत                    | वृष्ठ                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----------------------------|
| विशेषदर्शनं यत्र<br>कियातत्र व्यवस्थिता।                                                                     |                          |                             |
| क्रियाव्यवस्थात्वत्येषां                                                                                     | mm 2 : 57                | 0.00                        |
| - शब्दैरेव- प्रकल्पिता ।।<br>- विषयत्वमनाहत्य शब्दैर्नीर्यः प्रकाश्यते ।                                     | वाप० ३.७.६६              | <b>१५</b> २<br>३ <b>६</b> ४ |
| विषयं हि कृतो नादः<br>परश्रवसागोचरः।                                                                         | त्राप० १.५६ (द्रठ पाटिठ) | 460                         |
| मध्यमया कृतो नादः<br>स्फोटब्यंजक इष्यते ॥                                                                    | ग्रज्ञात                 | ७3                          |
| वृत्तस्य विशेषसायोगो न ।                                                                                     | महा० २.१.१, पृ० १४       | ४२३                         |
| वृद्धिरादैच् ।                                                                                               | पा० १.१.१                | 38                          |
| वीहीन् ग्रवहन्ति ।                                                                                           | ग्रज्ञात                 | 280                         |
| शक्तिः पंकजशब्दवत् ।                                                                                         | वैभूसा० समासशक्तिनिर्णय, | ·                           |
| Altan Character                                                                                              | का० सं० ४                | ४११                         |
| शक्तिग्रहं व्याकरगोपमान-<br>कोशाप्तवाक्याद-व्यवहारतश्च ।                                                     |                          |                             |
| वाक्यस्य शेषाद् विवृतेवदन्ति                                                                                 |                          |                             |
| सान्तिध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धाः ॥                                                                             | <b>ग्रज्ञा</b> त         | ३दर                         |
| शब्दज्ञानानुपाती <i>वस्</i> तुश्स्योविकल्पः ।                                                                | योगसूत्र १.६             | ३६                          |
| शब्दस्योध्वंमभिव्यक्ते र्-<br>वृत्तिभेदे तु वैकृताः ।<br>ध्यनयः समुपोहन्ते                                   |                          |                             |
| स्फोटात्मा तैर्न भिधते ।।<br>शब्दार्थयोस्तादात्म्यस्वीकारे मधुशब्दो-<br>च्चारगो मुखे माधुर्यरसास्वादापत्तिः। | बाप० १.७६                | १०६                         |
| विद्विशब्दोच्चारगे मुखे दाहापत्तिः।                                                                          | स्रज्ञात                 | ₹¥                          |
| श्रोत्रोपलब्धिर्बु द्विनिग्रीह्यः प्रयोगेगा-                                                                 | महा०                     |                             |
| भिज्वलित ग्राकाशदेशः शब्दः।                                                                                  | भा० १. पृ० ६५            | 308                         |
| संयोगो विप्रयोगदच<br>साहचयै विरोधिता ।                                                                       |                          |                             |
| म्रर्थः प्रकरमां लिगं                                                                                        |                          |                             |
| <del>-</del>                                                                                                 | बाप० २.३१५               | ধ্য                         |
|                                                                                                              |                          |                             |
| संहितायाम् ।                                                                                                 | वा० ६.६.३५               | ३६⊏                         |
| संकेतस्तु पदपदार्थयोरितरेतराघ्यसरूपः<br>स्मृत्यारमको योऽयं शब्दः सोऽथौँ योऽर्यः                              |                          |                             |

| वैयाकरणसिद्धान्तपरमलघुमंत्रूषा में उद्धृत सन्दर्भ ४४६              |                                         |                          |  |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------|--|
| सन्दर्भ                                                            | स्रोत                                   | वृहठ                     |  |
| स सब्दः ।                                                          | योगमूत्र, व्यासभाष्य, ३.१७              | ३२                       |  |
| सतां च न निषेघोऽस्ति<br>सोऽसत्सु च न विद्यते ।<br>जगत्यनेन न्यायेन | प्रमासावातिक, ग्रध्याय ४,<br>इलोक स० २६ | २२६                      |  |
| नजर्थः प्रलयं गतः ॥<br>सति तात्पर्ये सर्वे सर्वार्थवाचकाः ।        | दर्भ पादि १                             | ७४,७६,७७                 |  |
| सर्वे सर्वार्थवाचकाः ।                                             | द्र० पाटि०                              | <b>१</b> २-२३            |  |
| समयज्ञानार्थं चेदं पदलक्षशाया<br>वाचोऽन्वाख्यानं व्याकरणाम्।       | X + 1/10 -                              | •••                      |  |
| वाक्यलक्षरााया वाचोऽर्थं लक्षराम् ।                                | द्र० पाटि०                              | ₹ ₹                      |  |
| समर्थ० ।                                                           | पा॰ २.१. <b>१</b>                       | <b>१</b> ७, १ <b>१</b> ३ |  |
| समानविभित्तकनामार्थयोरभेद एव<br>संसर्गः।                           | त्याय                                   | <b>ጸ</b> \$ጸ             |  |
| समानायामथीवगती शब्दैश्चापशब्दैश्च                                  |                                         |                          |  |
| शास्त्रेण घर्मनियमः।                                               | द्र० पाटि०                              | ४२                       |  |
| समासे खलु भिन्नैव                                                  | वैभूसा०,                                |                          |  |
| शक्तिः पंकजशब्दवत् ॥                                               | समासशक्तिनिर्णय, का० सं०                | ४, वृ० ४३१               |  |
|                                                                    | २६३ में उद्धृत                          |                          |  |
| समिघो यजति ।                                                       | ग्र <b>ज्ञ</b> ात                       | ₹१०                      |  |
| सम्बन्धो हि सम्बन्धिद्वयभिननत्वे सति                               |                                         |                          |  |
| द्विष्ठत्वे च सति म्राश्रयतया विशिष्ट-                             |                                         |                          |  |
| बुद्धिनियामक: ।                                                    | स्रज्ञात                                | २६-२७                    |  |
| 'सम्यक्प्रदीयते यस्मै तत् सम्प्रदानम्'                             |                                         |                          |  |
| इत्यन्वर्थसंज्ञेयम् । तथा च गोनिष्ठ-                               |                                         |                          |  |
| स्वस्वत्वनिवृत्तिसभानाधिकररणपरस्व-                                 |                                         |                          |  |
| त्वोत्पत्त्यनुकूलव्यापाररूपक्रियोद्देश्य-                          |                                         |                          |  |
| स्य बाह्मगादेरेव सम्प्रदानत्वम् ।                                  |                                         |                          |  |
| पुनर्ग्रहरणाय रजकस्य वस्त्रदाने                                    |                                         |                          |  |
| 'रजकस्य वस्त्रं ददाति' इति सम्बन्ध-                                |                                         |                          |  |
| समान्ये षष्ठ्येव ।                                                 | द्र० पाटि०                              | ३४≂                      |  |
| सरूपै०।                                                            | पा • १.२.६४                             | ३८७                      |  |
| सर्गादिभुवां महर्षिदेवतानाम् ईश्वरेरा                              |                                         |                          |  |
| साक्षादेव कृत: संकेत: । तद्व्यवहारा-                               |                                         |                          |  |

| Υţο | वैयाकरण-सिद्धान्त-परम-लघु-मं <mark>जू</mark> वा |
|-----|-------------------------------------------------|
|-----|-------------------------------------------------|

| च्चास्मदादीनामिष सुप्रहस्तत् संकेतः । द्र० पाटि० ३३<br>सर्व वाक्य सावधारस्म् । न्याय २३१, २३५<br>सिवशेषस्माना वृत्तिनं वृत्तस्य च ४१०,<br>विशेषस्मयोगो न । महा० २.१.१, पृ० १४ ४३१<br>साक्षात् प्रत्यक्षतुल्ययोः । ग्रमरकोश ३.२५२ १८६<br>सामध्यंमौचिती देशः |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सिवशेषसानां वृत्तिर्न वृत्तस्य च ४१०,<br>विशेषसायोगो न । महा० २.१.१, पृ० १४ ४३१<br>साक्षात् प्रत्यक्षतुल्ययो: । ग्रमरकोश ३.२५२ १८६<br>सामध्यमीचिती देश:                                                                                                    |
| विशेषसायोगो न । महा० २.१.१, पृ० १४ ४३१<br>साक्षात् प्रत्यक्षतुल्ययोः । श्रमरकोश ३.२४२ १८६<br>सामर्थ्यमौचिती देशः                                                                                                                                           |
| साक्षात् प्रत्यक्षतुल्ययोः । ग्रमरकोश ३.२५२ १८६<br>सामर्थ्यमौचिती देशः                                                                                                                                                                                     |
| साक्षात् प्रत्यक्षतुल्ययोः । श्रमरकोश ३.२५२ १८६<br>सामर्थ्यमौचिती देशः                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |
| \ \ \                                                                                                                                                                                                                                                      |
| कालो व्यक्तिः स्वरादयः ।                                                                                                                                                                                                                                   |
| शब्दार्थस्यानवच्छेदे                                                                                                                                                                                                                                       |
| बिशेषस्मृतिहेतवः।। वाप० २.३१६. ५५                                                                                                                                                                                                                          |
| सुप ग्रात्मनः०। पा० ३.१.८ १५०                                                                                                                                                                                                                              |
| सुपां कर्मीदयोऽप्यर्थाः                                                                                                                                                                                                                                    |
| संस्था चैव तथा तिङाम् ॥ महा० १.४.२१ ३२२                                                                                                                                                                                                                    |
| सुबन्तं हि यथानेक-<br>विवस्ताम् विशेषणकः                                                                                                                                                                                                                   |
| तिङन्तस्य विशेष <b>गम्</b> ।<br>तथा तिङन्तमप्याह-                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |
| सीत्रामस्पूर्यां सुराग्रहान् पृह् साति । अज्ञात २३५                                                                                                                                                                                                        |
| स्थान्यथभिघानसमर्थस्यैवादेशता। न्याय १०                                                                                                                                                                                                                    |
| स्थान्यर्थाभिधानसमर्थस्यैवादेशस्त्रम् । न्याय १६७                                                                                                                                                                                                          |
| स्थालीस्थे यत्ने पचिना कथ्यमाने स्थाली                                                                                                                                                                                                                     |
| पचिति । महा०१.४.२३ १५८,१७०                                                                                                                                                                                                                                 |
| स्फोटस्य ग्रहगो हेतुः वाप० १.७६ की स्वोपज्ञ टीका में १०६                                                                                                                                                                                                   |
| प्राक्वतो घ्वनिरिष्यते । उद्भृत                                                                                                                                                                                                                            |
| स्वरति । पा ७.२.४४ ४००                                                                                                                                                                                                                                     |
| स्वर्गकामो यजेत । स्रज्ञात २६६,                                                                                                                                                                                                                            |
| ३०४,                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ७३ <i>६</i>                                                                                                                                                                                                                                                |
| स्वर्ग कामीऽक्ष्वमेधेन यजेत । ग्रज्ञात २४०                                                                                                                                                                                                                 |
| हुतशेषं भक्षयेत् । ग्रज्ञात २३५                                                                                                                                                                                                                            |
| हेतुमति च। पा० ३.१.२६ १३७                                                                                                                                                                                                                                  |

# वैयाकरणसिद्धान्तपरमलघुमंजूषा में उद्घृत ग्रन्थ, ग्रन्थकार तथा कुछ श्रन्य विशिष्ट नाम

| नाम               | पृ०             | नाम                      | पृ∙            |
|-------------------|-----------------|--------------------------|----------------|
| श्रभियुक्त        | २७, ३२०, ३६४,   | न्यायेन                  | ३०६            |
| •                 | 398             | न्याय <b>स्य</b>         | ३७८, ३८२       |
| ग्रहसाधिकरसे      | १८०             | न्यायभाष्यकार            | ५, ३१          |
| ग्राचार्याः       | ৬               | न्यायबाचस्पत्य <b>म्</b> | ३३             |
| ग्रालङ्कारिकाः    | २३१, २३४        | पतंजिः:                  | १५             |
| म्रायंम्लेच्छाधि- |                 | परे                      | १३१, २०६       |
| कर <b>राम्</b>    | ४६              | पातंजलभाष्य              | ३२             |
| ऋषिभिः            | १० (दो बार)     | पातंजलाः                 | २६३            |
| एके               | ३०४             | प्राभाकराः               | २६७            |
| केचित्            | १४३, २८०, २८६,  | बह्व:                    | २१=            |
|                   | ३६२             | भागवते                   | २३४            |
| कैय्यट            | १८७             | भाट्टा:                  | २८१, २६३       |
| कैंग्यटेन         | ३६८             | भाष्य                    | १७०, १७६, १५०, |
| कोष               | १८१             |                          | २२६, ३४२, ३६८  |
| गुरवः             | ३०⊏             | भाष्यम्                  | १७, ४२, ७६,    |
| गौतमसूत्र         | १५              |                          | ३२०, ३६१, ३६३  |
| <b>च</b> रक       | १५              | भाष्यात्                 | ७५, २४३, ३८७,  |
| तार्किक           | १७८, १८१, २२१   |                          | ४००, ४२०       |
| तार्किकाः         | २४, ३४, ४२, ६३, | भाष्ये                   | ४२, ११४, १४०,  |
|                   | ष३, ष७, १६०,    |                          | १४१, १४८,१८०,  |
|                   | १८६, २२७, ३१७   |                          | १६६, २०५, २०६, |
| तार्किकै:         | ३६, २२६         |                          | २३४, २४०, २४६, |
| दीधितिकृतः        | ३०५             |                          | ३१८, ३६८, ४०५  |
| नि रुक्त          | १३०, १४८        | भाष्यकृता                | ३४६, ४१⊏       |
| नैयायिक           | ३३              | भाष्यन्याय               | १०             |
| नैयायिकाः         | ११८, २६३, २८२,  | मीमांसकाः                | १३३, ३७⊏       |
|                   | 808             | मीमांसकै:                | १ द १          |
| नैयायिकानाम्      | २६≇             | मीमांसकम्पन्यैः          | 8 8 8          |
| नैयायिकमीमांस-    |                 | धास्क                    | १३४, १७३, २४४  |
| कादय:             | ४१०             | वाक्यपदीयात्             | ४३६४           |
| न्याय             | २२६             | वार्तिके                 | २३१            |
|                   |                 |                          |                |

| वैयाकरण-सिद्धांत-परम-लघु-मजूषा |                      |                                                                                                     |
|--------------------------------|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>वृ</b> ॰                    | नाम                  | <b>ह</b> ॰                                                                                          |
| ३६                             | ्राब्दिक <b>न</b> ये | १२३                                                                                                 |
| ३४८                            | (दुर्गा) सप्तशती     | 388                                                                                                 |
| २२६, २३१                       | हरि                  | ३१६, ३४४                                                                                            |
| ६६, २१२, २४०                   | हरि:                 | २६, ६७, १०५,                                                                                        |
| २८१                            |                      | ११८, ४३ <b>१</b>                                                                                    |
| ३७४, ४३४                       | हरिएा                | <b>५</b> ५, <b>१५</b> २, १७६,                                                                       |
| ४२४                            | 1                    | २०३, २१२, २४४,                                                                                      |
| १८१                            | हरिकारिका            | ४२ (दो बार)                                                                                         |
| १६२, ३२३                       | हेलाराजः             | १५३, ३ <b>५</b> ३                                                                                   |
|                                | <b>9</b> °<br>3 %    | पृ० नाम  ३६ ग्राब्दिकनये ३४८ (दुर्गा) सप्तशती २२६, २३१ हरि ६६, २१२, २४० हरि: २८१ ३७४, ४३४ हरिसा ४२४ |

## शुद्धि-पत्र

| वृष्ठ | स्थल                                                                | ध्रशुद्ध पाठ                                 | গুব্ধ দাত                                                                 |
|-------|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| ३१    | ग्रन्थ भाग, पंक्ति ३                                                | व्याकर <b>रागम्</b>                          | व्याकर <b>गाम्</b>                                                        |
| ₹¥    | ग्रन्थ भाग, पंक्ति ४                                                | मुखे दाहापत्तिः                              | मुखे मान्नुर्यरसास्वादापत्ति: ।<br>वह्निशब्दोच्चाररो मुखे<br>दाहापत्ति: । |
| १००   | ग्रन्थ भाग, कारिका का                                               |                                              |                                                                           |
|       | उत्तरार्थ                                                           | श्रप्यन्तं                                   | <b>अत्य</b> न्तं                                                          |
| १६०   | <b>उपकम</b> श्चिका                                                  | लंका रार्थ                                   | लकारार्थ<br>-                                                             |
| १८०   | ग्रन्थ भाग, दूसरा खण्ड,<br>पंक्ति १,                                | एवान्वयोः,<br>(मीमासा सं०)                   | एवान्वयो,<br>(मीमांसा सू०)                                                |
| २२६   | उपऋमस्मिका                                                          | घटोः <b>न पटः</b>                            | घटोन पट:                                                                  |
| २३५   | ग्रन्थ भाग, पंक्ति ४,<br>ग्रन्थ भाग, पंक्ति ६,<br>ग्रन्थ भाग, श्लोक | ग्रलङ्-कार,<br>तुल्यन्याय<br>निवृत्तिरिइष्टा | ग्रलङ्कार,<br>तुल्यान्य-<br>निवृत्तिरिष्टा                                |
| २३७   | थ्यास्था भाग में उद्धृत<br>स्लोक का उत्तरार्घ                       | शल्ककी                                       | शल्लकी                                                                    |
| २३६   | ब्यास्या में परिसंख्या का<br>प्रथम उदाहरण                           | यदासक्त्या चेयं                              | यदासक्स्या चेतो                                                           |
| २३६   | व्याख्या में परिसंख्या का<br>दूसरा उदाहरएा                          | नयनयोर्चसति                                  | नयनयोर्वसति                                                               |
| ইওদ   | उपक्रम वाक्य                                                        | घिटो नश्यति                                  | घटो नश्यति                                                                |
| २७६   | व्याख्या में शीर्षक भाग                                             | न चताद्विशोत्प-<br>त्तिकत्वमेव               | न च ताहशोत्पत्तिकत्वमेव                                                   |
| २१६   | ग्रन्थ भाग, पंक्ति १                                                | स्वर्गकामोयजेत                               | स्वर्गकामो यजेत                                                           |
| ४०६   | ग्रन्थ भाग, पंक्ति १                                                | विधिर्′ इति                                  | विधिः' इति                                                                |
| ३२५   | ब्याख्या भाग, नीचे से<br>चौथी पंक्ति                                | वषाड्योगाच्च                                 | वषड्योगाच्च                                                               |
| ३३२   | पाद टिप्परा सं० २                                                   | बिषयभक्षणम्                                  | बिषभक्ष <b>ग्</b> म्                                                      |

Rs. 20/-

### Regd, No. 15467/67

#### KURUKSHETRA UNIVERSITY PUBLICATIONS

1. Glimpses of Hariyana ed. Buddha Prakash

|          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •            |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 2.       | Haryana studies in History and Culture (English)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>5</b> 457 |
| ,        | by K.C. Yadav                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Rs. 15/-     |
|          | Haryana through the Ages by Buddha Prakesh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Rs. 15/-     |
| 4.       | Development of Education in India 1947-66 (English)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
|          | ed. Uday Shankar and .P. Ahluwalia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Rs. 25/-     |
| 5.       | Research Needs In the Study of Education (English)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
|          | ed. Uday Shankar and S.P. Ahluwalia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Rs. 25/+     |
| 6.       | Development of Education In Haryana (English)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |
|          | ed. Uday Shankar and C.L. Kundu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Rs. 43/-     |
| 7.       | A Comparative study of teacher effectiveness                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
|          | through four years concurrent and the one year                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
|          | successive course (English) by Mrs. Uday Shankar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Rs. 6-00     |
| 8,       | Guru Pratap Suraj ke Kavya-Paksh ka Adhyayan (Hindi)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |              |
|          | by J.B. Goel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Rs. 16/-     |
| 9.       | Ganapatha ascribed to Panini (Sanskrit) by K.D. Shastri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Rs. 50/-     |
| 10.      | Vachaspati Mishra Dwara Bauddha Darshan ka                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |
|          | Vivechana (HIndi) by S.N. Shastri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Rs. 33/-     |
| П.       | A descriptive Grammar of Bangro (English) by J.D. Singh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Rs. 35/-     |
| 12.      | Pada-Padartha Samiksha (Hindi and Sanskrit)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |              |
|          | by Baldeo Singh                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Rs. 43/-     |
| 13.      | Grantha-Suchl (Hindi) by Sthanu Datt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Rs. 5/-      |
| 14.      | Abstracts of M.Ed. Dissertations, Vol. I,II,III,IV, V, VI & VII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
|          | Price Rs. 4-75, 4/-, 4/-, 7/- 7/-, 7/-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | , & 14-50    |
| 15.      | Agricultural Taxation in Haryana (English) by P.C. Jain                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Rs. 30/-     |
| 16.      | Excavation at Sugh & Mitathal (English) by Suraj Bhan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -do-         |
| 47.      | The Glassy Essence: A Study of E.M. Forster, L.H.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
|          | Myers and Huxley in Relation to Indian Thought                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
|          | by B.S. Gupta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -do          |
| 18.      | Granth-Suchi Vols. 11 & III (Hindi) compiled by Sthanu Datt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>—</b> do— |
| Journals |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
| ١.       | PRĂCI-JYOTI—Digest of Indological Studies Annual Sub.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Rs. 30/-     |
| 2.       | Journal of Haryana Studies                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Rs. 7-50     |
|          | SAMRHAVANA (Hindi Blannish)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Rs. 15/-     |
| - *      | State of the state | 1.27 14/     |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |

2277-1,000-28-1-75-K.U. Press, Kurukshetra.

