



श्यामदेव रवठडेलवाल

# योग और साधना



लेखक
श्यामदेव खण्डेलवाल
योगायतन फाउन्डेशन

33/वी गिर्राज नगर कौलोनी
किले के अन्दर, भरतपुर (राज०)

# योग और साधना

योग एवं आध्यात्मिक साधना की सरल एवं सहज विधियों का वर्णन

> लेखक स्यामदेव खण्डेलवाल

> > प्रकाशक:

भारती पुरतक मिन्दर भरतपुर-321001 (राजस्थान)

| प्रकासक—<br>भारती पुस्तक मन्दिर,<br>जनरल अस्पताल मार्ग, भरतपुर (राज.) |
|-----------------------------------------------------------------------|
|                                                                       |
| <ul><li>सर्वाधिकार लेखक के आधीन हैं।</li></ul>                        |
|                                                                       |
| प्रथम संस्करण—<br>१४ जनवरी १६८६<br>मकर संक्रान्ति सं० २०४२ वि०        |
|                                                                       |
| मूल्य120°00 हपये                                                      |
|                                                                       |
| मृद्रक—                                                               |
| न्ने प्रकाशन, सिलैण्डर ब्रिटिंग प्रेस                                 |
| द्वी-नारायण दरवाजा,                                                   |

भरतपुर (राज०)

### स भर्प ण

परम पूज्य पर-प्रकाश गुरुवर श्री-श्री नवल किशोर गोस्वामी जी के श्री चरणों में

#### तथा

परम पूज्य स्वर्गीय श्री मोतीलाल जी भगत
की पुण्य स्मृति में
जिनकी प्रेरणा से मुझे गुरु चरणों में आश्रय
एवं ज्ञान का आलोक मिला

-श्यामदेव खण्डेलवाल

## गुरू-संदेश

-\* श्री हरि \*

''शिवमस्तु सर्व जगत्ः''

शिवालय आश्रम ग्राम-लाखना साँगानेर, जयपुर

भगवान के स्मरण मात्र से दुःख दारिद्र मिट जाते हैं, मन गुरू कृषा का दास है सदाँ सद्गुरु से डरता रहता है, गुरु चरणों के पास मन रहे तो साधक को सन्तोष मिलता रहता है।

भगवद् भजन के द्वारा प्राणी भव बन्धन से उसी भाँति मुक्ति प्राप्त कर लेता है जैसे सर्प केंचुली छोड़ देता है।

इस कृति के द्वारा पाठकों का सात्विक मनोरंजन हो, मेरी यही एक मात्र इच्छा है, तथा श्याम देव को भक्ति भाव पूर्ण सुलेखन के लिए आर्थीनाद तथा बधाई।

शुभेच्छ

केशबाचार्यवंत्रोदणवः - नवल किशोर गोस्वामी

## संदेश



14, कृष्णा नगर गोल बाग रोड, भरतपूर

श्री श्यामदेव खण्डेलवाल द्वारा रचित ''योग और साधना" आध्यात्मिक योग साधना का एक अत्यन्त उपयोगी ग्रन्थ है। सरल भाषा और सुबोध शैली में रचित यह ग्रन्थ सामान्य पाठकों एवं साधकों के लिए हित कर होगा। इसमें आसन आदि योग के बहिरंग साधनों का वर्णन नहीं है। यह ग्रन्थ योग के अन्तरंग साधनों को अधिक महत्व देता है।

ग्रन्थ की शैली सरल, सुगम और रोचक है। जहाँ कथाओं आदि के सम्पुट ने इस ग्रन्थ की रोचकता बढ़ा दी है वहीं उदाहरणों से विषय भी अधिक स्पष्ट होता है।

सद्गुरूओं के सत्संग से ही अध्यात्म-साधना का मार्ग प्रशस्त होता है तथा अनुभव में ही अध्यात्म का मर्ग प्रकाशित होता है। लेखक को गुरू कृपा और अनुभव दोनों का ही सौभाग्य प्राप्त है, इस द्विगुणित सौभाग्य से यह ग्रन्थ दुगना मार्मिक उपयोगी और महत्वपूर्ण बन गया है।

आशा है यह रोचक ग्रन्थ पाठकों में योग और अध्यात्म के प्रति रुचि जागरित करेगा।

डा**० रामानन्द तिवारी** 

# अध्याय सूची

#### अध्या व

| 1. मृत्युको स्वीकार करना ही सत्य को स्वीकार करना           | 17   |
|------------------------------------------------------------|------|
| 2. साधना में सत्य का प्रभाव                                | 25   |
| 3. मन से ही प्रेम और मन से ही भक्ति                        | 30°  |
| 4. भक्ति ही चैतन्यता का स्रोत                              | 36   |
| 5. चेतन मन से अचेतन मन पर पहुँचने का फल ही सिद्धियाँ       | 48.  |
| 6. त्रिगुणातीत अवस्था का बोध                               | 58   |
| 7. गुरु वह है जो होश जगाये, जागृति लाये, मार्ग दिखाये      | 78-  |
| 8. साधन से सिद्धियों की प्राप्ति                           | 5-8- |
| 9. कुण्डलिनी का स्थान                                      | 131  |
| 10. जीव की संरचना                                          | 139  |
| 1]. इड़ा-पिश्वला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव | 146  |
| 12. सात चक्र                                               | 179  |
| 13. कुण्डलिनी जागरण ही समाधि                               | 185  |
| 14. समप्रज्ञात के चार भेदों के बाद असमप्रज्ञात की झलक      | 212  |
| 15. साकार हमारा चिन्तन-निराकार हमारा मार्ग                 | 220  |
| 16. साधकों के हितार्थ कुछ खास बातें                        | 238  |



## भूभिका

पुस्तक का लेखन पूर्ण हो जाने के पश्चात् चमत्कारिक रूप से परम पूज्य श्री गुरूजी श्री श्री नवल किशोर जी गोस्वामी जी महाराज से मेरी मुलाकात गुरु पूर्मिणा के पर्व पर श्री कृष्णचन्द्र जी माधुर टोंक फाटक, जयपुर के मकान पर हो गयी थी। सत्रह वर्ष के लम्बे अन्तराल के बाद के मिलन में क्या कुछ था वर्णन नहीं कर सकता हूँ। "बस: गिरा अनयन नयन बिनु वाणी। जब थोड़ा मैं संयत हुआ तब प्रसंग वश मैंने अपनी इस अप्रकाशित पुस्तक को उनके सामने प्रकाशित करवाने की आज्ञा लेने हेतु उनसे विनती की।

गुरूजी महाराज ने कृपा करके अध्ययन हेतु इस पुस्तक की पाण्डुलिप अपने पास मंगाली। मकर संक्रान्ति के पावन दिवस दिनांक 14-1-85 को श्री गुरूजी का अमूल्य प्रेरणामय आर्शीवाद के साथ एक विशेष पत्र मिला उसके ही साथ पाँच सौ रुपये का एक चैक भी मुझे मिला। उन्हीं की कृपा आर्शीवाद एवं प्रेरणा का फल था कि अपने पास किसी पुस्तक को प्रकाशित करवाने का कोई भी पूर्वानुभव नहीं होते हुये भी मैं इस पुस्तक को प्रकाशित कराने में सफल हो सका।

पण्डित द्वारका प्रसाद जी भारती पुस्तक मन्दिर वालों से मेरा पुराना नजदीकी परिचय था। गुरु स्मरण करके मैंने वह गुरुजी का आदेश तथा पुस्तक को विषय सूची उन्हें दिखाई, पता नहीं क्या हुआ कि उन्होंने पहली नजर में ही पुस्तक को छपवाने की हाँ कह दी। दैव योग से भारतीनन्दन डा॰ रामानन्द जी तिवारी जिनकी पुस्तक भी भारती पुस्तक मन्दिर वालों के ही प्रकाशन में प्रकाशित होती हैं अचानक वहीं पर आ गये। पं॰ द्वारका प्रसाद जी ने प्रसंग चला कर श्री तिवारी जी से इस पुस्तक के बारे में कहा, मेरे मन में बड़ी बैचेनी थी कि इतने बड़े विद्वान की नजरों में मेरी लेखनी कहाँ तक स्वीकार होगी, लेकिन मैं उस समय हतप्रभ रह गया जब उन्होंने पुस्तक की विषय सूची का अवलोकन करके इसे उत्तम बताया। तथा पूर्ण रूप से गहन अध्ययन करके स्वयं ही इसका शीर्षक "योग और साधना" प्रदत्त किया।

#### योग और साधना

डा॰ रामानन्द जी तिवारी हमारे देश के ही नहीं अर्न्तराष्ट्रीय स्तर के महान मनीषी, चिन्तक एवं तत्त्वदर्शी हैं, जिनकी अनिधनत कृतियों ने दर्शन विषय को नये नये आयाम छूने को बाध्य किया है, ऐसे उदारमना, बीतरागी, दर्शन शास्त्री एवं अनिधनत शैक्षणिक योग्यताओं के धनी श्री तिवारी जी का इस पुस्तक को प्रकाशित होने में सहयोग प्रदान करने के लिए मैं उनका हृदय से आभारी हैं।

मेरे द्वारा इस पुस्तक को लिखे जाते समय मुझे कदम-कदम पर यही लगता रहा कि मैंने इस पुस्तक को लिखना शुरू तो कर दिया है लेकिन यह कार्य अपनी पूर्णता को कैसे प्राप्त होगा, कई बार तो भाषाई ज्ञान बहुत ही कमजोर होने के कारण से मुझे बड़ी हताशा का भी सामना करना पड़ा लेकिन अपनी साधना के दौरान किये गये अनुभवों ने वार-वार किसी भी तरह से लिखते रहने के लिए मुझे उत्साहित किये रखा, यहो कारण था कि अपने हाथ से लिखी पान्डुलिपि में कई-कई बार मुझे सुधार करना पड़ा जिस कारण से अनावश्यक विलम्ब भी हुआ मेरे अनन्य मित्र श्री गोपालाचार्य जो ने पं रामकुमार जी से मेरी घसीट लिखाई को सुलेख में परिवर्तन कराने का काम नाम मात्र के पारश्रमिक में करवा दिया था। उनके इस सहयोग के लिए मैं स्वयं तथा वो पाठक गण जो इसको पढ़ तथा समझकर साधना लाभ उठायेंगे उनकी तरफ से भी मैंश्री गोपालाचार्य का हृदय से आभारी हैं। तथा उन्हें कोटिशः धन्यवाद देता हैं।

आज इस पुस्तक के छप जाने के पश्चात् भी मेरा मन तथा मस्तिष्क यही कल्पना करता है कि हो न हो मेरे दिवंगत अन्धे ताऊजी स्वर्शीय थी मोती लाल जी भक्त जिन्होंने मेरी साधना के सोंपानों को पूरा करते समय भी कई तरह से मुझे सहयोग दिया था उन्होंने हो इस पुस्तक को लेखनी बद्ध किये जाने में भी मेरा दिग्दर्शन किया होगा । मेरे ताऊजी जो मुझे बचपन से ही बहुत ज्यादा चाहते थे। मैं उनके पास रहकर खोह गाँव के स्कूल में ही नहीं पढ़ा बल्कि उनके गाँव से डीग आने के पश्चात् भी मुझे उनके सान्निध्य में रहने का तथा उनके ज्ञान के दर्शन का श्रुति लाभ मिलता रहा था यही कारण है कि तब और आज भी उनकी पवित्र आत्मा मेरी प्रेरणा की स्रोत बनी हुई है।

#### भूमिका

15

यहाँ इन पंक्तियों को लिखते समय मैं सुश्री सुषमा शर्मा के योगदान को भी नहीं भूल सकता हूँ जिनकी बजह से ही मैं इस पुस्तक को लिशि बद्ध करने को उद्यत हुआ था। विदुषी सुषमा जी ने ही उस समय मेरे समक्ष इतने जटिल प्रश्न रखे थे तथा उनके वाक्य चातुर्य के कारण उस समय उनके प्रश्नों का उत्तर देना मुझे सम्भव नहीं हुआ था लेकिन अपने अनुभवों के साक्षात हो जाने के कारण से उनके प्रश्नों से थक कर चुप हो जाना भी मुझे सम्भव नहीं था उनके प्रश्नों के उत्तर देने के लिए ही शुरू में मैंने इस पुस्तक को लिखना शुरू किया था।

मेरी परिवारिक आध्यात्मिक विरासत ने मेरे साधना काल में मेरे समक्ष बड़े महत्वपूर्ण रूप से अपनी भूमिका निभाई थी जिसके कारण से मेरा बहुत सारा समय व्यर्थ की चीजों में बर्बाद होने से बच सका था बचपन से लेकर आज तक भी हर समय कदम-कदम पर मेरा मार्न दर्शन होता रहा है, मेरे पूज्य पिता श्री प्रभूदयाल जी वैद्य जिन्होंने अपने जीवन काल में सैंकड़ों की संख्या में योगासनों के शिविर लगाए हैं उनका तथा अपने बड़े भाई श्री रामदेव जी, छोटे भाई विष्णु देव एवं वचपन के मित्र श्री रमेणचन्द जी लोहिया जिन्होंने इस पुस्तकके प्रकाशन से पूर्व मुझे प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष रूप से मेरे मन में आयी परेशानियों का निराकरण करने में अपना अमृत्य सहयोग दिया, उनकी वात्सल्यपूर्ण प्रेरणाओं व गुभकामनाओं को हिंगज नहीं भुला सकता है।

इसी अवसर पर मैं मेरे गुरु भाई श्री बाबू लाल जी गुप्ता एवं मित्र श्री देवेन्द्र नाथ जी गुप्ता एडवोकेट का भी हृदय से आभारी हूँ जिन्होंने कदम-कदम पर आई आर्थिक परेशानियों को हल कराके इस पुस्तक के प्रकाशन कार्य को पूर्णता प्रदान करने में अपूर्व योगदान किया।

अन्त में मैं पाठकों से भी क्षमा याचना करके यह निवेदन करना अपना कर्त्तव्य समझता हूँ कि वे मेरी भाषा की कमजोरी, शब्दों की अशुद्धता एवं धारावाहिक लेखन शैली की कभी को विचार न करके मेरे द्वारा की गई साधना के आधार पर अपनी शैली में जो कुछ मैंने लेख बद्ध किया है उसका स्वाध्याय करके लाभान्वित होंगे एवं इस सम्बन्ध में जो भी शंकाएं एवं प्रश्न होगें उनसे मुझे निःसंकोच अवगत कराने का कष्ट करेगें।

हालांकि मेरी अपनी इच्छा का कोई खास औचित्य मैं सिद्ध नहीं कर पा रहा हूँ लेकिन फिर भी शायद बहुत गहरे में अपनी इसी भावना के तहत मैं यह लिखने को उद्यत हो रहा हूँ कि साबक शुरू में अध्यात्म के

गूढ़ रहस्यों को खोल कर साधना करने से पहले ज्ञान अर्जित करने का उद्देश्य सवर्था ही त्याग दे, बल्कि वह तो ज्ञान रूपी मरस्थल को छोड़कर साधना रूपी सागर में उतर जावे उसका साधना में उतरना ही उसके अपने ज्ञान, दर्शन, चिन्तन या अनुभव का कारण बनेगा।

योग और साधना

विश्वास है कि इस प्रथम प्रयास में मैं जो कुछ आप पाठक गणों को अपित कर रहा हूँ उसे अपित करने में सफल होऊँगा।

इन्हीं शुभ आकांक्षाओं के साथ-

श्यामदेव खन्डेलवाल

देव फोटो स्टूडियो सर्राफा, भरतपुर (राज॰) फोन: 2833

#### अध्याय १

### मृत्यु को स्वीकार करना ही सत्य को स्वीकार करना

अभी हाल ही में एक घटना हमारे देश में ही घटी है। जिसके अनुसार हमारे देश में कई एक प्रख्यात ज्योतिषियों ने बिना किसी का नाम लिए ही यह भिवष्यवाणी की थी, कि १५ नवस्वर १६-२ को पांच या सात ग्रह एक ही राग्नि में इकट्ठे हो रहे हैं, जिनके प्रभाव के कारण हमारा देश किसी न किसी महान विभूति अथवा किसी विशिष्ट व्यक्तित्व से हाथ घो बैठेगा। अखबार में यह समाचार मैंने भी दीपावली यानी कि १५ नवस्वर ५२ से दो तीन महीने पहिले ही पढ़ लिया था। इसे पड़कर कुछ लोगों के मन में श्रीमती इन्दिरा गांधी के बारे में आगंकायें पैदा हो गई थी। लेकिन जैसे ही दीपावली से ७ दिन पूर्व मुझे पता चला कि कि "आचार्य विनोबा भावें" को दिल का दौरा पड़ा है तथा उन्होंने अन्न जल ग्रहण तथा किसी भी प्रकार की डाक्टरी सहायता लेने से इन्कार कर दिया है, मैं समझ गया था कि, उस भविष्य वाणी के अनुसार परमात्मा हमारे बीच में से शायद विनोबा जी को ही उठाने वाला है। तब तक दीपावली में पूरे सात दिन बकाया थे, लेकिन ज्योतिषियों की भविष्यवाणी के अनुसार ही विनोबा ठीक दीपावली के दिन ही निर्वाण को प्राप्त हुये।

यहाँ इस घटना को लिखने का मेरा आशय सिर्फ इतना ही है कि हम मानव हैं एवं इस प्रकृति के चक्र के खिलाफ हमारा अपना कोई भी प्रयत्न कारगर नहीं हो सकता हें। फिर भी यदि हम अपने से चेष्टा करते हैं तो वे चेष्टायें, चेष्टाऐं न रहकर हमारी कुचेष्टायें ही कालान्तर में सिद्ध होती है।

एक तरीके से तो हम पशुकी तरह भी जी सकते हैं जिसे भविष्य के दर्शन या कल क्या होने वाला है इसको जानने की आकांक्षा ही नहीं होती। उन्हें जन्म मिल गया तो जी लिए, यदि मृत्यु आगई तो मर गये। लेकिन दूसरे प्रकार से जीते समय हम पशुकी तरह नहीं जीते विलक मनुष्य की तरह से जीते हैं,

#### योग और साधना

जिसमें हमने अपने ज्ञान का इस्तेमाल करके यह पता लगा लिया है कि जब हमने इस दुनियां में जन्म लिया है तो हमारी अपनी मृत्यु भी निरचत ही है। लेकिन इसके साथ ही हमें अपनी सुनिश्चित मृत्यु का पता चलते ही, कि वह हर पल और क्षण के बाद हमारे नजदीक और नजदीक आतो जा रही है, हम उससे अपने हर आपको बचाने के लिए अनेक उपाय अपनी बुद्धि से करने लगते हैं। जैसे हमने किसी से सुन रबखा है कि हमारे जीवन के स्वासों की संख्या निश्चित है इसलिए जितनी हम कम साँसें लेगें हमारी मृत्यु हमसे उतनी ही ज्यादा दूर चली जावेगी और इसकी पूर्ति के लिए हम अपनी साँस को रोककर प्राणायाम करने लगते हैं यदि अन्य किसी से हमने यह सुन लिया है कि जितना दाना पानी हमारी किस्मत में खाना लिखा है उतना तो हमें यहाँ रहकर खाना ही पड़ेगा। बस हम अन्य छोड़ देते हैं, वत रखते हैं, लम्बे-लम्बे उपवास रखते हैं, और कुछ नहीं तो दिन में जहां हम दो समय भौजन करते थे वहां हम अब एक समय ही भौजन करते हैं।

इसी संदर्भ में मैंने एक पण्डित जी की कथा सुनी है जी कि इतने भारी विद्वान थे, अथवा इतने बड़े साधक थे कि उन्हें यमराज साक्षात रूप से दिखाई देते थे जो कि इस पृथ्वी पर मृत्यु को प्राप्त हुये लोगों को लेने आते थे। एक बार यमराज से पण्डित जी ने पूछा;

"आप सभी को लेने आते हैं किसी न किसी दिन मुझे भी लेने आयेंगे ही, तो कृपया मुझे यह बतायें कि मेरी मृत्यु किस प्रकार से होगी?" यमराज ने उसकी भलाई सोचते हुये कहा कि—

"यह प्रक्रन दुवारा मुझसे नहीं करना अन्यथा तुझे बहुत ही मुश्किलें उठानी पढेगी''

लिकन पण्डित नहीं माना और कहने लगा "आप मुझे बताना नहीं चाह रहे हैं इसलिए मुझसे इसका बहाना बना रहे हैं"

यमराज बोला "मुझे तुझसे डर थोड़े ही लगता है जिसके कारण से मैं तुझसे बहाना करूँगा। खैर, यदि तू नहीं मानता है तो मैं बताये देता हूँ तेरी मृत्यु गंगा में मगरमच्छ के खाने से होगी।" इतना कह कर यमराज चले गये।

#### मृत्यु को स्वीकार करना ही सत्य को स्वीकार करना

38

अपनी मृत्यु के बारे में यमराज से जानकर पण्डित बड़ा प्रसन्त हुआ कि मैं गंगा के पास कभी जाऊगां ही नहीं तो मरूगां कैसे ? उसने उसी दिन से अपनी मौत को जानकर गंगा की धारा से दूर जाने की गरज से यात्रा शुरू कर दी। जैसे गंगा यदि देश के उत्तर दिशा को ओर बहती है तो वह दक्षिण की दिशा को जाने लगा। जबउसे यात्रा करते-करते महीनों व्यतीत हो गये तब वह निर्जन और धनधोर जंगल में जहाँ आदमी की छाया भी दिखाई नहीं देती थी रूक गया। भूख और प्यास की तो उसे चिन्ता थी ही नहीं, क्योंकि उसे पता था भूख प्यास या अन्य किसी प्रकार का कोई जंगली जानवर उसकी मृत्यु का कारण नहीं वन सकता है। यह सुबह से ही ध्यान में बैठ गया, दोपहर को उधर से वहां का राजा शिकार पर निकला तो उसे ध्यान में बैठ गया, दोपहर को उधर से वहां का राजा शिकार पर निकला तो उसे ध्यान में बैठा वह पण्डित दिखाई पड़ा। ऐसे बियावान जंगल में जहां खाने पीने का कोई भी साधन न हो, राजा यह सोचकर कि यह कोई पहुँचा हुआ सिद्ध महात्मा है वही पर रूक कर इन्तजार करने लगा। घन्टे दो घन्टे में जब पण्डित की आर्थे खुली तो उन्होंने अपने सामने राजा सरीडे व्यक्ति को दण्डवत प्रणाम करते हुये पाया। पहिले तो उसे बहुत ही आश्चर्य हुआ। लेकिन थोड़ा सा संयत होने के पश्चत उन्होंने राजा से प्रशन किया—

"क्या बात है और यहाँ क्यों आये हो ?"

राजा बोला— शिकार करने जा रहा था रास्ते में आपको देखकर यहीं रुक गया कि आप जैसे महान योगी हमारे राज्य की सीमा में है, क्यों न आप राजमहल पधारें, मैं आपको अपने राजमहल ले चलने के लिए ही यहाँ रुक गया था।

इस बात को सुनने के पश्चात पण्डित बोला "राजन् यह तुम्हारा भ्रम ही है कि हम इस स्थान से हटकर और कहीं जायेगें।'

'कोई बात नहीं है मैं आपसे आकर यही मिल लिया करूँगा। केवल आपके खाने पीने का इन्तजाम भेरे द्वारा स्वीकार कर लीजिये।'' ऐसे शब्द राजा ने कहे।

यह बात पण्डित ने मान ली समय गुजरता गया । और राज्य के अन्न जल

#### योग और साधना

से पण्डित जी का जीवन यापन होता रहा। उन्हीं दिनों राजकुमार जो अब १ साल का हो गया था, निरंप प्रति पण्डित जी के पास विद्या अध्ययन के लिये आता था। इस प्रकार पढ़ते-पढ़ते जब काफी समय गुजर गया और राजकुमार वयस्क हो गया तो एक दिन पढ़ाई के दौरान पण्डित जी उसे बता रहे थे कि हमारे देश में जो गंगा नदी है, उसमें अपने सम्पूर्ण परिवार एवं गुरुजन सहित स्नाम करने से राजा भगीरथ की तरह अपने पिछले जन्मों के सभी पापों से वह व्यक्ति. मुक्त होकर स्वर्ग को जाता है। इस बात को सुनकर वह राजकुमार भी अपने गुरुजी को जिन्हें वह प्राणों से भी ज्यादा प्यार करता था, बोला—

"अगर ऐसा है तो फिर गुरुषी हमें भी अपने साथ गंगा स्नान कराइये।"

इतना सुनते ही गुरुजी पर तो जैसे बिजली ही दूट पड़ी और बोले "हमतो गैगा जी की तरफ खा भी नहीं सकते"।

इस पर राजकुमार ने प्रश्न किया। "ऐसा क्यों ? आपने जो अभी हमें बताया था क्या कह असरेय था?"

पण्डित जी बड़े भारी संकट में पड़ गये क्योंकि कारण कुछ भी नहीं बता सकते थे और जा भी नहीं सकते थे। बात जब और आगे बढ़ी तो राजा के कानों में भी पहुँच गयी। वह भी राजकुमार की बातों से सहमत थे। अंन्त में पण्डित जी को राजा के लिए यमराज वाली तमाम बातें बतानी पड़ी। इतना सुनते ही के पश्चानु राजा हाथ जोड़कर पण्डित जी से बोला---

"आप हमारे पूरे राज्य के पिता तुल्य, हैं हम आपको क्यों खोना काहेगें, जिस दिन से आपने हमारी राज्य की सीमा में कदम रेक्खा है, सम्पूर्ण राज्य में मुख और शान्ति का निवास हो रहा है और रही बात मगरमच्छ की, मैं बहाँ जालियों का ऐसा इन्तजाम करंगा कि मगरमच्छ तो क्या वहां गंगा के पानी के अलावा एक तिनका भी नहीं आ सकेगा"

यातो पण्डित की मित मारी गई थी या राजा के अन्न जल का प्रभाव था,

#### मृत्यु को स्वीकार करना ही सत्य को स्वीकार करना

उसने गंगा स्नान के कार्यक्रम को अपनी मंजूरी दे दी। वहाँ जाकर जब पण्डित जी ने देखा कि गंगा की धारा में जितना इन्तजाम राजा ने पूर्व में करने को कहा था उससे भी दस गुना अधिक हैं। कम से कम एक हजार व्यक्ति तो एक दूसरे का हाथ पकड़ कर खड़े हैं। उनके बाद में बड़ी जाली का घेरा, फिर बिल्कुल बारीक जाली का घेरा था जिसमें जीव-जन्तु तो क्या गंगाजल भी छन-छन कर आ रहा था और तब उस घेरे में केवल धुटने-धुटने पानी के अन्दर राजा और राजकुमार खड़े होकर पण्डित जी को बुला रहे थे। पण्डित जी स्नान को सहर्ष तैयार हो गये। उन्होंने भी सोचा, एक डुबकी ही तो लगानी है जैसे ही पण्डित जी ने राजकुमार का हाथ पकड़ कर गंगा में डुबकी लगाई, तो वे क्या देखते हैं कि राजा तो यमराज के रूप में बदल गया है और राजकुमार मगरमच्छ बन गया है जिसने उनको आधा अपने मुंह में ले रक्खा है तथा वह राजा रूपी यमराज खड़ा २ हंस रहा है। अन्य किसी का कहीं भी दूर-दूर तक पता नहीं है।

यहां इस कथा से मेरा केवल इतना ही तात्पर्य है, कि हमें यह बात अच्छी तरह से समझ लेनी है कि हम इस दुनियां में जन्म लेकर, मृत्यु से अपनी बुद्धि के किसी भी क्रिया कलाप के द्वारा बच नहीं सकते । उस्टे हम स्वयं ही उस पण्डित की तरह से परेशानियां और बढ़ा लेते हैं। यही इतनी सी बात हमारे जीवन की प्रत्येक अनुकृत या प्रतिकृत परिस्थितियों पर ज्यों की त्यों खरी उत्तरती है। तो मैंने दो प्रकार की मानसिकताओं के बारे में यहां लिखा है। पहली तो वह पशु तुल्य स्थिति है, जबकि दूसरी पाण्डत जैसे ज्ञानी की है। लेकिन मेरे देखते यह दोनों ही स्थितियां दुखदाई है। क्योंकि पहली स्थिति में तो हम गहन अंधकार में होते हैं, जहां अभी ज्ञान के अंकूर फूटे नहीं हैं, जबकि दूसरी स्थिति में हमने इस गहन अंधकार में अपने विवेक से प्रकाश की किरण खोज निकाली है। लेकिन इस प्रकाश की किरण को देखते ही तथा उसके स्वरूप को समझे बिना हम उस प्रकाश के साथ आने वाले ताप से डर गये हैं। इसी बात को जरासा पलट कर देखने की चेष्टा इस तरह से भी करें, जैसे दो भूखे व्यक्ति हमारे सामने मौजूद हैं। इनमें से एक व्यक्ति के पास एक रुपये का सिक्का है, जबकि दूसरे के पास वह भी नहीं है, जिसके पास कुछ नहीं है वह तो भूख से व्याकुल है ही, लेकिन जिसके पास वह रुपया है वह भी भूख से व्याकुल ही है। तथा साथ में व्यायत भी है, कि मेरे पास तो

#### २२ योग और साधना

रुपया भी है फिर भी मेरी भूख नहीं मिटती। अब आप ही सोचें कहीं केवल रुपया अपने पास होने मात्र से किसी के पेट की भूख मिट सकती है पेट की भूख तो इस दुनियां में रुपये का उपयोग सीख कर भोजन प्राप्त करने के पश्चात ही मिट पायेगी। इसलिये ही मैंने लिखा है कि दोनों ही स्थितियां दुखदाई हैं। एक में हमें मृत्यु का पता नहीं है जबिक दूसरी जगह हमारे सामने मृत्यु रूपी सत्य प्रकट हो गया है। लेकिन उसे हम स्वीकार नहीं कर पाये हैं। इसलिए डर गये हैं और हमेशा इस दुनियां में ऐसा ही होता है कि जिन चीजों को हम आत्मसात या स्वीकार नहीं कर पाते अथवा उनसे साक्षात करने की हम हिम्मत नहीं जुटा पाते हैं उनसे हम डर जाते हैं। लेकिन यदि हमें इन दोनों दुखवाई स्थितियों से उभरना है तो सर्वप्रथम हमें नृत्यु रूपी सत्य को स्वीकार करके चलना होगा। अन्यथा वह मृत्यु जब आयेगी तब तो आयेगी ही, उससे पहले भी जब तक हम जीवित हैं उस मृत्यु के डर से उत्पन्न स्थिति के कारण अपनी बाकी जिन्दगी को जी नहीं पाते हैं।

अब जरा गौर पूर्वक इसको समझने की चेण्टा करें। शुरू में ही यदि मैं आपसे मृत्यु को स्वीकार करने के लिए कहूँ तो आप उसे कैसे स्वीकार कर पायेगें। इसलिए उस भयभीत करने वाली मृत्यु को स्वीकार करनेसे पहले हमें अपने जीवन में कुछ हल्की और आसान मृत्युओं पर विजय प्राप्त करने की आदत डालनी होगी। तब ही अन्त में हम विमोधा की तरह, गांधी की तरह, ईसा मसीह की तरह और बुद्ध की तरह से ही होश पूर्वक अपनी मृत्यु को स्वीकार कर पायेगें। अन्यथा मरते तो सभी हैं। लेकिन बेहोशी में।

आप कह सकते हैं कि मृत्यु के रूप में हमारा हमसे सब कुछ छूटा जा रहा है और आप उस किंटन समय पर भी हमसे ऑखें खोलने की कह रहे हैं या होश पूर्वक उसे देखने की कह रहे हैं। आपकी शंका इस संसार को देखते हुए ठीक भी लगती है। क्योंकि अभी तो हम अपनी खुली ऑखों के सामने अपने शरीर में डाक्टर को मात्र दवा की इंजेक्शन चुभोते भी नहीं देख सकते। और अपना उस तरफ से मृह फेर लेते हैं फिर हन मृत्यु के समय कैंसे अपना होश रख सकते हैं। लेकिन विद्वानों का कहना है कि "अन्त मता सो गता" यानि मरते समय जैसी भी हमारे मन की स्थिति होती है वैसो ही नियति हमारे भविष्य में होने वाले जन्मों की

### मृत्यु को स्वीकार करना ही सत्य को स्वीकार करना

२३

होती है। लेकिन बेहोशी की अवस्था में हमारी आकांक्षा ही जागरूक नहीं रह सकती है। तब फिर हम अगले जन्मों की नियति को किस प्रकार से निरंचित कर सकते हैं। जिस प्रकार से हम बेहोशी में मरते हैं ठीक उसी प्रकार की बेहोशी में हमारा अन्धकार पूर्ण दुःखों से भरा हुआ अगला जन्म हो जाता है।

आपने महाभारत की कथा में यह तो अवश्य ही पढ़ा होगा कि उस धर्मयुद्ध में बहुत से राजा सिर्फ इसलिये ही शामिल हुए थे कि इसमें शामिल होने के पश्चात और मृत्यु का वरण करने के बाद उन्हें स्वर्ग को प्राप्ति होगी। कैसे होती है स्वर्ग का प्राप्त ? आगे के सोपानों को समझने के लिए इस बात की गहराई को समझ लेना बहुत ही जरुरी है। मृत्यु तो सभी की होती है लेकिन कुछ तो मृत्यु के आने से ४ दिन पहले ही बेहोश हो जाते हैं, जबिक दूसरे प्रकार के लोग मृत्यु का वरण स्वयं अपने होश में हिम्मत के साथ करते हैं। और मुकरात की तरह भी जहर पीकर मरते समय भी आखिरी सांस तक मृत्यु के भय से पीड़ित होते नहीं दिखाई देते हैं। सुकरात के बारे में कहा जाता है कि उन्होंने अपनी जिन्दगी में इतना कीमती सन्देश नहीं दिया था जितना कि उन्होंने अपनी मृत्यु के द्वार पर खड़े होकर दिया था। जिसके कारण ऐसा लगता है कि वे अपनी मृत्यु का कितनी वेसबी से इन्तजार कर रहेथे। महात्मा गांधी के धड़ में तीन गोलियां लग चुकी थी। उनके पास तो सुकरात से भी कम समय था। उस थोड़े से समय में भी वे अपनी

मुकरात का संदेश—उनका कहना था कि मृत्यु से डरने की कर्तई जरुरत नहीं है, क्योंकि मैं अपनी मृत्यु को इस समय पर देख रहा हूँ कि यह तो केवल मेरा शरीर ही छीन रही है। आज तक मैं इस शरीर को ही मैं, स्वयं समझता रहा था लेकिन आज यह गलत हो गया है क्योंकि यह शरीर तो मेरे देखते-देखते मिट रहा है लेकिन मैं तो फिर भी वैसा ही ठीक हूँ जैसा कि पहले था।

उस अवश्यम्भावी मृत्यु से घबड़ाये नहीं और अपने आपको पूर्ण रूपेण होश में बनाकर रखते हुए तथा साथ ही अपनी जीवन भर की साधना को पूर्णता प्रदान करते हुये "हे राम" कह कर विदा ली । विनोबा को दिल का दौरा पड़ा था । चिकित्सक उनकी चिकित्सा करके उनके जीवन का बचाव करना चाहते थे । लेकिन उन्होंने

#### २४ योग और साधना

ऐसा करने से मना कर दिया, तथा साथ ही आने वाली सम्भावित मृत्यु के लिए अपनी तरफ से खाना पीना छोड़कर उसे खुला आमन्त्रण और दे डाला। क्या कोई मृत्यु से भयभीत व्यक्ति ऐता कर सकता है? साधक के निर्वाण का उसकी मृत्यु के समय ही पता खलता है। इसी प्रकार की मृत्यु को ही हम होश पूर्वक अपने आप से उसे स्वीकार की हुई मृत्यु कहते हैं।

इसलिये ध्यान रखने की बात यहां यही है कि, जब हम हीश में मरते हैं तो हम स्वतः ही होशपूर्वक जन्म लेने के अधिकारी भी हो जाते हैं। क्योंकि जब हमारे होश को मृत्यु भी विचलित नहीं कर सकी तब फिर जन्म लेने के समय हम बेहोश क्यों कर हो जावेगें। और जब हम अपना जन्म होश पूर्वक ही ले रहे हैं तब हम इस दुनियों में आते समय इस प्रकार के गर्भ का चुनाव क्यों करेगें जिसकी नियति हमें नरक के समान दुखों की ओर ले जावेगी। हम तो फिर इस प्रकार के गर्भ में उतरने के लिए कोशिश करेगें जो हमें हमारे मन के अनुरूप स्वार्गिक एंग्वर्यता की ओर ले जाकर आनन्दित करे। इसीलिये ध्यान रखें यदि हमें होशपूर्वक जन्म इस दुनियों में लेना है तो होशपूर्वक मरना भी सीखना ही होगा। मृत्यु के स्तर का होश जगाने का एक मात्र साधन यदि हमारी भारतीय संस्कृति में है तो वह यही है जिसके अन्तेगत भक्ति, ज्ञान और कर्म की त्रिपुटी है। भक्ति के द्वारा हमें इस साधना के लिए आपेक्षित श्रद्धा तथा भावना की प्राप्त होती है। ज्ञान के द्वारा हमें अपनी श्रद्धामय भावना के लिए हदता की प्राप्त होती है और तब ही कर्म के द्वारा हम अपनी साधना में उतरने के लिए हदता की प्राप्त होती है और तब ही कर्म के द्वारा हम अपनी साधना में उतरने के लिए हता की जाने वाली तपस्या में पारंगत या सिद्ध होते हैं।

#### अध्याय २

#### साधना में सत्य का प्रभाव

हमारी संस्कृति का स्वरूप जिन ग्रन्थों से पता चलता है या हमारी संस्कृति के उत्तराधिकारी के रूप में जितने भी युग पुरुष इस धरती पर पैदा हुये हैं उन सभी ने इस मार्ग पर लगे हुये साधक को सर्वप्रथम सस्य बोलने पर विशेष जोर दिया है।

इस संसार का प्रत्येक मानव चाहें वह स्त्री हो या पुरुष अपने मन के अन्दर अलग २ रुप से व्यक्तिगत होता है। उसके मानसिक स्तर पर अलग होने का कारण मात्र इतना है कि वह इस बहााण्ड के सत्य में से कितने प्रतिशत सत्य को स्वीकार कर पाया है। अयवा कितने प्रतिशत मायावी झूंठ को उसने अपने ऊपर ओढ़ रखा है जितना हम सत्य के नजदीक होते हैं। उतना ही हम इस संसार में व्याप्त माया के जाल से अपने आपको मुक्त हुआ पाते हैं, और उसके ठीक विपरीत जितना हम झूठ के अन्दर होते हैं उतना ही हम अपने आपको इस सांसारिक मायाजाल में फंसा हुआ पाते हैं।

जैसे कोई बालक अपने माता-पिता से पहली बार झूठ बोलता है। उस एक मात्र झूठ बोलने के पश्चात से ही वह अपने मन में उसके खुल जाने के बाद पैदा होने वाली स्थिति से भय ग्रस्त हो जाता है, और जिस कारण से अपने प्रथम झूठ को छिपाने के लिए अपने मन में अन्य दूसरी झूठों की जन्म देता है और फिर उनकी पुष्टि के लिए अनेक झूठे प्रमाण तैयार करता है। ठीक इसी प्रकार हम देखते हैं कि बालक केवल एक मात्र झूठ बोलकर अपने मन में एक अन्तहीन झूठ की प्रशुंखला तैयार कर लेता है। यही प्रशुंखला बाद में उसकी आदत बन जाती है, और फिर यही झूठ उसको आदतों को सोढ़ी बनकर उसके कमों में पहुंच जाती है। कमों से संस्कारों में, संस्कारों से भाग्य में अवतरित हो जाती है। जो लोग सस्य नहीं बोलते उनके कमी, संस्कार एवं उनका माग्य भी उनकी आध्यात्म

#### योग और साधना

की साधना में तरह-तरह के अबरोध खड़े करता है, उनकी साधना में विघन उपस्थित होते हैं जिनके कारण उन्हें अपनी साधना अधूरी ही छोड़ देनी पड़ती है।

साधक को यह बात हमेशा ध्यान में रख लेनी चाहिये कि यह अध्यात्म का मार्ग अथवा ब्रह्म को जानने का मार्ग केवल उन लोगों के लिए है जो अपने जीवन से अपनी तमाम झूठों को तिरोहित करने के लिए राजी हो गये है। अथवा जो अपनी झूठी जिन्दगी की मृत्यु को स्वीकार करने को राजी हो गये है। सत्य बोलना मृत्यु को स्वीकार कर लिए जाने के ही समान है। इसीलिए ही यह हमारी साधना में की जाने वाली तापक्ष्चर्या का प्रथम तथा महत्वपूर्ण अंग है।

सच बराबर तप नहीं, झूठ बराबर पाप। जाके हृदय साँच है, ताके हृदय आप।।

इन दो लाइनों में ही किव ने अपने मन की पूरी बात कह दी है। इस दुनिया में सत्य बोलने के बराबर अन्य कोई तप नहीं है। क्योंकि सत्य के द्वारा ही हमारा मन हमेशा शांत और निर्मल बना रहता है। जबिक झूठ इतना बड़ा पाप है जो हमें इस अपनी आस्मिक साधना से दूर और दूर ले जाता है। इस बात को अपने विवेक से जानकर जो साधक सत्य को अपने मन मन्विर में स्थापित कर लेता है उसी आस्मवान पुरुष में परमात्मा भी आकर ब्रह्म स्वरूप विराजमान हो ही जाता है।

यह माना कि आदमी की गलती करना उसकी एक मान्न कमजोरी है लेकिन यह भी कहां की समझदारी है कि हम अपनी की हुई एक गलती को अमरबेल की तरह बढ़ने में उसे सहयोग देते ही जायें। और अपनी उस एक मान्न गुरू की गलती को अपने उपर छा जाने दे। जिसका फल हम इस जन्म में तो भोगे ही उसी के द्वारा अपने आगे आने वाले जन्मों को भी विगाड़ लें। इससे बचने का एक मान्न उपाय यदि कोई इस दुनिया में है तो वह यह है कि, हम इस झूठ रूपी देत्य को उसकी गंशव अवस्था में ही सत्य द्वारा स्वीकार करके मार गिरायें। कुछ लोग यहां यह गंका करने लगते हैं कि यदि हमसे एक गलती हो गई है और

#### माधा में सत्य का प्रभाव

२७

बह अभी तक दुनिया या समाज के सामने अप्रकट है तो क्या उसे अपने आप से प्रकट कर देना चाहिए ? इस बारे में मैं सिर्फ इतना ही कहना चाहता हूँ कि जब आप स्वयं को यह पता है कि आपसे गलती हो गई है तो इसका सीधा सा साफ मतलब यही है कि, वह अभी कैंसर के रोगाणु की तरह आपके मन के भीतर विद्यमान है। जो एक न एक दिन बड़ा घाव बनकर या फोड़ा बनकर प्रकट हो ही जावेगा। इसमें जरा सा भी संशय रखने की आवश्यकता मुझे महसूस नहीं होती है। मैं जब बहुत पहले अपने बचपन में साईकिल चलाना सीख रहा था, मुझे खूब अच्छी तरह याद है दूर से जिस गड़े में साईकिल चलाते समय गिरने से मैं अपनेको रोकना चाहा करता था, पास पहुँचकर अपनी तमाम कोशिशों के बाबजूद भी उसी गड़े में जाकर गिर जाता था। ठीक इसी प्रकार का हमारा मन है। ना चाहते हुए भी हम उन्हीं बातों को प्रकट कर जाते हैं जिन्हें हमें छिपाना था।

इस प्रकार जब वे छिपायी हुई गलत बातें अबसर पाकर प्रकट होती है तब जो गलती गुरू में अकेली थी अब वह दूगनी होकर प्रकट होती है। क्योंकि अब तक उसमें अपराध को छिपाने का एक और दूसरा अपराध जुड़ चुका होता है। यदि यहां तक भी व्यक्ति अपनी गलती को स्वीकार कर लेता है तब भी वह झठ कार्मिक अवस्था तक न पहुँचकर अंकृर अवस्था से थोड़ा और ऊपर उठकर पौत्रे की अबस्था में ही मुर्झा जाता है। और उस झूठ रूपी पौधे की जड़े वही पर कट जाती है और तब इस प्रकार की भावनाओं से ग्रस्त व्यक्ति थोड़े से अन्तराल के पश्चात पुनः अपने मानसिक तनाव से मुक्ति पाकर निर्मल मन हो जाता है। इस प्रकार से अपनी गलतियों को या झूंठ को स्वीकार करने से उसमें नई शक्ति का संचार होता है। उसमें अपने प्रति हिम्मत जाग्रुत होती है। जिसके कारण उसकी अपनी आत्मिक शक्ति का उत्थान होता है। इसलिए, जिस व्यक्ति को अपने मन के अंग्रेरों को नब्द करना है उसे अपने जीवन की खेती में झूठ के बीजों की बुबाई बन्द कर देनी चाहिये। इसके साथ ही यदि कहीं उसे एक बार सत्य का स्वाद लग गया तो यह बात पक्की तरह से समझ लेनी चाहिये कि उसके जीवन से बाकी बची हुई अपूठें भी अपने आप किनारा कर ही जायेंगी है। क्योंकि सत्य के नजदीक ही हमें उस मजबूत आधार का पता चलता है जिसकी तुलना में अन्य कोई भी तर्क

#### योग और साधना

झूठ के समर्थन में ठहर नहीं पाता है और तब ही साधक सत्य के मर्म की जान पाते हैं।

इस प्रकार के लोगों के सम्बन्ध किसी दूसरे के साथ बनते हैं या बिगड़ते हैं समाज में उनका सम्मान होता है या अपमान इन फिजूल की बातों के द्वारा उनका दिल और दिमाग वेअसर बना रहता है। दूसरे शब्दों में सत्य को सिद्धांत रूप में स्वीकार करके इन्हें अपने इस मार्ग पर कभी मन की, कभी बिचारों की, कभी भावनाओं की, कभी सम्बन्धों की, कभी मान की, कभी मर्यादा की बिल देनी ही पड़ती है। और सबसे बड़ी मन्ने की बात यह है कि इस सबके लिए ये सहवं तैयार हो जाते हैं किसी के प्रति नफरत पैदा करके नहीं या किसी को नुष्ठ समझकर नहीं बिल्क यह समझकर कि:—

सत मत छोड़े सूरमा, सत छोड़े पत जाय। सत की बाँबी लक्ष्मी, फेरि मिलेगी आय।।

मैंने तो आज तक जितना और जो कुछ भी जाना है वह इससे ज्यादा कुछ भी नहीं जाना है कि जो भी सम्बन्ध झूठ पर टिके हैं वे टिकाऊ हो ही नहीं सकते। हां थोड़ी देर के लिये हम एक दूसरे को घोखा अवश्य ही दे सकते हैं, वयोंकि इस दुनिया में किसी का भी और किसी भी स्तर का झूठ बिना खुले नहीं रहता है। आजकल युवक, युवितयों में प्रेम का चलन खूब हो गया है जिसके फल स्वरूप प्रेम-विवाह खूब जोरों पर हमारे समाज में विद्यमान है लेकिन प्रेम विवाह भी केवल वे ही सफल होते हैं जिन युवक, युवितयों ने अपने प्रेम की नींव यथार्ष पर रखी है। इस प्रकार से हम देखते हैं कि, जिस व्यक्ति ने असत्य की व्यखंता को जान लिया है वह अपनी महत्वाकांक्षा के लिये भी असत्य नहीं बोलना चाहता है।

यह ठीक है कि समाज में रहते हुये सौ फीसदी सत्य बोलना एक बड़ा ही दुष्कर कार्य है। इसलिए ही ज्यादा तर साधकों ने असत्य बोलने की अपेक्षा समाज से दूर रहना ही उचित समझा है। क्योंकि यहां समाज में रहकर बार-बार उनकी साधना के अन्तर्गत बिष्का उपस्थित होते हैं। जिनके कारण बार-बार मन व्यथित होता है

#### साधना में सत्य का प्रभाव

35

धीर इस प्रकार से होता ही रहेगा जब तक साधक के मन में जरा सी भी ललक है, दूसरों के साथ सम्बन्ध बनाने की। तो देखा आपने ? एक सत्य हमारे कितने प्रकार के मायावी असरों की दूर करना शुरू कर देता है। यदि हमें साधना में उतरना है तो, हमें सत्य का प्रभाव किस तरह से हमारी यात्रा को निष्कंदक बनाता है यह हमें अच्छी तरह से समझ कर जान ही लेना है।



#### अध्याय ३

### मन से ही प्रेम और मन से ही भक्ति

सत्य को अंगीकार करने के पश्चात हमारे मन के सांसारिक मायावी सम्बन्ध जब शुरू-शुरू में दूटने लगते हैं तो मन बड़ा ही क्लांत होता है। लेकिन थोड़े से अन्तराल के बाद ही हम जान जाते हैं कि, यह संसार माया रूपी झूठ पर ही टिका है और इसलिए ही इसमें दुःख ही दुःख हैं। आज हमारे सामने जो दुःख हैं, बे दुःख तो हमारे समक्ष हैं ही, लेकिन जिस सुख को आज हम मोग रहे हैं वह भीं भविष्य में अपने पीछे हमारे पास दुःख हीं छोड़कर जाने वाला है। यह ठीक है कि आज हमें थोड़ी बहुत परेशानी हो सकती है, क्योंकि यदि हम कीचड़ में रहने लगे तो थोड़े समय पश्चात हमें अपनी उस कीचड़ से भी लगाव हो जाता है। जिसके कारण बाद में उसके विना भी हमें बड़ी क्वेंनी होती है।

इस संदर्भ में मुझे दो सहेलियों की आपबीती याद आती है जिनमें एक धंधे से मालिन थी जो रोजाना अपनी बिगया से पूल तोड़कर बाजार में बेचकर अपना गुजारा चलाती थी जबकि दूसरी मछ्यारिन थी जो अपनी डिलया में मछ्ली भरकर बाजार ले जाती थी और जो कुछ भी उसको उन मछिलयों को बेचकर मिलता उससे अपने घर का गुजारा करती थी। ये दोनों कुछ देर रोजाना रास्ते में साथ-साथ होती थी। बगीचे से थोड़ा आगे चलकर वह मछ्यारिन अपनी मछिलयां लेने चली जाती थी। इसी प्रकार न जाने कितने सालों से दोनों की मित्रता चली आ रही थी। एक दिन बहुत तेज तूफान आया, आकाश में बड़ी तेज २ हवायें चल रही थी, थोड़ी देर में मुसलाधार वर्षा भी होने लगी। ये दोनों सहेलियां बड़ी मुश्किल से मालिन के घर तक ही पहुँची। मछ्यारिन का घर तो और अभी एक मील दूर था रात काफी हो चली थी इसलिये मछ्यारिन अपनी मालिन राहेली के यहां ही रात को ठहर गई। मालिन ने अपनी सहेनी को खूब अच्छा खाना खिलाया। रात को नरम बिस्तर भी बिछाकर सोने को या। लेकिन उसकी सहेली को फिर भी नींद नहीं आई। जब काफी रात ऐसे ही करवटें बदलते बदलते निकल गई तब उसने

#### मन से ही प्रेम और मन से ही भक्ति

38

अपनी मालिन सहेली को जगाया और कहाकि-

"तेरे घर में रखे इन फूलों की बास मुझे सोने नहीं दे रही है, एक काम कर मैरी मछली वाली टोकरी जिसे तूने बाहर रख दिया है उसे यहां मेरे पास ला दे, सभी मुझे नींद आयेगी।"

उस मालिन को उसकी बुद्धि पर बड़ा आण्चर्य हुआ, लेकिन फिर भी अपनी सहेली की खातिर अपने मुंह पर कपड़ा रखकर उसने वह मछली वाली ढिलिया अपनी सहेली को सोंप दी। चन्द मिनटों बाद उसे और भी ज्यादा आण्चर्य तब हुआ जब उसने अपनी सहेली को खरींटे भरते हुये सुना। लेकिन उसके बाद बेचारी उस मालिन को रात भर मछली की बदबू के बारण नींद नहीं आई।

इसलिये यह बात अच्छी तरह से हम समझ लें कि हमारा मन जिस प्रकार की भी परिस्थियों से अपना सामंजस्य बैठा लेता है चाहें वे अच्छी हों या चुरी हों बाद में उनके बिना हमें बेचेनी महसूस होती है।

कुछ लोग केवल दुःखों से ही अपना पीछा छुड़ाना चाहते हैं, और सोचते हैं कि, दुःखों के हमारे जीवन से चले जाने के पश्चात हम मुख पूर्वक रह सकते हैं उन्हें इसमें तो कोई उलझन भी नहीं दिखाई देती है। लेकिन मेरे देखते बात कुछ संभलती भी नहीं दिखाई देती, यदि हम केवल दुःखों से ही बचना चाहते हैं। क्योंकि जिस प्रकार के सुख को हम अपने लिए बचाना चाह रहे हैं जैसे ही भविष्य में हमें हुमारे जीवन में उस मुख का अभाव होगा, वैसे ही उस मुख को रिक्तता ही हमें दुःखों के सागर में ले बूबेगी क्योंकि दुःख तो हम उसे ही कहते हैं जिसके द्वारा हमारे मन को आकांकाओं की पूर्ति नहीं होती है। यदि हमें दुःखों से वास्तव में पीछा छुड़ाना है तो, मेरे चिचार से हमें अपने मन से सुखों को कामना करने का भाव भी त्यायना ही होगा। और केवल तभी हम दुःखों पर विजय प्राप्त कर सकते हैं। हमारे मन या चिक्त को सुख और दुःख दोनों ही चँचलायमान रखते हैं और जब तक हम स्वयं ही अस्थिर हैं या चंचल हैं तब तक हम अपनी साधना के दौरान एकाग्र होकर स्थिर कैसे हो सकेगें। महिष पंतजलि अपने योग दर्शन को दौरान एकाग्र होकर स्थिर कैसे हो सकेगें। महिष्र पंतजलि अपने योग दर्शन को दौरान एकाग्र होकर स्थिर कैसे हो सकेगें। महिष्र पंतजलि अपने योग दर्शन को दौरान एकाग्र होकर स्थिर कैसे हो सकेगें। महिष्र पंतजलि अपने योग दर्शन को दौरान एकाग्र होकर स्थिर कैसे हो सकेगें। महिष्य पंतजलि अपने योग दर्शन को दौरान एकाग्र होकर स्थिर कैसे हो सकेगें। महिष्य पंतजलि अपने योग दर्शन को दौरान एकाग्र होकर स्थान के स्थेर किसी हो सकेगें।

योग और साधना 32

शुरू करते समय लिखते हैं।

"योगश्चित्त वृतिनिरोधः"।

अर्थात जिसने अपनी चित्त की वृतियों पर काबू पा लिया है केवल वही योगी है या योग साधता है अन्य दूसरा कोई नहीं।

लेकिन यहां यह भी अवश्य अपने ख्याल में ले लें कि इस संसार में ऐसा एक भी व्यक्ति नहीं है, जिसके ऊपर कभी दुखों की मार नहीं पड़ी हो। इसका मतलब यह नहीं लगा लेना चाहिये कि, इस संसार में एक भी व्यक्ति योगी नहीं है। जबकि योगी तो वह होता है जो मूख और द:खों से ऊपर उठकर अपने मन पर संयम करता है। यानी वह अब सुख और दुःख किसी भी प्रकार की परिस्थितियों का सामना करते हुए विचलित नहीं होता है। ऐसा प्रत्येक व्यक्ति योगियों की श्रेणी में आता है। भगवान महावीर के कानों में लोगों ने कीलें ठोक दी, मंसुर को सुली पर चढा दिया, ईसा मसीह को क्रास पर लटका दिया लेकिन कभी भी इस प्रकार के ब्यक्तियों को उनके स्वयं के ऊपर महान संकट आते हुये उन्हें अपनी दार्शनिकता से विचलित होते हुये किसी ने देखा ? और लोगों की बातों को जाने दे, महात्मा गांधी तो अभी-अभी हमारे सामने से ही गुजरे हैं। मैंने सुना है, मरते २ भी उन्होंने अपने हत्यारे को हाथ जोड़ कर नमस्कार किया था। अपने शरीर में गोलियों के लगने के पश्चात वे भी साधारण आदमी की तरहसे क्रोधित हो सकते थे लेकिन प्रत्यक्ष दिशयों का कहना है कि उन्होंने अपने अन्तिम क्षण कितनी शान्ति के साथ व्यतीत किथे।

जिस व्यक्ति के मन से सुख और दुःख की व्यर्थता चली गई, ध्यान रखना उसका कोई शत्रुभी नहीं हो सकता, जिस प्रकार से उसका कोई मित्र नहीं होता। गांधी इस बात के लिए हमारे सामने प्रमाण हैं। उन्होंने मरते समय गौडसे को अपना शत्रु नहीं माना था, हां यह हो सकता है कि गौडसे अपनी नासमझी में गांधी को अपना शत्रु समझ बैठा हो जिसके कारण वह घटना घटी।

#### मन से ही प्रेम और मन से ही भक्ति

33.

इस संसार में हम देखते हैं कि प्रेमी आपस में एक दूसरे से उतना ही शिव करते हैं जितना कि दूसरा उससे। कहावत भी है मैं तुम्हें उतना ही चाहता हूँ जितना कि तुम मुन्ने "यहाँ सभी एक दूसरे से समर्त ही मिलते हैं। यदि तुम मेरी इञ्जत करते हो बो में भी आपकी मान में पलके विछाकर स्वागत करता हूँ। इस प्रकार का नेम मुद्ध व्यापारिक ही तो है। इस प्रकार की भावनाओं की व्यवस्था दो इन्सानों के बौच तो चल सकती है लेकिन हमें हमारी परमात्मा के प्रति प्रार्थना में यह व्यापारिकता बाधा बनती है क्योंकि वहां हम इस ग्रत को लगाकर परमात्मा के प्रति त्रेम में नहीं पड़ सकते हैं, कि हम तेरा नाम पुकारते हैं या भजते हैं तो तुझे भी हमें भजना ही पड़ेगा। इसलिये प्रार्थना का आधार यहां यह तथाकियत प्रेम नहीं हो सकता। प्रार्थना का आधार तो ऐसा आधार हो सकता है जिसमें कोई भी और किसी भी श्रत की व्यवस्था नहीं हो, यानी बेगर्त हो। तथा निस्वार्थ भी हो। और जिस प्रकार से भेम में भावना आधार होती है उसी प्रकार इसका आधार निश्चल श्रदा होती है। इस प्रकार की श्रद्धा हो जब किसी साधक की प्रार्थना का आधार बनती है तब इसी को हम मिक्त कहते हैं।

मन की भावनाओं के द्वारा जब हम शरीर की प्रार्थना करते हैं, उसे हम प्रेम कहते हैं, लेकिन जब हमें उन्ही भावनाओं की श्रद्धा के द्वारा अशरीरी की प्रार्थना करते हैं, उसे हम भक्ति कहते हैं। यदि कोई व्यक्ति किसी अन्य दूसरे शरीर के साथ भक्ति के रूप में रहना चाहे तब भी वह नहीं रह पाता है, क्योंकि, हमारे इस भौतिक शरीर के कुछ कमें तो जड़ता लिये ही होते हैं, जबिक भक्ति शुद्ध चैतन्य भाव है। यही कारण है कि आप किसी के प्रेम में अपनी सम्पूर्ण श्रद्धा को भी लगा दें या उसे आप परमात्मा तुल्य समझकर भी उसके आगे समर्पित हो जायें लेकिन फिर भी कही न कहीं भक्ति की तरफ जाते-जाते भी आप अपने आपको प्रेम की तरफ जौटता हुआ पायेंगे। इसमें जरा सा भी संशय रखने की जरूरत मैं नहीं समझता हूँ।

जहां घर में केवल प्रेम होता है वहां तो पत्नी कहती है मैं तुमसे प्रेम करती हूँ लेकिन कमाकर लाओ नहीं तो मैं चली कही और किसी दूसरे के पास । केवल प्रेम से ही पेट नहीं भरता । लेकिन जहां श्रद्धा होती है वहां पत्नी कहती है जो भी है और जैसा भी है यही है मेरा पित परमेश्वर और वहां पित कहता है "बट में में आ गया सो भीड़ी" । यही है हमारी मिक्त का सिद्धान्त । भिक्त में कभी भक्त और भगवान के बीच दो प्रेमियों की तरह झगड़ा नहीं होता । श्रद्धा से जो सम्बन्ध

₹8

#### योग और साधना

बनते हैं उन्हें हम सम्बन्ध नहीं कहते। क्योंकि सम्बन्ध में तो दो होते हैं जबिक भक्ति करते समय भक्त मिट जाता है और केवल वही बचता है जिसके प्रति वह भक्ति से समिपत है इस प्रकार के सम्बन्धों को ही भक्ति के नाम से जानते हैं। इस उस परमात्मा के प्रति अपनी असीम श्रद्धा को लगाये हुये यदि कोई साधक इस संसार में अपने परिवार के साथ रहता है तो भी उसकी श्रद्धा में पारिवारिक उलझनों से उसकी भक्ति में कोई अन्तर नहीं पड़ता है।

कुछ समय पूर्व मैंने एक बड़ी ही हृदय स्पर्शी कथा पड़ी थी एक सदगृहस्थ जिसके केवल एक ही लड़का था और जो अब युवा हो चला था। इस लड़के के अलावा अन्य कोई सन्तान उनके नहीं थी। अब तो दोनों पित-पित भी बूढ़े हो चले थे। अकस्मात एक दिन उनका वह इकलौता लड़का, जो इनके बुड़ापे की लाठी था चल बसा। उसकी पत्नी तो बहुत रोई, लेकिन वह बूढ़ा ऐसा लगा जैसे उस पर अपने एक मात्र लड़के की मृत्यु का कुछ भी असर नहीं हुआ था। जब उसकी पत्नी के आंसू कुछ थमे। तब उसने बड़ी हिम्मत करके अपने पित से कहा—"लगता है तुम्हें अपने बेटे की मृत्यु का दुःख नहीं हुआ, तुम्हारी आंख में एक भी आंसू मैंने आंते हुये नहीं देखा।"

वह आदमी बोला "जिसके बुढ़ापे का सहारा छिन जाये और उसे दुख न हो ऐसा तो असम्भव है, एक बार तो मेरे मन में यह भी विचार आया था, कि अब इस दुनिया में मेरे जीने के लिए क्या रखा है। इसलिये क्यों न मैं अपनी आत्म-हत्या कर लू। लेकिन तभी परमात्मा की तरफ से एक विचार मेरे मस्तिक में आया, कि जब पहले शुरू में वह बेटा मेरे नहीं था तब भी तो मैं जिन्दा था बीच के दिनों में वह हमारे साथ रहा, अब आगे भी नहीं रहेगा। इसलिए अब इसमें आत्म हत्या की जरूरत क्यों आ पड़ी। बस इतनी सी बात ने मुझे उसी समय सबंत कर दिया था।"

यह ठीक है यदि हम फूलों के पास रहेंगे तो हमें खुशबू का मजा मिलेगा ही, लेकिन इस संसार को देखते हुये ऐसा हमेशा ही तो रहने वाला नहीं है। या तो हमें फूलों को छोड़ना पड़ेगा अन्यथा फूल हमें मुरक्षाकर छोड़ जायेगें। इसी प्रकार के मिलन और बिछोह का नाम संसार है। ये सब अनुभव हमें अपने जीवन में करने ही पड़ते हैं। ऐसा प्रत्येक फूल जो हमें हमारे मन को आकर्षक या सुन्दर लगता है उसे ही तो हम अपने कोट के कालर पर टॉके हुये सर्वां नहीं रख सकते। इन अनु-

#### मन से ही देम और मन से ही भक्ति

3 %

भवों के दौरान हमें अच्छा भी लगेगा और बुरा भी । यही इस संसार का नियम है। इस दुनिया के सम्बन्ध सदाँ साध्वत नहीं रहते। जब हम इनको स्थिर मान लेते हैं, बस तभी हम गलती कर जाते हैं। हम इनमें स्थिरता लाने का कितना ही प्रयास क्यों न करें, लेकिन इस संसार में प्रत्येक क्षण निरन्तर बदलाव आता रहता है इसलिये हम हमेणा असफल ही होते रहेंगे और इसलिए हमें इसके साथ उस बदलाब को सहन करने के लिए हर समय तथार रहना ही पड़ेगा। पता नहीं कल कीन सी परिस्थित बदल जाबेगी। परिस्थितियों के बदल जाने से हममें बदलाव नहीं अपये ऐसी ही योग्यता हमें अपने भीतर जा त करनी है। यही से ही हमारी अपनी और सच्ची प्रार्थना का उवय होता है।





#### अध्याय ४

# भक्ति ही चैतन्यता का स्रोत

भारतीय आध्यात्मिक सिद्धांत जिसे हम अब तक जान पाये हैं वह यही है, जिसके तहत हम मत्यु से दूर नहीं भागते अपित उसे अपने चारों तरफ अपने जान से पाधर स्वीकार करते हैं। इसी एक मात्र सिद्धांत की सिद्धहस्तता प्राप्त करने के लिए हथें, न जाने कितनी प्रकार की साधनाओं में से अनन्य तरीकों से गुजरना पड़ता है। और हमें इस सिद्धांत की समर्थता का पता वास्तव में केवल तब ही लगता है। अन्यथा हमें भी ये उपरोक्त शब्द केवल शाब्दिक जाल से ज्यादा कुछ भी नहीं लगते हैं। इस सिद्धांत को हमें सिद्ध करके यदि अपने अनुभव में लेना है तो, जैसा कि मैंने पहले लिखा है कि सर्वप्रथम सत्य को अपने अन्दर सत्य के ही भाव से स्वीकार करके हमें इस संसार के मायावी सम्बन्धों की यथार्यता का पता चलाना होगा । अब इसके साथ ही यहाँ मैं जागृति के द्वारा मन की भ्रान्तियों से हमारा कैसे पीछा छुट जाता है इस पर कुछ बहुत थोड़ा सा जिखने की कोशिश कर रहा हैं। क्योंकि हम अपने मन को, बे सिर पैर के अथवा भावनात्मक बोझों से दबाए हए रखते हैं और चाहकर भी हम अपनी प्रार्थना में नहीं उतर पाते हैं चैतन्यता या जागृति को समझने के लिए हमें अपने अन्दर बहुत ही बारीकी से अध्ययन करना होगा । क्योंकि यह संसार हर क्षण अपना स्वरूप बदल लेता है । इसके परिवर्तनशील स्वभाव के कारण ही यहाँ हम देखते हैं कि, प्रत्येक विचार, स्थिति, परिस्थिति, सम्बन्ध और यहाँ तक कि सिद्धान्तों की परिभाषायें भी देश काल और परिस्थितियों के सिद्धान्तानुसारक बदलते रहते हैं। इसलिए हमें अपने अन्दर इतनी उच्च स्तर की जाग्रति या होश की लौ निरन्तर जलाए रखनी पड़ेगी, जिसके द्वारा हम इस निरन्तर बदलते हए संसार पर नजर रख सकेगें।

क जहां एक तरफं बद्रीनाथ धाम में प्याज की बदबू से भी मन में विवृष्णा पैदा होती है वहीं रामेश्वरम या जगन्नाथपुरी के क्षेत्र में मछली की बदबू का भी हम बूरा नहीं मानते हैं।

# भक्ति ही चैतन्यता का स्रोत -

₹19

शुरू-शुरू में हम अपने होश में अपने आस-पास के बड़े और स्यूल परिवर्तनों को पकड़ना जानते हैं और इसके बाद के गहरे अभ्यास के द्वारा हम अपने अन्दर के सुक्ष्म परिवर्तनों से भी अपना साक्षात करके उनके स्त्रोत को भी जान जाते हैं।

जैसे कि हम किसी वायुषान से सकर कर रहे हैं हमारी सीट की बगल वाली खिड़की से हमारी आंखों पर धूप आ रही है। इस प्रकार की स्थिति में हमारी आंख का पर्दा (डायफाम) सिकुड़ा रहता है।

लेकिन थोड़ी देर बाद ही वह वायुयान जब बादलों के बीच में से गुजरता है तब हमारी आँखों के सामने से भ्रूप के हटते ही या प्रकाश के कम होते ही हमारी आँख का वही परदा, अब अपने आप फैलकर ज्यादा खुल जाता है। लेकिन हमारी आँखों के अन्दर हुए इस परिवर्तन को हम जान नहीं पाते हैं। इसमें आध्वर्यचिकत कर देने वाली कोई विशेष बात नहीं है, यह तो हमारी आँख की एक स्वाभाविक प्रक्रिया है। ठीक इसी प्रकार से हमारे शरीर और मन के भीतर अलग-२ तरिकों से अलग-२ तरह के सूक्ष्म परिवर्तन लगातार होते रहते हैं लेकिन हमें पता नहीं चलता है।

आज्यात्म के मार्ग पर चलने वाले साधक हमेशा जागरूक रहकर इन सूक्ष्म परिवर्तनों पर हर पल अपनी निगाह रखे रहते हैं। तथा कई एक श्रम साध्य साधनाओं में निरन्तर लगे रहकर अपनी क्षमताओं में ज्यादा से ज्यादा वृद्धि करते ही जाते हैं। जिसकी वजह से इस प्रकार के साधकों का इस जागृति के प्रति बाद में इतना प्रबल आत्म विश्वास बढ़ जाता है जिसके कारण उनके समक्ष आने वाली किसी भी प्रकार की बाधा फिर उन्हें विचलित नहीं कर पाती है। वयोंकि, उन्होंने अपनी निगाह गुरू से ही बदलती हुई परिस्थितियों पर केन्द्रित की हुई थी। जिसकी बजह से कोई भी घटना इनके समक्ष एकदम से अकत्मात रूप से प्रगट नहीं होती है। और इसी कारण से ही इस स्तर के लोगों को हतप्रभ होते हुए भी नहीं देखा जाता है। इन लोगों के पूर्वीनुमान भी अधिकतर इसी कारण से ही सही निकलते हैं।

कक्षा का अध्यापक अपने विषय में छात्रों के आने वाजे संभावित परीक्षाफल का अनुमान भली-भाँति लगा ही लेता है क्योंकि उसने अपने सम्पूर्ण सत्र के दौरान आने वाले प्रत्येक दिन के, प्रत्येक घण्टे का होशपूर्वक अपने से साक्षात होने दिया होता है। और ठीक इसके विषरीत यदि वही अध्यापक रुचिहीन तरीके से अपना 3 =

योग और साधना

अध्यापन संचालन करता रहा है तो, बतायेगा कुछ और, परिणाम निकलेगा कुछ और । और तब हम अपने असफल होने की दशा में अपने मन पर असीमित बोझ बढ़ा लेते हैं। इसलिए यहाँ यह बात समझने की है कि यदि हमें अपने स्वयं के मन के ऊपर से लवे हुए बोझ को उतारकर चित्त को निर्मल करना है तो उसका एक मात्र उपाय हमारे पास जागृति ही है। उसी के द्वारा हमें बाद में यह जानकारी हासिल होती है कि हम किन अँगारों पर खड़े हैं अथवा नरक के कीन से कौने में हम पड़े हैं। इस संसार के दूसरे अन्य लोग कहां तक पहुँच गए हैं। जबिक हम अभी तक इस अँधेरी कीचड़ में ही फँसे पड़े हैं। असल बात तो यह है कि जागृति के द्वारा हमें अपने बारे में अपने सत्य का पता चलता है।

संभार की प्रत्येक चीज जो हमें आज और अब चैतन्य दिखाई दे रही है अथवा गतिशील दिखाई दे रही है आने वाले कल में उसकी गति थम जाने वाली है। दूसरे शब्दों में आज जिसे हम चैतन्य समझ रहे हैं कल वही जड़ सिद्ध हो जाने वाली है। बच्चे लट्टू से खेलते समय उसके ऊपर डोरी लपेट कर ज्ञमीन पर फैंक कर उसे घुमाते हैं। काफी देर तक वह अपने आप डोरी से अलग रहकर भी थूमता रहता है। शुरू में घूमते हुये उस लकड़ी के लट्टू को देखकर आप भी आश्चयंचिकत हो जायेगें कि बिना किसी सहायता के यह अकेला अपने आप किस प्रकार से धूम रहा है। लेकिन थोड़ी देर के पश्चात ही वह गिर जाता है। ठीक इसी प्रकार हमारा भरीर ५० या १०० साल बाद गिर ही तो जाता है। इतने सालों तक हम अपनी दसों इन्द्रियों ककी वासनाओं से मक्ति पाकर लट्टू की तरह धूमते ही तो रहे थे। लेकिन उस लट्टू की डोरी में ताकत देने वाले वालक के हाथों की तरह से ही हमारे इस गरीर को घुमाने वाली इन इन्द्रियों की ती ताकत देने वाली कोई चैतन्य शक्ति कहीं होनी ही चाहिए। अन्यथा इन इन्द्रियों को ताकत मिलेगी कहाँ से ?

आज तक हम सभी सांसारिक इन्द्रियगोचर वस्तुओं को अपने मस्तिष्क से जानते आये हैं। लेकिन मस्तिष्क की भी एक सीमा है। वह यह कि हमारा

क दस इन्द्रियाँ-पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ एवं पाँच कर्म इन्द्रियाँ हैं। पाँच ज्ञान इन्द्रियाँ—आंख, कान, नाक, रसना (जीभ) तथा त्वचा (स्पर्श का अनुभव)। पाँच कर्म इन्द्रियां—हाथ, पैर, मुंह (बोलना), लिंग तथा गुदा।

# भक्ति ही चैतन्यता का श्रोत

3₽

मस्तिष्क उस चैतन्य को नहीं जान पाता है, जहाँ से इन जड़ तुल्य क्रियाओं की डोर बँबी है। अगर मस्तिष्क अपने आप में स्वयं चैतन्य होता तो अपने चैतन्य स्वष्प के कारण उस चैतन्य शक्ति को अवश्य हो पहचान लेता। यही एक कारण है जिसके द्वारा हमें पता चलता है कि हमारा मस्तिष्क \* भी जड़ हो है। इसलिए मेरा कहना यहाँ केवल इतना ही है कि यदि हमें उस चैतन्य को जानना है तो उसकी

# मिस्तिष्क — आध्यात्म में बृद्धि को चंतन्य माना गया है जो स्थूल शरीर के साथ-साथ सूक्ष्म शरीर में भी विद्यमान रहती है, जबिक मिस्तिष्क एक स्थूल शारीरिक अवयव है, इसलिए बृद्धि तथा मिस्तिष्क में स्पष्ट अन्तर समझा जाना चाहिए।

प्राप्ति का साधन कम से कम मस्तिष्क तो नहीं बन सकता है। बात भी सीधी सी ही है जड़ के द्वारा हम चैतन्य को कैसे जान सकते हैं। जबकि चैतन्य के द्वारा चैतन्य को जानने का कारण हमारी समझ में आ भी सकता है।

मस्तिष्क के अलावा हमारे पास एक शक्ति के रूप में मन और है जो, हमें अपनी विचारणीलता के कारण हर समय क्रियान्वित रखता है। लेकिन मन को जानने के लिए हमें थोड़ा कल्पना में उतरना होगा। चूंकि मन का कोई स्थूल स्वरूप हमारे समक्ष नहीं है। इसलिए ही मस्तिष्क की कोई भी कार्य शैंनी यहाँ काम नहीं आ सकती है। यहाँ तो मन पर विचार करते समय केवल कल्पना ही हमारे काम आ सकती है। वयोंकि कल्पना के द्वारा ही हम चिन्तन कर सकते हैं या इस आव्यान्तम वर्णन में उतर सकते हैं। असली बात तो यह है कि, जहाँसे यह स्थूल संसार मिटता है वहीं से सूक्ष्म संसार शुरू होता है। जहाँ से जड़ता मिटताहै वहीं से चैतन्यता शुरू होती है। इसलिए पहले हमें स्थूलता से मस्तिष्क के स्तर पर छुटकारा पाना होगा तभी हम सूक्ष्म स्वरूप मन पर अपना अनुसन्धान कर सकेगे। क्योंकि हमारे पास कर्ता तो अकेला ही है। चाहे उसे हम मस्तिष्क के स्तर पर व्यस्त रखकर बाहरी तंसार के कार्य-कलापों को उससे कराते जायें, अथवा उस कर्ता की शक्ति को मन में लगाकर अपने भीतर के आंतरिक संसार में उतरकर गोता लगायें।

कुछ लोगों की यह धारणा होती है कि कल्पना भी तो मस्तिष्क के द्वारा

#### योग और साधना

ही हमारी युद्धि में पहुँचती है। और जितना भी प्रयत्न करते हैं तो हमें ऐसा ही लगता भी है क्योंकि, तथ्यागत हमारा प्रत्येक कार्य मस्तिष्क के द्वारा ही तो होता हुआ हमें प्रतित होता है। लेकिन मस्तिष्क हमारे पास एक यंत्र या कम्यूटर के रूप में हमारे शरीर में होता है। जबकि ज्ञान हमारे सूक्ष्म या काल्पनिक मन के भीतर रहता हैं। मन के भीतर का सूक्ष्म अवस्था का आवरण लिए हुए वही कान जब मस्तिष्क के द्वारा स्यूज अवस्था में आकर प्रकट होता है तब हमें ऐसा ही तो लगेगा जैसे कि, वह हमारे मस्तिष्क के द्वारा ही हमें प्राप्त हो रहा है। हमें दिखाई तो आँख के लैन्स से देता है लेकिन देखने वाला मस्तिष्क के आदेशों से युक्त कोई अन्य परदा है।

इसके वावजूद भी एक शंका लोगों की ओर उठती है कि जिस मन का परिचय हमसे केवल कल्पना में ही होता है उसका अस्तित्व हम क्या मानकर तथा किप प्रकार से स्वीकार करें।

हम एक उत्तल लैन्स के द्वारा भौतिक विज्ञान की प्रयोगणाला में किसी वस्तु का प्रतिबिम्ब पर्दे पर बना लेते हैं। वह पर्दे पर दिखाई भी पड़ता है उसका फिल्म पर फोटो भी खींचा जा सकता है इसलिए उसे हम वास्तविक प्रतिबिम्ब कहते हैं। दूसरी ओर एक साधारण दर्पण के सामने हम स्वयं खड़े हो जाते हैं तब भी हम एक प्रतिबिम्ब अपने ही चेहरे का उसके भीतर देखते हैं। लेकिन उसे छू नहीं सकते उसे परदे पर नहीं बना सकते। इसलिये उसे हम काल्पनिक प्रतिबिम्ब कहते हैं। इसका मतलब यह तो नहीं कि किसी के साथ यदि काल्पनिक शब्द जुड़ जाय तो उसका अस्तित्व ही समाप्त हो जाएगा। दर्पण वाले प्रतिबिम्ब का अस्तित्व तो है लेकिन काल्पनिक रूप में। उस प्रतिबिम्ब का अस्तित्व तो इस बात से ही स्पष्ट हो जाता है कि हमारा चेहरा वहाँ मौजूद है और जब तक हमारा चेहरा मौजूद है इस संसार में इसके द्वारा प्रतिबिम्बत प्रत्येक प्रतिबिम्ब का अस्तित्व रहेगा ही, भने ही वह काल्पनिक स्तर पर ही वयों न हो।

ठीक इसी प्रकार मस्तिष्क भी किसी प्रकार का एक लैन्स है जिसके द्वारा होने वाली बातें वास्तिविक तथा तथ्यों के अन्दर सिद्ध करने लायक होती हैं। जबिक हमारा मन एक प्रकार का दर्गण है जिसके द्वारा होने वाले कार्य-कलाप तथ्यों से परे तथा काल्पनिक रूप में होते हैं। लेकिन फिर भी जो कुछ उसके द्वारा हमें

# भक्ति ही चैतन्यता का स्रोत

¥ŧ

काल्पनिक रूप से ही सही पता चलता है, तो इसका सीया सा मतलब यही है कि मन की काल्पनिक प्रक्रियाओं का जो प्रतिबिम्ब स्वरूप हमारे सामने मीजूद हैं उसका मूल स्रोत इस ब्रह्माण्ड में (दर्पण के सामने हमारे चेहरे की तरह) कहीं न कहीं होना ही चाहिए। इस प्रकार भी हम यह देखते हैं कि आध्यात्मिक अथवा अभी हम यह कह लें कि काल्पनिक बातों को जानने के लिए, हमें वहीं आधार उप- कुंक्त होगा जिसके द्वारा हमें वे काल्पनिक बातों वर्गमान में मानूम हो रही हैं न कि अन्य कोई आधार।

अपने मन के स्वरूप को जब हम स्वीकार कर लेते हैं तब हमारे सामने कुछ बातें अपने आप प्रकट होती हैं। जो मुख्यतया पाँच हैं:—

- १. स्वप्न देखना
- २. कल्पना में खो जाना
- ३. मानसिक रूप से यात्रा कर लेना
- ४. मानुसिक बन्धन
- ४. मानसिक दर्द या मानसिक आनन्द

निद्रा के समय हम अपने स्वप्तों में नाना प्रकार के दृश्यों का अवलोकन करते हैं तो वहीं हम, कल्पना में खोकर हम अपने मानस चिन्तन में लीन होते हैं। जिसके कारण साहित्य मुजन की क्षमता हम में आती है। इसी प्रकार से हम अपने स्थूल शरीर से तो वर में बैठे रहते हैं लेकिन अपने मन की इसी शिक्त का उपयोग करके हम कलकत्ता की काली देवी के मन्दिर में मूर्ति के सामने पहुँच जाते हैं और इसी प्रकार की अनन्य काल्पनिक यात्रायों हमारी मानसिक यात्रायों की पिरिध में ही आती हैं। जिस प्रकार हमारे शरीर के वन्धन हैं जिनके कारण हम असीमित नहीं सकते (जैसे भार होने की वजह से आकाश में उठ तहीं सकते अथवा बिना स्वांस के हम जीवित नहीं रह सकते) ठीक इसी प्रकार ही हमारे इस मानसिक स्वरूप के भी कुछ वन्धन हैं। जैसे हमारी कल्पना में मन के स्तर पर कोई बहुत ही सुन्दर हथ्य उपस्थित होता है लेकिन हम उस काल्पनिक दृश्य को वास्तविक दृश्य में नहीं बदल पाते हैं ये मजबूरी ही बन्धन का कारण यहाँ बनती है।

जहाँ हम मानसिक यात्रा करके मानितक रूप से पहँच जाते हैं, लेकिन

#### योग और साधना

वहाँ हम वास्तदिक रूप से प्रगट नहीं हो पाते हैं। यही एक कारण है हमारे बँचेन होने का जिसके कारण हम असीमित की इच्छा रखते हुए भी इस संसार में सीमित ही रह जाते हैं।

हम इस संसार में रहते हुए यहाँ की प्रत्येक बात को अच्छे या बुरे इन मापदण्डों के द्वारा ही मापते हैं। शरीर के स्तर पर जब हमें अच्छा लगता है उसे .हम मुखानुभूति कहते हैं। और बुरा लगने पर दुखानुभूति। लेकिन मन के स्तर पर जब हम अच्छी अनुभूति से भर उठते हैं उसे हम मुखान कहकर आनन्द कहते हैं और बुरा लगने पर उसे मानसिक वर्द कहते हैं। शारीरिक रूप से मुख और दुख अनुभव करते हुए हम इतने प्रभावित नहीं होते जितने कि हम अपने मानसिक स्तर पर आनन्द और दर्द को सहन करने के पपचात प्रभावित हो जाते हैं। राजमहल में रहने बाला सम्राट आनन्दित हो ही कोई जरूरी नहीं है, जबिक, सड़क के किनारे बैठे हुए फकीर को आप आनन्दित पा सकते हैं। बाहरी परिस्थितियों से मुख और हुख में फर्क आता है वैकिन, अपने मन के भीतर के आनन्द और दर्द में ठीक उन्हीं परिस्थितियों से कुछ भी पर्क पड़ने की सम्भादना तब तक नहीं है, जब तक उनमें स्वयं मन भी शामिल नहीं हो जाता।

मेरी अपने जीवन में सुनी हुई कीमती कथाओं में से एक यह है जिसमें एक ही प्रकार की बाहरी परिस्थितियों में अलग-अलग तरह के मनों पर कितना विपरीत या अलग तरह का प्रभाव पड़ता है। एक सुनार और लुहार की दुकानें बिल्कुल बराबर-बराबर थीं। खाली समय में जिस प्रकार सुनार और लुहार आपस में दोस्ताना बातचीत कर लिया करते थे। उसी प्रकार सोना और लोहा भी आपस में बातचीत किया करते थे। एक दिन सोना लोहे से बोला, "मित्र एक बात मुझे बताओ, जिस हथौड़े से नुम पर चोट पड़ती है, ठीक वैसे ही हथौड़े से मुझ पर भीचोट पड़ती है लेकिन मैं देखता हूँ कि पिटते समय तुम कुछ ज्यादा ही चिल्लाते हो, क्या मैं जान सकता हूँ कि, तुम इतनी अधिक आवाज क्यों करते हो?"

थोड़ा सा संयत होकर लोहा बोला, "िमत्र तुम सोना हो और पिटते लोहे के हथीड़े से हो, जबिक मैं लोहा हूँ और लोहे से ही पिटता हूँ। इसी कारण मेरी चीख ज्यादा निकलती हैं, क्योंकि तुम गैरों से पिटते हो कोई खास बात नहीं है, लेकिन मैं अपनों से ही पिटता हूँ। मेरे दर्द का कोई ओर छोर नहीं है।"

# भक्ति ही चैतन्यताकास्रोत

٧३

दूसरा आपकी कोई अँगुली चीर दे तो कोई खास वात नहीं होती, लेकिन जरा अपने हाथ से अपनी अँगुली को चीर कर तो देखो, मालुम हो जायेगा अपनों का खर्द कैसा होता है। रास्ते में कोई गुण्डा आपको थप्पड़ मार दे आप घर चले आयेगें एक दो दिन में भूल भी जायेगें, लेकिन कहीं आपका भाई आपको थप्पड़ मार दे तो आप जिन्दगी भर उसे नहीं भूल पाते हैं, यही होता है मन का दर्द। आप सारे संसार को थका सकते हैं लेकिन आप अपने ही मन के सामने थक जायेगें और ऐसा यहाँ इस पृथ्वी पर जीवित प्रत्येक इन्सान के मन में होता है। इसके साथ ही यह बात बड़े अच्छे तरीके से हमारी समझ में आ जाती है कि, जहाँ-जहाँ मन है बहाँ-वहाँ बँचेनी होती है। जहाँ मन ही नहीं है वहाँ बँचेनी भी कंसे होगी? वहाँ तो जड़ता होगी, जहाँ जितनी ज्यादा चैतन्यता भी कंसे होगी? वहाँ तो जड़ता होगी, जहाँ जितनी ज्यादा चैतन्यता होगी वहाँ उतनी ज्यादा ही बँचेनी होगी श्वारा जोर से आप बँचेन हो जायेगें उतने ही ज्यादा जोर से उस बँचेनी से छुटकारा पाने की कोशिश पायेगें आप अपने मन के भीतर।

इसी एक मात्र कारण की वजह से जो व्यक्ति जितना ज्यादा भावुक होगा जतना ही ज्यादा आप जसको प्रार्थनामय पाओंगे। क्योंकि प्रार्थना तो भावनाओं की किरणों पर ही जदय होती है। प्रार्थनामय जीवन तो केवल उसका ही बनता है जो, अपने दिल में दर्द पालना जानता हो जो व्यक्ति भावना शून्य है उसे तो प्रार्थना के द्वार पर दस्तक देने का भी अधिकार अभी नहीं मिला है। भक्ति के लिये तो हमें प्रेम से भी अपर उठकर अपनी भावनाओं को और कहीं लगाना होता है।

मैंने पहले लिखा है कि, भावनाओं के द्वारा जब हम शरीर की प्रार्थना करते हैं उसे हम प्रेम कहते हैं। लेकिन जब हम उन्हीं भावनाओं को श्रद्धा द्वारा अशरीरी की प्रार्थना में लगाते हैं उसे हम भक्ति कहते हैं। इस बात के दो विषय वस्तु हैं, एक है भावना जो चैतन्यता का द्योतक है और दूसरा है शरीर जो जड़ता का प्रदर्शन करता है इसलिए ही प्रेम में कभी हम भित्त की तरफ जाते हुथे प्रतीत होते हैं लेकिन कुछ समय पश्चात हम अपने आपको शारीरिक इन्द्रिय जाल में फँसा हुआ पाते हैं। प्रेम में आधी भिक्त हैं और आधा काम, यानी भक्ति और काम का सम्मिश्रण है प्रेम। दूसरी स्थित वह है जब हम उन्हीं भावनाओं के द्वारा किसी अशरीरी को प्रार्थना करते हैं तो वह भिक्त कहलाती है जिसमें दोनों ही पहलू स्थूल

#### योग और साधना

की जड़ता से दूर हट जाते हैं। जिसके कारण से भक्ति मैं केवल चैतन्य भाव ही बचता है। इसलिये भक्ति में श्रेम की तरह के से बन्धन नहीं बनते हैं इसीलिये ही भक्ति, दो व्यक्तियों के बीच नहीं हो पाती या दो स्थूलों के बीच नहीं हो पाती। भक्ति तो भक्त के मन और भगवान के बीच में ही होती है।

लेकिन शुरू-शुरू में साधक को या भक्त को एक विशेष कठिनाई आती है कि वह अपने मन की भावनाओं को किस तरफ फेंके या प्रवाहित करे। वह किसका जिन्तन करे, वह किसकी भक्ति में पड़े। हमने इस संसार में रहते हुये अभी तक स्थूल स्वरूपों को ही अपने नजदीक पाकर दूसरे शरीरों से प्रेम करना सीखा है। आजतक यही बात हमारे गले उतरी है कि हम अपनी भावनाओं को किसी की निगाहों में या किसी के चरणों में अपित कर सकते हैं। यहाँ भी यही आदत इस उपरोक्त कठिनाई का कारण बनती हैं।

इसी बात को ध्यान में रखकर हमारी भारतीय संस्कृति में, गुरू में साधक को यह छूट दी गई है कि वह कोई भी प्रतीक जो उसे गुभ लगे, आर्कायत लगे उसे यह चुनकर अपना सकता है और देखा गया है कि हम प्रतीक भी उसी प्रकार के चुनते हैं जिस प्रकार की हमारी स्वयं की मानसिकता होती है। जैसे कुछ लोग मां स्वरूप को साधने के लिए देवी का चयन करने हैं। कुछ लोग कुष्ण का वाल स्वरूप स्वीकार करते हैं या कुछ जो आदर्शवादी मानसिकता से परिपूर्ण हैं, तो वह राम का सहारा लेते हैं, और कुछ जो क्रियात्मक विचार के हैं वह महायोगी कृष्ण को अपना प्रतीक मानते हैं।

हमारे भारतीय दर्शन, भारतीय संस्कृति अथवा हिन्दू धर्म के मान्य प्रति-पादित सिद्धान्तों में सबसे महत्वपूर्ण यदि कोई सिद्धान्त है तो वह यही है कि वह हमें साकार को पूजा करने को छूट देता है। अथवा मूर्ति पूजा हमारी संस्कृति की देन हैं। इस साकार को जानबूझ कर हमारी साधना पढ़ित में धामिल किया गया है। सबसे पहले हमें इसी द्वार से गुजरना होता है। भले ही थोड़े समय के लिए ही सही। क्यों रखा गया है यह साकार का द्वार हमारे और निराकार के धीच किया हमारा रास्ता लम्बा करने के लिए ? अथवा हमें मुख्य मार्ग से हटाने के लिए ? अथवा हमारे रास्ते को संगीतमय या मदुर बनाने के लिए ? इसको जरा गौर पूर्वक और धैर्य पूर्वक भी समझने की चेष्टा करें। क्योंकि बहुत से लोगों ने बिना इस बात

# भिकत ही चैतन्यता कास्रोत

ሄሂ

की गहराई को समझे ही मूर्ति पूजा की निन्दा की है। इस प्रकार के निन्दक लोगों में बहुत ही प्रतिभाशाली व्यक्तिरव भी रहे हैं। अगर वह इसको समझकर अपनी मेहनत को इस क्षेत्र में लगाते तो आज बात कुछ और ही होती।

आजकल स्कूलों में छोटे बच्चों को गिनती सिखाने के लिए तारों में पिरोई हुई गोलियों से (जिसे अवेकस भी कहते हैं) गिनती सिखाते हैं क्योंकि स्कूल आने के पहले वह बच्चा काँच की गोलियों से ही तो अपने घर पर खेलता रहा था। यहाँ स्कल में भी उस नितान्त अवोध वालक को आकर्षित करने के लिए गोलियों का ही स्तेमाल किया जाता है। ठीक इसी प्रकार इस मार्ग की साधना में नये-नये साधकों के लिए जिन्हें अभी यह बिलकुल पता ही नहीं है कि हम साधना किस प्रकार से करें इस साधन के प्रति उनमें आकर्षण जुटाने के लिए उनकी चित्त दशा के अनु-सार मृति चुनने कीं छूट देने में बुराई क्या है ? जिस प्रकार बालक जब गिनती सीख जाता है उसे उन तार में पिरोई हुई गोलियों की आवश्यकता नहीं रहती, ठीक इसी प्रकार जब साधक साधना का मर्म समझ लेता है तब वह द्वेत पर अटका नहीं रहता और वह अपनी साधना के अगले चरण अद्वेत पर पहुँच जाता है। होत का अर्थ होता है जहाँ दो हैं, एक भक्त और दूसरा वह जिसकी भक्ति की जा रही है। यानि भिनत में कर्ता मौजूद रहता है और जब तक कर्ता मौजूद रहता है अपनी साधना में यह स्थित द्वेत की ही रहती है। और जैसे ही भक्त को मिक्त का महत्व समझ में आने लगता है तभी से वह अपने कर्ता भाव को तिरोहित करने में लग जाता है। तथा धीरे-धीरे वह अपनी साधना की लगन से यह जान ही लेता है कि कर्ता के भाव को तिरोहित करते-करते उसका वह साकार परमात्मा भी तिरो-हित होने लगा हैं। क्योंकि वह साकार परमात्मा भी तो हमने जब प्रतीक के रूप में चुना था तब वह हमारी मानसिकताओं के अनुरूप ही तो था। और असल बात तो यह है, कि कर्ता होने का भाव समाप्त होते-होते हमारे मन में हमारे होने के जितने भी कारण हमें समझ आते हैं, वे तमाम समूल नष्ट होने लगते हैं। तब फिर क्या बचता है, तब तो केवल एक श्रद्धा का भाव बचता है जिसमें न तो भक्त होता है और न ही प्रतीकात्मक भगवान । इसी भाव को हम अद्वेत भाव के भव्द से जानते हैं। अद्भैत यानी जहाँ दो नहीं, बस एक ही।

इस तरह से हमारे भारतीय दर्शन में पहले साधक को गहरी बात समझाने

### ४६ योग और साधना

से पहिले उसे छोटे-बड़े खिलोंनो को मूर्ति पूजा के रूप में जानबुझ कर और बहुत अच्छी तरह से सोच समझ कर सम्भालने की छूट दी गयी है।

जब हम भिवत की तह तक पहुँचने वाले ही होते हैं तभी हमें पता चलता है कि व तो कहीं कोई अपने से अितरिक्त परमारमा मौजूद है इस प्रकृति में और न ही अपने से अलग कोई दूसरा मैं मौजूद है। जब इतना ज्ञान हमें अपनी प्रार्थना रूपी साधना से हो जाता है तभी हमें उन वाक्यों की सार्थकता समझ में आती है जिसमें कहा गया है "अहम बहाास्मि"। मतलव हम ही बहा हैं यहाँ इस वात को समझते समय यह अवश्य ही ध्यान रहे कि, इस वाक्य का मतलव में ही बहा हैं नहीं समझ लेना चाहिये क्योंकि मैं ही बहा हूँ तब फिर वाकी संसार क्या है और बहुत-लोगों ने इस प्रकार के अनुभव पाते ही अपने आपको भगवान घोषित कर दिया है। यह ठीक है बहुत सारी अलौकिक शिवतयों जो एक परम पुरुष में होती हैं साधारण पुरुष में नहीं होती उनमें आ जाती हैं। अथवा उनमें कुछ अंश जिन्हें हम भगवत स्वरूप मानते हैं आ जाते हैं। लेकिन इसके बावजूद भी क्या वे इस प्रकृति में दखलन्दाजी कर सकते हैं। और बस, यही अकेली एक वात परख है जो उन्हें भगवान से अलग पुरुष के रूप में या मनुष्य के रूप में बनाए रखती है।

लेकिन यदि हम सभी बहा हैं तब यह बात कुछ ज्यादा सरल होकर हमारे सामने उपस्थित होती है। नमोंकि तभी हम यह जान पाते हैं कि यहां इस दुनिकार में कोई भी कम नहीं है। न तो बह, और न ही हम। सब के सब एक रास्ते में चलने वाले समान पथिक हैं। बहुत भीतर से हम और वह आपस में एक सूब से जुड़े हैं अथवा बँधे हैं।

हम इस संसार में खून के रिश्ते को ही रिश्ता मानते हैं लेकिन यहाँ तो अपनी अस्मिता का ही रिश्ता है, जो कि खून के रिश्ते से तो बहुत-बहुत गुणा मजबूत है। खून का रिश्ता तो इस वर्तमान शरीर के छूटने के पश्चात टूट जाता है। लेकिन अस्मिता का रिश्ता तो सदा शाश्वत रिश्ता है जो हमारी मृत्यु के उपरान्त भी बना रहता है। इस बात को अच्छी तरह से हमारे मन में ख्याल आ जाने के पश्चात क्यों न हमारे चिन्तन में विश्व बन्धुत्व की भावना आयेगी। और जिन लोगों ने भी बहा के स्वरूप को इस प्रकार से जाना है वे लोग स्वयंमू भगवान न बनकर अपने

## भिक्त ही चैतन्यता का स्रोत

४७

अपको उसके अंश के रूप में ही समझते रहे हैं। और जब यहाँ की सब जीवा-त्मायें उसकी अंश मात्र हैं तो किर न तो कोई पराया है और न ही कोई विशेष रूप से अपना है। तब वे तमाम दुनियाँ की दिकयातूसी विचारधारा से अपर उठ जाते हैं। उनके लिये जाति, धर्म, राष्ट्र ये तमाम बड़ी-बड़ी बातें गौण हो जाती हैं। तथा इस प्रकार के लोग इस सारे के सारे संसार को सराय रूप में जान नेते हैं। यहाँ रहने वाली सभी जीवातमायें यहाँ की यात्री हैं। कोई पाँच दिन पहले आया है, और कोई पाँच दिन बाद में। किसी के पास पाँच दिन का अनुभव ज्यादा है और किसी के पास पाँच दिन का अनुभव कम। एक दिन इस सराय को खाली करके (किसी को अभी किसी को थोड़ी देर बाद में) अपने-अपने गन्तव्य स्थल पर पहुँचना ही है।

इस प्रकार के लोगों को संसार की प्रत्येक वस्तु में एक जैसा प्रेम होता है ये किसी के साथ अग्रेममय तो रह ही नहीं सकते। कूल और काँटे, दुःख और सुख, शुन और अशुभ, जवानी और बुढ़ापा, अच्छा या बुरा, जीवन और मृत्यु इन तमाम सांसारिक बातों को उस अंशी, जिसके हम सब अंश हैं, उसी के प्रसाद के रूप में ग्रहण करते हैं। यही हमारी भारतीय संस्कृति का स्वरूप है। तथा इसी को अच्छी तरह से साधक समझ कर वह अपनी प्रार्थना के भविष्य के संभावित स्वरूप को जान पाता है।

इस प्रकार से प्रार्थना या भिनत के स्वरूप को जानकर ही, हम अपने सूक्ष्म एवं बान्तरिक स्रोत को जान पाते हैं। जिसके तहत हम मस्तिष्क की जड़ता को समझकर मन की या अपने भीतर की अस्मिता की चैतन्यता को जानते हैं और केवल तब ही हमें पता चलता है, कि अपनी चैतन्यता के स्रोत को जानने के लिए, भिनत के अतिरिक्त अन्य कोई भी साधन साध्य नहीं हो सकता है। क्योंकि कोई भी शावुता मोल लेकर कहीं किसी के भेद ले सकता है। जबकि प्रेम में हमें हमारे सामने ऐसी बातें भी प्रकट हो जाती हैं जिनकी हमें पूर्व में कल्पना भी नहीं होती है। हम उस चैतन्य बहा को जानने के लिए अनन्य प्रकार से तरीके अपना सकते हैं, लेकिन बिना मिक्त को उसमें सर्वोपरि रखकर हम उसी प्रकार से असफल चहुनें जिस प्रकार से सुबे हुँठ पर कूल खिसने की कामना करके हम रहते हैं।

### अध्याय ५

# चेतन मन से अचेतन मन पर पहुँचने का फल ही

# सिद्धियाँ

यदि हमें इस संसार में रहते हुए प्यास लगती है तो, हमारी यही प्यास इस संसार में कहीं न कहीं पानी होने की सूचना भी देती है, और जब इस संसार में कहीं भी पानी मौजूद है तो, यह भी निश्चित ही है कि, उसे प्राप्त करने का कोई न कोई साधन इस संसार में होगा ही।

सैढान्तिक रूप ने प्रार्थना को समझने के लिए इस उपरोक्त बात को बड़े गहरे में समझ लेना चाहिए। बड़े गहरे में समझने का अर्थ यहाँ इतना ही है कि, हम कहीं केवल कौतूहल वश या केवल शौकिया ही तो प्रार्थना को समझना नहीं चाह रहे हैं। क्योंकि इस तरह से या तो हम प्रार्थना को समझ ही नहीं पायेगें या हमारा प्रार्थना में प्रवेश न होकर हम स्वयं प्रार्थना से दूर भटक जावेंगे।

जब तक हमारे अन्दर मन में उस अमूर्त की प्यास नहीं लगती है। तब तक तो हमें यही समझना चाहिए कि अभी हमारे प्रार्थनामय होने का समय नहीं आया है। क्योंकि कोशिश करके कभी कहीं किसी को भी प्यास लग सकती है। हम ज्यादा से ज्यादा, प्यासे होने का अभिनय मात्र कर सकते हैं और देखने में भी ज्यादातर ऐसा ही आता है। लोग परमात्मा का नाम भी शौकिया लेते हैं। हम अपने घर में हर माह सत्यनारायण की कथा करबाते हैं, लेकिन सच तो यह है कि माहवारी पंडित ही आकर हमें सुबह याद दिलाता है कि सेठ जी आज कथा होगी। और तब हम कथा सुन लेते हैं। इसमें भी ताज्जुब की बात यह है कि देर होने की वजह से मन में दुकान चल रही होती है और उधर पंडित जी को भी दूसरी जगह जाकर कथा कहनी है। इसलिए वह भी जल्दी में एकाध पृष्ठ छोड़कर पढ़ जाता है। हम हर माह उसी एक ही कथा को बार-बार सुनते हैं लेकिन हम उस

### चेतन मन से अचेतन मन पर पहुँचने का फल ही सिद्धियाँ

38

पंडित की गलती को नहीं पकड़ पाते। जबकि छोटा बालक जो मन से केन्द्रित होकर उस कथा को सुन रहा था, रात को सोते समय अपनी मम्मी से कहता है कि, "मम्मी-मम्भी सुबह पंडित जी भगवान जी की कथा को बीच में से छोड़कर पढ़ गये थे।"

भव्मी कहती है, "नहीं तो ।"

तल वह फिर कहता है, ''हाँ, मम्मी जब आप प्रसाद बनाने में लगी हुई थीं।'' और इसी के साथ बात आयी गयी हो जाती है।

इस तरह से हम देखते हैं कि प्रार्थना भी हम इस तरह से करना चाहते हैं जिसमें कर्म तो होता है लेकिन मन और वचन नहीं। इस कारण से यह प्रार्थना न होकर प्रार्थना का दिखाबा मात्र ही होता हैं, जहाँ प्रार्थना ही नहीं है तो फिर किस प्रकार से हम प्रार्थना के मर्म को समझ पायेगें। कुछ लोग मन्दिर जाते हैं या वे किसी सिद्ध पुष्प के प्रति इसलिए श्रद्धा से भर उठते हैं कि वह महापुष्प हमारी अमुक परेशानी से अपने चमस्कारों का उपयोग करके हमें बचा लेगा। हमें मुकद्दमें में विजयश्री चाहिए, चुनाव में खड़े होना है। परमात्मा कोई ऐसा चक्कर चलाए जिसकी वजह से मेरे सारे प्रतिद्वन्दी अपना नाम ही वापिस ले लें और मेरा चुनाव निविरोध हो जाए। और यदि ऐसा हो जाय, तो सो रबदी गुख्दारा में कढ़ा प्रसाद अपनी तरफ से चढ़ाऊँगा अथवा जो भी मनौती मैंने मान रखी हैं उसे अवश्य ही पूरा करूँगा। एक चोर भी चोरी करने जाते समय देवी माँ के मन्दिर में मनौती मानकर जाता है। यह दूसरे प्रकार की भूल है। क्योंकि यहाँ श्रद्धा तो है लेकिन मणर्त है। कहीं शर्त रखकर श्रद्धा की जा सकती है? उसकी तरफ जाने वाले रास्ते तो बेशर्त हैं।

जब वह हमें अपनी दुनियाँ में बेशर्त रहने देता है तो हम उसकी प्रार्थना में शर्त के साथ कैसे प्रवेश कर सकते हैं, कभी आपने उसे किसी पर भी यह शर्त थोपते हुए देखा है या तो मेरा नाम जपो नहीं तो मैं अभी तुम्हें मार दूंगा। वह तो इन बेकार की बातों से दूर और बहुत दूर है।

वार्षिक परीक्षाओं के दौरान मन्दिरों में बड़ी भीड़ लगी रहती है। लाइन लगी रहती है प्रसाद चढ़ाने वालों की। वे छात्र इस आशा के साथ प्रसाद पहले से

#### योग और साधना

मूर्ति को चढ़ाते हैं कि परमात्मा हमें परीक्षा में पात करवा देगा और नहीं तो कम से कम दो चार प्रतिशत की बढ़त हमारे अंकों में दिला ही देगा। इस प्रकार की प्रार्थना में हमारा ध्यान परमात्मा पर कम अपने फेल या पास होने पर अधिक रहता है। बीच-बीच में थोड़ा-थोड़ा भूले भटके मूर्ति की तरफ भी झुक जाते हैं। नहीं तो अवसर अपनी प्रार्थना का सारा समय अपने में ही उलबकर बीत जाता है। जब तक हम अपने में ही उलझे हैं तो यह मार्ग भी हमारी प्रार्थना का सही मार्ग कैसे कहा जा सकता है?

क्या इस परिस्थिति को परमात्मा को प्राप्त करने की प्यास कह सकते हैं? असल में यह तो प्यास है अपने पास होने की; न कि परमात्मा के क्षेत्र में प्रवेक्स पाने की।

अभी तक हम अपने आपको उसकी प्रार्थना का पात्र तक नहीं बना पाये हैं। अब बड़ी अजीब परेशानी हमारे मस्तिष्क में खड़ी हो जाती है, कि जब हमें अपने जीवन में खड़ी हुई किसी परेशानी का समाधान उसके द्वारा नही हो सकता है फिर क्यों हम उसकी प्रार्थना का बोझ अपने ऊपर उठायें? इसी शंका की वजह से अनन्य लोगों में प्रार्थना का महत्व समझने की मूल हो जाती है। असल में यह एक उलट फेर सी लगती है। जिस पानी की हमें अभी और इसी बक्त जरूरत है उसे नहीं मांगे बल्कि उससे हम यह प्रार्थना और करें कि हममें प्यास और भी तीब तर रूप से जगे।

मैंने ऊपर तीन प्रकार के साधकों का वर्णन किया है। पहला वह है जो कथा कराता है, दान दक्षिणा देता है, धार्मिक कर्म करता है। दूसरा अपने स्वार्ष पूर्ति के लिए भगवान को आश्वासन देता है मनौतियाँ मानता है यानि वह अपने वचन से बँधकर प्रार्थना करता है। और तीसरा वह है जो प्रसाद अग्रिम ही चढ़ाता है वह शर्त भी नहीं रखता कि पास करेगा तो ही चढ़ाऊँगा। इसलिए यह साधक अन्य दोनों साधकों में तो ऊंचा है। क्योंकि इसकी श्रद्धा मानसिक रूप से कुछ ज्यादा है लेकिन ये तीनों ही प्रकार की प्रार्थनाएँ हैं सशर्त ही। कहीं न कहीं उनके अपने निजी स्वार्थ उनकी प्रार्थना हंगारे हुए हैं और जब तक हमारी प्रार्थना हमारे स्वयं से जुड़ी है, हमारे स्वार्थों से जुड़ी है, तब तक परमारमा से किस प्रकार जुड़ सकती है।

### चेतन मन से अचेतन मन पर पहुँचने का फल ही सिद्धियाँ

यद्यपि उपरोक्त तीनों प्रकार की प्रार्थनाओं में क्रमशः मन भी है, वचन भी है और कम भी है। लेकिन जब तक मन, वचन और कम एक ही प्रार्थना में एक साथ निस्वार्थ नहीं जुड़ ते तब तक हमारी प्रार्थना अधर में ही अटकी हुई होती है। क्योंकि हमारी जितनी भी क्षमता मन, वचन, कम के रूप में थी वह हमने लगा तो वी लेकिन अपने स्वार्थ को साथ में रखकर लगाई गलत रास्ते पर। इसी कारण से वह व्यर्थ ही चली गई। जबिक हमें इस प्रार्थना के मार्ग को समझने के लिए यह चाहिए कि मन को लगाएँ, उसकी श्रद्धा तथा चिन्तन में, वचन की शक्ति को लगाएँ ज्ञान में या सत्संग में, और कमीं को लगायें उसकी ही क्रियाओं में, यानि कि यौगिक क्रियाओं में। अर्थात—

### "तपः स्वाध्यायेश्वर प्रणिधानानि क्रियायोगः।"

सर्वप्रथम जब तक हमारा चित्त बिल्कुल निर्मल नहीं हो जाता, तब तक हम इस मार्ग की पहली सीढ़ी ही नहीं चढ़ सकते हैं। चित्त को निर्मल करने के लिए हमें अपने आप पर अपनी सम्पूर्ण लग्न के साथ में मेहनत करनी होगी, क्योंकि अभी तक तो जन्म-जन्मों के संस्कारों का मैल हमारे चित्त पर जमा पड़ा है। जिसको बिना मेहनत किये हटाना इतना सरल कहाँ है। हमें हमारे मन के मित्रद को खाली और साफ तो करना ही होगा। नहीं तो उस अमूर्त को कहाँ विराजमान करायेंगे। क्योंकि जब तक हमारा मन निश्चल तथा निष्कपट नहीं है तब तक ऐसा सम्भव कहाँ है? मन के अलावा अन्य कोई स्थान उसको विराजमान करायें के लिए हमारे पास नहीं है। फिर भी एक बात और है, उस मन में हम रहेंगे या वह हमारा परमात्मा, इसलिए ही कबीरदास जी ने कह दिया है कि—

## प्रेम गली अति साँकरी, जामें दो न समाएँ।

हमारा मन अभी तक तो पद, प्रतिष्ठा, मान-सम्मान, स्त्री, धन, पुत्र, वैभव, रेण्वर्य और न जाने कितने ही सांसारिक स्वार्थों से भरा पड़ा है इसलिए वह कैसे मन के मन्दिर में उतरे। उसकी तरफ से तो सदा क्रपा की बरसात होती ही रहती है। हमारे ही घड़ों में जगह नहीं है। या तो हम और हमारे स्वार्थ वहाँ रहेंगे या वह और उसकी कृपा। हम ही अड़चन हैं उसके आने में। क्योंकि जब तक बीच किटने को तैयार नहीं हो जाता तब तक अंकुर कैसे फूट सकता है। बीज को तो अपना मिटना स्वीकार करना होगा ही। तभी वह बीज अंकुरित हो सकेगा। इसिलए यदि हमें परमात्मा के क्षेत्र में प्रवेश करने का प्रवेश-पत्र लेना है, तो यह

\*2

### योग और साधना

बात अच्छी तरह से समझ लेनी चाहिए कि, हमें अपने आप को मन के स्तर पर मिटना स्वीकार करना ही होगा। अपने मन का तमाम कूड़ा करकट जिसे हम आज तक स्वयं का स्वरूप समझे हुए थे, जलाकर खाक करना होगा। और वह भी केवल क्षीण की आशा के साथ जो कभी मिलेगी दूर और बहुत दूर।

> किबरा खड़ा बजार में, लिए लकुटिया हाथ । जो घर बारे आपना, वो चले हमारेसाय ॥

जो स्वेच्छा से खुशी-खुशी अपने मन के घर को जलाने को राजी है कबीर दास जो केवल उसको ही अपने साथ ले चलने को तैयार हैं, अन्य किसी को नहीं। क्योंकि और कोई भी जिसने अभी इतना सा भी कार्य अपने उत्पर नहीं किया है वह तो इस दुर्गम साधना का पात्र भी नहीं हो सकता है।

तिकन किस प्रकार से हम अपने मन के घर को जलायें? इसको क्रियारमक रूप में समझने के लिए हमें क्रमबढ़ रूप से धीरे-धीरे और धैयंपूर्वक तपश्चर्या करनी होगी। जिसके फलस्वरूप पहले शरीर पर, फिर युद्धि के विचारों पर और अन्त में तभी हमारे मन पर चोट होगी। इस तथाकथित तपश्चर्या को ही हम योग साधना कहते हैं। योग का शब्द आते ही प्रश्न उठता है कि योग का तो इतना बड़ा क्षेत्र है उसमें से हम अपनी साधना योग कहाँ से शुरू करें। इसके उत्तर में मुझे केवल इतना ही कहना है कि हमें शुरू में जिस प्रकार से भाषा पहते समय क ख म सीखने पड़ते हैं और फिर बाद में हम मुलेख लिखना सीख जाते हैं ठीक इसी प्रकार से योग सीखते समय भी साधक को यही रख अपनी साधना के दौरान अपनाना चाहिए। अन्त में जब हम योग की प्रक्रियाओं के द्वारा प्राणायाम सिद्ध कर लेते हैं तब ही हमें पता चलता है कि प्राणायाम ही सभी साधनाओं का आधार बिन्दु है। और यही एक मात्र साधन है जिसके द्वारा हम मन के विचारों को अपने संयम में कर नकते हैं। शरीर पर संयम तो हम योगासनों के अभ्यास के द्वारा भी करना सीख जाते हैं लेकिन मन पर संयम तो हम प्राणायाम के द्वारा ही प्राप्त करते हैं।

यहाँ इसी संदर्भ में एक बात और गाँर करें। आपका यह आँखों से दिखाई देने वाला स्थूल शरीर ही तो आप नहीं हो सकते हैं। आपका सम्पूर्ण व्यक्तिस्व

### चेतन मन से अचेतन मन पर पहुँचने का फल ही सिद्धियाँ

¥Э

आपके इस पाँच छः फुट के शरीर के भीतर ही समाया हो ऐसा नहीं है। आपकी आवतीं, आपके विचार, आपकी आकांक्षाएँ आपका यह स्थूल शरीर किसी भी प्रकार से कैसे हो सकता है। अगर गहरे में सोचकर आप देखें, तो आप यदि कहीं हो सकते हैं, तो आप अपने मन के आस पास ही हो सकते हैं। यहाँ तक तो हम अपनी अन्तर्हें छिट से भी जान लेते हैं। लेकिन असल बात तो यह है कि हम हैं मन के भी पार बहुत दूर। और चूंकि प्राणायाम अपनी चरम अवस्था में हमें मन के भी पार ले जाता है जहाँ केवल प्राण ही शुद्धतम रूप में होते हैं। वहाँ पर भी यही प्राणा-याम हमारे प्राणों के विभिन्न आयामों को हमें दर्शने की क्षमता रखता है। इस मार्ग के मुर्धन्य साधक एवं महान योगी महिंष पतन्जिल ने इस सम्पूर्ण क्रिया को एक सूत्र में इस प्रकार से लिखा है:—

# यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाधयोअष्टावङ्गानि ।

हम किसी बन्द कमरे में हैं, और खिड़की के धुंधले शोशे से कमरे में प्रकाश को आता हुआ देखते हैं तो हम स्वाभाविक रूप से यही सोचते हैं कि प्रकाश खिड़की से हमें मिल रहा है। लेकिन जब हम प्राणायाम के द्वारा अपने चेतन मन को निर्मल बना लेते हैं जिसके कारण हमारे चेतन मन की खिड़की का शीशा साफ हो जाता है तब हम इस चेतन मन रूपी खिड़की पर अटके नहीं रहते तब तो शीशे के साफ हो जाने के कारण अपने आप बिना किसी के बताए हुए ही हमें सूर्य का साक्षात होने लगता है। और केवल इसी उट्टेश्य की पूर्ति हमें इस प्राणायाम की क्रिया के हारा होती है।

लेकिन यह होगा तब ही जब आप अपनी भीतिक देह को शुद्ध और सरल बना लेंगे, नहीं तो हमारा यह णरीर हमारी साधना में बाधा बनकर सामने आ जावेगा। इस बात को समझने के लिए हमें फिर से उस खिड़की का महारा लेना पड़ेगा। मानाकि हम कमरे में मौजूद हैं, खिड़की का कांच भी साफ है लेकिन अब भी यह जरूरी तो नहीं है कि हमारी स्वयं की आँख जब तक ठीक न हो हमें प्रकाण दिखाई दे ही जाए। इसलिए जब तक हमारी आँख ही निर्मल नहीं होगी तब तक सूर्य हो या न हो, खिड़की हो या न हो, क्या फर्क पड़ता है हमें प्रकाश हमारे पास पहुँचते हुये भी दिखाई नहीं दे सकता। इसलिए हमें यदि प्राणायाम साधना है तो

#### योग और साधना

स्वस्थ एवं निरोगी शरीर की पूर्ति हमें पहले करनी ही होगी। जो अभी शारीरिक रूप से रुग्ण हैं वे लोग इस मार्ग के यात्री नहीं हो सकते। इस कारण से ही बार-२ और समझा समझा कर अनन्य तरीकों से सात्विक आहार और योगासनों द्वारा प्रदत्त व्यायाम पर जोर दिया गया है।

कई लोग अपनी विशाल लम्बी-चौड़ी एवं मोटी देह को स्वस्थ शरीर मान लेते हैं जबिक मोटापा तो एक रोग ही है। यदि हमें प्राणायाम करने की तैयारी में लगना है तो शरीर का भारीपन तो चलेगा ही नहीं इसलिए हमें हल्ला एवं तीक्ष्णता से मुक्त भोजन करना चाहिए, जिससे शरीर में कोष्ठ बढ़ता नहीं रहे। क्योंकि शरीर में भारीपन रहने से हमारी नाड़ियों पर भारीपन रहता है। नाड़ियों का भारीपन ही हमारी साधना में बाधा उपस्थित करता है। प्राणायाम करते समय हम अपनी स्वांस के द्वारा बहुत सारा कार्य इन नाड़ियों पर ही करते हैं।

प्रारम्भ में यह कार्य असम्भव सा ही लगता है। लेकिन यह असम्भव न हो कर कठिन अवश्य है। इसलिए ही तो शान्त मन तथा धीरे-धीरे अभ्यास करने को कहा जाता है। इस समस्त साधना के दौरान हमें केवल सांसारिक परेशानियाँ ही नहीं बिल्क हमें अपने अन्दर की मानसिक परेशानियाँ भी झेलनी पड़ती हैं क्योंकि इस रास्ते के द्वारा हम बहिगमन नहीं करते । बिल्क यात्रा शुरू करते हैं अन्त-ग्रम की। दूसरे शब्दों में बाहरी स्थूल मन से यात्रा शुरू करके अन्दर के सूक्ष्म अचेतन मन की ओर जाते हैं। जिस प्रकार हमारे शरीर का भारीपन यौगिक क्रियाओं में बाधा बनता है इसी प्रकार ही हमारी मानसिक तीक्ष्णता या रुग्णता साधना की आन्तरिक क्रियाओं में बाधा बनती है। क्योंकि तीक्ष्ण वस्तुओं के सेवन से हमारे खून पर, खून से मस्तिष्क पर उनकी तीक्ष्णता का असर होता है। चाहे उनमें लाल मिर्च हो, गर्म मसाला हो या शराब।

इस प्रकार की तमाम वस्तुएँ हमारे खून भें तीथणता लाकर हमारी मान-सिक शान्ति को भंग करती हैं। जिसके कारण हम में क्रोध या तमोगुण की वृद्धि होती है। माँस-मछली का भोजन करने से हमारे शरीर में भारीपन की बढ़ोतरी होती है, जिसके कारण आलस्य या रजोगुण का प्रभाव हमारे मन मस्तिष्क पर बढ़ता है। जिसकी बजह से हमारी चपलता एवं स्पूर्ति का नाश होता है, और जहाँ स्फूर्ति की कभी हो और क्रोध की अधिकता हो वहाँ शान्ति या सारिवक वृत्तियाँ

## चेतन मन से अचेतन मन पर पहुँचने का फल ही सिद्धियाँ

ሂሂ

कैसे विराजमान हो सकती हैं। यही कारण है कि योग के साधकों को शुद्ध एवं सारिवक आहार पर विशेष ध्यान दिलाया गया है।

कुछ लोग अपनी इच्छानुसार खाते पीते हुए भी योग साधते हुए देखे जाते हैं। मुख्-मुख् में उनको कोई विशेष परेशानी नहीं होगी। लेकिन जैसे-जैसे वह अपनी साधना की गहराई में उतरते जावेंगे उनको खान-पान की महत्ता अपने आप समझने में आ जाती है। यदि इस प्रकार के साधक योग की साधना में लगे रहे तो यह निश्चय ही समझना या तो उनकी साधना का मार्ग अबख्द हो जाएगा अथवा वे अपनी आदतों में आमूल चूल परिवर्तन कर लेंगे। अक्सर देखने में आया है, कि लोग ज्यर्थ की चीजों को ही छोड़ देते हैं, योग साधना की तुलना में। क्योंकि उनको तब तक योग का स्वाद लग चुका होता है अथवा इस तथाकथित खान-पान की ज्यर्थता का पता चल चुका होता है। जिसके कारण उनकी इच्छा शक्ति इतनी बलवान हो चुकी होती है कि वे अपनी रसनेन्द्रियों पर विजय प्राप्त कर ही लेते हैं।

बहुत से साधक इन रसनेन्द्रियों को सिद्ध करने के लिए अभध्य पदार्थों का सेवन करके अपनी परख करते हैं। अन्य कुछ बिना भोजन के निराहार रहकर अपनी स्थित पर संयम कर लेते हैं। इसी प्रृंखला में कुछ लोग जो पहले रास रंग में व्यस्त रहते थे या उन्नेजित संगीत में अपने आपको बिभोर रखते थे उसके विपरीत वे अब मौन रहकर अपने आपको पात्र बनाने का अभ्यास करते हैं। इसी प्रकार जिन्हें हमेशा किसी न किसी के साथ रहने की आदत रहती थी और जिन्हें प्रेमीजन के बिना एक-एक क्षण काटने को दौड़ता था वे ही लोग अब एकांत के प्रेम में पड़ते देखे जाते हैं। वियाबान जंगलों में, पर्वतों की कंदराओं में, गर्म गृहों अथवा अन्य किसी प्रकार की गुफाओं में एकांत की साधना में ऐसे ही साधक तल्लीन मिलते हैं। यहाँ इस एकांत गठद को भी ठीक से समझ लें।

"कुछ लोग अकेले पन को ही एकांत समझ लेते हैं जबिक अकेले का अर्थ होता है जहां हमारे सिवाय और कोई नहीं है। इसलिए अकेलापन काटने को दौड़ता है जबिक एकांत शब्द का अर्थ है एक का भी अन्त हो जाना। जहाँ आपके रहते हुए भी आप वहाँ नहीं रहते यही स्थिति एकांत की होती है और जब आप वहाँ हैं ही नहीं तब अकेतेपन की पीड़ा भी कौन सहेगा अथवा किससे होगी।

#### योग और साधना

ऐसी एकांत की अवस्था में ही साधक के मन में शान्ति आकर विराजती है। लेकिन गुरू में चूंकि यह अनुभव हमारे लिए नया-नया प्राप्त हुआ अनुभव होता है इसलिए एक बार तो यह एकांत की गहन शान्ति भी भय का कारण बनती है। क्योंकि इस अवस्था में हमें पहली बार अपने स्वयं की रिक्तता का अनुभव होता है जिसकी वजह से हमारे मन के अहम् को चोट लगती है। लेकिन धीरे-धीरे हम अपने अभ्यास के द्वारा इस एकांत की शान्ति की गहनता को अंगीकार करना सीख ही जाते हैं।

जैसे ही हम अपने हृदय में इस गहनता को अंगीकार कर लेते हैं उसी क्षण से हमारे लिए प्रकृति का खजाना हाथ लगने की सम्भावना प्रवल हो जाती है। ध्यान रखना? खजाना हाथ लगता नहीं केवल सम्भावना होती है हाँ कुछ-कुछ तरंगें उघर से आती हुई हमें आभाषित होती हैं। प्रथम अवस्था में यह तरंगें भी हमें डांवाडोल कर देती हैं। क्योंकि अभी तक तो हम चेतन मन के द्वारा वाहरी स्थूल सांसारिक कियाओं में लगे थे हमें अपने अन्तमन या अचेतन मन में झांकने की फुर्सत कहाँ थी लेकिन जैसे ही हम चेतन मन से अवेतन मन मों झांकने की फुर्सत कहाँ थी लेकिन जैसे ही हम चेतन मन से अवेतन मन की और जाने लगते हैं तब ही मन की विशेष-विशेष अवस्थाओं का पता हमें चलने लगता है। और तभी हमें यह पता लगता है कि हम अब तक नाहक ही जीवन भर भागते रहे जबिक सारा फुछ तो हमारे अन्दर ही मौजूद है, कस्तूरी मृग की तरह। ठीक इसी प्रकार जब हमें अपने अन्दर छिपे खजाने का पता लगता है तभी हम जान पति हैं कि इस मार्ग के साधक या योगी लोग किस प्रकार से अपने सामने वाले के मन के विचारों को भाँप लेते हैं और उसी के अनुसार वे उसका भविष्य भी बता सकने में समर्थ हो जाते हैं।

वर्तमान में केवल भविष्य ही परिलक्षित होता हो ऐसा नहीं हैं। भूत जो गुजर गया है वह भी अचेतन मन को समझ लेने के पश्चात हमारे सामने खुलकर आ जाता है। अनायास इस दुनियाँ में कुछ भी नहीं होता है। हमें जो पहले लगता था सारा का सारा संतार एक इतकारु है। यह कोरा भ्रम हो है कार्ल आकर्त तिरह। सारा का सारा यह सांसारिक ताम-झाम एक दूसरे से सिम्बन्धित है, गुवा हुआ है। अन्यथा यह दुनियाँ कब को बिखर गयी होती।

इस बात को अच्छी तरह समझने के लिए यह जरूरी है कि आप स्वयं ही।

### चेतन मन से अवतन मन पर पहुँचने का फल ही सिद्धियाँ

ধূত

अनुभव करें। दूसरे के अनुभव आपके काम न आ सकेंगे। क्योंकि यह कार्यक्रम आपके और केवल आपके अन्तंमन में घटित होता है आपके साथ वाला कोई कितना भी नजदीकी क्यों न हो, इस परिवर्तन की भनक भी न पा सकेगा। क्योंकि प्रत्येक व्यक्ति अपने आप में अकेला है तथा पूर्ण है। प्रत्येक व्यक्ति का अपना अलग मन है। इसलिए ही मन की अनुभूति भी तो अलग ही प्राप्त होती है।

आपके कहे वाक्य अपने कालान्तर में सत्य सिद्ध होने लगे तब आपको केवल इतना ही समझना चाहिए कि हमारा मार्ग ठीक चल रहा है या अपनी कोणिणों के द्वारा मैं गायद सही रास्ते पर आ गया हूँ। ध्यान रहे; इसको प्रसाद रूप में स्वी-कार करें, हक रूप में नहीं। क्योंकि प्रार्थना से प्रसाद ही मिलता है हक नहीं।

जब आप यह महसूस करने लगें कि अनायास ही कुछ विचार जाने कहाँ से आपके मस्तिष्क में होशपूर्वक आ गये हों, अथवा किसी विचार के बदले में उसका निर्णय आपके समक्ष मन में एक कौंध की तरह से अनायास ही आ गया हो तब ही समझ लेना चाहिए कि यही मार्ग हमारे चेतन मन से अवेतन मन पर ले जाने का है। जिस पर हम अब चल रहे हैं।



#### अध्याय ६

# त्रिगुणातीत अवस्था का बोध

भगवान श्री कृष्ण ने गीता में मुख्य रूप से समझा-समझाकर जो बात कही है, वह यही बात कही है कि, तू अपना कर्म कर लेकिन फल की आकांक्षा मत कर। बड़ा अटपटा लगता है यह कि बिना फल की अपेक्षा किए हुए कोई कर्म इस दुनियाँ में होता होगा भला ? नयों कि बुद्धि सीधा सा प्रश्न खड़ा कर देती है कि जब किसी फल के परिणाम की इच्छा ही हमें नहीं है, तो फिर हम कर्म किसलिए करें ? इसके विपरीत मानव मन को तो यह अच्छा लगता, "यदि कृष्ण यह कहते कि कोई भी कर्म मत कर और मनचाहा फल प्राप्त कर।" कितनी सुविधाजनक बात होती, यदि ऐसा कृष्ण कह जाते। उन्होंने ऐसा कठिन वक्तव्य क्यों दिया ? ऐसी क्या विशेष बात है उपरोक्त एक लाइन के इस बक्तव्य में, जो गीता के सार सुत्र मनखन के रूप में सबसे ऊपर तैर रहा है।

अगर वास्तव में आप इस छोटे में वक्तव्य की गहराई नापना चाहें तो आप पायें भी बड़ी गहरी बात । इस छोटी सी बात मैं कृष्ण ने हमको कहाँ से कहाँ पहुँचा दिया है। कृष्ण कौन से कर्म की वात कर रहे हैं और कौन से फल की ? कर्भ पर तो उन्होंने क्यों इतना जोर दिया ? जबिक फल पर तो उन्होंने स्वामाविक जोर भी नहीं रहने दिया है।

इसके पीछे कोई न कोई गहन कारण होना चाहिये, और मेरे देखते-देखते, है भी कारण गहन ही ।

यदि इच्ण कहते कि अमुक कर्म करो, तो अमुक फल की आपको प्राप्ति होगी, तो गलत हो जाता और इसके विपरीत कृष्ण यदि यह कहते, कि अमुक फल की प्राप्ति के लिए अमुक कर्म करो, तब भी गलत हो जाता। कृष्ण जैसा चैतन्य पुष्प महायोगी हमारी जड़ बुद्धि के तर्कों में फैसेगा ऐसा सम्भव नहीं। इसलिये ही कृष्ण ने गीता में कहा है कि साधक किसी भी स्तर का हो उसे शुरू-शुरू में अपने नित्य कमों को साधक बनाकर अपनी कमें साधना शुरू कर देनी चाहिये, लेकिन ध्यान रहे, कमें करते समय हमें उस कमें से स्वयं को जोड़ नहीं लेका है। नहीं तो, वह कमें निष्कमं न होकर सकमें हो जाता है। और ऐसा सकमें ही हमारे संस्कारों की कड़ियों में एक कड़ी और जोड़ देता है। जबिक अगर हम उसी कमें को परमातमा का कमें या उसके प्रति समिपत भाव से करते हैं, तब उस कमें का प्रभाव हमारे मन मस्तिष्क पर नहीं पड़ता है। केवल ऐसी परिस्थित में ही हम उसके परिणामों ते अछूने रह पाते हैं।

यह बात तो रही कुछ ऊपरी समझ की। क्यों कि इन सीधी-सीधी बातों को समझते हुए भी हम इन्हें ठीक से कहाँ समझ पाते हैं। इनको समझने के लिए हमें आध्यारिमक गहराई में डुबकी लगानी होगी, तबही हम "कर्मण्ये वाधिकारस्ते मा फलें पु कदाचन्" का अर्थ सही मायने में समझ पायेंगे। जैसे कोई गुरू अपने अनन्य किप्यों को एक ही क्रिया सिखाता है, लेकिन उस क्रिया के अनुभव प्रत्येक शिष्य को अलग-अलग होते हैं। क्यों होता है ऐसा? इस बात पर जब हम गौर पूर्वक जिन्ता करते हैं तब कुछ नई बातें हमारे सामने प्रकट होती हैं। एक तो यह कि उन शिष्यों की लगन या तीव्रता अलग-अलग श्रेणी की होगी, जिसकी वजह से परिणाम अलग आयेगें ही, दूतरी वजह यह है कि वे शिष्य किन-किन संभावनाओं को लेकर इस पृथ्वी पर पैदा हुए हैं? अथवा उनके मन में किस-किस तरह के संस्कार भरे हैं? उन संस्कारों के कारण से भी उनके कर्म करने की ग्रैली में अन्तर पड जाता है। और तीसरी बात है उनकी अपनी चंचल वृत्तियाँ?

क्यों कि जैसा मैंने पहले लिखा है कि जब तक चित्त की वृत्तियाँ हमें थोड़ा आराम नहीं लेने देती है, तब तक हमारा मन खाली नहीं होता । और जब तक हमारा मन खाली नहीं होता । और जब तक हमारा मन खाली नहीं होता । और जब तक हमारा मन खाली हो नहीं है तब तक शरीर से किया करते हुए भी हम कुछ नहीं करते हैं । इसलिये जब तक हम (तीनों तरह से) एक जैसी परिस्थितियों में रहकर, एक जैसी मानसिक अवस्था में तथा एक जैसी गिति से कोई एक कर्म नहीं करेंगे, तब तक एक जैसे परिणाम हमें कैसे प्राप्त हो सकेंगे।

और मानव मनों की बड़ी से बड़ी विडम्बना यह है कि इस संसार के एक

#### योग और साधना

किनारे से दूसरे किनारे तक हम ढूंड़-ढूंड़ कर भी थक जावेंगे लेकिन एक जैसी स्थिति का दूसरा मन इस दुनियाँ में नहीं ढूंढ़ सकेंगे। इसलिए भी परिणामों में परिवर्तन आना स्वाभाविक है।

हम अपने स्वभाव वण चाहते यह हैं कि, जब हम कम एक जैसे कर रहे हैं तब हमें फल भी एक जैसे प्राप्त होने चाहिये। जो कि बिलकुल असम्भव ही तो हैं। इस प्रकार ऐसी स्थिति में हमें हमारे कमों द्वारा जो फल हमें प्राप्त होते हैं उनमें हमारे संस्कारों का भी बहुत बड़ा हिस्सा शामिल होता है। और यही सबसे बड़ा कारण है एक कमें से अनन्य प्रकार के फलों के प्राप्त होने का। इसी बात को बहुत सरल करने की बजह से कृष्ण ने कहा है कि "तू कमें कर फल की चिन्ता मतकर।"

हमारे यहाँ गावों में अनाज के भण्डारण के लिए अपने घरों में मिट्टी की कोठी बनाते हैं। आजकल तो उसी डिजाइन की लोहे की चद्दरों की बनने लग गयी हैं। इस प्रकार की टंकियों में अनाज को इनके ऊपर वाले बड़े मुंह से भर देते हैं। और जब जरूरत के समय अनाज निकालना होता है, तब उसके छोटे द्वकनदार मह से निकाल लेते हैं। एक बेहद भुलक्कड किस्म का व्यक्ति, जिसकी सुबह की बात शाम को याद नहीं रहती थी, और शाम की बात सुबह याद नहीं रहती थी, ऐसी ही एक टंकी को बाजार से खरीदकर अपने घर दे आया। घर पर पहले से खरीदा हुआ गेहूँ उसने उसमें भर दिया। कुछ दिन बाद जब उसके पास से पिसा हुआ आटा समाप्त हो गया तो उसने सोचा कि अनाज लाना पड़ेगा, उसे टंकी में डाले गेहूँ की याददाश्त ही नहीं रही । वह बाजार गया और वहाँ से जैसा कि उस समय उसके मन ने चाहा, गेहूँ और चना मिली हुई गोचनी खरीदी, और घर लाकर उसने अपनी उसी टंको में डाल दी। बाद में जब आटा पिसाने के लिए नीचे वाले द्वार से गोचनी पीपे में भरने के लिए ढक्कन खोला, तो वह बड़े भारी आण्चर्य में पड गया । अरे, यह क्या हुआ ? मैंने इस टंकी में डाली तो गोचनी थी ये गेहूँ क्यों निकल रहे हैं। इस गोचनी में से चना कैसे गायव हो गए। वह बड़ी उलझन में पड़ गया । उसने अपने दिमाग पर बहुत जोर डाला, अनाज बाले दुकानदार का बिल भी देखा। कहीं कोई गलती नहीं दिखाई दे रही थी। बिल पर भी गीचनी लिखी हुई थी, इसके साथ ही उसने बड़ी उमंग से गोचनी खरीदी भी थी। जिल

# तिगुणातीत अवस्था का बोध

६१

उसने इस टंकी में डाला था, फिर गलती कहाँ थी उसकी समझ में नहीं आ रहा था। जब हर तरफ से सोच विचार कर थक गया, और कोई भी हल इस समस्या का नहीं निकल सका। तब अन्त में वह अपनी किस्मत को कोसने लगा, और कहने लगा कि अपनी किस्मत ही खराब हैं करते कुछ हैं और होता कुछ है। डाली गोचनी थी और निकल रहे हैं नेहूं।

ठीक यही स्थिति हमारी और हमारे कर्मों की है। पिछले जन्मों में हमने क्या-क्या किया है। हमारी याददाश्त में नहीं है। कैसे-कैसे कर्म हमारे पिछले अनन्त जन्मों के बीज के रूप में हमारे अचेतन मन पर जमा हैं, हमें कूछ भी पता नहीं है और न ही कोई तरीका हमारे पास मौजूद है, जिसके द्वारा हम पिछली बातों को उघाडकर अपनी याददाशत में ले आयें। इस जन्म की तमाम बातों का हिसाब तो हमें पता रहता है। जिसको अपनी याददाश्त में लाने के पश्चात हम पाते हैं कि हमने कभी किसी का दिल नहीं दुखाया, किसी का माल नहीं चुराया, मन्दिरों में दर्शन करते सुबह शाम जाते रहे हैं, महीने में एक बार सत्यनारायण भगवान की कथा भी कराते रहे हैं। द्वार पर आये किसी भिखारी को भी खाली झोली नहीं लौटाया है। घर पर आये अतिथि का भी सत्कार पूर्ण श्रद्धा से करते हैं। करते तो हम अच्छा हैं लेकिन फल हमें बुरा प्राप्त होता है। इसी कारण से दिल में इतनी घबराहट होती है और ऐसा लगने लगता है कि उस परम पिता ने हमारी तरफ से आँखें ही बन्द कर रखी हैं। जबकि हमारा पड़ौसी इतना दृष्ट है, उसमें तो पड़ौ-सियों जैली भावना तक नहीं है। जब तब अपने अगल-बगल वालों से लड़ता रहता है। दुनिया भर के जितने दुष्कर्म हैं उन्हें वह करता है। इतने सबके बावजृद भी उसके छक्के पंजे बढ़ते ही जाते हैं। लक्ष्मी मैया भी उसी के ऊपर कृपा किये रहती है। ऊरर से वह इतना कमीना और है, वह हमारी खिल्ली और उड़ाता है। तब हमें गुरसा नहीं आयेगा या इतना सब सहन करने के पश्चात क्या हम विचलित नहीं हो जावेंथे। अवश्य ही हो जावेंगे, सब धर्म कर्म छूट जावेगा। हम भी सत्कर्मों से हटकर ब्रुकर्मों को करने लग जावेंगे। और न जाने कितने कितने लोग ऐसा करने लग भी जाते हैं। ठीक इसी मनोदशा को समझने के लिए तथा इसी स्थिति से उबा-रने के लिए हीं कृष्ण एक स्तम्भ की भाँति हम सब सांसारियों से कह रहे हैं कि तू कर्म करता जा, फल की इच्छा मत कर।

### ६२ योग और साधना

फल का हमारा अधिकार तो है लेकिन अभी हमें यह तो पता नहीं है, कि कल की परिस्थितियों में हमारे पूर्व के संचित कौन से संस्कार अब अवतरित होने वाले हैं या हो रहे हैं। अभी हमने जो सत्कर्म किये हैं वे तो तब ही निकल कर आवेंगे, जब पहले के संचित तमाम अच्छे बुरे कर्म समाप्त हो जावेंगे। ऊपर की बाद में डाली हुई गोचनी तो तब ही निकलना गुरू करेगी जब तक नीचे के हिस्से में पहले से पड़े दुए गेहूँ, समाप्त नहीं हो जाते हैं—

चार वेद छः शास्त्र में, बात लिखी हैं दोय। दुख दीने दुख होत हैं, मुख दीने मुख होय।।

इसलिए यह बात हमेशा ध्यान रखें हमारा कोई भी कर्म निष्फल नहीं रहता है। चाहे वह अच्छा हो या बुरा ?

हमें अपने पथ पर निरन्तर अविचलित हुए चलते रहना है। लेकिन यह तभी सम्भव हो सकेगा जब हम प्रत्येक कर्म को करने के पश्चात उसके परिणाम के प्रति आशान्तित होकर इन्तजार नहीं करते। जब तक हमारा फल की तरफ ध्यान होता है, तब तक कर्म में भी हम पूर्ण मनोयोग से केन्द्रित नहीं हो पाते। इसलिए हम सम्पूर्ण क्षमता के साथ अपनी प्रार्थना की साधना में लगे रहें न कि उसकी प्रान्ति में।

इसके अलावा जो बात खास तौर से साधक के लिए, विशेष बात भगवान ने कही है वह यह है कि तू मुझको ही भज और उसके बाद जो कुछ भी तुझे प्राप्त हो, उसे भी तू अपने पास मत रख, उसे भी मेरे लिए ही समर्पित कर दे।

जितनी कठिन बात पहली थी, उससे भी ज्यादा यह बात कठिन हो गई। एक तो साधना की, इतनी कष्टप्रद एवं कठिन प्रक्रिया। (जिसके अन्तर्गत अपने आप को समाप्त करके यानि समुत्व भाव सहित तपश्चर्या करके, बड़ी ही मुश्किलों से जूझते रहने के पश्चात थोड़ी सी सिद्धियों का प्राप्त होना) दूसरे यह कि उन्हें भी मैं अपने स्तेमाल के लिए न रखूं। उन्हें भी परमात्मा के लिए मेंट कर दूं। कैसी विचित्र बात है। कोई हजारों लाखों साधकों में से किसी एक को सफलता मिलती है। अब अपनी मंजिल पर पहुँचकर जब आनन्दतिरेक के क्षण हमें आने

## त्रिगुणातीत अवस्था का बोध

€ ₹

हीं वाले हैं, या जबकि अपनी कड़ी मेहनत से की हुई कमाई का स्तेमाल करने के लायक हम हुये हैं, तब ही भगवान हमारे हाथ काटे ले रहे हैं, और कह रहे हैं कि इसका उपयोग मत कर बिस्क खाते की समस्त रकम को मेरे खाते में स्थानान्तरित कर दे, अपने हाथों में बिल्कुल मत रख।

अब कैसे हिम्मत हो, बड़ी मुश्किल से पास आयी रकम को, दूसरे को साँपने की, क्योंकि अगर रकम चोरी की होती तो तब भी कोई बात नहीं थी, किसी दूसरे की उधार होती तब भी चल सकता था, लेकिन यह तो बीसों नाजूनों की कमाई है, इसे कैसे किसी को सौंप दें।

इसी सन्दर्भ में मुझे एक महाजन की कथा याद आती है। जिसे में यहाँ लिख रहा हूँ।

एक महाजन के एक ही लड़का था। वह लड़का अब बीस वर्ष का हो चुका था। इसलिए महाजन ने सोचा कि लड़के को कारोबार का काम सम्हालना है, इसलिए कुछ चीजें इसकों सिखानी हैं। इस बात को सोचकर महाजन ने बेटे को बुलाया और उससे कहा कि "बेटे बाजार जाओ और कुछ कमाकर लाओ, और जब तक कुछ पैसा कमा न लो तब तक लौटना नहीं।" इस बात को सुनकर बेटा चला गया और घर पहुँच गया। वह जाकर अपनी मां से बोला कि, "विताजी ने कहा है कि जब तक कुछ कमा नहीं लेते तब तक वापिस नहीं लौटना।" मां बोली, "वेटा चिन्ता मत कर, मैंने कुछ पैसे जोड़-जोड़कर बचा लिये हैं, ये ले पूरे चालीस रुपये हैं, जाकर पिताजी को दे दो।" दिन भर वह लड़का घर पर रहा और शाम को अच्छें धुले हुये कपड़े पहनकर, बाल वगैरह संवार कर, उन चालीस रुपयों को लेकर दुकान पर पिताजी के सामने पहुँच गया।

दुकान पर पहुँचते ही महाजन ने बेटे की शवल सूरत देखकर ही अन्दाजा लगा था कि कहीं कुछ दाल में काला है। खंर " उसने लड़के से पूछा, "कहो बेटे कमा लाए ?" लड़का बोला, "हाँ पिताजी लो ये पूरे चालीस रुपये हैं।" रुपयों को देखकर महाजन बोला, "जाओ, इन रुपयों को उस मामने वाले कूओ में डाल आओ।" लड़का पहले तो अचकचाया। लेकिन पिताजी की आजा को शिरोधार्य करके उसने उन रुपयों को कूओ में डाल दिया। रात्रि आराम से गुजर गयी।

#### ६४ योग और साधना

लेकिन दूसरे दिन फिर वही बात महाजन ने अपने बेटे से कही कि, "जाओ बेटे आज फिर कमा कर लाओ, और इस बात का ध्यान रखना कि बिना कमाए मेरे पास वापिस नहीं लौटना ।'' लड़का फिर माँ के पास पहुँचा और वहाँ पहुँचकर सारी बातें माँ को बताई। माँ बोली, "अब मैं कहाँ से दं, मेरे पास जो कुछ जमा पैसे थे वो तो तुझे कल ही दे दिए थे, अब तो भेरे पास हैं ही नहीं।" लडका बडा मायुस हुआ कि क्या करे। यांडा सोचकर अपनी बहन के पास गया। वहाँ जाकर उसे कुछ तसल्ली हुयी, क्यांकि कुछ कह सूनकर जैसे-तैसे आज भी उसे बीस रुपये मिल ही गए थे। उन रुपयों को लेकर वह शाम को पिताजी के सामने हाजिर हो गया। महाजन ने तो फिर वही बात कही कि, "जाओ सामने वाले कुओ में डाल आओ । लड़का अनमने मन से उठा और सामने वाले कूओं के पास जाकर खड़ा होकर सोचने लगा कि, यह क्या मजाक है। कहीं पिताजी का दिमाग बूढापे में चल तो नहीं गया है। कल माताजी ने दे दिये थे, आज बड़ी मुश्किल से बहिन ने दिये हैं। और ये कह रहे हैं कि इनको भी कूओ में फैंक दैं। यह क्या पहेली है। मेरी समझ में तो कुछ नहीं आ रहा है। वह इतना सोच ही रहा था कि पीछे से महाजन जो उसकी तमाम गतिविधियों पर नजर रखे हुए था, ने कहा, "िक क्या बात है, बेटा देर किस बात की है। ''डाल दो कूए में'' लड़के ने पीछे मुड़कर एक बार पिताजी का तरफ देखा तथा उसके बाद उसने वे बीस रुपये कूए में डाल दिये। और गढ़दी पर आकर बैठ रया ।

नीसरे दिन फिर वही बात महाजन ने बेटे से कही कि जाओ और शाम को तभी वापिस आना जब कुछ कमा लो। लड़के को अपने पाँवों के नीचे से जमीन खिसकती सी नजर आर्था, मरे से मन से वह पिताजी की निगाहों के सामने से हटने की गरज से, वह एक वन्द पड़ी दुकान के सामने आकर खड़ा हो गया और सोचने जगा कि अब कहाँ जाऊँ?

सुबह के करीव दस बजे थे। उसकी समझ में तो कुछ आ ही नहीं रहा था कि वह क्या करे। जिसमें कि वह कुछ पैसा शाम तक कमा सके। पहली बार अपनी जिन्दगी में शायद उसे इस तरह से सोचना पड़ रहा था, और आज ही अपने जीवन में पहली बार उसने अपने मस्तिष्क पर बढ़ता हुआ जोर साफ-साफ महसूस किया था। ग्यारह बजे के करीब उसे ख्याल आया कि इस प्रकार खड़े-खड़े तो कोई काम चलने वाला नहीं है। कहीं न कहीं कोई उपाय इंडना ही पड़ेगा। जब

उसने ऐसा सोचने की अपनी हिम्मत जगाई तो एक बात मस्तिष्क में और आई कि इस बाजार में इतने सारे लोग काम पर लगे हुए हैं, इनमें से कुछ समझदार होंगे तो कुछ ना समझ भी होंगे। जब इन सबको काम मिल सकता है तो फिर मुझे क्यों नहीं मिल सकता है ? उसने इस स्थान को जहाँ पर वह खड़ा था, गौर से देखा और उस स्थान को घन्यवाद देकर वहाँ से काम की तलाश में निकल पड़ा। घन्यवाद उसने इसलिये दिया था क्योंकि जिन्दगी की शिक्षा का पहला सबक उसे इसी स्थान पर ही तो मिला था।

थोड़ी दूर जाकर देखा कि एक नयी इमारत में काम हो रहा है। मजरूर सामान हो रहे हैं। संगतराश पत्थर में खुदाई का काम कर रहे हैं। मिस्त्री लोग ईटों की चिनाई कर रहे हैं। उनके ऊपर एक पढ़ा लिखा सा आदमी उनको समय-समय पर निर्देश दे रहा है। इतना सब देखकर वह बिना कुछ सोचे समझे उसके पास जाकर बोला, "बया आप मुझे अपने यहाँ काम पर रख सकते हैं?" उस ब्यक्ति ने इस लड़के को ऊपर से नीचे तक देखा और मन में सोचा यह तो किसी अच्छे घर का लड़का दिखाई देता है।

"घर से भागकर आये हो ।" वह ठेकेदार सरीखा व्यक्ति बोला। इसके उत्तर में लड़के ने कहा कि "नहीं साहब, मुझे तो घर से आदेश मिला है कि मैं कुछ भी कमाकर लाऊँ।" इसके बाद उसने सारी कहानी उस व्यक्ति को बता दी। उस सहदय इंसान ने कहा—"अब बारह बजने ही वाले हैं, थोड़ी देर में खाने की छुट्टी होगी, इस्तिए एक बजे आ जाना, तुम भी काम पर लग जाना, आवे दिन की मजदूरी के रूप में शाम को तुम्हें पाँच रुपये मिल जायेगें।"

जिस लड़के ने अभी तक घर से बाहर निकल कर नहीं देखा हो। उसके सिर पर पच्चीस किलो की परात सामान से भरकर लादी गई हो, ऐसे लड़के की आँखों के सामने अँधेरा आने में कितनी देर लगती है। लेकिन चूंकि लड़के में होन-हार एवं अक्लमन्दी के संस्कार मौजूद थे। जैसे तैसे अपने आप पर काबू करके उसने शाम के पाँच बजे तक का समय पूरा किया। चार घण्टों में ही चेहरा मुरझा गया। कपड़े गन्दे हो गए। बालों की तो चले क्या चाँद भी पिलपिली हो गयी थी। सुबह से खाना भी नहीं खा पाया था। भूख की बजह से हाल और भी बुरा था। खैर जैसे तैसे वह अपनी मजदूरी के पैसे लेकर अपने पिता के पास पहुँचा और चूपचाप

چ چ

#### योग और साधना

उनके सामने पाँच रुपये निकाल कर रख दिये । आज पिछले दिनों जैसी अकड़ भी नहीं यी वहाँ बैठे हुए सिर भी झुका हुआ था । महाजन बोला, "जाओ इनको सामने वाले कूओ में डाल आओ ।" लड़का वैसे ही ज्यों का त्यों बैठा रहा, जैसे उसने कुछ सुना ही नहीं हो । महाजन ने अपने शब्द दुबारा से दोहराये । अवकी बार लड़के ने अपना सिर ऊपर उठाया और आंखों में आंसू भरके बोला, "इतनी मेहनत से मैंने ये पाँच रुपये कमाए हैं और आप इन्हें कूओ में फैंकने की बात कह रहे हैं । मेरी समझ में नहीं आता कि अब और कीनसी बात रह गई है । जिसे आप मुझसे कराना चाहते हैं । और चूंकि मेरी मेहनत की कमाई है । इसलिए इस कमाई को भी मैं अपने पास ही रखूंगा।"

जब महाजन ने देखा कि बेटे को पैसे का महत्व समझ में आ गया है। तब वह अपने बेटे से बोला, "उन रुपयों को मुझे दे दो में उन्हें अपनी तिजोरी में रख देता हूँ। आज मुझे वेहद खुशी हो रही है कि आज तुमने कमाने का महत्व जान लिया है। आज मुझे ठीक वैसी ही खुशी हो रही है जैसी कि तब हुई थी जब तूने पहली बार पावों से खड़े होकर चलकर दिखाया था।"

लड़के का असमंजस बढ़ता ही जा रहा था। वह कैसे इन तथ्य घरी बातों को समझता। क्योंकि कहाँ तो ये इन रुपयों को योड़ी देर पहले कूओ में फंकने की कह रहे थे और अब इनको तिजोरी में रखने की कह रहे हैं। ये जक्कर क्या है ? ये किसी भी हासत में इन रुपयों को मेरे पास क्यों नहीं रहने देते ? लड़के को टालते हुए वेखकर बह महाजन फिर से बोला, "किसी भ्रम में नाहक तू मत पड़। मैं तेरा पिता हूँ, में तुझसे कोई छल प्रमंच नहीं कर रहा हूँ।"

लड़के ने पिता की आज्ञा मानकर वो रुपये अपने पिता को दे दिये। महाजन ने उन पाँच रुपयों को अपने माथे से लगाया फिर अपनी तिजोरी को खोलकर उसके अन्दर रख दिये। और तिजोरी का ताला यथावत लगाकर उसकी चाबियों के गुच्छे को अपने लड़के को साँपते हुए उसने कहा, "वेटा, अब मेरे मन में तेरे प्रति किसी प्रकार का भी संगय नहीं है। इसलिए आज से इनको अब तू ही संभाल। मैं जैसे भी अब युद्हा हो गया हूँ, सारा काम अब तुझे ही करना है। मैं तो वस उमर की निगरानी करता रहुँगा।"

# त्रिगुणातीत अवस्था का बोध

દ્દા

ठीक विल्कुल ऐसी ही स्थिति भक्त और भगवान की रहती है। यहाँ साधक को यह बात ध्यान नहीं करनी चाहिये कि उसके सामने साक्षात भगवान महाजन की तरह मीजूद हैं कि नहीं। और वह सावक से कहेगा कि लाओ तुम्हारी कमाई या उपलब्धियों को मुझे सौंप दो। इन्ण्य ने गीता में एक बार कह दिया है जो भी नुझे प्राप्त हो उसे मुझे ही अपंण कर। और इस बात को मानकर जब साधक अपनी क्षुद्र सी उपलब्धि को उस परम पिता को सौंपने को तैयार हो जाते हैं, तब उसी पल से उनका सम्बन्ध उस परम पिता को सौंपने को तैयार हो जाते हैं, तब उसी पल से उनका सम्बन्ध उस परम पिता को जुड़ जाता है। किर वह अपने द्वार हमारे लिये खोल देता है। हम अपना हिसाव भी तो साफ करें। जब हम किसी को अपना एक पैसा नहीं दे सकते हैं तो हम उससे अथाह रुपयों की चाह किस अधिकार से रख सकते हैं? जिस प्रकार उस लड़के के अपने पाँच रुपयों को महाजन को सौंपते ही वह लड़का उस तिजोरी की चाबियों को पाने का अधिकारी हो गया था; ठीक उसी प्रकार हम अपनी साधना की प्राप्ति को परमात्मा को सौंपते ही उसकी परम सत्ता से जड जाते हैं।

इसी सन्दर्भ में एक बात का ध्यान और रखें यदि इसके विपरीत हमने अपना अहम इतना अधिक वढ़ा लिया है कि अब तो मेरे पास सिद्धियाँ हैं। इसलिए मैं स्वयं ही सब कुछ हूँ। जो कुछ भी मैं सोचता हूँ कालान्तर में वही सत्य सिद्ध होता है। एक तरह से ऐसा सोचना उसका स्वाभाविक भी लगता है। क्योंकि जहाँ वह ब्यक्ति मौजूर है वहाँ इस स्तर पर भूखे और कंगाल ही तो अग्य लोग हैं। लेकिन उसे अन्धों का सरदार बनना है तो बात इस तरह से भी चल सकती है कि स्वयं काना बना रहे। इस स्थिति में तो कहीं भी किसी को तकलीफ नहीं होगी। लेकिन यदि हमें अपनी दोनों आँखों को खोलकर सूझता बनना है तो किसी प्रकार हमें उस बड़े महाजन से अपना सम्बन्ध जोड़ने का बस एक ही रास्ता है और वह यह है कि हम उसके लिए मिट जायें।

अगर हमने उसका अपने आप को गुलाम समझ लिया तो समझो हम उससे जुड़ गये इसके विपरीत कहीं हमने उसको ही खरीदने की सोच ली तो समझ लेना कि हमारा पतन सन्निकट ही है।

सुबह जब सूर्य उगता है तब तारे उसके सामने कितनी देर ठहर पाते हैं।

₹5

#### योग और साधना

तारा आखिर तारा है और मूर्य सूर्य है। इसको विधि की विड्म्बना कहिये या हमारी मजबूरी। जिस प्रकार कोई तारा पृथ्वी के समक्ष वह छोटा हो या बड़ा सूर्य के समानान्तर कोई प्रकाश व्यवस्था नहीं चला सकता; ठीक उसी प्रकार हम इस प्रकृति की इस परम सत्ता के समानान्तर कोई अलग दुनियाँ नहीं बनाए रख सकते। यदि अपने अहम् वश ऐसा करेंगे, तो हम निश्चय ही सूर्य के समक्ष तारे की तरह से बहुन जल्दी ही, बिना किसी शंका के अस्त हो ही जायेंगे। कहावत भी है, कि अभिमान तो रावण का भी नहीं रहा, जो कि उस समय के महानतम साधकों में से एक था।

इस आध्यात्मिक संसार में साधक को कदम-कदम पर सजग रहकर अपने कमों में लगे रहना पड़ता है। नहीं तो उससे गलती हो जाने की ही सम्भावना अधिक रहनी है। यों तो जड़ से जड़ बुद्धि इन्सान भी अनिगत ठोकरों के खा लेने के पश्चान् अपना बचाव करना सीख ही जाता है। लेकिन शिक्षक का काम बताने का होता है। कृष्ण केवल इसी कारण से इस मार्ग के साधकों के लिए गीता के रूप में उपदेश देकर गये हैं। मनुष्य चूँकि मनुष्य है परमात्मा नहीं है। इसलिए ही वह गलतियों का कुम्भ है, और चूँकि वह गलती दर गलती करता है, इसी लक्षण से वह मनुष्य है। यदि इन्सान गलती करना छोड़ दे तो उसे मुक्त होते फिर देर थोड़े ही लगती है। लेकिन वह गलती वयों न करेगा? जब तक उसकी गृतियाँ सात्विक, राजसिक एवं तामसिक गुणों से प्रभावित हैं और इन तीनों ही गुणों के कारण हम खिचते हैं इस संसार में, जिसमें आकर यहाँ हम दुःख उठाते हैं। जिसके कारण इस संसार को दुःखों का सागर कहने से भी हम नहीं चूकते हैं।

मैंने किवदिती सुनी है जब कोई साधक उस परम सत्ता का ध्यान करता है या उसकी प्रार्थना में तल्लीन होता है। तब वह परम सत्ता उस साधक की परीक्षा लेने के लिख्य उसको पहले-पहले सिद्धियाँ देता है। असल सत्य का दर्शन कराने से पहले उसे थोड़ा अपनी सिद्धियों के लोभ में फँसाने की चेष्टा करता है, और देखता है कि कौन साधक मेरा वास्तव में भक्त है और कौन सा साधक ऐसा है जो केवल इन क्षद्र सी सिद्धियों के लिए ही अपनी साधना में साधनारत् है।

इस संसार में जो व्यक्ति जिस पद के लायक होता है कालान्तर में उसे वह मिल ही जाता है। हम साधना करते हैं तो निःसंकोच रूप से हमें उससे प्राप्ति भी

# त्रिगुणातीत अवस्था का बोध

इ.ह

होती है। लेकिन आध्यात्मिक प्राप्तियों के बाद यदि हम उनके नशे में डूब गए तो समझ लेना कि यह नशा इतना ज्यादा गहरा होता है कि फिर बीच में तो होश ही नहीं लेने देता है। जब तक कि हमारे तमाम नशे की खुमारी हमारी बुद्धि के अपर से उतर नहीं जाती है। जब तक हमारा होश जागृत हो पाता है तब तक हमारे पास जो कुछ भी प्राप्तियाँ थीं, वे सभी की सभी लुट चुकी होती हैं अयवा निष्कय हो चुकी होती हैं हम फिर वही कंगाल के कंगाल । अब तो हमारा दुःख कुछ और ज्यादा बढ़ा हुआ होता है क्योंकि यदि जन्म से कंगाल हो उसका क्या दिवाला निकलेगा । लेकिन यदि किसी के जीवन में रहीसी आकर उसका दिवाला निकल जाये, तब फिर उसका दुःख सीमित नहीं होता बल्कि असीमित हो जाता है। हालाँकि ऐसा कभी नहीं होता कि जितनी क्रियाएँ हमने पिछली प्रार्थना के दौरान की हैं; उनका अस्तित्व भी हमारे संस्कारों में न रहे । लेकिन दोबारा प्रार्थना गुरू करने में हमारे सामने अब बड़े अवरोध पैदा हो जाते हैं। जिनके कारण वो तमाम शक्तियाँ जो अभी कुछ समय पूर्व हमारे अन्दर प्रकट होने लगी थीं, हमारे चेतन मन से उतर कर फिर दोबारा से अचेतन मन पर पहुँच जाती हैं। क्यों खड़े हो जाते हैं ये अवरोध ? और क्यों हम इन शक्तियों के नशे में डुब जाते हैं ? ये क्या जलट फिरैया हैं ? क्या ऐसा सभी साधकों को होता है; या इस मार्ग से चलने वाले प्रत्येक साधक को इस अवनित के रास्ते से गुजरना पड़ता है ?

कुछ समय पहले एक डाक्टर मित्र से बात हो रही थी। मैंने उनसे पूछा कि "ऐसा क्या कारण है कि शराब का एक ही गिलास मनुष्य के मस्तिस्क पर इस कदर छा जाता है कि जीनियस से जीनियस बुद्धि बाला भी उसके प्रभाव से अछूता नहीं रह पाता ?" इसके उत्तर में वह डाक्टर मित्र मुझसे बोला, "हम खाना खाते हैं तो वह हमारे पेट में जाकर पहले पचता है, तब ही उसकी ग्रांक कैलौरी के रूप में हमारे खुन को प्राप्त होती है, जिसके कारण हमारा मस्तिष्क स्वस्थ महसूस करता है, या हम स्फूर्ति महसूस करती हैं, लेकिन यह गराब कोई हमारे खाने जैसी वस्तु नहीं है कि वह हमारे पेट में जाकर पहले पचेगी और फिर हमारी सहनगीलता के अनुरूप हमें उसकी कैलोरिक शक्ति प्राप्त होगी। जबिक यह तो डाइरेक्ट कैलोरी है, इसको पचने की आवश्यकता नहीं है; यह तो सीधे-सीधे ही हमारे पेट से खून को अपनी शक्ति को अत्याधिक तीन्न गित से पहुँचा देती है, जो हमारी आदत के मुता-बिक सहनशील नहीं हो पाती और इसी कारण से हम विचलित हुए वर्गर नहीं रह पाते हैं।"

७० योग और साधना

यही स्थित उस साधक की होती है, जिसकी छोटी सी प्याली में प्रकृति की शक्तियाँ रूपी तमाम शराब भर गयी हो, वह छोटी सी प्याली अपना हिसाब कहाँ रख पायेगी। शुरू-शुरू में तो हिसाब बिगड़ेगा ही। लेकिन जैसे धीरे-धीरे मद्यखोर मद्य का अभ्यस्त हो जाता है, ठीक उसी प्रकार से लगातार अपनी साधना में होशपूर्वक एवं हिम्मतपूर्वक लीन रहने वाला साधक भी प्रार्थना की प्राप्ति के वेग को सहने का अभ्यस्त हो ही जाता है, और तब ही वह यथार्थ के धरातल पर धीरे-धीरे उतरकर अपने आप ही संयमित होने लगता है। लेकिन वस्तुस्थित को समझने में हमें कितना समय लगता है? इस बात पर गौर करते समय पता चलता है कि जहाँ तक समय का सवाल है वह इस बात पर निभंर करता है, कि हमारी चित्त की वृत्तियाँ किन गुणों के द्वारा प्रभावित हो रही हैं।

अभी पिछले दिनों एक काली के भक्त की कथा पढ़ रहा था, वह भक्त बड़ा पर्स वाला था, हर हफ्ते देवी के मन्दिर में वकरे की बिल देता था, खूब जोर-जोर से माता की जय-जयकार करता था, माता पर शराब की ज्योति भी उसी की तरफ से जला करती थी। ऐसा पिछले कितने ही सालों से हो रहा था। लेकिन पता नहीं क्या बात हुई कि दो तीन साल तक भक्त का मन्दिर में आना नहीं हुआ। काफी समय पश्चात जब एक दिन वह आया तो पुजारी ने पूछा कि "क्या बात है भगत? आजकल काली मैया की पूजा अर्चना सब छोड़ दी है?" भक्त बोला, "नहीं, ऐसी बात नहीं है, असल बात तो यह है कि मुँह के दाँत उखड़ गये हैं।" पुजारी ने फिर पूछा, "मुँह के दाँत उखड़ जाने से माता की भक्ति का क्या सम्बन्ध ?" भक्त ने फिर से जबाब दिया, "हाँ, है न। मुँह में दाँत नहीं रहने से बकरे की बिल चढ़ाकर प्रसाद तो खा नहीं सकते हैं। फिर बताओ नाहक बकरे की क्यों कटवायें?"

यदि ऐसे व्यक्ति को कोई आध्यात्मिक शक्ति मिल जाय तो वह उसका क्या उपयोग करेगा? वह तो वही करेगा जो अभी तक उसके मन में चलता रहा है। ऐसे व्यक्ति से इस प्रकार की आशा कैसे रखी जा सकती है कि वह अपनी प्राप्त की हुई शक्तियों को परमात्मा के चरणों में अपित कर देगा। उसका क्या सम्बन्ध है उस परम सता से ? उसका तो यह व्यक्तिगत मामला है। अब तो वह और भी अधिक तीव्रता के साथ प्रयत्न करेगा कि किसी प्रकार से भेरे मुँह में फिर से दोबारा दाँत उग आयें, माता की कृपा से। तब मैं एक माता का विषाल मन्दिर बनवाऊँगा फिर तो बड़ी मींज रहेगी, खूब शराब मिलेगी, खूब मांस मिलेगा खाने को और खूब ही. भक्तिनों का सम्पर्क मिलेगा।

अब क्या अंजाम होगा ऐसे भक्त का ? और परिणामस्वरूप इसका क्या स्तर होगा ? जब इसके स्वयं का हो कोई स्तर नहीं है तब इसकी प्रार्थना का भी स्तर क्या होगा ? क्योंकि जो व्यक्ति उन शक्तियों का उपयोग स्वयं के हित साधने में कर रहा है वह अपना सम्पर्क उस परम तत्त्व से कैसे जोड़ सकेगा । इसी स्थिति वाले साधक के लिए किसी विद्वान ने कहा है कि "खाई से तो बच गए लेकिन खड्ड में गिर गए।"

इस भौतिक संसार के मायावी जालों से ही अपना पीछा छुड़ाना बड़ा कठिन होता है। जन्म के जन्म लग जाते हैं, संस्कारों को निपटाते-निपटाते। जबिक इस स्तर के साधक तो माया के जाल को अपने मानसिक सुक्ष्म स्तर में भी प्रवेश करने की अनुमति दे रहे होते हैं। चूहा अपनी स्वाभाविक अवस्था में ही साधारणतथा काफी उछल-कुद करता रहता है। कभी चैन से दो पल शान्त नहीं रह सकता है। हर समय कुतर-कुतर लगा ही रहता है, कहीं ऊपर से वह भाँग और खाले तो क्या हाल होगा उस बेचारे का? उसकी बेचैनी पर तो आपको भी तरस आ जावेगा। लेकिन यह सोचकर कि चलो कोई वात नहीं है थोड़ी देर में यह अपने आप शान्त हो जावेगा। आप भी सन्तुष्ट हो जावेंगे। लेकिन तब उस चूहे पर क्या बीतेगी। जब बहु उसी नशे की हालत में अपने मन में यह निश्चय कर बैठे कि, अब से आगे मैं बिल्ली से नहीं डक गा बिल्क बिल्ली हो अब से आगे मुझसे डरा करेगी। क्यांकि मैं तो एक विशिष्ट चूहा हूँ। ऐसे ही साधकों में हमें योग भ्रष्ट साधक बिखाई पड़ते हैं। उनकी कितनी बुरी अवस्था होती है। इसे मुक्त भोगी से ज्यादा कोई नहीं जान सकता है।

कुछ दूसरे स्तर के साधकों की प्रवृत्ति राजसी होती है। जिसके तहत उनमें एक दूसरे प्रकार का शौक, साधना की शक्ति आ जाने के पश्चात गुरू हो जाता है।

#### योग और साधना

ं सोचते हैं जो शक्तियाँ उनके पास हैं, अन्य किसी दूसरे में नहीं हैं। इसिलए मेरा अधिकार है कि मैं उनके द्वारा पूजा जाऊँ या वे मुझे अपना पूज्य स्वीकार करें। मेरे शिष्य बनें, साथ ही मेरी एक ही आवाज पर मरने मारने को तैयार हो जायें। जो मैं कहूँ उसे ही सभी मानें तथा मेरे नाम का डंका चारों तरफ बजे। इसमें जो भी बाधा बनकर सामने आए उसे साम, दाम, दण्ड, भेद की नीति अपनाकर अपने रास्ते से हटा दें। अपनी इस राजसी महस्वाकांक्षाओं की पूर्ति के उद्देश्य को लेकर इस प्रकार के साधक इस संसार में साम्प्रदायिक दंगे करवाते हैं, तथा अपने आपको धर्म के ठेकेदार समझने लगते हैं। इस प्रकार के स्तर वाले साधक पहले वालों की तरह से तामसी प्रवृत्ति के तो नहीं होते बिक्क राजसी प्रवृत्ति के होते हैं। लेकिन यहाँ भी परेधानी "मैं" की है। "मैं" हो तो है यत्र-तत्र सर्वत्र । यही "मैं" इनके इर्द-गिर्द इनके विचारों में धूमता रहता है, इनका सम्पर्क जितना अपने "मैं" के साथ होता है, उतना न तो अपने शिष्यों के साथ होता है, और न ही उसके साथ, जिस का हवाला देकर इन्होंने अपने आस-पास भीड़ इकट्ठी की हुई है।

जब तक हम अपनी ही वृत्तियों में लिप्त हैं, तब तक हमारा खुटकारा किस प्रकार से सम्भव हो सकता है। कुछ लोग सोचते हैं कि तामसी और राजरी गुणों से प्रभावित वृत्तियाँ तो छूटनी चाहिए, लेकिन सात्विक प्रवृत्तियों के साथ हम इस साधना में लगे रह सकते हैं इस बात को हमें थोड़ा गहरे में समझना होगा। क्योंकि कुछ लोग सोचते हैं कि हम यदि अच्छे-अच्छे काम करें तो हम मुक्त हो जावेंगे; यह सोचना नितान्त ध्रम हो है। जिसमें हम सोचते हैं कि यदि हम बुरी एवं कुत्सित वृत्तियों से मुक्त हो जावेंगे तो हम संसार से भी मुक्त हो जावेंगे। क्योंकि जब तक किसी प्रकार से भी हमारा सम्बन्ध, हमारे मन में, इस संसार में मौजूद हैं, तब तक सम्बन्धों से मुक्त किस प्रकार हो सकें।? यह माना कि हमारी किसी से धत्रुता नहीं है लेकिन मित्रता तो है। असल बात तो यह है कि सम्बन्ध का अर्थ होता है बन्धन सहित। तो हम ध्यान रखें हम इस संसार में अत्रु बनकर रहें या मित्र बनकर, सांसारिक सम्बन्धों के बन्धनों में इस बात से कुछ भी फर्क नहीं पडता है।

हमारे तमाम बुरे संस्कारों के भुगत जाने के पश्चात भी हमारे अपने अच्छे संस्कार भी तो हमारे खाते में बचते हैं। जिनके कारण से भी हमें इस पृथ्वी पर जन्म लेना पड़ता है।

### त्रिगुणातीत अवस्था का बोध

⊌₹

क्योंकि वे सत् संस्कार जो हमने दूसरे के प्रति दया करके, दान करके या किसी की सेवा करके अपने कर्माशियों में इकट्ठे कर रखे हैं उन्हें भी तो हमें भुगतना ही पड़ेगा।

भगवान बुद्ध के चचेरे भाई ने उन्हें मारने के लिए उनके ऊपर पहाड़ के ऊपर से एक शिला खण्ड लुड़का दिया था, लेकिन वह शिलाखण्ड उनके कान के पास से एक जो भर का फासला बनाते हुए नीचे लुड़क गया था। जिसके कारण बुद्ध बच गए थे। दूसरी बार उसने भगवान को मारने के लिए एक मदमस्त पागल हाथी को उनकी ओर हाँक दिया था। वह पागल हाथी जब भगवान के सामने, रास्ते के पेड़ों को तोड़ता मरोड़ता हुआ आया तो वहाँ वह अपनी सूड़ को झुकाकर एक दम शान्त हो गया और थोड़ी देर बाद वहाँ से बापिस चला गया।

इन हश्यों को उनके शिष्यों ने भी देखा था। और वे आश्चर्य चिकित भी हुए बिना नहीं रह सके थे। इसलिए उन्होंने भगवान के सामने अपनी शंका रखी। "भगवन यह कौनसी कला है जो हमें आपने अभी तक नहीं बताई है ?" भगवान बोले, "इसमें कला जैसी तो कोई बात नहीं है, अगर कुछ बात है तो वह केवल इतनी सी कि पिछले जन्मों में मेरे द्वारा इस चनेरे भाई के खिलाफ कोई दुष्कर्म हो गया होगा जिसका यह अब बदला ले रहा है, और अब इसके साथ ही पिछले ही जन्मों में कोई सत्कर्म इस पागल हाथी के प्रति मुझसे हुआ होगा इसी कारण से जब वह मेरे सामने आया तो उसकी आँखों के मुझसे मिलते ही, उसे मेरे द्वारा किया गया उसके प्रति वह सत्कर्म याद आ गया होगा, जिसके कारण से ही आज वह मुझे जिन्दा छोड़ गया है। इस पर शिष्यों ने फिर से शंका उठाई "लेकिन भगवान साक्षात मौत को अपने सामने पाकर भी आप विचलित क्यों नहीं हुए ? हमने देखा था कि आप दोनों ही समय ऐसे अविचलित रहे थे, जैसे आपके समक्ष कुछ हुआ ही नहीं था।" इसके उत्तर में भगवान ने उन्हें फिर कहकर समझाया कि, "यदि मैं उस भाई से अपना बचाव गुरू कर दंतों जो संस्कार अब समाप्त होने को ही हैं, उनमें फिर से एक नई कड़ी और जुड़ जावेगी। और इसके विपरीत यदि मैं उस हाथी को धन्यवाद दे दूँ तो वहाँ उसके और मेरे संस्कारों की कडियों में भी एक कड़ी और जुड़ जाती है और मैं नहीं चाहता कि मुझे इस जन्म के बाद और भी जन्म लेने पड़ें। हकीकत तो यह है इस जीवन के रहते-रहते मैं अपने तमाम बचे खुचे संस्कारों को यहीं निपटा जाना चाहता हूँ। जब उन सभी को मुझे यहाँ समाप्त

७४ योग और साधना

करना है तो फिर उनसे भयभीत होकर मैं अपना मुँह क्यों चुराऊँ।"

जहाँ तक इस मायावी संसार से मुक्ति का प्रश्न है उसके लिए तो यह जरूरी है कि हमें अपनी सभी प्रकार की वृत्तियों पर चाहे वे तामसी, राजसी या सात्विकी किसी भी प्रकार के गुण से प्रभावित क्यों न हो, उनसे छुटकारा पाना ही पड़ेगा। जिस प्रकार समृद्र के किनारे कोई नाव कई एक लंगरों के वँधी रहती है, उसके एक लंगर को छोड़कर सभी लंगरों को उठा लेने के पश्चात भी वह समुद्र में.नहीं जा सकती है, ठीक इसी प्रकार हमारे तामसी और राजसी गुणों से ओत-प्रोत वृत्तियों के मिट जाने के पश्चात भी जब तक सात्विकी गुणों से ओत-प्रोत वृत्तियाँ मौजूद हैं; चाहे वे मनुष्य जाति के प्रति करुणा के स्तर पर भी क्यों न हों; हमारी स्वयं की यात्रा इस संसार से भवसागर की ओर किस प्रकार से गुरू हो सकती है ? क्योंकि अभी सत्व का लंगर किनारे पर पड़ा है। हालाँकि भवसागर का वेग इस कमजोर से लंगर से पीछा छुड़ाने में भी इस समय काफी सहयोग देता हुआ मालुम देता है। लेकिन सही अर्थों में यथार्थ स्थिति तो यही है कि राजसी और तामसी गुणों से छुटकारा पाने के पश्चात हमें सात्विकी गुणों से भी छुटकारा पाना ही पड़ेगा। अन्यथा मुक्ति की तरफ अपनी यात्रा अभी अधर में ही रहेगी, नहीं तो ऐसे गहन साधक शरीर त्यागने के पश्चात भी इस संसार से ही जुड़े रहते हैं। भले ही करुणावश ही सही। आप यदि इस संसार से करुणावश भी जुड़े हैं। तब भी बन्धन तो है ही। जंजीर लोहे की हो अथवा सोने की क्या फर्क पड़ता है। शरीर तो दोनों ही प्रकार की जंजीरों से जकड़ा जा सकता है।

अभी पिछले दिनों मैंने, एक पित्रका के रहस्य रोमांच विशेषांक में पढ़ा था कि हमारे देश की फौज की एक टुकड़ी दुग्मन के इलाके में रास्ता भूल जाने के कारण भटक गयी थी। अंधेरी रात थी। कदम-कदम पर बाख्दी मुरंगों के बिछी होते का अंदेशा था। और यदि इसी इलाके में दिन निकल आया तो दुग्मन वैसे भी जिन्दा छोड़ने वाला नहीं था। तभी उस टुकड़ी को एक कैंग्टन अपनी ही फौज का मिला। उसने चुपचाप विना बोले केवल इशारे से अपने पीछे चले आने को कहा। करीब एक घण्टे बाद उस कैंग्टन के बताए मार्ग के द्वारा वे अपनी मंजिल पर पहुँच गये थे। लेकिन तभी उनके आश्चर्य का ठिकाना नहीं रहा कि वह कैंग्टन उनकी आँखों के सामने से उनके देखते-देखते गायब हो गया था। इस बात का

### त्रिगुणातीत अवस्था का बोध

७४

जिक जब उन्होंने अपनी बटालियन में आकर किया तो एक बूढ़े से सूबेदार ने बताया, हाँ इस प्रकार की हुलिया का एक कैंग्टन बहुत साल पहले दुश्मन की गोली का शिकार उसी क्षेत्र में हुआ था। शायद उसी मृत कैंग्टन की आत्मा ने आज तुम्हें तुम्हारी मौत से बचाया है।

वयों बचाया था उस मृत कैंग्टेन की आहमा ने इन सैनिकों को ? ये लोग उसके समे सम्बन्धी तो थे नहीं ? और न ही इन लोगों को पहले से उस कैंग्टेन के बारे में कुछ पता था। जिससे हम यह मान लें कि इन्होंने अपने ऊपर आयी संकट की घड़ी के समय अपने मन में उसका स्मरण करके उस आत्मा का आह्वान किया होगा। इसके साथ-साथ उस आत्मा का भी इन सैनिकों के द्वारा कोई स्वार्थ सधता नजर नहीं आता था। सिर्फ एक ही कारण था, उस तथाकथित आत्मा के सम्मुख; वह था उनके प्रति उसकी करूणा! और अपनी इस करूणा की वृति के कारण ही वह अभी तक पृथ्वी तथा उसके वासियों की ओर आकृष्ट है। अथवा अभी वह आत्मा बहुत गहरे में साहिककी गुणों के स्तर की माया के बन्धन में बँधी है, साथ ही हम यह भी जानलें। इस प्रकार के स्तर की आत्माएँ जब भी इस पृथ्वी पर जन्म लेती हैं। तो उनके जन्म लेने का एक मात्र कारण करूणा ही होता है। इसलिए ही वे अक्सर इस जगत में अवतार सिद्ध होती हैं। वे यह जानते हुए भी कि करूणा भी एक वन्धन ही है। लेकिन एक बार तो उसे उस सँचित संस्कार से भी भुगत जाने के लिए जन्म लेना ही पड़ता है। तव कहीं जाकर ये अपनी इस साविकी प्रवृति पर विजय प्राप्त करती हैं।

इसी करूणा के भाव को समझाने के लिए मैं यहाँ एक और उदाहारण लिख रहा हूँ। जिसे अक्सर इसी विषय वस्तु पर बोलते हुये अनन्य वक्ता स्तेमाल करते हैं। एक बड़े से भवन में जिसके सभी दरवाजे बन्द हैं, उसके अन्दर बहुत सारे आदमी भरे पड़े हैं; जिसके कारण वहां का वातावरण बड़ा ही दमधों हो गया है। उसके अन्दर के आदिमियों को भवन के बाहर की कोई भी झलक नहीं मिल पा रही है। लेकिन उन्हें इस भवन की छत के पास कुछ खिड़कियाँ दिखाई दे रही हैं। उन खिड़कियों के पास पहुँचना असम्भव नहीं तो दुष्कर अवश्य हैं। कुछ हिम्मतवर लोग इस भवन के बाहर की झलक पाने की एक मात्र अभिलापा के कारण अथक प्रयास में लोग रहते हैं। जिनमें कुछ पहुँचते भी हैं, और जो उन खिड़कियों में से किसी एक पर भी पहुँच जाता है; वह उस भवन के बाहर की झलक देखने लगता

∙હ€

#### योग और साधना

है। जिसे उसने अब अपने अनुभव में पहली बार ही देखा होता है। जिसके कारण से वह बड़ा ही आनिन्दत हो जाता है। और उसकी कल्पना में इस आनन्द के बारे में अन्य साथियों को जो कि भवन में नीचे मौजूद हैं उनके लिए बखात करने के लिए अपने पास शब्दों की नितान्त कमी होती है। किस प्रकार के शब्दों से वह इसकी व्याख्या करे? लेकिन फिर भी गूंगे के द्वारा गुड़ के बारे में बताये जाने की तरह से ही वह उन अपने साथियों को जिनके साथ में वह इस खिड़की तक पहुँचने से पहले तक था अपने स्वभाववश दया करके वहीं ऊपर से बैठे-बैठे ही इस अकथ आनन्द को जैसे-तैसे बताने की कोशिश करता है। आओ इस रास्ते पर जिस पर चलकर में यहाँ आया हूँ; तुम सब भी आओ। यहाँ बड़ा भारी आनन्द है।

राम, कृष्ण, महावीर, बुद्ध, आदिशंकराचार्य, रामकृष्ण परमहंस और न जाने कितने ही सबके सब इसी प्रकार की उच्च अवस्था वाले लोग हैं जो स्वयं तो उस परम सत्ता की खिड़की पर पहुँच गये हैं। लेकिन मुक्ति की खिड़की से उस परम सत्ता के क्षेत्र में प्रवेश करने से पहले वे इस संसार पर करूणा करके इस मुक्ति के द्वार का रास्ता बताने की कृपा करते हैं।

यहाँ एक शंका पैदा होती है कि जब सभी एक ही तरफ आरोहण करते हैं। तब ये सभी के सभी रास्ता अपना अलग-अलग क्यों बता कर जाते हैं। इस शंका का निवारण भी इसी उदाहारण से समझ में आ जाता है। उस भवन की किसी एक खिड़की पर जो कि पूर्व में खुली है। उस पर मानो कि महाबीर पहुँचे हैं उन्हें वहाँ तक पहुँचने में कितने तौर तरीके अपनाने पड़े थे वहाँ जाकर उन्हें जो पूर्व की दिशा की जो आभा दिखाई दी थी। उन्होंने अपने नीचे वाले साथियों को वही बात बताई। इसी प्रकार दूसरी खिड़की पर जो कि पश्चिम दिशा की ओर खुली है। उस पर बुद्ध पहुँच गये हैं उन्होंने वहाँ पहुँचने में शुरू से आखिर तक जो-जो अनुभव किये होंगे बुद्ध ने अपने अधीनस्थों से कहे। हालाँकि यह वकतव्य महावीर से भिन्न था क्योंकि उन्हें पूर्व की असंख्य ही खिड़कियों पर पहुँचते हैं। सभी ने इसी कारण से अलग-अलग वक्तव्य इस दुनिया वालों को दिये हैं। इसमें विचित्रता कुछ भी नहीं है। और यही कारण भी है कि हिन्दू धर्म में छत्तीस करोड़ विभूतियों को देवयोनि से विभूषित किया गया है।

### त्रिगुणातीत अवस्था का बोध

(g (g.,

लेकिन जैसे ही वे इस भवन के बाहर उस खिड़की द्वारा कूद जाते हैं। वे इस भवन से अपने सभी प्रकार के सम्बन्ध तोड़ लेते हैं। अथवा वे तब ही कूद पाते हैं उस प्रकृति के आगोश में, जब वे सभी प्रकार के माया के बन्धनों से अपना पीछा छुड़ाकर इन पर विजय प्राप्त कर लेते हैं। और इस प्रकार फिर वह अपने स्वयं की पहचान को अपने प्रत्येक स्तर पर मिटाकर उस महामृत्यु को प्राप्त करते हैं। अब वह किसी भी स्तर पर नहीं बचता है, अब तो उसकी प्रार्थना ही बचती है। ध्यान रखना ! प्रार्थना भी उसके स्तर की नहीं बचती बल्कि प्रार्थना भी प्रार्थना के ही स्तर की बचती है। इसी अवस्था को त्रिगुणातीत की अवस्था कहते हैं।



### अध्याय ७

# गुरू वह है जो होश जगाए, जागृति लाए, मार्ग दिखाए

आज से करीब पन्द्रह साल पहले, जब मेरी उम्र करीब अठारह उन्तीस साल की थी, हमारे घर में हिन्दू संस्कृति से सम्बन्धित बहुत सी साहित्यिक पुस्तकें बिका करती थीं। कई बार मुझे मेरी पसन्द की पुस्तकें भी उनमें मिल जाती थीं। जिनकों में बड़े चाव से पढ़ा करता था, जिनमें कुछ भक्ति की कहानियाँ तथा किन्हीं अन्य में किसी महापुरुष के जीवन के संस्मरण या उनकी जीवनी हुआ करती थी। एक बार भगवान बुद्ध की सचित्र कहानियों का संग्रह जो कई शृंखलाओं में था; हमारे यहाँ विकने के लिए गीता श्रेस, गोरखपुर से आया था। जिनमें भगवान बुद्ध को उनकी कठिन तपस्या के बाद सुजाता के द्वारा खीर का खिलाया जाना, भगवान बुद्ध का किसी भक्त के द्वारा लाए हुए आमों में से एक आम उसके ही सामने खाकर उस खाये हुये आम की गुठली पर अपनी जूठे हाथों को धोकर; गुठली में से उस भक्त के सामने ही पौधा निकाल देना आदि-आदि। और मी कितनी ही कहानियाँ उस संग्रह में थी।

मरे मन में कुछ तो पूर्व के संस्कार रहे होंगे, कुछ उन कहानियों का तत्कालिक प्रभाव था तथा साथ ही घर का वातावरण भी भक्तिमय था; इन सभी के मिश्रण से उस समय मेरा चित्त वैराग्य से भर उठा था। जिसके कारण मैंने अपने मन में यह निश्चय कर लिया था कि भगवान बुढ़ की तरह ही मैं भी लंघन करूँगा और जब तक गोपाल जी स्वयं आकर मुझे अपने हाथ से खाना नहीं खिलायेंगे; तब तक मैं खाना पीना ग्रहण नहीं करूँगा। वस उसी शाम से अन्य किसी को बिना कुछ कहे सुने मैंने अपनी मर्जी से खाना पीना छोड़ दिया। पहले दिन तो किसी ने कुछ नहीं कहा, पिताजी को भी मालुम नहीं पड़ा था, दूसरे दिन तो घर में सभी को

### गुरू वह है जो होश जगाए, जागृति लाए, मार्ग दिखाए

30

मालुम हो गया। पिताजी गाँधी विचारधारा के रहे थे, तो उन्होंने कहा कि लड़का किसी बात को लेकर हड़ताल पर बैठ गया है। जानता कुछ है नहीं, गाँधी की होड़ करने लगा है। मेरे ताऊजी जो भक्ति और ज्ञान के संयम थे; लेकिन वे आँखों से अन्त्रे थे। वे मुझसे बेहद प्रेम करते थे; उन्होंने मुझसे पूछा कि, "खाने की हड़ताल क्यों कर रखी है?" पहले तो मैं कुछ समझा ही नहीं, क्योंकि पिताजी के शब्दों का तो मुझे बाद में पता लगा । उन्होंने पिताजी का हवाला अपनी बातों में दिया और कहा कि "वया बात है मुझे तो बताओ ।" मैंने कहा कि "ऐसी कोई बात नहीं है, बात केवल इतनी सी है कि अब तो मैं खाना जब ही खाऊँगा, जब मुझे गोपाल जी स्वयं आकर खिलायेंगे।" ताऊजी की उम्र उन दिनों पिचहत्तर वर्ष की रही होगी, आजीवन अविवाहित थे, भागवत गीता तथा रामार्थण का गहन अध्ययन उनको था इसके अतिरिक्त दुनियाँदारी का अनुभव भी उनकी था ही बोले, "पागल हो गया है भला कहीं निगुरें (बिना किसी को गुरू बनाए) भी किसी को ज्ञान होता है ? बिना ज्ञान के कहीं किसी को कुछ उपलब्ध होता है ? उनके इस तर्क को मेरा भक्ति सुलभ मन नहीं समझ सका, क्योंकि मूझे याद है जब मैंने कहा था, "एक तरफ मैं हूँ और दूसरी तरफ मेरा गोपाल, बीच में यह गुरु क्या चीज है ? और इसकी यहाँ जरूरत क्यों कर आ पड़ी ? और यदि फिर भी किसी ज्ञान की मुझे जरूरत होगी तो गोपाल जी स्वयं अपने आप कोई रास्ता निकालेंगे।"

उन्होंने अपने अनुभव और ज्ञान के उदाहारण देकर मुझे अन्ततः इस बात पर राजी कर ही लिया कि बिना गुरू के बनाये की गई साधना निष्फल ही रहती है, इसलिए चाहे किसी को भी अपना गुरू बना, लेकिन पहले इस काम को अंजाम अवश्य दे; फिर भले ही कुछ भी करना। गुरू की महिमा, गुरू का चुनाव, गुरू की जरूरत पर एक लम्बा भाषण उन्होंने मुझे दिया, मुझे गुरू के ऊपर सोचने के लिये मजबूर कर दिया; तथा उन्होंने मुझसे मेरे लंघन करने के दूसरे दिन किसी को भी अपना गुरू बनाने के लिये हाँ कराली। तीसरा दिन एक तो शारीरिक कमजोरी का दिन था; क्योंकि मैं पानी भी नहीं पी रहा था दूसरे मानसिक रूप से गुरू खोजने में मेरा दिमाग व्यस्त था। शाम को भी नवलिकसोर जी गोस्वामी जो पिछले दिनों डीग पढ़ोस पम्प पर रहा करते थे, उनके सांस में एक मित्र के साथ पहुँ चा। वहां पहुँच कर मैंने अपने मन की स्थिति तथा ताऊजो के साथ जो मेरा वार्तालाय हुआ था उन्हें बताया। उन्होंने कहा कि "तुम जैसा

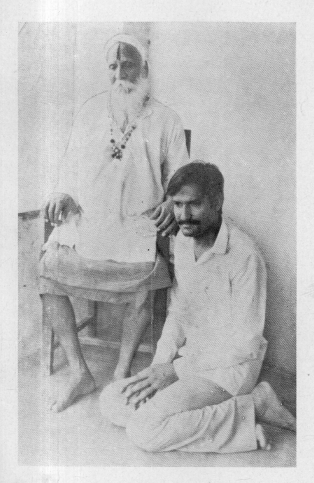
#### योग और साधना

मवत मुझे गुरू स्वीकार करे तो मुझे खुशी हो होगी, लेकिन में अपनी स्वीकृति तब दूँगा जब तुम मुझे अच्छी तरह जान लोगे, क्योंकि ''गुरू कीर्ज जान और पानी पीर्ज छान"। उनकी इस बात पर मंने प्रति प्रश्न किया कि ''यह मैं कसे जानूं? किसको गुरू बनाना है" इसके लिये उन्होंने कहा कि ''पहले तुम स्वस्थ हो लो, खाना पीना शुरू करने के पश्चात तीन दिन बाद आकर मुझसे मिलो, तबही में तुम्हें कुछ कहूँगा; उससे पहले मैं कुछ नहीं कहूँगा।'' रात्रि हो चुकी थी। मज्रवूरन उस दिन खाना खाया, अगले तीन दिन बाद में उनके सामने फिर मौजूद था और उनसे कहा कि ''में अब भी अपनी बात पर अटल हूँ और कृपया मुझे अपना शिष्य स्वीकार कीजिये।'' उन्होंने फिर से रास्ता निकाल लिया कि ''एक महीने बाद मकर सक्रान्ति है उस दिन तुम्हें गुरू मन्त्र दूंगा।'' मैं बड़ा निराण हुआ, लेकिन और कोई चारा नहीं था।

समय के अन्तराल ने चित्त की दशा ही बदल दी। मकर सक़ान्ति को वह संस्कार पूर्ण हुआ लेकिन वह लग्न अब कहाँ थी? फिर भी वह रस्म तो पूर्ण हो गयी थी। उसके तुरन्त बाद ही कुछ घटना क्रम ने भी विचित्र मोड़ खाया, क्योंकि उसके बाद मुझे आधिक किटनाई यों तथा घरेलू इंडाटों के कारण डीग छोड़नी पड़ी और बस्बई नगरी की शरण लेनी पड़ी; वहाँ छः महीने की नौकरी करने के पश्चात् जब वापिस डीग पहुँचा तो पता चला, कि गुरूजी पैट्रोल पम्प छोड़कर हिमालय की तरफ चले गये हैं; तथा साधु बन गये हैं। वह दिन और आज का दिन दन पंक्तियों को लिखते समय तक मेरी उनसे मुलाकात नहीं हो सकी।

समझने की बात यहाँ यह है कि उन तीन दिनों की भूख प्यास की तड़-फन मैंने किस प्रकार सहन की, मुझमें कहाँ से इतनी शक्ति आ गई थी, तथा उसका मुझे क्या फल प्राप्त हुआ था, मेरे बृद्ध ताऊजी के अनुसार तो वह निष्कल ही रहा था, इन सब बातों को उस समय इस बारे में समझ नहीं होने के कारण नहीं समझ सका था, लेकिन पन्द्रहं साल के अन्तराल के बाद अब उन सब बातों का अर्थ सही मायनों में समझ में आने लगा है।

जिस प्रकार पतंग को सफलता पूर्वक उड़ाने के लिए पतंग और डोर के अस्ताना हवा के रूख का ज्ञान होना भी आवश्यक है उसी प्रकार भक्ति, ज्ञान और कर्म को ठीक-ठीक जानकारी में लिए बगैर हम निराश और निराश होते ही जावेंगे। हकीकत में अपनी साधना के बारे में हमें इन तमाम बातों को गुरू के



परमपूज्य परम प्रकाश श्री गुरुजी श्री श्री नवलिकशोर गोस्वामी जी से लेखक आशीर्वाद प्राप्त करते हुये

### गुरू वह है जो होश जगाए, जागृति लाए, मार्ग दिखाए

58

अलावा और कौन समझा सकता है। बिनोवा जी के गीता पर उनके द्वारा जेल में दिए गए प्रवचन पढ़ रहा था, इसी बात को उन्होंने एक तिपाही का उदाहरण देकर समझायर है। उन्होंने कहा कि जिस प्रकार तिपाही की एक भी टाँग टूट जाने के पश्चात् तिपाही का सही सलामत खड़े रहना नामुमिकन है, उसी प्रकार साधक को मिक्त, ज्ञान और कमं की तिपुटी के बारे में व्यापक जानकारी किये बिना मंजिल पर पहुँचना असम्मव नहीं तो कठिन अवश्य है। हाँ ऐसा अवश्य हो सकता है कि आप अपनी साधना की नींव शुरू में इन तीनों में से किसी एक पर रखें। लेकिन अपनी साधना को गूर्णता को प्राप्त होने के पहले, आप में इन तीनों चीजों का समावेश हो ही जावेगा। मीरा ने अपनी साधना भक्ति से शुरू की थी लेकिन साधना की अन्तिम पायदानों में कमं करते करते ज्ञानी हो गई थी, कबीर भक्ति से शुरू करके ज्ञान को प्राप्त हो गए थे, विवेकानन्द को रामकृष्ण ने ज्ञान से शुरू कराया, (अष्टावक की गीता के द्वारा) लेकिन बाद में वे देवी माँ के मक्त हो गये थे। कहने का तात्पय यह है कि हमें पूर्णता तो तभी प्राप्त होगी जब हम इस साधना की तमाम व्यवस्था को अपने चित्त के अन्दर श्रद्धापूर्वक, समझपूर्वक तथा यत्नपूर्वक भी आत्मसात करलेंगे।

भक्ति के द्वारा ही हमें, (अभी जो हमारे लिए अज्ञात हैं) अपने आपको सम-पर्ण करने की भावना प्राप्त होती है और ज्ञान के द्वारा उस अज्ञात की तरफ जाने वाले अनन्य रास्तों में से अपने पूर्व जन्मों के सिचित संस्कारों के तहत कौनसा रास्ता हमारे लिए ठीक है; उसकी पहचान हमें होती है। जब हमारे अन्दर भक्ति और ज्ञान का प्रायुर्भाव हो जाता है, केवल तब ही हमारे कर्म उस अज्ञात की साधना में सफल होते हैं। अन्यथा कहीं न कहीं किसी न किसी प्रकार की अड़चनें हमारे समक्ष आती रहती हैं। भक्ति, ज्ञान और कर्म की त्रिपुटी को ठीक से समझे बिना ही कुछ लोग यह कहते पाये जाते हैं, कि भक्ति का भाव तो परमारमा हममें जब उसकी इच्छा होगी वह स्वयं हममें पैदा कर देगा; तथा जरूत के मुताबिक ज्ञान का संचार भी हममें वह ही करेगा। इसलिये हमें तो उसकी निगाह का ही इन्तजार है। जब उसकी निगाह हमारी तरफ हो जावेगी, तब ही हम कर्म करेंगे। बड़े ताज्जुब की बात है! जब भक्ति और ज्ञान वह आपमें भर देगा, फिर तो कर्म भी बदी कर लेगा। आप तो फिर आराम ही कीजिये। इस तरह से तो यात्रा कभी भी अपनी मंजिल की तरफ बढ़ नहीं पायेगी। क्योंकि, ज्ञान प्राप्त करने के लिए हमें अपने साधन रूपी

दर

### योग और तावना

कमी के द्वारा अपने स्वयं के अनुभवों में उतरना पड़ता है, बाद में ये ही अनुभव हमारे ज्ञान के पूंज सिद्ध होते हैं। इतना होने के परचात भी जब तक हमारे मन के अन्दर भक्ति की भावना नहीं जाती, तब तक हमें यही हमझना चाहिए कि अभी तक हम उस बीज की तरह से हैं जो रेगिस्तान की सुखी बालू में पड़ा है। जहाँ मिट्टी भी है और बीज भी है लेकिन नमी न होने के कारण से उसमें अंकूर नहीं फुट पा रहे हैं।

जैसे जब हम प्राणायाम में उतरते हैं तो, योड़े से अध्यास के पश्चात ही हम अपने व्यर्थ के विचारों पर कुछ हद तक काबू पा लेते हैं। विचारों से रहित होने की स्थित को हम "सून्न" (विचार गुन्य) की स्थित कहते हैं। जब हम इससे आगे अपनी क्रिया में उतरते हैं, तब अपने विचार शून्य मन से, एकाग्र होकर अपने किसी इष्ट का नाम या किसी मन्त्र का जाप करते हैं; तब धीरे-धीरे एक समय ऐसी स्थिति आती है; जब हमारे द्वारा जपा जा रहा वह मंत्र खुद व खुद हमारी स्वास-स्वास हमारी ग्रड्कन-धड़कन से हमें अपने आप उच्चारित हुआ प्रतीत होता है। इस प्रकार की स्थिति को हम आध्यात्म की भाषा में अजपा की स्थिति कहते हैं। अपनी साधना से जब हम, और ज्यादा गहराई में इस अजना की स्थिति में डुबकी नगाते हैं; तब हमारा ध्यान उस मन्त्र से भी हटकर शुद्ध रूप में स्वयं हमारे ऊपर आ जाता है। तब हम इस शरीर की बाहरी तमाम क्रियाओं से अनुपिस्थित होकर इसकी जान्तरिक क्रियाओं के सम्पर्क में आते हैं।

\*आन्तरिक क्रियाओं को जरा यहाँ गौर से समझें ऊपरी तौर पर हमें अपने हृदय की धड़कन सुनाई या महसूस नहीं होती, लेकिन कुछ विशेष परिस्थितियों में जब हृदय बहुत ज्यादा जोर से धडकता या अत्याधिक धीमी गति से धड़कता है तब हम उसकी धड़कन अपने अन्दर महसूस करने लगते हैं। इसी प्रकार इस शरीर की अनन्य क्रियाएँ जो अनवरत हमारे शरीर के अन्दर चलती रहती है। उन्हें ही मैं यहां आन्तरिक कियाओं के शब्द से सम्बोधित कर रहा हूँ।

उन क्रियाओं का शोर शुरू-शुरू में साधक को थोडा विचलित करने वाला

## गुरु वह है जो होश जगाए, जागृति लाए, मार्ग दिखाए

**4**3

होता है अथवा थोड़ी चबराहट सी पैदा करने बाला होता है। लेकिन धीरे-धीरे यह बड़ा सुरीला तथा सहज हमें लगने लगता है जिसके कारण किसी-किसी साधक को तो बड़ा मनोरंजक भी लगने लगता है। जब यह स्थित हमारे लिए सामान्य हो जाती है, तब हम अपने आपको आनन्द की सीमा में मान सकते हैं। लेकिन इतना सब करने के पश्चात भी हम आधे-अधूरे ही रहते हैं। क्योंकि, ये सब स्थितिकां कर्म और ज्ञान के द्वारा हमें प्राप्त हो जाती हैं। यह ठीक है; इतना कार्य अर चुकने के पश्चात हम अपनी ज्ञान और कर्म इन्द्रियों पर विजय प्राप्त कर लेते हैं, लेकिन जब तक इस साधना में जिसमें ज्ञान और कर्म मौजूद हैं मिक्त का सबाबेश नहीं किया जाएगा तब तक वह साधक इन्द्रियातीत अनुभव करने का अपने आपको पात्र नहीं बना पाता है। जिसके कारण उसकी स्थिति जंगल में सूखे ठूंठ सी बनी रहती है जिसमें कोंपलें नहीं फूटती; और जब जिस पेड़ में हरियाली ही नहीं है उसमें फल या फूल खिलने की कामना करना तो व्यर्थ ही है। इसलिए कबीरदास जी ने समझा-समझाकर यही बात कही है—

सुन्न मरे, अजपा मरे, अनहत् ह मर जाय । एक राम सनेही ना मरे, कह कबीर समझाय ॥

इन तीनों अवस्थाओं को (सुन्न, अजपा और अनहद) अपने अनुभव में जान-कर साधक को रुक नहीं जाना चाहिए अथवा यह नहीं समझ लेना चाहिये कि मेरी यात्रा पूर्ण हो गई है, इस प्रकार की भूल अनसर इस अवस्था में आते-आते साधकों को ही जाती है। क्योंकि इतना सब होते-होते अनस्य प्रकार के अनुभव साधकों को होने लगते हैं। जिनको आध्यारम की भाषा में हम सिद्धियों के नाम से जानते हैं। यदि हम इनके रूप को बिना समझ हो इनका उपयोग अपने स्वार्य की पूर्ति के लिए करने लग जायें तो, ये सिद्धियाँ हमें इस संसार में व्याप्त माया जाल के और भी ज्यादा गहरे में खींच ले जा सकती है। जिसके कारण हम (इस मृत्यु लोक के आयागमनक में) और भी अधिक गहरे में जाकर बँध जाते हैं। इसलिए कवीर

#आवागमन─इस पृथ्वी पर जन्म लेकर आना तथा मृत्यु के बाद इस संसार से कूच करके चले जाना।

#### **८४** योग और साधना

दास जी, साधक के भ्रम को दूर करने के लिए मील के पत्थर की तरह यह बता रहे हैं कि सुन्न मरें, अजपा मरें, अनहद हू मर जाय। क्योंकि इन स्थितियों में तो वह अपनी ही माया में फॅसा रहता है, और जब तक वह माया के जाल में फँसा है तब तक उसे इस माया के कारण से बार-बार जन्म लेना और मरना पड़ता है। इसके विपरीत यदि वह इन तमाम सिद्धियों से अपने आपको बचा ले तो फिर वह माया के भ्रेम पाश से बचकर इस दुनिया के आवागमन से छुटकारा पा लेता है। इस प्रकार का साधक जब जन्म ही नहीं लेता तो फिर वह मरता भी नहीं है। इतनी बात को समझने के पश्चात ही कबीरदास जी की वह बात समझ में आती है जिसमें उन्होंने कहा है कि "इक राम सनेही ना मरें कह कबीर समझाय।"

ज्ञान और कर्म तो आसान है लेकिन भक्ति की भावना को साधना बहुत. किन है क्योंकि जरा सी भावना ही तो हमें उसके नजदीक पहुँचाती है और वहीं जरा सी विपरीत भावना हमें उसकी ओर खुलने वाले द्वारों को हमारे लिए बन्द करवा देती है इसलिए यदि हमें भक्ति में उतरना है तो बहुत ही होशपूर्वक अपने आपको जागृत रखना होगा । नहीं तो माया के कीटाणु हमारे अन्दर कितने प्रकार से प्रवेश कर जाते हैं। इसलिए हमें अपने आपको इस रास्ते में सदा ज़ुचैतन्य रखना होगा, हमारे समझ कैसी भी परि-स्थित जागृति के मार्ग से विचलित करने के लिए खड़ी हो जायें, लेकिन हम हमेशा ही उससे बिना विचलित होते हुये; अपने आपको होश संभाले हुए रखें। अभी पिछनी साल जागृति या होश के ऊपर एक छोटी सी पुस्तक पढ़ रहा था, उसमें एक बहुत ही सुन्दर उदाहरण मैंने पढ़ा था।

पुलिस के वायरलैंस विभाग में वायरलैंस आपरेटरों का इन्टरब्यू होना था। वहाँ पर केवल एक ही रिक्त स्थान था, लेकिन आज की इस बेरोजगारी की मार की वजह से पचास के करीब उम्मीदवार वहाँ उस एक मात्र जगह के लिये एकत्रित हुये थे। गींमयों के दिन थे, इन्टरब्यू दस बजे शुरू होना था, इसलिये लड़के नौ बजे से ही वहाँ इकट्ठे हो गये थे। जैसा कि प्रत्येक पुलिस रेडियो स्टेशन पर होता है, ठीक वैसे ही वहाँ भी दुनिया भर की मशीनें इधर-उधर के कमरों में लगी हुई थीं,

ςχ

### गुरू वह है जो होश जगाए, जागृति लाए, मार्ग दिखाए

विभिन्न प्रकार की आवाजें गिट-पिट होती वहाँ सुनाई पड़ र**ही थीं। ठीक** दस बजे उस आफिस में से एक चपरासी बाहर निकल कर आया और सुचना पट पर एक कागज चिपका दिया। जिसमें उस दिन होने वाले इन्टरब्यू में भाग लेने वाले जम्मीदवारों के नाम थे। वह चपरांसी उस कार्यालय के बाहर आराम से बैठ गया। सड़के सोचने लगे कि अब बस थोड़ी बहुत देर में इन्टरव्यू ग्रुरू होने वाला है, लेकिन काफी देर बीत जाने के बाद भी किसी उम्मीदवार लडके का नाम नहीं पुकारा गया । तब उन्होंने वहाँ बैठे हुये चपरासी से भी पूछा, लेकिन वह कोई सन्तोषजनक उत्तर उन लड़कों को नहीं दे पाया, इसी कशम-कश की अवस्था में समय गुजरता गया; धूप भी तेज हो गयी; वहाँ कोई छाया पानी का भी इन्तजाम नहीं था; जिसके कारण लड़कों के मन में असन्तोष बहता ही जा रहा था। लेकिन सभी चुप थे, मजबूरी भी थी, क्योंकि वे पुलिस की सीमा रेखा के अन्दर थे। इसलिये अनुशासन में रहनाभी जरूरी था, कहीं निकाल कर बाहर ही न कर दें। लेकिन फिर भी **तो**चतो रहेही थे कि पतानहीं कब से शुरू करेंगे। अब तो लंच काभी समय होने को आया था। तभी एक लड़का उस आफिस के अन्दर से बाहर निकला और सभी की ओर मुखातिब होकर बोला, "आप लोग अब भले ही घर जा सकते है, क्योंकि इस अकेले वायरलैस आपरेटर के रिक्त स्थान पर मेरी नियुक्ति हो गयी है।" बस फिर क्या था वहाँ तो उन लड़कों ने शोर करना शुरू कर दिया कि यह भी कोई बात रही, जब इन साहब का ही चयन करना था तो फिर हमें बुलाया ही क्यों था ? वया हमारे आने जाने में पैसे खर्च नहीं हुए ? यह तो सरासर धोखा है, भ्रष्टा-चार हैं। सूचना पट पर लगी हुई सूचना में भी इस लड़के का नाम सबसे अन्त में लिखा हुआ है, फिर हमें पहले क्यों नहीं जुलाया गया? कुछ ही मिनिट में तो वे लड़के कारी वाजी पर उत्तर आये, बात अब और ज्यादा बढ़के सभी तब बही सड़का फिर कोक्स, क्याप नाहक है नावक हो। रहे हैं, आप सभी काश्र्माम भी उपर बगे माईन यर मिसं (वस्यर तैस से सम्बन्ध मेजन की तिक्षिक की जावन मे प्राह्म वयक था, लेकिन आप अपनी बातों में इतने अधिक मंश्रगुल में कि स्वयं स्तरकोसं की आवाज पर ध्यान ही नहीं दे सकें, शायद आप तो यह सोच रहे थे कि आपका नाम हिन्दी मिक्स चपरासी के हारा पुकारा आवेगी, तब होतें बाप अकर वावेंगे, और चयन करी आपका चयन कर लेंगे, आपको एक बेसेत और बेता हूँ, अन्दर आफिस में तो कोई है ही नहीं। वहाँ की मेज पर नियुक्ति पत्र रखा था। संयो इसके साथ

#### योग और साधना

ही एक कागज की चिट पर लिखां बा, कि जो उम्मीदवार मौसे की आवाज सुनकर अन्दर वा जावे, अपना नाम इस चयन पत्र में भर ले और अपनी नियुक्ति इस रिक्तः स्थान पर हुई समझे। इसलिए मैंने इस नियुक्ति पत्र में अब अपना नाम भर दिया है, अब आप चाहें तो अपने अपने घर जा सकते हैं।"

जिस प्रकार से हमारा चौकानायन इस बाहरी संसार में हमें सफलता दलाता हैं, ठीक उसी प्रकार इस आध्यात्म के मार्ग पर भी हमें अपनी साधना में रते होते समय अपना होत, ध्यानपूर्वक जागृत रखना चाहिये, जिसके कारण से हुँ हुम अपनी साधना के दौरान आने वाले विघ्नों से चाहे वे मानसिक हों, शारीरिक हों अथवा सांसरिक हों बच्चे रह सकेंगे। क्योंकि इस मार्ग पर चलते-चलते कब किस तरह की परिस्थितियों का सामना हमें करना पड़ सकता हैं, इसलिये आध्यात्म की प्रार्थना में उतरने से पहले इन तथ्य की बातों को सबसे प्रथम सावधानी के रूप में जान लेना निहायत ही जरूरी है। नहीं तो हम अपनी मंजिल की झलक पाकर भी चूक जाते हैं। जन्मों-जन्मों से ठीक इसी प्रकार ही तो चूकते आये है, और इमेशा असफल होते रहे है। ऐसा होना स्वामाविक भी हैं, क्योंकि हमारी साम्रना जब भलीभूत होने को ही होती है तब केवल इतना ही होता है कि हमारे मन के स्तर पर कुछ विशेष तंरमें महसूस होने लगती है। अथवा हमारा मन तक तक एक अच्छा रिसिवर बन जाता है, और उनका अर्थ निकाल कर तथा मस्तिक का उपनीन करके (अपनी योग्यता के अनुसार) उनको कन्दों में परिवर्तित करता है। पुर्कि इन नानशिक तरंगों को किसी क्ष्म के झारा नहीं पढा जा सकता है। इसलिये ही हमें स्वयं इन मानसिक सरंगों की लिपि को जानना होता है, किस्ता द्वीता-है। अन्यया अन्य शासारय कर्म्यों की तरह हमारे। यस जी वे सुरम संदेश: मार्गः लेकिन हम काक भी नहीं समग्र पार्वेत । **यह कि प्रशीनी अ स्था**तः Or allow on little of grange on critica units as are sub-state. कार्य है साथ में रक्ष देश है।

### गुरू वह है जो होश जगाए, जागृति लाए, मार्ग दिखाए

होते जाते है। वैसे-वैसे हमें उसकी झलक मिलना शुरू होती जाती है। अभी तक हमारा मन जो कि बाहरी साँसारिक बातों के राग रंग में मस्त रहकर अपना समय बर्बाद कर रहा था, वही अब हमारे अन्दर की चेतना (अचेतन मन) पर उठती हुई तरंगों को पकड़ने लगता है। (जिनको शब्द रूप में हमारा मस्तिष्क परिवर्तन कर देता है) जिसके कारण से अचेतन की चीज चेतन मन पर आकर प्रकट होने लगती है।

प्रारम्भ में जिस प्रकार बालक लिखना सीखते समय गलत. और सही दोनों प्रकार से लिखता है लेकिन बाद में वह अपने बिषय का कालीदास बन जाता हैं, ठीक उसी प्रकार इस अध्यात्म में भी शुरू-शुरू में साधक किसी बात का गलत अर्थ भी निकाल सकता है अथवा यह भी हो सकता है वह किसी बात का कोई अर्थ ही नहीं निकाल सके, लेकिन वर्षों एकाग्रता एवं लग्न पूर्वक की गई साधना के द्वारा, उन मानसिक संकेतों को जानने में साधक का मस्तिष्क सिद्धहस्तता प्राप्त कर ही लेता है। तब ही हमारी अन्तश्चेतना और हमारे मस्तिष्क में सामंजस्य बैठ पाता है। इसी महत्वपूर्ण अवस्था को दूसरे शब्दों में हम अवेतन के सूक्ष्म स्वरूप की जिल्कि के द्वारा स्वृत स्वक्य प्रवान करना कहते है। यह बात तो हुई अभी तक केवल अपने विचारों तक की: जब कि सिद्ध योगी तो अपने साधना की शक्ति के इसी स्वरूप के द्वारा अपने सामने की किसी स्कूल बस्तु में उसके छिपे हुये सुक्ष्म स्वरूप को भी देखते-देखते प्रगट कर देते हैं। जैसे मगबान बृद्ध ने बाम की गुठली के उत्तर अपने हाम धोने ते ही उस गुठली में है पौद्या निकाल दिया था। घव एक यह गुठली बुद के सम्पर्क में नहीं जानी भी तब तक नत बीचा स्वरूप ही तो भी। जिसकी क्यी उसके स्कूल स्वस्था में उसकी जड़ ही हो समझ रहे वे लेकिन बढ़ में उस गुठनी के रक्त के बीछे सकत स्त्रकर को खानकर, खबनी सरक से बीर खिला देकरे प्रकार के बहले बीधे के रूप में स्वान्तरित कर विका या ।

काक की यही कारूबा एवकी साधना की सकतान की होड़ी होती है। से सिक्त इस कारूबा की प्रास्त करते करते तो बाबव कई काम लेने पड़ते ही हींगे अवका अपनी काबा-करूप करके अपनी उस बढ़ानी पड़ती होगी। बीर हमें यहाँ केवल बुरू-मुरू की साधना पढ़िति पर निवार करना है, जो कठिन दिखते हुये मेरे जाकी सरस है। आध्यारम निवय के धुरन्धर घक्ता एवं विद्वान आवार्य रजनीय ने

#### योग और साधना

भी इसीं बात को समझाने के लिये दो एक उदाहरण बड़े सटीक और सुन्दर अपनी भाषण माला में दिये थे, जो अब उनकी पुस्तकों में हमें पढ़ने की मिले हैं। उन्हें ही यहाँ मैं अन्य साधकों के हितार्थ लिख रहा हूँ।

एक फकीर अपने बहुत सारे शिष्यों में से चुनकर पच्चीस शिष्यों को लेकर जंगल में चला गया। बस्ती से दूर घनधोर जंगल में एक छोटे से मकान में उन सभी शिष्यों को ठहरा दिया। उनकी खाने-पीने की व्यवस्था उसने स्वयं ने की। उन सभी को एक साथ इकट्ठा करके उसने उन्हें बताया कि तुम सभी को इन कमरों में ही एक महीने तक रहना है। यहाँ रहने की एक शर्त भी है, वह यह है कि कोई भी शिष्य इस एक महीने के समय में एक भी शब्द नहीं बोलेगा। न तो जागते हुये और न ही सोते हुये, न प्रेम में, न क्रोध में, और तो और कोई अपने किसी इष्ट का भी नाम उच्चारण नहीं करेगा। मतलब कुल मिलाकर यह है कि मैं जिसके मुह से एक भी शब्द सुन लूंगा उसे यहाँ से उसी समय निकाल दूंगा। इसलिये आप एक भी शब्द नहीं बोले चाहे आपके सामने साक्षात् मौत ही क्यों न आ जाये। आप सभी यहाँ साथ-साथ रहेंगे लेकिन आपको रहना अपने आप में प्रत्येक को अकेला ही हैं।

एक सप्ताह के बीतते-बीतते तो, उस फकीर ने आधे से ज्यादा शिष्यों को उनके मौन भंग हो जाने के कारण वहाँ से चलता कर दिया था, और महीने का अन्त आते-आते तो केवल वहाँ दो ही बचे थे, और तीसरा था वह स्वयं। अपने उन दोनों शिष्यों को लेकर वह फकीर जंगल से वास्पिस बस्ती में आ गया। थे दोनों सन्यासी बड़े मारी हैरान, परेशान थे, कि गुरूजी हमें वहां क्यों से गर्मे थे। तथा वियों हमारी महीने भर तक जवान बन्द रखी थी। अब भी इन्होंने हमें कुछ भी नहीं बताया है। इतने के बावजूद भी ये इन्तजार ही करते रहे कि शायद गुरूजा अपने आप ही कुछ वतायों।

कुछ दिन बीत जाने के पश्चात इनको बड़ा अटपटा सा बस्ती के लोगों की देखकर लगने लगा। क्योंकि तमाम बस्ती के लोगों गलती पर गलती किये जा रहें। थे, उन्हें होश ही नहीं या। यदि कुछ थोड़ा बहुत होश आता भी था, तो वह मी

### गुरू वह है जो होश जगाए, जागृति लाए, मार्ग दिखाए

58

तब जब उनके सामने उनके अपने कर्मों की गलती प्रगट हो जाती थी। फिर दुखी भी हो रहेथे, साथ ही अपने भाग्य को दोष भी देरहेथे या अन्य कोई परमात्मा के प्रति कटु शब्दों का उच्चारण कर रहा था। सबसे ज्यादा ये दोनों सन्यासी इस बात से हैरान थे कि जिस कर्म के द्वारा ये लोग अभी थोड़ी देर पहले दुखी थे, वे फिर उसी कर्म को दोहराने को उदयत् हो रहे थे। ये लोग कैसे पागल हैं? और मजे की बात यह है कि सभी का यही हाल है। कहीं हमारे यहाँ से जाने के बाद यह पूरी की पूरी बस्ती पगला तो नहीं गयी है ? या महीने भर के मौन ने हमको ही तो कहीं पागल नहीं बना दिया है। जब यह बात इन दोनों के किसी भी प्रकार से समझ में नहीं आयी तब उन्होंने हारकर गुरूजी से पूछा। "गुरूजी, क्या इस बस्ती के लोगों ने शराब पी ली है या ये लोग किसी अन्य प्रकार के नशे में है जिसके कारण से बेवकूफी पर बेवकूफी करते ही जा रहे हैं। या हम मैं कुछ परिवर्तन हो गया। यह सारा का सारा माजरा क्या है। कुछ तो समझायें हमें, भगवन" ? फकीर बोला-- "हाँ तूम ठीक कहते हो ये बस्ती के सभी लोग अपनी-अपनी इन्द्रियों के नशे में हैं। इस बस्ती के लोग ही नहीं, सारा का सारा संसार ही इसी प्रकार के मतिश्रम लोगों से भरा पड़ा है। और तुम्हारे अन्दर भी कुछ न कुछ परिवर्तन हो ही गया है। जिसके कारण से तुम्हारा नशा अब कुछ हल्का हो गया है। इसलिय ही तुम्हें अपने में और उनमें फर्क दिखाई पड़ रहा है। अपनी याद करों, तीस दिन पहले तुम्हें कोई फर्क नजर नहीं आता था। लेकिन आज तुम्हें फर्क नजर आ रहा है। असल में, तीस दिन के मौन के सन्नाटे ने तुम्हारे मन कीं नींद की तोड़ दिया है, जबकि इससे पहले तुम भी उन्हीं इन्द्रियों के सुख की नींद के नशों में बेहोश थे, और इन्ही की तरह की नींद में सोये पड़े थे। आज तुम्हें ऐसा नहीं लग् रहा है कि ये सभी लोग इस् तरह से अपने कार्य कुलाप कर रहे हैं, जैसे ये तो नीद में हो और कोई शैतान इनसे ऊट पटाँग कार्य करवा रहा हो। क्योंकि अभी तो इनके ऊपर इन्डिय मुख का पर्दा पड़ा है। इसलिये ये तो अभी ऐसे ही कार्य करेंगे, इसमें कुछ भी आश्चर्य जनक नहीं है। उन तीस दिनों नी साधना ने तुम्हारे भीतर होश की ली जगा दी है; जिसके कारण तुम्हारा आन्तरिक ध्यान जागृत हो गया है। महीने भर पहले जो गया था जंगुल से वही ही वापिस नहीं लौटा है, वहाँ गया तो था तुम्हारा जड़ शरीर, लेकिन अब वापिस, आये हो तुम स्वयं चैतन्य होकर"

#### २० योग और साध**ना**

केवल इतना सा ही कार्य होता है, इन तथा कथित . साधनाओं के द्वारा । हमारे ऊपर इन्द्रियों का जो जाल फैला हुआ है उनसे हम अपना पीछा छुड़ा लेते हैं, और हम अपने स्वयं की गहराई में उतर जाते हैं। जहाँ से हम अपने भीतर के खजाने की झलक पा लेते हैं। जहां अभी तक हम अपने गरीर को ही सारा कुछ मान रहे थे, जबिक मणि तो हमारे भीतर और भीतर कियी पड़ी है। इसमें जरा भी संशय नहीं है। यहाँ इस सन्दर्भ में एक बात और गहरे से समझ लेनी चाहिए कि किसी एक प्रकार के उदाहरण को ही या किसी एक प्रकार की विधि को ही इस सम्पूर्ण साधना का एकमात्र मार्ग नहीं मान लेना चाहिये। जबकि सत्य तो यह है कि ऐसा कोई भी कार्य जो हमारे मन के अँधेरे को मिटाए, वह हमारे लिए साधना का ही मार्ग सिद्ध होता है। इसलिए ही कोई यहां मौन रहकर चैतन्य हो जाता है तो कोई साधक भक्ति के गीत भीरा की तरह गाकर पूर्णता को प्राप्त हो जाता है। मगवान बुद्ध की तरह मुखे प्यासे रहकर कठिन तपश्चर्या करना भी इसी साधना का अंग है। जहां तुलसी का "राम" के नाम पर आधार बना कर अपनी साधना करना ठीक है, बहीं बालिमिक की तरह उस राम के नाम को जल्टा करके "मरा" कहना भी ठीक ही है। हम अपने जीवन के किसी भी छोर से त्तया किसी भी स्तर से अपनी साधना शुरू करें, हमारे लिये वहीं ने रास्ता बनता जाएगा । बालक ध्रुव अगर सात साल की उम्र में साधना शुरू करता है तो वह भी सफल होता है और भनत अजामिल यदि अपने द्वार पर मृत्यू को दस्तक देते समय अपनी साधना के प्रति सम्पूर्ण भाव सहित समर्पित होते हैं तो उनका वह वर्केला नारायण सब्द ही उनको भवसागर से पार करने वाली यात्रा का आखार अन जाता है।

दबिया वह बच्छी तरह के बनक की कि इमारा ऐसा कोई भी कई जो इबारा होत ज्यार, हमारी ज्या जाम्रति का कामर बने, इमें अपनी बुद्धि धीर बच् के बार के दर्जन करने में हमारी मदन करे, वही इमारी साम्रना का मार्थ बन जाता है।

एक देश का सम्राट अवने बुबा पुत्र को तलबार जाना सिबाना चाहुबा जा। इसलिए उसने अपने सेनापति को बुलाकर कहा कि "आप हमारी सल्तनत में सर्वश्रेष्ठ तलबार बाज हैं। इसलिये राजकुमार को अपने सान्निज्य में तलबार

### गुरू वह है जो होश जगाए, जागृति लाए, मार्ग दिखाए

£¢.

चलाना सिखाएं।" सेनापित ने झुककर कोर्निय बजाई और क्षमा मांगते हुये कहने लगा "महाराज आपकी आजा शिरोधायं है और यह मेरा सौभाग्य है कि मेरे द्वारा यह नेक काम अपनी पूर्णता को प्राप्त हो। लेकिन महाराज मेरी एक प्रार्थना है, अगर आप इजाजत दें तो आपके सामने उसे कहूँ।" "बोलो " कहा, क्ष्मा बात है।" महाराज ने कहा। इसके बाद सेनापित ने फिर से कहना शुरू किया "हुजूर, जिनके पास रहकर में स्वयं तलवार-बाजी सीखा हूँ और उसी तलवार की सिद्ध हस्तता के कारण आपने मुझे यह सेनापित के पद का सम्मान दे रखा है। आज भी वे मेरे परमारमा तुल्य गुरू इस दुनियाँ में मीजूद हैं और सबसे आसान बात यह है कि वे हुजूर के साम्राज्य में ही रहते हैं। लेकिन उनके द्वारा राजकुमार जी को तलवार चलाना सिखाने में बस एक ही कठिनाई है, कि वे अपने आश्रम के बाहर किसी को भी तलवार चलाने की कला सिखाने नहीं जाते हैं। इसलिये सीखने वालों को उनके आश्रम में ही रहना पड़ता है।"

काफी सोच विचार करने के बाद सम्राट ने राजकुमार को वहीं उन गुरूजी के आश्रम में रहने की अनुमति दे दी। जब राजकुमार को आश्रम में रहते-रहते दो मास व्यतीत हो गये तो एक दिन वह सम्राट शिकार से लौटते हुए उस आश्वाम के पास से गुजर रहा था। तभी उसके अंगरक्षकों ने महाराज को सुचित किया कि हमारे राजकुमार इसी आश्रम में तलबार निधा सीख रहे हैं। इतना मुनकर सम्बद वहीं पर रक गया, और बोड़े से उतरकर वहाँ आश्रम में बाबा से मिला, कुढ़ पूक ने राजा का स्वागत किया, राजा भी बहु के शान्त एवं तादगी से भरे बातावरक है बहुत ही प्रमानित हुआ। बातबीत के वौरान राजा ने अपने पूत्र के बारे में बादने के लिमे बाबा के पूछा कि "आवका क्षिण सबनी विवा के अध्यास में बैसा वर्त रहा है। यह अब तक फितना सीक गया है तक वांधी और कितना सबक सबेक 🎢 इंडचे स्तर में बाबर में कहा, "राजन्-मतवार कताना सीवना कोई मस्टि के तबात नहीं है, जिसमें में भाषको बहु बता: हूं कि कब तक मैंने चोड़ ही जिल्ला दिवे हैं, बंटाना विका रहा 🛔 बीर ापुना करना बाव में . बावे विकाऊंगा । 🌰 किरीत सनवार बाबी सीबना तो स्वयं में एक बटना है। इसलिये मेरी एक क्या-रिक जावरी यही है कि मुत्तसे यह प्रका तो मलिया में आप पूछें ही नहीं, क्योंकि इसका तो स्थयं मुझे भी बता नहीं है। ही एक बात में अपनी तरफ से अवश्य बता

### ६२ योग और साधना

देना चाहता हूँ कि मेरा यह आश्रम आपके राज्य की सीमा के अन्दर है, यहाँ रहकर मैं आनन्दपूर्वक अपना जीवन व्यतीत कर रहा हूँ। इसके अलावा मैं आपके न्याय-प्रिय शासन से भी बहुत प्रभावित हूँ। तमाम प्रजा भी अमन चैन से है। इसलिये राजकुमार जी जत्दी से जल्दी और अच्छी से अच्छी तलवार चलाना वे यहाँ सीखे ऐसी मेरी हार्दिक इच्छा है। ऐसा करने के बाद मैं अपने आपको राज्य के ऋण से मुक्त हुआ ही मानूगां। अन्त में 'मैं' बस इतना की कहना चाहता हूँ कि राजकुमार हीनहीर है, इसलिए सीख ही जावेगा। इससे ज्यादा तो मैं स्वयं भी नहीं जानता कि वह कब तक सीख पायेगा।"

राजा इसके बाद एक भी शब्द नहीं बोल सका, गुरुजी के उसने चरण छूये भीर चुपचाप अपने राजमहल लौट आया । लेकिन राजा के मुख मण्डल पर न जाने क्यों सन्तुष्टि की एक अलौकिक आभा फैल गयी थी ।

उधर जब कुछ दिन और व्यतीत हो गये तो एक दिन गुरूजी ने बिना कुछ भी कहे सुने लकड़ी की तलवार से राजकुमार पर प्रहार करने शुरू कर दिये राजकुमार को तो कुछ पता ही नहीं था, इस प्रकार से भी कहीं कोई सिखाता है। और गुरूजी थे कि बस मारे ही जा रहे थे। जगह-जगह से जरीर लहू-लुहान हो गया। करीव पन्द्रह मिनट बाद गुरूजी ने प्रहार करना बन्द कर दिया। लेकिन बोले अब भी कुछ नहीं। राजकुमार तो बिल्कुल बैचेन ही हो गया था कि यह क्या बला है? एक हुफेते में जाकर कहीं उसका धारीर स्वस्थ हुआ।

े उस दिन के प्रहारों के बाद अन्य कोई बात आज तक राजकुमार के सामन नहीं आयी। जैसा पहले चल रहा था, सामान्यतया ठीक वैसी ही दिनचर्या अब भी गिएक बार तो राजकुमार ने यह भी सोचा कि उस दिन गुरूजी को तलवार चलाने का कहीं दौरा तो नहीं पड़ गया था। उस दौरे की अवस्था में इन्होंने मुझको मारा है और अब इन्हें उसकी याद भी न हो। लेकिन चमत्कार उसी रात को फिर हुआ, जब राजकुमार सोने ही बोला था। उसे कुछ आहट सी हुई उसकी जब आंख खुली ती देखता क्या है, कि बिजली की सी फुर्ती से गुरूजी हाथ में वही लकड़ी की तलवार लिये उस पर प्रहार करने ही बोले हैं। इससे पहले कि गुरूजी उस

### गुरू वह है जो होश जगाए, जागृति लाए, मार्ग दिखाए

€3

पर प्रहार करते, राजकुमार बिजली की सी ही तेजी से करवट बदलकर उनके बार को बचा गया, लेकिन निहत्था कब तक बचाता; आखिर मार खानी ही पड़ी। पिछली बार की तरह ही इस दिन भी कार्यक्रम उतने ही समय चला, लेकिन इस बार राजकुमार की तत्परता के कारण चोट सिर्फ हाथों पर ही आयी थी; बाकी शरीर बच गया था। तीसरी बार इस प्रकार की घटना पर तो राजकुमार ने अपने आप बिना किसी के कहे सुने आश्रम में लटकी हुई दूसरी लकड़ी की तलवार झपट कर अपने हाथ में ले ली और अगले क्षणों में तो वह अपने बचाव की जी तोड़ कोशिश करने में जुटा हुआ था।

अब तो करीब-करीब रोजाना ऐसा ही होता था। लेकिन समय कभी निश्चित नहीं होता था, कभी मुबह, कभी रात को और कभी-कभी तो खाना खाते समय भी, इसलिए राजकुमार अब अपने साथ हर समय तलवार रखने लगा था। पता नहीं कब इसकी जरूरत पड़ जावे। उठते-बैठते, सोते-जागते' खाते-पीते अब तो राजकुमार का ध्यान हमेशा गुरूजी की तलवार की तरफ हो रहता था, अथवा गुरूजी कही है तथा गुरूजी क्या कर रहे हैं उसका ध्यान हमेशा इसी बात पर लगा रहता।

महीने भर इस तरह से लगातार गुरूजी की तरफ ध्यान रखते-रखते तो वह स्वयं अपना भी ध्यान भूलने लगा था, क्योंकि अब तो उसकी हालत यह हो गयी थी कि वह कितनी भी नींद में सोया होता और आश्रम में यदि एक कंकड़ भी कहीं से आकर गिरता तो भी उसका हाथ अपनी तलवार की मूँठ पर चला जाता था। उसकी इस मानसिक साधना का नतीजा जो होना था वही राजकुमार के साथ भी हुआ। गुरूजी के तलवारों के प्रहारों को वह अब अपने शरीर पर नहीं पड़ने देता विल्क उनके तमाम प्रहारों को वह तलवार पर ही झेल जाता था। इसी प्रकार थोड़े दिन और बीतने के पश्चात राजकुमार अपना बचाव करने में तो निगुण हो ही गया था साथ ही उसके अन्दर अब अपने आतम विश्वास की ज्वाला भी जल चुकी थी। जिसकी वजह से वह अति चौकन्ना होकर रहना भी सीख गया था। यानि, उसका मस्तिष्क अब सदैव सिक्रय रहता था। मानसिक बेहोशी का तो कहीं दूर-दूर तक अब पता नहीं था। आलस्य जैसा कोई प्रभाव तो उसमें

योग और **साध**ना

बचा ही नहीं था।

एक दिन राजकु वर कमरे के अन्दर बैटा हुआ नेहूँ से कंकड़ बीन रहा था, अन्नानक उसके दिमाग में एक विचार आया कि रोजाना गुरुजी मेरे ऊपर जाने में का अनजाने में प्रहार करते रहते हैं, क्यों न किसी दिन कुपचाप मैं इनके ऊपर प्रकार करके देखें ? राजक वर अभी अपने मन में इतना सोच ही रहा था कि बाहर से गुरूजी की आवाज आयी "बेटा मेरे ऊपर तलबार से बार तो कर लेना जब तेवा जी चाहे लेकिन तलवार जरा धीरे से चलाना, व्योंकि मैं एक बृद्दा आवमी हुं"। और इतना कहकर गुरूजी चुप हो गये। बाहर से गुरूजी द्वारा इस प्रकार जबाब दिये जाने से राजक वर तो अवाक ही रह गया, क्योंकि वह सोचने लगा कि मैंने इनसे तो अभी कुछ कहा भी नहीं है। मैं तो अभी अपने मन में सोच ही रहा था और इन्होंने तो इसका जवाब भी मुझे दे दिया। ये कैसा चमत्कार! उसी क्षण वह गुरूजी के प्रति पहली बार श्रद्धा से भर उठा, बाहर आकर साष्टांग दण्डवत की और वह उनसे पूछने लगा कि "आपने मेरे मन की बात कैसे जान ली, कृपया मुझे भी कुछ समझाएँ ?" गुरूजी बोले "तलवार चलाना तो तुम्हारा सेनापित भी अच्छी तरह से जानता है लेकिन उसने तुम्हें मेरे पास भेजा ही इसलिए है कि जितनी भी तरह के प्रहार करने करने के तरीके हैं यहाँ तुम उन्हें भी सीख लो, और उन्हें केवल मैं ही सिखा सकता हूँ, क्योंकि मेरा उद्देश्य केवल तलवार चलाना सिखाना नहीं है। बल्कि मैं तो तलवार के द्वारा व्यक्ति में होश जगाता हूं। ु ध्यान रखना ! इस होश को केवल मैं ही सिखा सकता हूँ क्योंकि मैं स्वयं भी होश में ही रहता हैं। तम देखते हो मैं अपनी सुरक्षा के लिये तुम्हारे सेनापित या तुम्हारे पिता की तरह से अपने पास किसी अंगरक्षक को नहीं रखता हूँ। क्या इस दुनियां में मेरा कोई शत्रु नहीं है। इस राज्य का नहीं तो दूसरे राज्य का ती होना जो मेरा यश जानता होगा। अब चूं कि मेरा होश जागृत है इसलिए ही दूसरों के मन में मेरे प्रति ढेेष से भरे उठते हुये विचारों को मैं उसी समय जान जाता है और अपनी सुरक्षा के लिये दूसरों के मेरे ऊपर आक्रमण करने से पहले ही मैं अपनी तरफ से तैयार हो जाता हूँ। क्योंकि कोई भी कर्म हमारे द्वारा स्पूल रूप से कार्य रूप में कियान्वित होने से पूर्व हमारे मानसिक स्तर पर सम्पन्न होता है जैसे तम हाथों से तो कंकड़ बीन रहे थे जबकि मन के द्वारा मेरे ऊपर आक्रमण की सीच रहे थे। बस तुम्हारे मन से उठते हुए विचारों की तरंगों को मेरे जागृत मन ने

### गुरू वह है जो होश ज्यार, जाइति नाए, मार्ग दिखाए

23

कुड़ पकड़ लिया, इसलिये ध्यान रकना, यदि तुमने अपना होश जगाकर सिद्ध नहीं कर लिया तो तलवार से तो अपने हाथ धो ही बैठोगे, अपने राज्य पर भी अपना अधिकार नहीं रख सकोगे।"

इस कथा द्वारा हमें जो सन्देश मिलता है वह केवल इतना ही है कि जैसे ही हमारा स्वयं का होश जागृत होता है हमारे दूसरों के साथ जो सम्बन्ध है उनकी यथार्थता खुल कर सामने आ जाती है, कि कीन हमारा मित्र होकर भी शत्रु है तथा कौन ऐसा जो हमें, शत्रु दिखते हुये भी हमारे प्रति प्रेम में है। अपने होश को जगाने के पक्चात ही हम अपने सम्बन्धियों के सम्बन्धों के स्त्रोतों पर पहुँच जाते हैं। कि फलां व्यक्ति के द्वारा हमारे प्रति इस प्रकार का निकृष्ट कार्य क्यों किया जाता है। जब हम इस प्रकार सम्बन्धों के कारणों तक पहुँच जाते हैं, तब हमें अपने आप ही इस द्रिनया के आपसी रिस्तों के बीच घूमता हुआ चक्र समझ में आ जाता है। हम देखते हैं इस जीवन की अनजान सी डगर में अनायास ही दो पथिक मिलते हैं, और जिन्दगी भर वे फिर एक दूसरे से जूदा नहीं होते हैं, जबिक दो समे भाई जिनका सम्बन्ध अपने माता-पिता के खून से बँधा होता है उनमें आपस में इसना भी प्यार नहीं होता जितना कि वे अपने पालतु कुत्ते से प्यार करते हैं। वे दोनों संगे भाई होते हुए भी एक दूसरे का विश्वास नहीं करते जबकि जिन्दगी के सफर में वे एक बिल्कुल अनजान अजनबी को अपनी जिन्दगी की डोर थमा देते हैं न्योंकि स्वाई सम्बन्ध वह नहीं होते जिन्हें हम अपनी माता के गर्म से लाते है. जबकि इसके विपरीत जिन्दगी में सम्बन्ध के पौधों को हमें प्रेम के द्वारा सींच कर ही वक्ष बनाना पड़ता है। इसी संदर्भ में यह भी बात ध्यान रखनी चाहिये कि हम प्रेम भी वहीं कर सकते हैं; जहाँ हमारे प्रति अनुकूल प्रेम की धारा हमारी तरफ. बह रही हो। तभी हम प्रेम के मामले में भटकन से बच सकेंगे अन्यथा बेहोशी में किया गया प्रेम भी व्यर्थ ही हो जावेगा । इसलिये ध्यान रखें सफल प्रेमी बनने के लिये दूसरे की मानसिकता को हम में पढ़ने की क्षमता होनी चाहिये। यदि बेहोश आदमी इस प्रेम के रास्ते पर आ गया तो ध्यान रखना वह प्रेम तो नहीं लेकिन थ्रेम के नाम पर धोखाअवस्य ही पालेगा। प्रेम का रास्तातो बहुत ही चैतन्य पुरुषों का है; क्योंकि प्रेम में दिमाग की तो चलती ही नहीं है। प्रेम में दो और दो र्वांच हो जाते हैं जबकि दिमाग तो कहता है कि नहीं दो और दोः ξĘ

#### योग और साधना

चार ही होते हैं। इसलिये प्रेम मे तो बहुत ही हाँसले की जरूरत होती है और हिम्मत दिमाग में नहीं बल्कि वह तो दिल के स्वामी मन में होती है। इसलिये मन के भीतर होशा की लौ जगाये बिना तो हम प्रेम में उतर ही नहीं सकते हैं। तो ध्यान रखना जब बेहोश व्यक्ति प्रेम करने के काबिल पात्र ही नहीं होता तब वह भक्त किस प्रकार से बन सकेगा और बिना भक्ति के हमारी प्रार्थना के द्वार होने किस प्रकार से खुन सकेंगे।

अगर वास्तव में हमें अपनी प्रार्थना में उतरता है तो हमें अपनी जागृति जगानी ही होगी। इस सीढ़ी को पार किये बिना हमारा आध्यात्म के क्षेत्र में प्रवेश असंभव ही है। आपने ऐसे बीमारों के बारे में सुना होगा जो दिन को ठीक स्वस्थ आदमी की तरह से होते हैं, लेकिन रात्रि में वे अपनी नींद में उठकर घर से बाहर निकल कर इधर उधर चल भी आते हैं। सुबह उठ कर उन्हें कुछ भी याद नहीं रहता, ऐसे व्यक्ति को कितना भी याद दिलाओ और कहों कि रात ग्यारह बजे तुम मेरे पास आये थे और मुझसे यह बात कही थी लेकिन इनको कुछ भी याद नहीं रहता यह एक प्रकार की मस्तिष्क की बेहोशी है। रात को अपने घर में सोते हुये बालक को जगाकर माँ दूध से भरा हुआ गिलाग उसे पिला देती है सुबह उठकर वही बालक माँ से कहता है कि रात को हमें दूध वयों नहीं पिलाया था? ये भी बेहोशी ही है। कुछ बुद्धि के स्तर की और कुछ मानसिक स्तर की। हम क्लास में होते हैं और हमारा मन कहीं और फुटबाल खेल रहा होता है। रोजाना ही हम इस प्रकार के अनन्य अनुभवों से गुजरते हैं। जिनमें हमारी बाँखों के सामने घटना होकर गुजर भी जाती है लेकिन हमारी आँखे खुली रहते हुये भी हम उस घटना को नहीं देख पाते हैं।

इस प्रकार हम देखते हैं कि खास बात तो यह है कि हम कितनी तन्मयता के साथ अपनी साधना में उतरते हैं। इसके विपरीत कुछ साधक अपनी तन्मयता पर इतना ध्यान नहीं देते जितना कि उसके मार्ग पर जिसके कारण उनको हमेशा असफलता हो हाथ लगती है। इसलिये ध्यान रखें विना अपने मन को एकाग्र किये हम मले ही महर्षि पतंजिल के मार्ग को ही क्यों न अपना लें हम अपना समय ही बर्बाद करेगे, हमारे हाथ कुछ भी नहीं लगने वाला है।

### गुरू वह है जो होश जगाए, जागृति लाए, मार्ग दिखाए

દે હ

जबिक इस दुनिया में सबसे सीधा और क्रमबद्ध आध्यातम की साधना के लिये यदि कोई मार्ग है तो वह उनका अष्टाँगी मार्ग ही है। हम सीचे राजमार्ग वा राजयोग को अपना कर भी बिना होश जगाएं अपनी यात्रा की मंजिल पर नहीं पहुँच पाते हैं जबिक बाल्मीिक उल्टेमार्गको अपना कर भी तत्व ज्ञानी हो जाते हैं। इसलिये हमेशा ध्यान रखें कि इस साधना को हम कौन से मार्गद्वारा करेंगे यह बात बहुत ही गौण है, इसलिये इस भ्रान्ति को तो अपने मन में स्थान बनाने हो मत दें। कुछ लोग कहते हैं कि जैन धर्म बहत ही पहँचा हुआ धर्म है या बौद्ध धर्म में बड़ी विलक्षणता है अथवा आर्य समाजी ही तात्विकी होते हैं। किसी अन्य दूसरे के लिये मुसलमानों के फकीर सिद्ध होते हैं अथवा वे किसी विशेष मत के मानने वाले होते हैं और किसी अन्य के नहीं, ये तमाम बातें मेरे देखते फिजूल की हैं, क्योंकि यदि हममें हौसला है तो हम अपने हाथ का लाठी से उरे हुये इंसान की बंदूक को भी गिरा सकते हैं। क्योंकि हथियार थोड़े हा लड़ता है लड़ती तो हमारी हौसले की भावना है। इसलिये तो किसी ने कहा है कि "जात-पात पूछे नहीं कोई, हरि को भजे सो हरि का होई।" इस दूनियां में जितने भी अध्यातम मार्ग के शिक्षक पैदा हुये हैं सभी के सभी महान हैं। उनमें किसी की भी साधना पद्धति ने किसी भी प्रकार की कमी नहीं है। क्योंकि जिस किसी ने होश पूर्वक उस परम् सत्ता की साधना के मार्ग में अपना समपर्ण क कर दिया वही इस भवसागर ते पार हो गया।

समपर्ण यहाँ इस समपर्ण शब्द का अर्थ ठीक से समझ लें समपर्ण का अर्थ है ''समृत्व भाव सहित अर्पण मतलब जिसमें कर्ता का भी भाव नहीं बचा, जबकि अर्पण में कर्ता मौजूद रहता है।



#### अध्याय ५

### साधन से सिद्धियों की प्राप्ति

मुझे एक ग्वाले की कहानी याद आ रही है जिसके मन में सर्दा एक ही विचार उठा करता था कि मैंने इस दूनियां में जन्म क्या केवल इसलिये ही लिया है, कि मैं रोजाना सुबह उठकर गायों को जंगल में ले जाँऊ और शाम को घर वापिस पहुँच कर रोटो खाकर सो जाँऊ। सुबह उठकर फिर पिछले दिन को ही तरह का काम; न कहीं जाना और न कहीं आना। यह भी कोई अर्थ हुआ इस जिन्दगी का? इन तथ्य पूर्ण बातों के कारण वह अपने मन में बड़ा ही बेचैंन रहा करता था। जितन-जितना वह इन प्रश्नों का उत्तर खोजता उतना-उतना ही उसका मक वेचैंनी में डूबता जाता था, दिन ब दिन वह विक्षिप्त सा होता जा रहा था। उसे कोई राह ही नहीं सूझ रहीं थी कि वह इस भूल भूलैया से किस प्रकार से पार हो।

एक दिन वह इसी तरह जानवरों को लेकर इधर से उधर निरुज्देश्य सा धूम रहा था, तभी वहाँ उसे एक गेरुआ वस्य धारी एक बाबाजी गुजरता हुआ मिला, उस ग्वाले ने उस बाबाजी को रोककर बड़ी नम्रता पूर्वक कहा, "आप तो भगवान के आदमी है मुझे भी उससे मिलने का कोई रास्ता वताओ, मैं बहुत परेशान हूँ," इतना कहकर वह ग्वाला उस वाबजी के पैरों में गिर गया। वह अनपड़ तो था ही साथ ही भोला भी था। बाबाजी ने देखा कि परमात्मा को प्राप्त करने के लिये इसमें लौ तो खूब जल रही है। लेकिन जब मुझे ही आज तक कहीं नहीं मिला तो उसे क्या वताऊँ? तभी उस बाबाजी को निगाह, ग्वाले के जानवरों में उसी दिन की ब्याही गाय पर पड़ी जिसका बछड़ा दूध पीने के लिये खड़े होने की कोशिया में बार-बार गिर रहा था, बाबा बोला "अच्छा उठ में रास्ता तो बता दूँगा परन्तु मुझे गुरू दक्षिणा में क्या देगा"? इसको सुनकर ग्वाले को तो मानो मन की मुराद ही मिल गयी तुरन्त ही बोला—"आप आज्ञा करें मैं आपको क्या दूँ"।

#### साधन से सिद्धियों की प्राप्ति

33

"अच्छा यह बात है तो, सुन मैं, तुझे गुरू मन्त्र देता हूँ उसे तुझे अपने मन में आराम से बैठकर भजना होगा। लेकिन मेरे लिये इस गाय और बछड़े को तुझे गुरू-दक्षिणा के रूप में देना होगा। सोच ले नहीं तो मैं चला"। उस बाबाजी ने उस पर इस तरह से फंसाने के लिये एक पाँसा फैंका। ग्वाला बोला "आप इस एक गाय की क्या चिन्ता करते हैं इन सभी को हाँक कर ले जाई ये, लेकिन मुझे गुरू मन्त्र तो दीजिये"। "अच्छा ला, अपना कान इधर ला"। इस प्रकार से उस बाबा ने उस ग्वाले के कान में गुरू मन्त्र के रूप में "ग्रोपाल" कहा और शीघ्र ही उस माय और बछड़े को लेकर वहाँ से नौ दो ग्यारह हो गया।

वह ग्वाला उस गुरू मन्त्र को लेकर ऐसा समझ रहा था कि अब तो वह निहाल ही हो गया है इसी प्रफुल्लता के दौर में थोड़ी देर बाद ही वह अपने उस गुरू मन्त्र को भूल गया । उसने इधर-उधर नजर दौड़ाई लेकिन गुरूजी का तो कहीं पता ही नहीं था। उसने अपनी खोपड़ी पर जोर डाला, तब बहुत देर याद करने के पश्चात् उसे वह गुरू मन्त्र याद हो आया लेकिन गोपाल के रूप में नहीं वह योपाल को तो भूल ही गया था अब तो उसे भोपाल ही याद रहा। इस डर से कि कहीं अब इसे फिर से नहीं भूल जाउँ इसलिये वह उसी समय बिना कुछ सीचे विचारे तत्क्षण ही एक कूए की नेहची (जिसमें कूऐ से पानी का चरस खीचतें समय बैल नीचे की ओर जाते हैं) में कूऐ की तरफ मुँह करके दीवार का सहारा लेकर आँखे बन्द करके बैठ गया, और भोपाल, भोपाल, भोपाल ही भजने लगा। वह इस भोपाल शब्द के साथ इतना तन्मय हो गया था कि उसे अपने खाने, पीने, सोने, उठने बैठने तथा कहीं आने काभी होश नहीं रहा। इस प्रकार जब उसे भोपाल भजते-भजते तीन दिन व्यतीत हो गये तब कहानी अपने कथानक में कहती है कि उसकी तपस्या से प्रभावित होकर भगवान विष्णु ने अपनी पत्नी लक्ष्मी जी से कहा कि "चलो लक्ष्मी जी तुम्हें अपना भगत दिखायें" वे दोनों वहाँ उस कुऐ के पास आये भगवान विष्णु तो कूऐ पर बाहर की ओर पैर लटका कर बैठ गये और उन्होंने लक्ष्मी जी से कहा कि "जाओ नेहची में उधर की ओर बैठा है बहाँ देख आओं"। लक्ष्मी जी उधर गयी तो क्या देखती है कि एक गवाँर सा आदमी आलथी-पालथी मारे हुऐ तथा आँखें बन्द किये हुऐ दीवार का सिराहना लगाऐ हुऐ बैठा है। उन्होंने ऊंची आवाज में पुकार कर कहा कि "कौन है रे, क्या कर रहा है"। आँखे बन्द किये ही ग्वाले ने तुरन्त जबाब दिया "भजन कर रहो हूँ क्यों का बात है"

#### योग और साधना

लक्ष्मी जी ने फिर कहा "किसका" प्रत्युत्तर" में म्वाले ने कहा "तेरे खसम का" फिर वे पूछने लगी "वो कहाँ हैं"। इस पर तड़ाक से ग्वाले ने जबाद दियां कि 'होगो कहीं कूआ पोखर में, मैं का बार्क पीछ-पीछे डोलूँ हूँ।" लक्ष्मी जी उसी समय भगवान के पास लौट आयी और भगवान से कहने लगी "लगवन् इसकी तो वाणी सिद्ध हो गयी है मैंने इससे दो प्रश्न किये इसने दोनों का ही यथार्थ उत्तर दिया है, जब मैंने पूछा कि वह किसका भजन कर रहा है तो इसने कहा कि वह मेरे पित का भजन कर रहा है तो इसने कहा कि वह मेरे पित का भजन कर रहा है और जब मैंने यह पूछा कि वे कहां हैं तब उसने कहा कि होगा कहीं कूआ पोखर में, और मैं भगवान को देख रही हूँ कि आप बैठे तो कूआ पर ही हैं लेकिन आपके पांव इस कूऐ के पानी से बनी इस पोंखर में दी लटक रहे हैं"।

मेरा कहने का तारपर्य इस विषय में केवल इतना सा ही है कि यदि हम अपनी श्रद्धा, लग्न और अपने होश को उस अज्ञात के लिये लगा दें तो घटना घट कर ही रहेगी, यह सिद्धांततः बिलकुल सत्य ही है, इसमें लेश मान्न भी संशय की आवश्यकता नहीं हैं। लेकिन प्रयोगात्मक रूप से इस साधना में उतरते समय हमें जिन किटन परेशानियों का सामना करना पड़ता है उनको शब्दों का प्रयोग कर आपके सामने रखना बड़ा ही किटन कार्य है। तथा इसके साथ ही अपनी साधना के दौरान हुऐ इन अनुभवों को जीक-ठीक शब्द प्रदान नहीं कर पा सकने के कारण ही लोग इन अनुभवों को गुप्त ही रखना ठीक समझते हैं। क्योंकि यदि कोई बात जिस प्रकार से कहनी चाही है और यदि कहीं भाषा की गड़बड़ी के कारण उसका अर्थ बदल गया तो बात गलत होकर उलट सकती है। जिसकी जिम्मेदारी फिर इस कहने वाले के ऊपर ही तो आती है। इसलिये इस विषय में अनुभव कर लेने वाले बहुत होकर भी शिक्षकों की संख्या समाज में हमेशा नगण्य सी ही रहती है।

जैसे यदि हम इस ग्वाले से ही पूछें कि उन तीन दिनों दौरान उस पर क्या-क्या बीती तथा उसने कितनी-कितनी परेशानियों का सामना किया, तो वह गवाँर विना पढ़ा लिखा किस प्रकार से उन अनुभवों को अपने शब्दों में पिरोयेगा । उसकी तो ठीक वैसी ही हालत हो जावेगी जिस प्रकार उस गुँगे व्यक्ति की हो जाती है;

#### साधन से सिद्धियों की प्राप्ति

808

जिसके मुँह में आपने बतासा रख दिया है, और हम उससे पूछ रहे हैं कि बताओं इसका स्वाद कैसा है। अब वह बेचारा गूँगा उस बतासे की मिठास का वर्णन किस प्रकार करे। इसके अलावा उन अनुभवों को गुप्त या रहस्य में रखने का एक कारण और भी है। वह यह है कि कुछ बातें ऐसी होती हैं जो प्रत्येक व्यक्ति पर एक जैसी ही घटित नहीं होती है जैसे माना कि दो साधकों को एक ही ढंग से साधना करने से एक ही तरह के अनुभव हुऐ। लेकिन उन अनुभवों के बाद पहला तो ऐसा हो सकता है जो प्राप्त्रियाँ उसे मिली हैं उन्हें परमात्मा का प्रसाद समझ कर आत्म सात कर लों; जबिक दूसरा उसको अपनी तपस्या का फल समझकर अपनी सात्विकी वृत्ति के कारण उनको बाँटने में लग जाऐ, माना कि बाँटना बुरा नहीं है लेकिन वाँटने की क्रिया होने में वहाँ कर्ता मौजूद रहता है जिसके कारण से उस साधक में उसके मन में अहम् की वृद्धि हो जाती है जो उसकी आगे की साधना में ब्रुव्यधान खड़े कर देता है।

फिर भी मैं स्वयं इन सब बातों को जानते हुए भी इस पुस्तक में उन्हीं बातों को यहाँ तथा आगे भी लिखने को उद्यत हो रहा हूँ जो मुझे अपने भले को सोचते हुए नहीं लिखनी चाहिये। क्योंकि इस साधना की गृढ़ तथा रहस्य की बातों को इस जगत में प्रगट कर देने के कारण अपने को मिली हुई शक्तियों के समाप्त होने की सम्भावना प्रायः हो जाती हैं, लेकिन चुंकि मैं गृहस्थ धर्म में रहकर इस समाज से जुड़ा हुआ हूँ, इसलिये न जाने कितने लोगों से मेरे मध्र या कट् सम्बन्ध होगें हो, उन सम्बन्धों का सामना करते समय अपने पास की उपलब्ध सामग्री का मैं जो भी उपयोग करूँगा या मझे परिस्थिरिवश करना पड सकता है। वह हर हालत में कालान्तर में दृष्णयोग ही सिद्ध होगा जिसके कारण मेरे संस्कारों की कड़िया घटने की बजाय और ज्यादा ही बढ़ेगी तथा इन नवगठित संस्कारों के बशीभूत होकर न जाने और कितने जन्मों तक मेरी साधना की अन्तिम घड़ियाँ आगे खिसक जावेंगी। इसी बात का ख्याल क≥के ही सिद्धियों के खाते में मैं ने कंगाल हो जाने की ठानी हैं, या इनके चंगुल से मुक्त रह जाने का यह मैंने खुब सोच विचार करके एक सुगम सा रास्ता निकाला है। यदि भूल बश मेरी यह धारणा गलत हो तब भी मैं इतना ही सोचूंगा कि पिछले जन्मों के या अन्य दूसरे दूसरे सिचित संस्कारों के कारण ही मुझे यह भोग भोगना पड़ रहा है जिसके

### १•२ योग और साधना

कारण से यह पुस्तक मेरे द्वारा लिखी जा रहीं है।

मई सन् १३०१ के गुरू के दिनों में मैं स्वयं इसी प्रकार की मिली-जुली सी साधना के अन्दर तीन दिनों के लिये रहा था। गिनती के उन तीन दिनों में मेरे मन पर, मेरे शरीर पर तथा मस्तिष्क पर क्या-क्या गुजरी उन सबको कब्दों का प्रयोग करके आपके सामने रखने की यहां मैं कोशिश कर रहा हूँ। तथा परमात्मा की कृपा से मैं सोचता हूँ कि उन दिनों की साधना का वर्णन करने में मैं येन केन प्रकारेण समर्थ हो ही जाऊंगा यदि फिर भी कोई कमी रह जाए तो मैं अपने आपको उस परम सत्ता का अपराधी समझ कर क्षमा प्राथीं हूँ।

उन दिनों जब भी घर पर सुबह ध्यान पर बैठता था तो अपनी दुकान को समय से खोलने को जल्दी की बजह से, मन में ध्यान करते समय वह दुकान बाधा बन कर मेरे समक्ष उपस्थित हो जाया करती थी। इस कारण से मेरे मन में हमेशा यह आकांक्षा बनी ही रहती थी कि मैं लगातार काफी समय तक बिना विघ्न बाधा के ध्यान में ही बैठा रहूँ। इसी आकांक्षा की पूर्ति के लिये जब मैंने अपने मन में विचार किया तो यह पाया कि घर पर तो वह क्रिया क्रियानिवत होना असम्भव नहीं तो मुश्किल तो है ही। इसिलिये इसकी पूर्ति के लिये मैंने अपने विचार में यह तय किया कि किसी इस प्रकार के स्थान पर साधना में बैठना उचित होगा जहां पर एकांत तो हो ही तथा वहां किसी अन्य की दखलन्दाजी भी नहीं हो, जैसे कि मैं बहां क्या कर रहा हूँ या मैं वह सब क्यां कर रहा हूँ। इन बातों को तय करते हुए मैंने अपने भीतर के विचारों में कुछ शंकाओं को भी उपजते हुऐ पाया जिनमें दो मुख्य थी, प्रथम यह कि साधना के दौरान यदि कोई अकारीरी आत्मा आ गई तो उससे बचाब का क्या रास्ता उस समय मुझे अपनाना होगा? तथा द्वितीय यह कि यदि स्वयं मेरी ही कुण्डीलनी जागृत हो गई तो अकेले में मुझे वहां कीन संभालेगा?

अपने मन की इन शंकाओं को शान्त करने के लिये जब अपने अनुभव की इंडिट मैंने अपने भूतकाल की जानकारी पर दौड़ाई तो मुझे असफलता ही हाथ जगी, लेकिन एक दोहा जिसने मेरे अशांत मन को संयमित कर दिया याद आ

#### साधन से सिद्धियों की प्राप्ति

१०३

गया जिसके कारण मुझमें उत्साह की वृद्धि हुई, वह दोहा था :--

# जिन खोजा तिन पाईयां गहरे पानी पैठ। मैं बैरन ऐसी ठगी गयी किनारे बैठ ॥

इस दोहे का मर्म, मेरे मन में उतरते ही बड़ी हिम्मत का संचार मुक्तमें हुआ, क्योंकि हमारा मस्तष्क तो हमेशा कहता है कि पहले सीखों फिर करों लेकिन इस संसार में किसी कार्य को सीखने की एक मात्र यत ही यह है कि उस कार्य में स्वयं उतर जाओ इस जाओ, वह इसना ही हमें उस कार्य में परांगत कर देगा। इस गर्त को पूर्ण किये बिना हम सदा ही असफल रहेंगे। जैसे यदि कोई व्यक्ति अपने मन में इस विचार को जमा ले कि मैं पहले तैरना सीखूगा, फिर उसके बाद ही पानी में अपना कदम उताकाा, जब तक वह इस उपरोक्त मानसिकता से ग्रस्त है तब तक वह सदा असफल ही रहने वाला है। क्योंकि किनारे पर हमें बिठाकर हमारा शिक्षक पानी तथा उसमें तैरने के बारे में अपने असख्य शब्दों के द्वारा कितने ही प्रकार से हमें क्यों न समझा दें लेकिन पानी की गहराई में उतरन का अनुभव तो हमें तब ही होगा जब हम पानी को अपने शरीर से स्पर्ण होने देंगे अथवा तैरने का अनुभव या आनन्द तो हमें तब ही मिलेगा जब हम स्वयं व्यक्तिगत रूप से उसमें उतर कर तैरना जानेंगे।

इत उपरोक्त वातों को अच्छी तरह से समझ लेने के पश्चात् मैं उस समझ उत्पन्न हुई अपनी तमाम मानसिक कमजोरियों पर विजय प्राप्त कर चुका था। इस प्रकार की कमजोरियों ही हमारे मन के उत्साह को कम कर देती हैं। कहने का अर्थ यह है इस दोहे के द्वारा जो हीसला मुझे मिला वह मेरी इस साधना के उन्त तक मुझे काम आया था। इन शंकाओं के अतिरिक्त एक परेशानी मुझे और थीं, कि भ क्या और किस तरह की प्रक्रिया अपनी साधना के दौरान अपनाऊँ। लेकिन श्रीष्ट्र ही इस शंका की पूर्ति के लिए एक विचार मुझे आया, वह यह कि परिणाम की किसी भी मंजिल के उद्देश्य को अपने मन में धारण करके पहले से नहीं चलना है। क्योंकि यदि उसकी सफलता अक्षरशः मेरे अनुभव में नहीं आयी तो बिना वजह ही मेरी भविष्य की संभावनाओं पर मेरे ही मन के द्वारा आधात पहुँचेगः।

#### योग और साधना

इसिलये उस समय साधना करने से पहले उसके परिणाम के लिये उत्सुक अपने विचारों को त्याग देना ही श्रेयष्कर समझा, लेकिन फिर भी साधन या प्रक्रिया के प्रकार के नारे में निश्चय करना अभी शेष था। इस आखिरी वात को निश्चत करने से पहले स्वयं मुझे बड़ी किटनाई हुई लेकिन बाद में बिना किसी विशेष उलझन में पड़े मैंने इस प्रृंखला में आये कितने ही विचारों में से एक विचार को ही ज्यादा महत्व देना उचित समझा, जिसके अन्तंगत एक ही बात मुख्य थी कि मैं वहाँ अपनी माधना स्थली पर उस तरह का ही वातावरण तैयार करके रखूँ जैसे कि हमारे योगी, मुनि अनादि काल से अपने पास रखते आ रहे हैं। जिससे कि मैं उस तथाकथित वातावरण में ज्यादा समय तक अपने आपको स्थिर रख कर रह सकूँ।

चूंकि मेरे जीवन में इस प्रकार की साधना का अवसर पहली बार ही उपस्थित होना था इसलिये मैंने सोचा कि तीन दिन का समय ही पहले पहल काफी रहेगा। इन तीन दिनों में गुरू से अन्त तक तुझे मौन ही रहना था और वह मीन भी ऐसा जिसमें किसी भी प्रकार के इशारे करने की भी गुजांइश न हो यानि की उच्च स्तरीय पूर्ण रुपेण मौन। इसके साथ ही यह भी निश्चय कर लिया था कि इन तीन दिनों की साधना के दौरान अपने उदर की पूर्ति के लिये अन्त तो गृहण करना ही नहीं है। चूँकि दही हर जगह उपलब्ध हो जाता है इसलिये उस समय मठा का सेवन उचित रहेगा लेकिन वह छाछ ऐसी होगी जिसमें न तो नमक मिलाना है और न ही चीनी। पानी तथा छाछ को छोड़कर अन्य किसी भी खाद्य एवं पेय पदार्थ का सेवन मुझे नहीं करना है। इसके अलावा साधना के उन तीन दिनों के अन्तराल के दौरान सतत् चौबीसों घन्टे घी का दीपक जला कर रखना है तथा सथा संभव धूप या अगरवत्ती जला कर रखनी है। अन्त में रही भजन और अस्तन की बात इनके लिये मैंने अपने मन में यह धारणा बना ली कि जैसी भी परिस्थितियाँ मेरे समक्ष ऊपस्थित होती जावेंगी उनके अनुसार ही मैं अपने आपको उनमें हालता चला जाऊगाँ।

कहते हैं जब मनुष्य अपनी इच्छा की शक्ति को अपने किसी निश्चित विचार की पूर्णता में लगाकर उसी के स्तर पर जीने लगता है तय वह उसके रास्ते में आने वाली तमाम अड्चनों पर भी विजय प्राप्त कर ही लेता है। मेरे साथ भी

#### साधन से सिद्धियों की प्राप्ति

१०५

कुछ इसी प्रकार से ही जन दिनों घटा था क्यों कि अभी तक किसी सहायक का ज्यन नहीं हो सका था जो विश्वास पात्र तो हो ही तथा समझदार भी हो। इसके साथ साथ ऐसा भी हो जो मेरे मन के अनुरूप शिष्यवत् कार्य कर सके, और मुझे मेरी आवण्यकता के अनुरूप ही ऐसा एक व्यक्ति मिल भी गया। जिसकी स्वयं की पान की दुकान मेरी फोटो की दुकान से थोड़े ही फासले पर थी। इस प्रकरण में ही एक बात मेरे लिये और भी अच्छी थी एक तो यह कि विचारों से वह व्यक्ति जन दिनों मुझसे काफी प्रभावित हो गया था; जिसके कारण उसके मन में मेरे प्रति श्रद्धा उत्तन्न हो गयी थी। दूसरे उसकी मुझसे उम्र आठ या दस वर्ष अधिक थी। उसकी इस ज्यादा उम्र का मुझे फायदा यह हुआ, जहां मैं ३२ साल का होते हुने भी विलक्क आजकल के लड़कों की तरह फेशनेवुल लगता था वहीं वह एक गृहस्थ एवं जिम्मेदार पूर्ण व्यक्तिस्व वाला नजर आता था; उसका नाम तो बाबू लाल है लेकिन वह यहाँ लक्ष्मण जी के मन्दिर के चौराहें पर बबुआ पान वाले के नाम रो मशहूर है, खैर.......

मन में अपने प्रोग्राम के प्रति उत्साह तो बहुत था लेकिन पूर्व का कुछ भी अनुभव नहीं होने के कारण से मन में कई प्रकार की धारणाएँ स्थान का चयन करने के बारे में भी। कभी तो विचार आता कि कही किसी गुका में शरण ली जाये अथवा कहीं खुले में ही बैठ लिया जाये। अन्त में हम दोनों ने विचार विमर्श के बाद दो बातें निश्चित की पहली तो यह कि स्वामी धीरेन्द्र ब्रह्मचारी जी का एक आश्रम जो जम्मू कशमीर के मन्तलाई क्षेत्र में है, उनसे आज्ञा लेकर वहाँ के एकान्त वातावरण में किसी एकान्त स्थान पर बैठ कर अपना कार्यक्रम किया जाये, और यदि वहाँ पर अपनी साधना के करने के की अनुमति किसी कारण वश नहीं मिलें तो फिर दूसरी व्यवस्था के अनुसार ऋषिकेश पहुँचकर किसी धर्मशाला में कमरा लेकर रहें।

जिस उत्साह से प्रोग्राम को क्रियान्वित करने के लिये योजना चल रही थीं उसी तीव गित से ही मेरी अधिक समस्या भी सुलझ गयी। हम दोनों के ऊपर आने, जाने, खाने, पीने एवं रहने के लिए कम से कम एक हजार रुपये चाहिये ही थे। बबुआ से तो इस बारे में मैं कुछ हीं नहीं कह सकता था क्योंकि एक तो वह स्वयं ही आधिक रूप से तंग था दूसरे उसकी मेरे ऊपर इतनी कृपा ही काफी थी

#### योग और साधना

कि वह अपनी दुकान और बच्चों को छोड़कर बिना अपने किसी उद्देश्य की पूर्ति के लिए निस्वार्थ भाव से मेरे साथ चलने को राजी हो गया था।

इस प्रकार से पूर्ण तैयारी करने के बाद हम आठ मई सन १८०१ को सुबह पाँच बजे भरतपुर से दिल्ली को बस से रवाना हुये। प्रोग्राम के अनुसार, हमें एक बार अर्पणा आश्रम जहाँ कि स्वामी धीरेन्द्र जी बह्मचारी योग की कक्षायें चलाने के लिये आश्रम बनवा रहे थे। वहाँ एककर उनसे उनके मन्ता लाई वाले अर्पणा आश्रम में रहने के लिये आज्ञा लेनी थी। लेकिन उनसे मिलने के बारे में मन में बड़ी अस्पष्ट सी कशमकश थी कि वे इतने बड़े प्रभुता सम्पन्न व्यक्तित्व के मालिक हैं जिसके कारण उनसे मिलना हमारा इस महानगरी में किस प्रकार से हो सकेगा ! ईश्वर के ऊपर अपने कार्य का भार डालकर मन को सन्तोप दिया कि जो कुछ भी होगा वह ठीक ही होगा । वस के आश्रम के चौराहे पर पहुँचते ही हम अपने सामान सहित वहाँ उतर गये। सामान को बबुआ के पास छोड़कर मैं आश्रम के अन्दर गया वहाँ पूछने पर किसी व्यक्ति ने बताया कि स्वामी जी अभी-अभी ही यहाँ आये हैं, वहाँ जाकर मिल लो, यदि यहाँ से चले गये तो फिर कहाँ और कब मिलेंगे कुछ भी कहना मुश्किल है वैसे भी वे यहाँ तो महीने में एकाध बार ही आते हैं। मैं थोड़ा आश्चर्य चिकत हुआ परमात्मा की अनुकम्पा के ऊपर । एक मिनट बाद ही मैं स्वामी जी के समक्ष पहुँच गया। उनके चरण स्पर्श करने के बाद मैंने अपने मिलने का प्रयोजन बताते हुये उनसे कहा कि "मैं तीन दिन तक मौन रहकर केवल छाछ के ऊपर आधारित रहकर आपके मन्तालाई बाले आश्रम के एकान्त में अपनी साधना करना चाहता हुँ इसलिये मैं आपसे वहाँ रहने दिये जाने की आज्ञा पाने की स्वीकृति चाहता है।"

इतना सुनकर ही वह बोले, ''वहाँ पर ही क्यों जाना चाहने हो, हरिद्वार चले जाओ।"

इस पर मैंने उनसे कहा कि, "मुझे खुले मैं आग लगाकर बैठना है और चुँकि मैं अपने आप में बाबा सहस्य नहीं लगता है। इसलिये कहीं कोई धोखा समझकर मेरी साधना में व्यवधान ही पैदा न कर दें। इसलिये आपके आश्रम का क्षेत्र मैंने चुना है।"

१०७

स्वामी जी ने इसके जबाव में कहा कि "पागल हुये हो, खुले आकाश में वहाँ जाकर बैठोगे, वहाँ तो इतनी ठण्ड है कि एक रात में ही बर्फ में जम जाओगे।"

इतना कहकर वे वहाँ से वापिस चलने को अपनी जीप में बैठ गये, उन्होंने मुझसे मेरा व्यवसाय और रहने का स्थान पूछा और चल दिये। मैं कुछ सैंकिण्ड के लिये ठिठका सा खड़ा रह गया, थोड़ी देर आगे जाकर स्वामी जी ने अपनी जीप रोक ली, तब मैंने अनुभव किया कि वे अपनी जीप के पीछे देखने वाले शीशों से भुझे देख भी रहे थे लेकिन फिर दुबारा से मेरे पैर आगे नहीं वढ़ सके थे क्योंकि जितना मैंने उनसे कह दिया था उससे ज्यादा मेरे पास कहने को अब कुछ भी नहीं था। स्वामी जी के वहाँ से चले जाने के पश्चादा मेरे पास कहने को अब कुछ भी नहीं था। स्वामी जी के वहाँ से चले जाने के पश्चादा में भी वापिस बबुआ के पास लौट आया। मेरे मन में उस समय एक ही भाव था कि परमात्मा ने शायद मेरे हक में यही ठीक समझा है। चूँकि मेरे ही मन में मन्तालाई के लिये स्वामी जी से मिलने का आग्रह था शायद इसीलिये ही उन्हें केवल कुछ मिनटों के लिये इस आश्चम में भेज कर मेरे मन में वनी घुण्डी को मुलझाने से मेरी इस तरह से सहायता की है।

उसी दिन शाम को हम ऋषीकेश पहुँच गये, गीता भवन में तो हमें जगह मिली नहीं क्योंकि वहाँ तो पहुंचे से ही आरक्षण कराना पड़ता है तथा वहाँ के नित्य के नियमों एवं कार्यक्रमों के कारण मुझे वहाँ ठीक भी नहीं रहता। इसलिये वहाँ से चलकर हम भारत साधु समाज पर आये। जहाँ हमें बिना किसी परेशानी के हमारे अनुकुल जगह मिल गयी, वहाँ के कमरे बड़े ही साफ एवं रंग रोगन से एक-दम ताजा पुते हुये थे, सामान रखकर हम थोड़ा विश्राम करने के लिथे बैठ गये। तभी थोड़ी देर बाद क्या देखते हैं कि दिन भर की गर्मी के बाद वहाँ पर तेज हवायें चलने लगीं ओर आये घण्ठे बाद ही वहाँ पर तेज वर्षा भी होने लगी, इस मीसम को देखकर मेरा आकाश के नीचे साधना करने का विचार तो अपने आप ही तिरो-हित हो गया। वेकिन उन कमरों की साम सज्जा देखकर मेरे मन में शंका हो रही यी कि ये लोग हवन की धुँआं से शायद अपने कमरों को काला होने देने पर ऐत-राज उठायेंगे। इसलिये मैं रात्री को अपने मन की शंका के लिये बहाँ के व्यवस्था-पकगण जिन्होंने गेष्ट्या वस्त्र पहन रखे थे उनके पास गया। मैंने अपने ठहरने का प्रयोजन उनको बताया तथा अपनी साधना करने की पद्धति पर प्रकाश डाला तो उन्होंने यह कहते हुये अपनी स्वीकृति दे दी कि जब आप भगवत् भजन करने के

#### योग और साधना

लिये अपनी साधना के दौरान हमारे कमरों का गन्दा या काला करेंगे तो क्या हुआ। किसी न किसी रूप में यहाँ के समस्त वातावरण को स्वच्छ एवं पवित्र भी तो करेंगे, इसीलिये आप अपना कार्यक्रम निश्चिन्त होकर यहाँ करें।

मैंने यहाँ इस सन्दर्भ में ये तमाम बातें इसीलिए लिखी हैं क्योंकि यह मार्ग साधक के लिए शुरू-शुरू में अज्ञात मार्ग की तरह से होता है तथा प्रत्येक साधक को अपनी साधना को व्यवस्थित करने से पहले अनिगत शंकाओं तथा समस्याओं का सामना करना पड़ता है इसलिए धेंग्रं एवं अपनी बुद्धि कौशल के द्वारा इन्हें हल कर लेना चाहिए अन्यया शुरू से ही हमारे सामने ये बाधायें दोवाल सदश्य विराम लगाकर खड़ी होकर हमारी साधना में विष्न खड़े कर देती है।

उस दिन रात्रिको मैंने अपने खाने में सिर्फ हूध ही लिया, बढुआ को अगले तीन दिनों में सम्भावित होने वाली बातों को यथासम्भव मैंने समझा दिया। इसके अतिरिक्त जो कुछ बाजार से सामग्री खरीदनी थी वह खरीद ली। इस प्रकार वह दिन बीत गया।

दूसरे दिन यानि १ मई, शनिवार को सुबह उठकर गंगा स्तान किया, तत्पण्चात् अपने कमरे में आकर जहां मेरा बिस्तर जमीन पर लगा था उसी पर बाकर बैठ गया। दीपक अगरबत्तियां जलायीं फिर जैसा कि आपने घर पर मैं सिद्धासन पर बैठकर श्वांस को अन्दर खींचकर (जिसे अभ्यान्तर कुँभक के नाम से से भी कहा जाता है।) प्राणायाम किया करता था वैसे ही वहां करने लगा। घर पर मैं दो या तीन प्राणायाम ही कर पाता था या समयानुकूल वहां मेरी इतनी ही क्षमता थी। उन दो या तीन प्राणायामों में ही मुझे आधा घण्टा लग जाता था क्योंकि प्रत्येक प्राणायाम के कुभंक का मेरा समय तीन मिनट के करीव रहता था। अपने रोजाना के बराबर कार्यंक्रम करने के पश्वात् मन ने अपनी आदत के मुता-बिक इस आसन से उठना चाहा लेकिन अब यहां आसन से उठकर दुकान तो जाना नहीं था। इसलिए अब तो अपनी अधिकतम सामर्थ्य के अनुसार लगे ही रहना था, चाहे मेरे हारा किये जा रहे कुभंक का समय अब आधी मिनिट ही वयों न रह जाये। आगे चलकर ऐसा हुआ भी, इंढ़ घण्टे बाद तो मेरा तमाम हीसला ही जबाव दे गया और जब मैं दिल मैं अपने आपको बिल्क़ल ही सामर्थ्य हीन अनुभव

368

करने लगा तो मैं वहीं उसी बिस्तर पर अपने सिद्धासन को खोलकर शवासन की स्थिति में लेट गया और अपनी आती जाती साँस पर लेटे-लेटे ही ध्यान करने लगा, कितनी देर तक उस समय मैं अपनी साँस पर अपना ध्यान केन्द्रित रख सका. मुझे यह ख्याल ही नहीं रहा, मुझे तो पता ही जब चला, जब दो घण्टे की गहरी र्नीद के बाद मेरी आँखें खुलीं। मैंने देखा, अगरवित्तयां जलकर समाप्त हो चकी थीं। इसलिए मैंने नयी अगरबत्तियाँ जला दीं, दीपक मेंथोड़ा घी और बढा दिया. तब तक बाजार खूल गया था। बबुआ वाजार से तांबे का बना हुआ हुवन कृण्ड ले आया, ११ बजे के करीब मैंने तीन गिलास छाछ के पीये। फिर आग डालकर हवनकुण्ड को बबुआ ने चेता दिया, उसकी अग्नि में धूप डालते ही कमरा चूँकि बन्द था, इसीलिए तमाम कमरे में धुँ आँ ही धुँ आँ भर गया । शुरू-शुरू में कमरे में व्याप्त ध्यों के कारण मेरी आँखों में आँसू भी आ गये थे, लेकिन बहुत जल्दी ही मेरी आँखें उस धुयें की अभ्यस्त हो गयी लेकिन बब्जा का कमरे में ठहरना अब मुश्किल हो गया था इसलिए वह कमरे के बाहर बाजार की तरफ जहाँ बरामदा था, ु उसमें चलागया। मैं चूँकि फर्शपर ही थाइसलिए मेरे ऊपर धुएँका प्रभाव कम हो रहा था लेकिन फिर भी एक विचार मेरे मस्तिष्क में आया कि धुँआँ से तो इस कमरे में आक्सीजन की कमी हो जाएगी। इसके प्रति उत्तर के रूप में मेरे मस्तिष्क में से ही उत्तर मुझे मिला कि जब तक उस कमरे में दीपक जल रहा है तब तक आक्सीजन की कमी किस प्रकार से मानी जा सकती है।

इसी सन्दर्भ में एक बात और यह है कि चाय तो में पहले से ही नहीं पीता था तथा सिगरेट की आदत को मैं पिछले छः महीने से कतई त्याग चुका था। इसिलये सिगरेट की तलब का कोई मुझे सवाल ही नहीं था। शराब मेरी आदत के रूप में नहीं थी, इस प्रकार किसी भी प्रकार के नशीला पदार्थ लेने को मैं उस समय मज-बूर नहीं था। इन पाँच छः घण्टों के दौरान ही मुझे पता चल गया था कि जिस तरह से मैं हौसला पूर्वक वहां प्राणायाम किया करता था, यहां ठीक इसी तरीके से नहीं चल पायेगा। लेकिन चूँकि मैंने अपनी मानसिकता को प्रत्येक आने वाली परिस्थित के लिये तैयार करके रखा था इसिलये जब यह समस्या मेरे समक्ष आयी कि अब प्राणायाम तो होता नहीं है फिर मैं अब क्या साधन अपनाऊँ तो इसकी पूर्ति में मैंने सोचकर यह स्थिर किया कि अगर प्राणायाम नहीं चलता है तो न चले साँस तो चलेगी, उस साँस के साथ मैं राम का नाम साथ रखूंगा तथा इसको मैं अपने मान-

#### योग और साधना

सिक जाप मैं बनाये रखूँगा। दूसरी सीसरी बैठक में तो मेरी जाँघ, कमर, गर्दन सब दखने लगी साथ ही सिर भी कुछ भारी महसूस हुआ । बीच-बीच मे जब लघु-शकां वगैरहा की जरूरत महसूस हुई तो कमरे के पिछले दरवाजे से बाहर निकल कर अन्दर वाले वरमादे की बगल में ही स्नानघर एवं पलस का शौचालय बना था. उठकर जाता रहा । जैसे-जैसे शाम के चार बजे, गर्मियों के दिन थे इसलिए गंगा स्नान के लिए उठकर चलने की मुझे कमरे से बाहर निकलने का उपक्रम करते देखकर बबुआ भी मेरे साथ पीछे-पीछे चल दिया और गंगा के किनारे पर बनी हुई सीमेंट की बैंचों पर जाकर बैठ गये, करीब एक घन्टे तक मैं गंगा की बहती हुई धारा को देखता रहा जिसको केवल देखने मात्र से ही मन में बड़ा आनन्द आ रहा था बाद में वहां से उठकर घाट पर आकर स्नान किया, स्नान करने के पश्चात अपने कमरे में आकर मैं अपने उसी आसन से बैठ गया। कमरे से बाहर जाते समय ही मैंने अपनी जीभ को उल्टी करके कंठ की ओर तालुये से खेबूरी मुद्रा के रूप में चिपका लिया था, जिससे कोई भी शब्द बाजार में किसी से टकराकर भी भूल से नहीं निकल जाये, कमरे में आकर दूसरी बार छाछ पी। जो कि बबुआ ने बनाकर रखी हुई थी। क्योंकि पेट में भूख अपना करतब अपने सम्पूर्ण वेग से दिखा रही थी, उसके बाद मैंने अपना वही सिद्धासन लगाया और राम के नाम के साथ प्राणायाम जैसा कुछ करने लगा थकने के बाद मैं वहीं पर लेट गया।

लेट जाने के बाद भी मैं अपने स्वास के साथ राम का नाम मन में चलाता रहा। इस प्रकार से करते करते चाहे योड़ी देर के लिए ही सही मुझे नीद आ जाती थी। इस प्रकार की नींद में यही एक अनोखापन था कि राम का नाम लेते-लेते नींद आ जाती थी और जब मेरी नींद ट्रती या मेरी चैतन्यता लौटती तो तब भी में अपनी जबान पर राम का नाम ही पाता था। कई बार तो मुझे ऐसा महसूस हुआ था कि बबुआ शायद मुझे हर समय अपने ध्यान में ही समझ रहा है जबिक मैं बीच बीच में निद्रा भी चला जाता था यह बात दूसरी है कि आध्यारम में इस प्रकार की निद्रा को योग निद्रा कहते हैं।

रात्रि के करीव ७-५ बजे तीसरी बार छाछ और ली। इस प्रकार दस बजे तक कार्यक्रम चला। दस बजे सोने से पहले मैंने कुछ बदलाव लाने के ख्याल से दीपक जो मैंने कमरे में जला रखा था, उसे अपनी आंखों के बराबर ऊंचाई पर

888.

रखकर कमरे की लाइट बन्द करके उस दीपक की लो को अपनी आंखों से अपलक देखकर त्राटक करना शुरू कर दिया। मेरी सारी की सारी तैयारियों जो कि मैंने अपने पिछले दिनों में सीख रखी थीं यहां वे अपनी सम्पूर्ण क्षमताओं के साथ मेरे काम आ रही थी। आधे घन्टे के त्राटक करने में मुझे कोई भी नयापन महसूस नहीं हुआ, लेकिन बबुआ मेरी अपलक आंखों को देखकर विस्मित हुए बगैर नहीं रह सका। जिसकी परिणिति दूसरे दिन मेरे सामने आयी। मैं अपने णरीर पर मात्र दो अंगोछा— जिन्हें साफी भी कहते हैं लपेटे हुए था। दूसरे दिन वह मेरे लिए लकड़ी की नई खड़ांऊ खरीद लाया। तथा उसने अपने गायत्री मन्त्र के छपे हुए पीले कपड़े को लूब अच्छी तरह से घोकर मेरे सामने उसे स्तेमाल करने से लिए रख दिया था। जब भी में कमरे से बाहर निकलता वह गायत्री मन्त्र वाला दुपट्टा तथा वे खड़ाऊ मेरे साथ ही होती थी। कुछ तो नीचे दुकानदारों से मेरे बारे में बजुआ के द्वारा वार्तालाप किये जाने की बजह से तथा कुछ मेरी ६ फुट की देहराशि के कारण से जब भी मैं बाजार में होकर गंगा स्नान करने के लिए कमरे से बाहर जाता था तो भारत साधु समाज के मेरे कमरे के पड़ोसियों को तथा नीचे के दकानदारों को अपने बारे में उन्हें इशारा करते हुए या चर्चा करते हुए पाता था।

कार्यक्रम के दूसरे दिन मुझे भेरी आँखों के सामने कमजोरी के कारण अंधेरा सा आना शुरू हो गया था। नित्यकर्म करने में भी मुझे अब संभलना पड़ रहा था। एक बार सीड़ियों से उत्तरते समय आंखों के सामने अंधेरा आ जाने के कारण मुझे दीवाल का सहारा लेना पड़ा। पहले तो मैं सोच रहा था कि दो चार पलों में ही यह अंधेरा मेरी आँखों ओर मस्तिष्क में से चला जायेगा, लेकिन जब उस अंधेरेपन का समय बढ़ता ही गया तो मुझे भय मिश्रित विचित्रता सी होने लगी। मेंने भी सोच लिया कि जब तक मैं खड़ा रह सकता हूँ तब तो कोई नुकसान होने वाला नहीं है। शायद इसीलिए ही इतनी ज्यादा देर के घनघोर अंधेरे और सन्नाहटपन को आंते हुए, गहराते हुए और बाद में जाते हुए, अपने मन की आँखों से उसे देखता रह सका था।

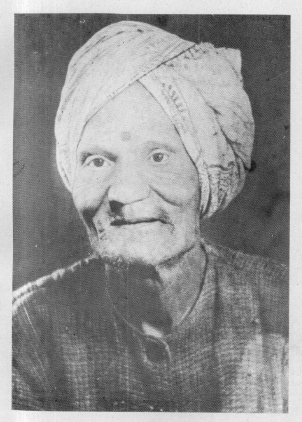
जब मैं ठीक से उतर कर सड़क पर आ गया तो मैं परमात्मा को धन्यवाद दिये वगैर नहीं रह सका क्योंकि इस कठिनतम् घड़ी में भी मेरा होश जागृत रहा था, मैं सोचता हूँ कि साधारण अवस्था में वह थोड़ी सी देर की आती एवं जाती

#### योग और साधना

हुई वेहोशी की ही अवस्था थी और चूंकि मैं आध्यात्मिक सिद्धांतों और उसकी कठिनताओं से गाब्दिक रूप से परिचित था इसलिये भी प्रेक्टिकली जब मुझे वह कठिनता मेरे समक्ष आयी तो उस समय मुझे अपने आपकी होश पूर्वक बनाये रखने में खुशी ही हुई थी जिसके कारण उस समय मुझमें मेरा उत्साह शायद, विल्लयों उछल रहा था। शारीरिक कमजोरी होने के बावजूद भी यही कारण था कि उस दिन शाम को गंगा स्नान भारत साधु समाज के सामने न करके धीरे-धीरे लक्ष्मण झुला के पार जाकर कोई तीन किलोमीटर पैदल चलकर किया। लक्ष्मण झुला तक पहँचते-पहुँचते कुछ बातें मेरे मन में नयी स्थिर हो गयी पहली बात तो यह कि मैंने अपने मन में राम नाम को सदैव जपते पाया, हालांकि खेचुरी की युद्रा में मेरी जीभ अब भी उसी तरह थी, इसलिए भूल की तो गुंजाइश ही नहीं थी कि मैं स्वयं नाम को जप रहा था। दूसरी वात मेरे कमरे के पास जो साधारण सी आवाज में वातचीतें या जो आवाजें हो रही शी वो मुझे बड़ी कोलाहल के रूप में लगने लगी थी उनके द्वार बार-बार मुझे व्यवधान सा लगने लगा था लेकिन उनका कोई उपचार मेरे पास नहीं था। फिर भी मेरी यह इच्छा अवश्य वलवती हो रही थी कि किसी न किसी तरह से इस कोलाहल से छुटकारा मुझे अवश्य मिलना ही चाहिये । वहाँ गंगा के किनारे पगडन्डी वाले रास्ते पर धीरे-धीरे चलते हुए वडा भारी सुकून मुझे मिल रहा था। उसके सामने मेरी शारीरिक थकान और कम-जोरी मुझे गौण लग रही थी।

कहने का मतलब है, साधना के अथवा तपश्चर्या के दूसरे दिन तीन बातों का एहसास मुझे हुआ था, पहला होश जागृत रखने की क्षमता में वृद्धि होना, दूसरी थी अजपा की स्थिति और तीसरी थी— मानसिक या वैचारिक शोर से मुक्ति की ओर कदम इसी कारण की वजह से मुझे अब बाहर का शोर खलने लगा था, क्योंकि जब तक हम अपने ही शोर से भरे हैं तब तक खला बाहर का शोर हमें कहा से मुनाई देगा ! बाहर तो का शोर तब ही हमें कष्ट पूर्ण लगता है जब हम स्वयं अन्दर से शान्त होते हैं।

दूसरा दिन बड़ा लम्बा हो गया था, बीतने में ही नहीं आ रहा था। कई बार मुझे ऐसे भी विचार आये थे कि क्या मामला है ? विश्वास ही नहीं हो पा रहा था कि दो दिन इतने लम्बे हो सकते हैं। खैर जैसे तैसे रात्रि आयी।



परमपूज्य स्व० श्री मोतीलाल जी भगत जिनसे उनके जीवनकाल में लेखक को बचपन से ही हिन्दू संस्कृति का अथाह ज्ञान का प्रवाह प्राप्त हुआ।

£ \$ \$

त्राटक करने से करीब एक घंटा पहले आखिरी बार छाछ ले ली थी। त्राटक के बाद जब दस बजे में सोने जगा तब अचानक मुझे ऐसा महसूस हुआ कि दिन में मुझे जितनी तेज भूख लगी थी अब उतनी नहीं है या उसमें अब उतनी तीक्षणता नहीं हैं। हालांकि मेरा पेट अब भी पीठ से ही लगा था। खैर कारण जो भी हो, इस बात को सोने से पहले स्पष्ट रूप से मैंने अनुभव किया था। इसी बात को सोचते-सोचते शायद मुझे नींद आ गयी होगी। चूंकि बबुआ सिगरेट पीता था। इसीलए वह अपने विस्तर वाहर वाले बरामदे में जो कि सड़क या गंगा की ओर था लगाकर वहीं सो जाता था और कमरे को बाहर से ताला लगा देता था मुझे यदि कहीं वाथरूम वगैरहा जाना होता तो में पिछले दरवाजे से निकल कर चला जाता था, जिसकी चिटकनी कमरे के अन्दर से वह लगा जाता था।

आज भी बबुआ इसी प्रकार बाहर बरामदे में सोया हुआ था। रात्रि को सोते हुए मुझे एक अजीब सा स्वप्न दिखाई दिया, जिसके अनुसार मैं और अन्य लोग शमशान में थे, किसी शव की दाह-क्रिया का हच्य था। तब क्या देखता है कि जिस शव को जलाया जा रहा था उसकी अग्नि तो समाप्त हो गयी थी लेकिन मुर्दा अभी पूर्ण रूप से जला नहीं था। जब मैंने और गौर से देखने की कोशिश की तो मैं इस हुष्य को देखकर सकते में आये बिना नहीं रह सका क्योंकि मुद्दें के रूप में मेरे वहीं अन्धे ताऊजी थे, जिनकी मृत्यु करीब दस पहले ही हो गयी थी। अब तो मैंने उनको और गौर से देखा तो एक और भी आश्चर्य की बात मेरे सम्मुख आयी कि उस अधजली हालत में भी वे जीवित थे। जब मैंने उनको आवाज देकर पूकारा तो वे बोले भी और उन्होंने मेरी आवाज के प्रत्युत्तर में उत्तर भी दिया तो मुझे उनके जीवित होने में कोई सन्देह नहीं बचा तो मैंने पुकार कर अन्य व्यक्तियों को बुलाया और उन्हें दिखाकर कहा,....." 'आपने यह क्या कर दिया अब ऐसी हालत में न तो इनको वचा सकते हैं और न ही इनको जला सकते हैं।" बड़ी बैचेनी हो उठी। इसी बेचेनी की अवस्था में ही मेरी निद्रा खल गई। लेकिन मेरा मस्तिष्क उसीं स्वप्न के चिन्तन में लगा रहा और बिना आँखों खोले पड़ा रहा । कुछ देर बाद मैंने किवाड़ों की आवाज सुनीं और लगा कि बबुआ बाहर के किवाड़ों को खोलकर बाथरूम जाने के लिये कमरे में आया है और इसलिए पिछले दरवाजे से बायरूम गया है लेकिन काफी देर बाद जब वह नहीं लौटा तो मैंने सोचा क्या बात है ? मैंने आँख खोली तो एक

### योग और साधना

अलग ही प्रकार की अनुभूति हुई, पहली बात तो यह है कि कमरे में केवल दीएक का मद्धिम प्रकाश था। लाइट नहीं जली हुई थी। दूसरे कमरे के किवाड़ जो पीक वाले दरवाजे के खुले होने चाहिये उस दरवाजे की चटकनी पूर्ववतः अन्दर से लगी-हुई थी और बाहर के किवाड़ भी वैसे ही लगे हूये थे। बबुआ कमरे के अन्दर भी मौजूद नहीं था बल्कि वाहर उसकी साँसों के खर्राटों की आवाजों से उसके सोबे हवे। होने का निश्चित आभास मुझे मिल रहा था। अगले ही पल प्रश्न उठा कि फिर कमरे में कीन आया ? ठीक उसी समय हल्की सी पारवर्शक सी आकृति हिली उससे पहले कि मैं लेटी हुई स्थिति से उठकर बैठ जाता वह आकृति दीवाल में समा गयी। इतना सब कुछ मेरी आँखों के सामने इतनी तीवता से गुजरा कि मैं अपने मस्तिष्क में किसी विशेष आकृति के स्वरूप को अपनी याददास्त में नहीं रख सका बस यही स्मरण रहा कि कोई झीने पारदर्शक से दूधिया सफेद कपड़े पहने था और वह कमरे के पीछे वाली दीवाल में समा गया। इससे तो में स्तब्ध था ही साथ-साथ कमरे के वातावरण में भी एक अजीव सा भारीपन था। अब चूं कि उसको मैंने स्वयं अपनी निगाहों के सामने से हटते देखा था इसलिए बड़ी ही तीवता से उस समय दो बातों मेरे मस्तिष्क में आयी पहली यह कि जब में सोया हुआ था तब कोई न कोई अशरीरी आत्मा यहाँ मौजूद थी, दूसरी अब जबकि मेरी आँखों के सामने से वह आत्मा स्वयं ही हट गयी है तो अब मुझे घबराने की कोई आवश्य-कता नहीं है, इसलिए तब मैंने उठकर बैठ जाना और अपनी साधना में ही लग जाना श्रेयब्कर समझा। घड़ी की और देखा तो दो बजे का समय था दीपक में भी बढ़ाकर तथा अगरबत्तियाँ जलाकर मैंने अपना कार्यक्रम फिर से शुरू किया । लेकिन मैं अपने ध्यान को राम के नाम पर ज्यादा देर तक केन्द्रित नहीं रख सका क्यों कि मेरे विचार अभी थोड़ी देर पहले देखे गये स्वप्न और इस रहस्यमय उपस्थिति की तरफ बढ़े चले जा रहे थे।

ताऊजी जिनके अगाध प्रेम में मैं ओत प्रोत रहा करता था, वे आजीवन अविवाहित ही रहे थे, दूसरी बात उन्होंने मुझे अपना उत्तराधिकारी भी माना था तीसरी बात यह थी कि उनकी जब मृत्यु हुयी तब मैं भरतपुर में था जबिक उनकी बड़ी ही हार्दिक इच्छा थी कि जब वे मृत्यु को प्राप्त हों तो उन्हें मेरा हाथ लगे। चूं कि मैंने डीग से भरतपुर आकर दुकान खोल ली थी इसलिये जब उनकी मल्यु हुई

888

तव मैं भरतपुर ही था लेकिन भरतपुर से डीग वस द्वारा केवल एक घंटे का रास्ता होते हुये भी मुझे उनकी मृत्यु की सूचना समय पर नहीं मिल पाई इसिलये उनका दाह संस्कार मेरे द्वारा नहीं हो सका था। पगड़ी भी पिताजी ने बंधवा ली थी। मेरे मस्तिष्क में किसी तरह से भी इस दस साल पुरानी घटना के अवशेष इस समय नहीं थे, लेकिन न जाने क्यों ये तमाम बातें इस रात के विचित्र बोझिल से वातावरण में एक चलचित्र की भाति मेरे चित में धूम गई और ऐसा लगने लगा कि हो न हो यह सारा का सारा प्रोग्राम उनके इशारों पर ही चल रहा है।

बाद में मैंने अपने मन में यह निश्चित् किया कि यह उनके इशारों पर है या नहीं इससे मुझे कोई मतलब नहीं है लेकिन मैं अपने कार्यक्रम की समाप्ति पर खुर के खाना ग्रहण करने से पूर्व गंगा जी के नाम का परोसा घारा को अपित कर देने के पश्चात् दूसरा परोसा ताऊजी के नाम पर भी धारा को समर्पित करूँगा तब ही मैं स्वयं खाना खाऊँगा। इस विचार के मन में निश्चित् होते ही मैंने कमरे में छाई हुई बोझिलता को सामान्य होते हुये महसूस किया। अब मैं भी अपने आपको हल्का फुल्का महसूस कर रहा था लेकिन मन में एक शंका फिर भी रह गई थी कि मुझे इस बात का प्रत्यक्ष कैसे पता पड़ेगा। कि जिन ताऊजी को मैंने मन से परोसा अपर्ण करने की सोच ली है वे उसे ग्रहण करेंगे या नहीं। फिर भी मन में यह विश्वास भी जम सा गया था कि अवश्य कोई न कोई कारण ऐसा होगा, जिसकी वजह से मेरे विश्वास को ठेस तो कम से कम नहीं ही पहुँचचेगी।

इतने सोच विचार के बाद ध्यान पर बैठे रहने का शौचित्य कुछ वचा नहीं था इसलिये तीन बजे के कुछ पहले ही मैं फिर लेट गया। तीसरे दिन प्रातः जब आंखें खुली, सूर्योदय हुए बहुत समय व्यतीत हो चुका था नित्य कर्म के लिय उठा तो शारीरिक कमजोरी के कारण मुझे सहारे की भी आवश्यकता हुई। अब तो चलने-फिरने में ही नहीं; बल्कि बैठे-बैठे भी आंखों के सामने अंधेरा आ जाता या लेकिन ऐसी कोई स्थित नहीं आयी, जिस पर मेरे मस्तिष्क पर काबू नहीं रहा हो। कनपटी अन्वर को दबी जा रही थी, सबसे ज्यादा बेचेन करने वाली जो बात मुझे अभी तक याद है वह यह थी कि सिर के ऊपर का हिस्सा यानि मोंहों के ऊपर की खोपड़ी में बड़ी तीक्षण जलन महसूस हो रही थी। जैसे किसी ने तेज धार वाली तलवार से उतना भाग ऊपर ऊपर से तरबूज की तरह काट

#### योग और साधना

दिया हो; उस तीक्ष्णता को कहने के लिए मुझे भाषा में शब्द ढूढने से भी नही मिल रहे हैं। कहने का तात्पर्य यह है कि उसमें सुन्नाहट भी थी, जलन भी थी, भारीपन भी था अथवा इन तीनों का मिला जुला वह रूप था लेकिन जैसे भूख सहन हो रही थी उसी प्रकार से परमात्मा ने और सभी परेशानियों को सहने की भी क्षमता दे ही रखी थी। रात वाली घटना से मन में जहाँ कीतुहल या वहीं मन में भने ही थोड़ा साही सही अनुभव होने की वजह से उत्साह भी या तीसरा दिन शारीरिक हिन्द से बड़ा कठिन चल रहा था लेकिन फिर भी इन अनन्य प्रकार की कठिनाईयों के बाबजूद मैंने अपने मन में अपनी साधना के अन्तिम दिन निर्जला ्रहने का संकल्प कर लिया। इसके पीछे जो कारण था वह यही या कि मैं जितना अपने आप को इन परिस्थितियों में परखा सकूँ और परखा लूँ; इसलिए अब तक जो में आहार के नाम पर छाछ और पानी का सेवन कर रहा था, मेरे अब इस निर्जाला के संकल्प लेने के कारण अब ये दोनों ही बन्द हो गये थे। वैसे तो मई का महीना था लेकिन एक दो दिन पहले बरसात हो जाने के कारण वातावरण में इतनी अधिक खुक्की नहीं थी, जितनी कि आमतौर पर मई के महिने में हो जाया करती है लेकिन मेरा शरीर पिछले दो दिनों से पहले ही अभाव ग्रस्त था इसलिए आज जब मैं इस बात को सोचता हूँ तो मुझे आश्चर्य होता है कि उस समय मेरे शरीर की इन्द्रियों ने मेरे मस्तिष्क पर प्रतिकृल प्रभाव क्यों नहीं डाला अथवा इनके विपरीत मुझमें या मेरी इच्छा में इतनी दृढ़ता कहाँ से प्राप्त हुई। खैर जो हो प्रातः नी बजे के करीब बबुआ ने छाछ से भरा जग मेरे सामने रख दिया। लेकिन में अपने कार्यक्रम में लगा रहा। और यह भी सोचता रहा था कि यह और भी अच्छा हुआ कि बबुआ को तो मेरे निर्जला रहने का पता नहीं है। अब मेरे सामने

यदि हमें कैंद में डाल दिया जाये और खाना नहीं दिया जाये तब हम उस अवस्था को उपवास थोड़े ही कहेंगे, उपवास तो हम उसे ही कहते हैं जिसमें पहले हम मन में संकल्प करते हैं और बाद में अपने मन पर संयम करके उसे निमाते हैं। पहली अवस्थ में हम कैंद से छूटते ही खाने पर टूट पड़ते है, जबकि दूसरी अवस्था में समय हो जाने के पश्चात भी इन्तजार करते हैं तथा पहले

ताजा छाछ भी आ गयी थी जिसके कारण परीक्षा अब और भी कठिन हो गई थी। इन तरह से अब मेरी अब इच्छा शक्ति की असली परीक्षा की घड़ी आ गई

थी। यही समय तो मेरा इन्द्रियों पर काबू पाने का समय था।

280

भगवान को प्रेमपूर्वक प्रसाद चढ़ाने के पश्चात् ही हम भोजन करते है। इस प्रकार इन दोनों परिस्थितियों में जमीन आसमान का अन्तर है। एक अवस्था में जहाँ कि इन्द्रियाँ उन्डे के बल से रोकी जा रही है जबकि इसरी अवस्था में अपने मन के संयम के द्वारा इन्द्रियाँ वश में रहती हैं। योग की प्रथम सीती ही यह है कि चित्त की वृत्तियों का विरोध नहीं बल्कि निरोध हो । विरोध में टकराव है, जैसे एक नदी बह रही हो उसको वाँघ बनाकर या अवरोध खड़ा करके जबरदस्ती रोक रखा हो, यहाँ नदी अपने से ही नहीं रूकी हुई है, जैसे ही बांध कमजोर होगा पानी का वेग वड़ी तीव्रता से दृट जावेगा । जबकि निरोध तो वह स्थिति है जिसमें कोई बांध नहीं बना रखा होता है, बहाँ तो नदी का प्रभाव अपने आप से ही रूका होता है, चाहे तो नदी अपना प्रभाव चालू कर भी सकती है।

ठीक यही स्थिति मेरी उस समय थी, चाहता तो बिना किसी परेशानी के में छाछ पी सकता था। किसी भी प्रकार से मेरे मान सम्मान में प्रत्यक्ष रूप से कोई फर्क नहीं पड़ने वाला था और तो और बब्जा तक को मेरे संकल्प का पता नहीं था फिर मेरे बाँध के टूटने का उसे पता कैसे चलता। लेकिन मेरे अन्दर जो "मैं" मौजूद था, वह तो सब कुछ देख रहा था जिसके सामने मैंने संकल्प किया था। परिस्थिति अब मेरे समक्ष पूर्ण रूप से ठीक परीक्षा देने की आ गई थी। छाछ सामने रखी थी, पानी भी सामने रखा था, सारा का सारा सामान मौजूद था मेरे धैर्य की परीक्षा का अथवा मेरी इन्द्रियों को प्रलोभन में फँसाने का। मैं उहाँ इस स्थिति को भी अपने अनुभव में उतार सकने की स्थिति में था। जब यह स्थिति सामने आयी, तभी पता चला कि इन्द्रियाँ अपने प्रभाव को हटते देखनर कितनी परीक्षायें लेती है।

राम-नाम लेने की आवश्यकता अब मुझे नहीं हो रही थी, बल्कि इन विचारों को हटने के बाद जॅसे ही मेरा ध्यान राम-नाम जपने को होता तो में उसकी पहले से ही अपने अन्दर चलते हुए पाता था। छोटे-छोटे व्यवधान बीच में आते थे और ध्यान फिर वहीं चला जाता था। अब मुझे ध्यान ही नहीं करना पड़ रहा था बल्कि अन्दर एक प्रकार से राम-नाम की ऑहनिश लौ जल रही थी, बहुत गहरे में इसी ली ने ही मुझे उस कठिनाई के समय में संतुष्ट कर रखा था। समस्त परेशानियाँ उस संतुष्टि के रहते हुए बहुत ऊपर ऊपर मालुम पड़ रही

\* ११ 5

## योग और साधना

थी। बहुत आश्चर्य भी हो रहा था कि मेरे बिना जपे यह सारा का सारा मामलह क्या है ? कौन बैठा है भीतर ? कहां से यह ज्वाला जल रही है ? शरीर के स्तर पर मैं महसूस कर रहा हूं तो फिर क्या उस दूसरे किनारे पर वहां कोई और है। फिर कभी आश्चर्य यह भी होता है कि मैं होश में तो हं? कहीं मैं सोया हुआ तो नहीं हूं ? कई प्रकार से अपनी अवस्था का निरीक्षण कर रहा था, बबुआ को अपने काम में मस्त देख रहा था, बाहर से नीचे वाले इकानदारों की आवाजें सून रहा था, बीपक जल रहा था, बार-बार में हवन कुण्ड में घी और धूप भी डाल रहा था फिर मैं मुष्दत अवस्था में तो हो ही नहीं सकता था, भूख लग रही थी, माथे में जलन भी थी। इन सबके रहते हुए मैं मैं तो जागृत अवस्था में ही था, पूर्ण रूप से चेतन्यावस्था में ही था, बल्कि इतना चेतन्य था कि अचेतन के कार्प कलायों को भी महसूस कर रहा था जो कि राम-नाम के साथ-अहिनिश मेरे अन्दर अचेतन मन में चल रहा था। जैसे ही मेरी बृद्धि ने इतना जाना कि अचेतन के रूप में दूसरी कोई शक्ति जो मेरे अन्दर विराजमान है, तथा ये मेरी चेतनता से अलग है तथा मेरे अन्तस् में विराजमान है, उसे मैं अब भली भाँति जान रहा हूं जैसे मैं एक तरफ चेतन रूप से राम-नाम जपते हुए कर्म में लगे हुये दिख रहा हूं तो क्या दूसरी तरफ वह अचेतन किसी दूसरे कर्म में नहीं लग सकती है। वंसे ही अपने अन्दर से ही आवाज आयी, ''हां, क्यों नहीं, अवस्य ही इसका उपयोग किया जा सकता है।"

388

होने की वजह से आर्थिक तंगी बनी ही रहती है इसके साथ ही घर में लड़की भी विनाह योग्य हो रही थी। तीसरी बात और एक जान लें कि उसे सट्टे के नम्बर लगाने का शौक भी था। इतनी जानकारी मैं आपको इसलिये दे रहा हूँ इन सब बांतों का प्रभाव मेरी मानसिकता पर उस समय जब मैंने अपने विचारों को ष्टॅीला था तो मैंने पाया था, तो फौरन भेरे मन में एक विचार यह कौंघा ! क्यों न किसी सट्टेकानम्बर पृष्ठ लिया जावे और इसको बता दिया जावे! जिससे इसको पैसे रूप में सहायता हो जावे तथा इसके द्वारा की गई सेवा का फल भी उसे मिल जावे। उसके द्वारा किये गये कृत्य से भी मैं उऋण हो जाऊँगा। मेरे स्वयं के लिये तो जो कुछ भी घटेगा वहीं मेरे जीवन को धन्य करने के लिये काफी होगा; ऐसी विचारणा मेरी बनी। बैठे-बैठेही मैंने अपने आप की अविचार की सी स्थिति बनाने की कोशिश की। तभी विजली की गति से दो शब्द मेरे मस्तिष्क में चमत्कारिक रूप से चमके "पन्द्रह मृण्डा" मैं तो कुछ समझ ही नहीं पाया— ये भी जबाब हुआ ? क्योंकि मैं जितना जानता था, उसके हिसाब से मुण्डा एक से नौ तक . होते हैं। जबकि यहाँ शब्द आया था ''पन्द्रह मृण्डा''! मेरा चकराना कुछ जरूरी ही था। इसलिये मैंने फिर दोबारा अपने चेतन से अचेतन को और एक और प्रश्न फैंका। इस तरह काम नहीं चलेगा । अगर बताना है तो साफ करो । मह कहाँ आयेगा और कैसे आयेगा। किस दिन आयेगा और असली बात यह कि मा तो यह पन्द्रह रहे या फिर केवल मुण्डा। फिर उसी विद्युत गति से साफ हुआ। मन्द्रह तारीख को भरतपूर पहुंचींगे। उस दिन मुक्रवार होगा, उसी दिन हडिया खुलेगी। पन्द्रह या "पन्द्रह मुण्डे" की बात फिर भी अधूरी रह गई। मुझे विस्मृत करने की एक बात यह और हो गयी थी। क्योंकि आज मेरे कार्यक्रम का आखिरी दिन है। तारीख आज हुई है केवल ग्यारह। फिर हम पन्द्रह तारीख तक यहाँ क्या . करेंगे। ज्यादा से ज्यादा १२ को भरतपूर पहंच जावेंगे। जब कुछ भी समझ नहीं . आया तब मैं शान्त होकर आराम से लेट गया। दोपहर बारह बजे होंगे। शायद नींद नहीं आयी थी भूख या अन्य किसी अभाव से उठ बैठा । मेरे उठते ही बबुआ जिसको कि कुछ भी बोलने की या लिखकर देने की कठोर निषेधाज्ञा थी, लेकिन फिर भी उसने एक कागज पर लिखकर दिया— बद्रीनाथ जी के दर्शन करने की इच्छा है। पहले से बस में बुकिंग करानी पड़ती है। अगर आपकी इच्छा हो तो कल की टिकिट ले आऊँ। वैसे भी आपने अपना कार्यक्रम तीन दिन का ही करने

योग और साधना

१२०

कारक्खाया। आज उसका आखिरी दिन है। केवल हाँया नामें जबाब जिख दें।"

जैसे ही मैंने पढ़ा। कितने सारे विचारों के ढेर में आकर मैं गिरा एक बार तो बाबू लाल (बबुआ) पर कोध भी आया क्यों कि जो स्थिति मेरी चल रही थी; वह व्यवधानित हो गई थी लेकिन ईक्वर की इच्छा मानकर मैंने इसको भी अंगीकार कर लिया और पलट कर दो वाक्य मैंने भी लिख दिये। पहला यह कि "आज निर्जला है"। दूसरा— यात्रा के बारे में लिखा कि "ईक्वर की जैसी इच्छा"।

बब्जा ने जो बद्रीनाथ की बात चलाई, उससे कुछ लगने जग गया था कि शायद पन्द्रह तारीख वाली बात सच हो जाये। खैर जो भी होगा देखा जायेगा। अब दो बातें मन में घूम रही थी। एक तो रात वाली घटना जिसके अन्तर्गत ताऊजी गंगा जी को परोसा समर्पित करते समय या उसके पहले किस प्रकार से मुझे चेटक देंगे या अपनी उपस्थिति का विश्वास दिलायेंगे । दूसरी बात थी......... "पन्द्रह मुण्डा" । पन्द्रह तारीख को भरतपूर पहुँचना । लेकिन दोनों बातें भविष्य की थी। उनका वर्तमान से कोई सम्बन्ध नहीं था। इसलिये भविष्य की चिन्ता छोड़कर फिर से मैं अपने आपको संयत करने की कोशिश करने लगा लेकिन अब मन में यह निश्चित हो गया था कि आज शाम को ही खाना खाना है। इसिलये अब मन में यही बात धूमने लगी थी कब शाम होगी कब भोजन खाने को मिलेगा। कई बार तो ऐसे विचार भी मन में आये कि अब दोपहर और शाम में क्या फर्क है ? दिन तो तीसरा आ ही गया और प्रातः काल निकल ही गया है। अब तो चाहे अभी समाप्त कर दो अथवा शाम को । खाना तो एक बार ही खाना है फिर विचार आता है कि अब आखिरी परीक्षा की घड़ी पर अपना धैर्य नहीं छोडना चाहिये। यही तो समय है अपने आपको तपाने का। बहुत देर बाद जब घडी देखता तो बडा भारी आश्चर्य होता कि अभी पाँच मिनट ही गुजरे हैं। उसी दिन मालुम हुआ कि जब हम समय के प्रति जागृत रहते हैं तो वह क्षण कितने ज्यादा लम्बे होते हैं। उस थोड़े से समय में कितना ज्यादा काम हम कर सकते हैं जबकि बहाशी में सारा जीवन यों ही निकल जाता है और हम कुछ भी नहीं कर पाते, रोते हुए इस संसार में आते हैं और पछताते हुए इस संसार से

१२१

पलायन कर जाते हैं। कहने का तात्पर्य यह है कि दोपहर के दो बजे से लेकर जार बजने तक का समय मेरे लिये सबसे कष्ट कारक समय रहा और वह कष्ट पूर्ण समय जिसके द्वारा में, मेरे शारीर की प्रत्येक हरकत के प्रति ही नहीं बिल्क मन की प्रत्येक विचारणा, प्रत्येक आशंका एवं मन की चपलताओं के प्रति होशपूर्वक उनका साक्षात्कार कर रहा था और उनसे केवल इस प्रकार की कठिन परिस्थितियों में हो सामना किया जा सकता है। तपश्चर्या का महत्व और उसका हमारे मन पर पड़ने बाला प्रभाव, उसी दिन ठीक से समझ में आया कि क्यों हमारे योगियों ने, मुनियों ने अभाव का रास्ता चुना ? क्यों कि अभाव के रास्ते की तपश्चर्या को साधते-साधते ''जीवन'' के अभाव को भी हम साधने को तैयार हो जाते हैं।

जैसे तैसे चार बजे; और समय काटने की गरज से तीन-चार दिन की बढ़ी हुई दाढ़ी काटने के बाद शीश में जब पहली बार शक्त देखी तो चेहरा काफी अन्दर धंसा हुआ सा तो लगा लेकिन किसी भविष्य के आशा ने मन पर उस समय लीपा-पोती कर दी। अब मैंने इशारों से बाबू लाल को बाल्टी लेने के लिये कहा और गंगा स्नान के लिये, कमरे से बाहर निकला और नीचे उतर कर बाजार में पंचामृत बनाने के लिये सामान खरीदा और लिखकर बाबू लाल का बताया कि दो जगह खाना ले ते दोंने में मिटाई पूड़ी साग अचार सब कुछ होना चाहिये। दूध-दही शहद, घी को बाल्टी में उालकर गंगा जी पर चल दिया। पंचामृत का पांचवा भाग गंगाजल छान कर वहां उालना था।

जब मैं और बाबू लाल गंगा घाट पर पहुंचे। घाट पर कोई पांच सात आदमी ही होंगे। कोई भजन कर रहा था, कोई स्नान कर रहा था, कोई-कोई बैठे-बैठे गंगाजी को देखकर आनन्द मग्न हो रहा था। घारा से चार पाच सीढ़ी ऊपर मैंने अपना सामान रख दिया। सामान के पास बाबू लाल बैठ गया। मैं धारा मैं उतर कर गोता लगाने लगा। जब दो-तीन डुबंकी लगा ली तब बाबू लाल ने कहा, "धारा में वेग अधिक है। ऊपर आ जाओ।" मैंने भी यही उचित समझा। ऊपर आकर मैंने अपने कपड़ों पर, बबुआ पर तथा सभी सामान पर पवित्र करने के उद्देश्य से गंगा जल के छीटे मारे, तत्पश्चात् पंचामृत तैयार करके गंगाजी के नाम पर परोसा लकर उसमें एक लाया रखकर और थोड़ा सा पंचामृत डालकर धारा के जल में खड़े होकर महारानी गंगे

## **1**२२ योग और साधना

का नाम लिया और धीरे से धारा में छोड़ दिया वह थोड़ी दूर कोई एक डेढ मीटर तक तैरा और बाद में डूव गया। लेकिन थोडी देर बाद ही पत्ते की पत्तल जिसमें वह सामान रखा हुआ था ऊपर तैर आयी और जल के तीव्र वेग के साथ वह गयी। इसमें तो कोई खास बात नहीं थी। क्योंकि बजन होने के कारण से पहले तो डूब गयी। बाद में बजन नीचे पानी में रह गया तो हल्की पत्तल ऊपर तैर कर वह गई। मेरे दिल की थड़कर्ने शायद कुछ तेज हो गई थी क्योंकि अब ही वह समय ·मा जब मुझे किसी प्रकार से, ताऊजी की तरफ से कोई संकेत मिल सकता था। खैर मैं फिर ऊपर सीढ़ियों पर आया दूसरी पत्तल में रखा सामान उठाया। एक रुपया का सिक्का रखा, थोड़ा सा पंचामृत डाल कर सीढ़ियां उतरने लगा। इस सारे के सारे कार्यक्रम को वहां उपस्थित लोग कौत्रहल से देख रहे थे क्योंकि अभी तक मैं मीन था और बब्जा से मैं केवल जरूरत भर के इशारों से काम चला रहा था। देखने में मैं कोई बाबा टाइप अथवा साधु-सन्यासी टाइप भी नहीं लग रहा था इसलिए अन्य लोगों का मेरे उस समय के क्रिया कलापों में अनायास ही उत्कच्छा जाग जाना कोई विशेष बात नहीं थी। दूसरे परोसा के सामान को लेकर कमर-कमर जल में पहुंचा। जिस प्रकार से भी ताऊजी के चित्र अथवा स्मरण मैं अपने मन में ला सका लाया। एक क्षण को मन में ही कहा यदि आपने वास्तव में मुझसे यह सब कुछ चाहा है तो मुझे भी सतुष्ट ही रखना, इतना सोचकर मैंने ठीक पहले की तरह ही सारा सामान बहती तेज धारा में छाड़ दिया मेरे छोड़ने भर की देर थी कि "मेरे सामने कोई तीन फुट दूर- लगभग पांच फीट की लम्बाई में और दो फीट या डेड फीट की चौड़ाई में पानी में एक गहरी दरार बनी और सारा सामान उसमें समा गया। मेरे पैरों के पास के पानी में कुछ भी बदलाव उस समयः नहीं आया। नहीं कोई डर व घबराहट मुझे लगी। बल्कि जैसा कि मेरे मन में विश्वास था, वह ही इस रूप में प्रकट हुआ था। उस स्थान पर खड़े-खड़े में तो उल्टे खुशी से झूम उठा था जबिक बगल में नहाने वाला एक अन्य व्यक्ति जैस-तैसे अपनी जान बचाकर सीढियों की तरफ भागा था। बबुआ भी वहीं बैठा यह सारा का तमाशा देख रहा था। उसने तो गंगा महारानी की जय जोर-जोर से बोलना शुरू कर दिया था अन्य लोगों का ध्यान भी इस घटना की तरफ हो गया था क्योंकि वह आदमी जो डर कर भागा था सबसे कह रहा था, ''कितने ही महिनों से मैं यहां स्नान कर रहा हूँ लेकिन किसी जन्तु को नहीं देखा और न महसूस किया, लेकिन

१२३

. आज तो पता नहीं यहां मगर आ गया था या कोई अन्य बाधा ? परमात्मा ही जानता है।" दूसरे किसी ने भी उसकी बातों को नहीं काटा लेकिन मैं चुप रहकर भी सारी स्थिति समझ रहा था। अब जबिक सारा कार्यक्रम सफलता पूर्वेक समापन की ओर था। अब केवल इतनी सी बात ही भेष थी कि कहीं भी महादेव जी के मन्दिर में शिवलिंग की पूजा करके मैं भी प्रसाद ग्रहण करूँ। पास ही एक बड़ा शिव मन्दिर था। मेरा विचार था कि पंचामृत से शिवलिंग को अच्छी तरह स्नान कराके फिर जलहरी से प्राप्त पंचामत को ग्रहण करूँगा। जब बबुआ ने पुजारी को अपना यह कार्यक्रम बताया तब पूजारी ने साफ इन्कार कर दिया था क्योंकि अब तो चार बज रहे थे और रोजाना दो बजे तक ही शिवलिंग को स्नान कराये जा सकते थे। दो बजे बाद तो भगवान का फुलों से अभिषेक हो जाता है। इस समय तो आप केवल आप दर्शन मात्र ही कर सकते हैं। कोई जल या पंचामत नहीं चढ़ा सकते हैं। वहां जब बिलकुल मना हो गई तो हमने सोचा, कोई बात नहीं। किसी दूसरे मन्दिर में जाकर अपना कार्यक्रम करेंगे। लेकिन हमें बड़ी निराशा हाथ लगी। जब दिसयों मन्दिरों में हमें वही कोरा जबाब मिला और लगा कि जैसा मैं चाहता हूँ वैसा होना शायद आज तो सम्भव नहीं है, कल प्रातः भले ही हो। मेरे सामने अह बात एक चुनौती के रूप में मुझे लगी, हो सकता है साधना के इस अन्तिम श्रोंपान पर मेरी परीक्षा ही ली जा रही है और जैसे ही यह विचार मेरे मन में भायाः भूख तथा निर्जलाकी वजह से प्यास से व्याकृत होते हुए भी मैंने एक संकल्प फिर से ले लिया। यदि प्रभुको ऐसी ही इच्छा हो तो मुझे यह भी स्वीकार है। लेकिन प्रथम प्रसाद तो जलहरी से ही प्राप्त करूँगा तब ही जल ग्रहण करूँगा। तथा तब ही मौन तोडुँगा। भने ही कल तक यह सब कुछ और क्यों न झेलना पड़े।

तभी एक बड़ा सुन्दर सा सन्यासी गली में से निकल कर बबुआ से बातें करने लगा। बबुआ ने सारी स्थिति उसे समझाई तब उसने एक रास्ता सुझाया कि ऐसा करो कि तुम्हें श्रद्धा से मतलब है। प्रसाद की एक बूद मिले या पान भर उससे क्या अन्तर पड़ता है। एक चम्मच के बराबर शिवलिंग पर चढ़ा दो और जम्मच के बराबर ही शिवलिंग की जड़ में चड़ा दो और जो कुछ उसके बाद जलहरी में टपक जाये उसे प्रसाद ग्रहण करके आप अपना कार्य सिद्ध करो। इसमें तुम्हें अड़ने की क्या आवश्यता है? फिर दुबारा से पुजारी से बातें करों। इसके बाद जब हमने

## योग और साधना

फिर दुवारा उसी पुजारी से बातें की तो आश्चर्य यह हुआ जो पुजारी पहले रूखा होकर बोला था। अब उसने सहज ही स्वीकृति दे दी। मन ही मन मैं उस सन्यासी का धन्यवाद दिये वर्गर रह न सका।

जब से गंगाजी में वह परोसा वाली घटना घटी तब से मैं अपने आंसुओं को बड़ी मुश्किल से रोक पा रहा था आंसू बार-बार बाहर आकर छलक छलक रहे थे। शिवलिंग पर पंचामृत चढ़ाकर जैसे ही सिर झुकाया आंसुओं का अट्ट श्रोत आंखों से पूट पड़ा। बड़ी मुश्किल से हिचकियां रुकी। तब कहीं जाकर सिर अपर उठा सका। मन्दिर से बाहर निकलकर प्रसाद पाने वालों में सबसे पहले वही सन्यासी खड़ाथा। उसने प्रसाद लेने के बाद इशारे से बता दिया कि यह ओं रों को बांट दो उसके बाद वह सन्यासी फिर कभी दिखाई नहीं पडा। सबसे अन्त में बबुआ के बाद मैंने थोड़ा सा पंचामत लिया भारत साधू समाज के कमरों के नीचे साध समाज की ही दकानों में पूडी कचौरी वालों की ही दकान है। वहीं से थोड़ा सा ही अन्त मैंने लिया। इन दो एक पूरी कचौरियों ने ही मुझे बहुत कुछ परेशानी में जाल दिया। उनका इतना भारी नशा उस समय मुझे हुआ कि मुझे उसका सहन करना भी कठिन हो गया था इसकी आशंका मुझे भी थी लेकिन उस समय सादा कच्चा खाना मिलना भी संभव नहीं था। मेरा चेहरा, जो पहले- जब मैं दाढ़ी बनारहाथा। सुखाहुआं और पीलालग रहाथा। इस थोड़े मे अन्न खाने के बाद ही सुर्ख गुलाबी लगने लगा था। बबुआ तो क्या मैं स्वयं भी उस आभा की देखकर आश्चर्यचिकत हये बगैर नहीं रह सका था।

घंटे आधे घंटे के बाद जब में संयत हुआ तो बबुआ से पूछा, "बद्रीनाय की टिकिट बुक करा आये"? "करा आया? तुमने तो जबाब में लिखा था कि ईश्वर की इच्छा। मैंने सोचा इनकी इच्छा जाने की नहीं है। इसलिये नहीं गया।" मैंने कहा, नहीं ऐसी बात नहीं है। अभी मई का दूसरा हफ्ता चल रहा है। हो सकता है कि वर्फ से अभी रास्ता ठीक नहीं बन पांया हो तथा बरसात भी अभी पड़ कर चुकी है। ऐसी बरसात में पहाड़ों में फिसलने की भी बोमारी रहती है। मैंने तो इसलिये लिखा था। रही मेरी इच्छा की बात— नर नारायण की तपस्थली को कौन तपस्वी अपने कार्यक्रम पूरा करने के बाद नहीं जाना चाहेगा। अब तो शाम होने को आयी है। कल सुबह अगर कल की ही बुकिंग मिल जाये

१२४:

तो बुक करा आना । अगर आगे की मिले तो वापिस भरतपुर चलेंगे ।

एक बात और जो मुझे बबुआ के कानों में डालनी थी १४ मुण्डा वाली लेकिन उसके सीधे सोधे कहने में मुझे एक शंका खड़ी हो गयी थी । वह यह कि अगर यह बात सत्य निकल आती है तो यह फिर जिन्दगी भर मेरा पीछा उस रूप में नहीं छोड़ने वाला है। रही बात किसी के भले और बुरे की, ईश्वर की इच्छा के बिना कौन किसी का भला चाह सकता है और कोन किसी का बुरा कर सकता है लेकिन फिर भी इतना तो में अपने से भी इच्छा रखता था कि थोड़ा सा इशारा इसको अवश्य दिया जावे जिसके जब वह बात यदि सत्य निकले तो उसको याद दिलाकर: तपस्या की प्राप्ति की ओर इशारा दिखाया जा सके।

इसलिये काफी सोच समझकर तथा अपने आपको बिल्कूल सहज बनाते हुये बहुत ही सहज भाव में मैंने बातचीत के दौरान बबुआ से बूछा, "क्यों बबुआ मुण्डे कितने और कौन से होते हैं? "वह बोला, "एक से नौ तक के होते हैं।" बात आयी गई हो गई। अगले दिन बारह मई को बारह बजे की सीट लेकर हम बद्रीनाथ रवाना हये। रात्रि को किसी जगह रूककर तेरह तारींख को दोपहर दो वजे बद्रीनाथ पहुँचे । सीधे गर्म कुण्ड पर जाकर स्नान किया । स्नान करने के बाद हम ३ बजे मन्दिर की सीढ़ियों पर पट खुलने का इन्तार कर रहे थे। साढ़े तीन बजे से दर्शन शरू हये। चार बजे प्रसाद वगैराह लेकर प्रसन्न चित्त वापिस बसः स्टेण्ड की तरफ इसलिये चल दिये शायद वापसी के लिये कोई बस मिल जावे और ऐसा ही हुआ । पौने पाँच बजे के करीब आखिरी बस हमें मिल गई। इस प्रकार हमने तेरहतारीख को ही बापिस ऋषिकेश की ओर लौटना शुरू कर दिया। रात्रि में फिर रास्ते में रूके। चौदह तारीख को ग्यारह या बारह बजे दोपहर को ऋषिकेश आ गये । ऋषिकेश से हरिद्वार आये वहाँ से बम्बई देहरादून हमसे निकल गई थी । हमने बस में बैठकर दिल्ली की यात्रा शुरू की, नई दिल्ली स्टेशन से हमें वह देहरा-दून मिल गई। इस प्रकार **१५ तारीख की सुबह साढ़े चार बजे या पांच बजे** लेट: होने की वजह से हम भरतपूर में थे। दिन भी शुक्रवार था। अभी तक तो सारीः की सारी बातें सच ही सिद्ध होती जा रही थी। करीब तीन-चार दिन बाद मैंने बबुआ से पूछा कि 'बबुआ जिस दिन हम आये थे उस दिन यहां हंडिया खुलीः

#### योग और साधना

356

होगी?" मेरा तो इतना कहनाथा जैसे वह सोते से जागा। बड़ी ही शोक-नीय दशा बनाकर बोला, "गुरू हमसे तो गलती हो गई और नुकसान भी हो गया।" मैंने पूछा, "क्या बात हो गयी?" तो बोला, " मेरे भाग्य में ही नहीं या। जुमने तो मुससे चलाकर पूछा था कि मुण्डे कितने प्रकार के होते हैं? लेकिन मेरे दिसाग में ही सूसा भर गया था।"

मैंने कहा, ''पागल ! इसमें ऐसी क्या बात है ? मेरे पास कोई नम्बर चोड़े ही था क्योंकि अगर मैं कुछ कहता भी तो यही कहता, १४ मुण्डा ! जबकि मुण्डा एक से नौ तक ही तो होते हैं।"

"बस-बस; अब और कुछ मत कहो। इतना ही कह देते तो काम बन जाता। १५ की इकाई ५ ही तो हुई वही पांच मुण्डा तो आया था।" बबुआ के इतने हिसाब किताब की बात जो मेरे मन में अभी तक किसी प्रकार से भी नहीं आयी थी। इसको सुनकर में भी अन्दर-अन्दर से रोमांचित हुये वगैर नहीं रह सका। तभी मुझे महात्मा गांधी की वह तथाकथित मानसिक आंवाज जो उन्हें कभी-कभी आकर मार्ग प्रदिश्ति किया करती थी, मुझे सत्य लगने लगी थी, क्योंकि महात्मा गांधी ने भी तो अफ्रीका के समुद्र तट पर आश्रम बनाकर भारत के स्वतन्त्रता के आन्दोलन की हाथ में लेने से पहले सन्यासियों जैसा जीवन बिताकर अपने आपको तपा लिया था और तभी उन्हें अन्तमन की आवाज को पढ़ने की कला समझ में आ गयी होगी कि बुद्धि की आवाज कौनसी है तथा अन्तमन की कौनसी ? हमेशा ही मैंने आज तक बुद्धि के कला कौशल को अन्तमन के अनजाने से बिल्कुल असम्भव से विखने वाले वो चार शब्दों के सामने हारते हुए पाया है। कितनी ही बार इस प्रकार की बातों के द्वारा प्रभावित होकर मेरे मित्रगण मुझ से प्रभावित होते रहे हैं।

यहां कुछ बातें मैं साफ कर देना चाहता हूँ क्यों कि इस मार्ग से अनजान लोग ऐसी अप्रत्यायित बातों को किसी व्यक्ति विशेष से सुनकर उसे भगवान या ईश्वर पुत्र या पैगम्बर या सिद्ध, फकीर और न जाने क्या क्या मानने लग जाते है और ऐसा मानकर अनजान लोग अपने मन में यह धारणा बैठा लेते हैं कि सिद्ध इस संसार में जिस प्रकार से चाहे घटनातों को बदल सकते हैं लेकिन यह गलत है जबकि

१२७

सत्य तो यह है इनको भविष्य की जानकारी वर्तमान में हो जाती है बस वह उसी के अनुरूप अपना कार्य पहले से शुरू कर देते हैं। इसमें से इस मिथ्या ग्रारणा को बिल्कुल निकाल देना चाहिये कि उसने अपनी बात को बड़ी सिद्ध कराने के लिये उन परिस्थितियों को अपने अनुकूल मोड़ लिया था जबकि वह परिस्थितियों के अनुकूल स्वयं बहुत पहले मुड़ गया था । महात्मा गाँधी मस्तिष्क तो से यह कभी नहीं चाहते थे कि हिन्दूस्तान के टुकड़े कर दिये कर जायें एक बार तो उन्होंने यहाँ तक कह दिया था कि हिद्स्तान के टुकड़े करने से पहले मेरे टुकड़े करने होंगे। लेकिन वह किस प्रकार इस सबको रोकेंगे उन्हें खुद पता नहीं था? उस समय अपने मस्तिष्क के पक्ष में उस आवाज की बड़ी बेचैनी से प्रतीक्षा कर रहे थे लेकिन समय की धारा में कुछ और ही होना निश्चित था। आवाज कहाँ से आती अथवा मार्ग दर्शन क्यों कर होता और यही कारण था कि गाँधी के देखते देखते हिद्स्तान का विभाजन हो गया और वे देखते रहे एक निरीह बालक की तरह। इसलिए यह अच्छी तरह समझ लेना चाहिये कि कोई भी सिद्ध हो, जो कुछ भी होना है इस प्रकृति में उसके खिलाफ वह भी नहीं जा सकता है। अगर पिछला इतिहास उठा कर देखें तो पता चलेगा कि कृष्ण न तो स्वयं महाभारत में हये जन विनाश को रोक सके और न ही अपने तथाकथित छप्पन करोड़ यादवों में फैली अव्यवस्था को ही रोक सके। राम अपना प्रभुत्व आज सारे संसार पर छोड़ रहे है लेकिन अपने समय में अपने प्रजा के घोबी को नहीं समझा सके। क्या गाँधी, राम, कृष्ण ये सब तपस्वी कहलाने लायक भी नहीं थे। क्या गांधी अपने मन की चंचलताओं पर विजय प्राप्त किये बिना ही आमरण सत्याग्रह का बत लेते थे और इतने लम्बे-लम्बे उपवास क्या एक भोजन भट्ट ले सकता था । राम चौदह वर्ष तक वन में रहकर तपस्वी ही तो हो गये थे। कृष्ण जिनको हम योगावतार ही कहते हैं। क्या पूर्व जन्म की तपस्या के बिना अपने बालपन से लेकर आजीवन अपने चमत्कारों से चमत्कारित कर सकते थे। तो कहने का मतलब सिर्फ इतना है- प्रार्थना के रास्ते से हम अपने मन की लहरों को पढ़ पाने में समर्थ होते हैं। क्योंकि तपश्चर्या के द्वारा हम विजातीय तत्वों से अपना बचाब करना सीख जाते हैं या दूसरे शब्दों में तपरचर्या के द्वारा हम अपनी उगी हुई फसल में से खरपतवार को उखाड़ कर फंकने में समर्थ हो जाते हैं। फिर हमारा शुद्धतम् स्वरूप बचता है जिसके अन्दर असीम सम्मावनों की आहट सुनाई बेती है अन्तंमन की शक्तियों की पग ध्वनि सुनाई देती है। जिसके कारण हमारी क्षमताओं में असीमित बृद्धि हो जाती है

#### योग और साधना

१२५

उसकी सहन शीसता बड़ जाती है अब बह दुखों की परवाह नहीं करता । जब उसकी दुख ही विवलित नहीं करते तो मुख भी उस पिषक को पथ से नहीं मटका सकते. । वह अपने शब्दों पर, अपने आदतों पर, अपने शरीर की क्रिया कलापों पर, अपने मान सम्मान की परवाह किये बिना, अपनी साधना की शक्ति से बित्त की वृक्तियों पर संयम बरतने लगता है ।

ये तमाम वातें एक ब्रह्म ज्ञानी के लिये खेत में खरपतवार के समान ही तो है और इनसे साधक अपनी क्षमतानुसार छुटकारा पाकर और मग्न होकर प्रभू की लीला का रसास्वादन करता रहता है वह इन्द्रियों में रहते हुये भी इन्द्रियतीत रहता है। जैसे कीचड़ में रहते हुये कमल का फूल। उस कीचड़ से बिना कोई सम्बन्ध बनाये एक दम साफ सुथ रा और सुन्दर रहता है। कमल को देखकर तो लगता ही नहीं कि यह प्यारा सा फूल इस कीचड़ में से ही जन्मा है। वह कीचड़ में रहकर भी किसी दूसरे प्रकार की आभा, किसी दूसरी दुनियां के अनीखे आनन्द की खबर देता है। हम जब जब प्रार्थना में उतरते हैं हमारे ऊपर से इन्द्रियों की पकड कम होती चली जाती है। प्रार्थना के द्वारा हमें जो प्राप्ति होती है। उसका सबसे बड़ा पहलू ही यह है कि उसके बाद हम इन्द्रियों के गुलाम न रहकर इन्द्रियों को सवारी के रूप में इस्तेमाल करते हैं। क्योंकि उनकी व्यर्थता का हमें पता चल जाता है। जब हमें किसी के स्वरूप का पता विजातीय के रूप में चल जाता है तो हम उसे या उसकी साम्राज्ञताको क्यों कर सहन करेंगे? अगर कुछ बचाकर भी रख छोड़ेंगे तो वह भी जानबूझ कर इसलिये कि सिर्फ उनसे जो फायदे लिये जा सकते हैं वे ले लिये जायें क्योंकि प्रत्येक स्थिति के दो पहलू होते हैं एक अच्छा दूसरा बुरा। जब हम अपना होश जागृत कर लेते हैं तब हम उज्वल पुष्ठ का उपयोग करने के लिये ही इन्द्रियों का उपयोग करते हैं। इसी स्थिति को हम इन्द्रियों रूपी घोड़ों को शरीरिक रूप में स्वयं सवार बनकर जोतना कहते हैं। इसमें ध्यान रखें—इन इंद्रियों का संसार इतना विस्तृत या इतना मायावी है कि कई बार आपको लगेगा कि हम इन्हें जोत रहे हैं लेकिन ऐसा भी हो जाता है बाद में हमें पता चलता है कि वास्तव में सही बात हो तो यही रही कि "अप्रत्यक्ष रूप से हम ही जतते रहे हैं।

आप किसी अनजान मुहल्ले से गुजरते हैं तो उस मौहल्ले के कुत्तें आप पर भौंकते हैं। अगर आप उनसे कतरा कर भागना चाहते हैं तो समझ लीजिये आपका

378

पीछा वे कभी भी नहीं छोड़ने वाले हैं और जितना आप उनसे भागोगे उतना-उतना और आप उनको अपने पीछे-पीछे पाओगे । लेकिन एक और दूसरी परिस्थिति है । यदि आप हिम्मत से होशपूर्वक गीर से उन कृत्तों की आँखों में आँखें डालकर देखना णुरू कर दें तो वे आँखों के जरिए ही वे आपसे पराजित हो जायेंगे। वे आपके ऊपर भौंकना तो छोड़ ही देंगे साथ ही थोड़ी देर बाद आपके सामने से वे नदारद भी हो जायोंगे। लेकिन ध्यान रखना ! ऐसा तभी होगा जब आप उनसे भागेंगे नहीं बह्कि उनका हिम्मतपूर्वक सामना करेंगे।

ठीक एसी ही स्थिति इन एन्द्रिक वासनाओं की है। अगर आप बचकर भागना चाहते हैं तो भागोंगे कहाँ ? क्योंिक ये तो हमारे अन्दर हैं जहाँ जहाँ हम जायेंगे वहाँ-वहाँ इनको भी पायेंगे अपने आपके अन्दर । इनसे आप भाग तो नहीं सकते ! अगर मेरे मन को क्रोध की बीमारी है तो जिस समाज में जिस देश में जाऊँगा; क्रोध भी मेरे चित्त के साथ ही जाएगा। यह ऐसा नहीं है कि एक पैर खराब है तो उसे कटवा दिया, पीछा छ्टा इस वीमारी से। आप सारा का सारा शरीर भी विच्छेद कर दें तब भी आप अपने मन की बीमारियों तक नहीं पहुँच सकेंगे। ये बीमारियाँ शारीरिक नहीं हैं ये अगरीरी हैं और इनका स्थल है हमारा मन, ध्यान रहे मस्तिष्क नहीं ! क्योंकि मस्तिष्क यन्त्र है शारीरिक । इसलिए इनका उपाय शारीरिक नहीं हो सकता। इनका उपाय भी मानसिक ही होगा। मन के किसी कोने से ही मानसिक यन्त्र खोजना होगा और यह उपाय प्राप्त होता है तपश्चर्या से, प्रार्थना से, होश पूर्वक जागरण से, चिन्तन से मानसिक शक्ति के रूप में । दूसरे शब्दों में प्रार्थना से सिद्धियों की प्राप्ति होती है। सिद्धियाँ क्या हैं ? उनके स्वरूप की वास्तिविक परिभाषा या व्याख्या क्या है ? इस बारे में जब हम गौर करते हैं तो हम अपने आपको फिर वहीं खड़ा पाते हैं। जहाँ मन पर विजय प्राप्त करने वाले व्यक्तियों को ही हम सिद्ध मानते हैं।

संशय सिर्फ इतना है वह किन ऊँचाइयों तक अपनी सामर्थ्य बढ़ा चुका है या वह कितना सामर्थ्यवान है । मन की ऊँचाइयों को छूने में जितना ऊँचा पुरुष उठता जाता है। उसकी पहुँच उतनी गहरी होती चली जाती है। जैसे कोई साधक अपनी उस मानसिक शक्ति को शारीरिक उपयोग में लेता है तो वह अपनी काया को नि-रोगी रखने में सक्षम हो जाता है, जैसेकि दयानन्दसरस्वती, इसी प्रकार यदि कोई अन्य योग और साधना

१३०

साधक इसी मानसिक शक्ति को अपनी बुद्धि के विकास में लगा देता है फिर तो उसके मुँह से जैसे साक्षात माँ सरस्वती ही बोलती है। जैसे विवेकानन्द, रजनीय । कोई अन्य इसका उपयोग अपनी तपस्या में ही लगा देते हैं जिसके द्वारा वह और ज्यादा कठिन तप करने के लिए अपने आहार के संयम पर इतनी क्षमता बढ़ा लेता है कि वहाँ तमाम शारीरिक विज्ञान फेल हो जाता है कि तमाम शरीर जिन्दा रहने के खिलाफ है फिर भी प्राण कहाँ अटके रह जाते हैं ऐसे कई एक अवसर गाँधीजी के जीवन में आए हैं। विनोबा ने भी इसी प्रक्रिया को भली-भांति परखा था। कुछ लोग अपनी मानसिक क्षमता बढ़ाते हैं जो एक जगह ही बैठे-बैठे अपने विचारों को टैलीपेंथी के द्वारा अपने इच्छित व्यक्ति के पास भेज देने की क्षमता रखते हैं इस प्रकार के कितने ही सन्त हमारी संस्कृति की कथाओं में मौजूद हैं तथा आज भी यदा कदा प्रत्यक्ष दिशयों द्वारा ऐसे व्यक्तियों से मिलन होना बताया जाता है कि फलां सन्यासी के पास पहुँचने पर उसने हमारा नाम गाँव आने का प्रयोजन एक प्रकार से हमारे मन को पढ़कर ही बता दिया। कुछ लोग अपनी आँखों के रास्ते से आपकी चेतना को प्रभावित करने की क्षमता जागृत कर लेते हैं और अपने सामने वाले व्यक्ति की आँखों में आँखें डालकर ही उसे अपने इच्छानुसार प्रभावित कर देते हैं अथवा सम्मोहित कर देते हैं। ये सब सिद्धियों के अनन्य रूप हैं जो हमें अपनी लगन, नेहनत और तपन से प्राप्त होती है।

696969



#### अध्याय ६

# कुण्डलिनी का स्थान

बहुत से ब्यक्तियों में एक प्रकार की बीमारी रहती है जिसमें वे अपनी बुद्धि कौशल से प्रत्येक अच्छी या बुरी बात की काट करना अपना अधिकार समझते हैं। परन्तु क्यों चाहते हैं, वे ऐसा ?

इस बात का तो स्वयं उनको भी पता नहीं रहता, यह सच है कि बुद्धि तक की बातों से तो वे पूर्णतया परिचित अच्छी तरह से रहते हैं। परन्तु बुद्धि से बाहर की बातों को जब उनके समक्ष रखा जाता है तो उनमें बात की गहराई तक समझने की अपेक्षा अपना फैसला देने की तत्परता ज्यादा रहती है और कहते हैं—ये सब मिध्याश्रम की बातें हैं बिना बुद्धि के कुछ भी नहीं हो सकता। इस प्रकार के बुद्धि जीवी उस बात को तो मान्यता प्रदान करते हैं। जिसको इस संसार के गिनती के दस बीस वैज्ञानिकों ने ही जाना है। लेकिन ये लोग उस कथन की पुष्टि करने को तैयार नहीं होते, जिसको संसार के लाखों व्यक्तियों ने स्वयं अपने अनुभव से ही जाना है।

वैज्ञानिक डार्बिन ने एक बात अपनी समझ से जानकर कि मनुष्य बन्दर की सन्तित है अथवा तूर्य से पृथ्वी के अलग होकर ठण्डा होने के बाद (सूक्ष्म एवं कोशिकी माइक्रोस्कोपिक जीवों से हुई) वर्षा से उत्पन्न कीचड़ में से आदमी पनपा है; यह कहकर इस संसार को पूरी एक ज्ञताब्दी तक भ्रम में डाले रखा। लेकिन आज सर फेह हाइले ने डार्बिन के मनुष्य की उत्पत्ति के सिद्धान्त की रूपरेखा ही बदल दी है। उनका तो यहाँ तक कहना मेरे अनुसार यह सिद्धान्त ज्यों का त्यों कात्रम ही नहीं है। वे कहते हैं कि मनुष्य जैसा जीव एवं अद्भुत क्षमताओं बाला प्राणी ब्रह्माण्ड के किसी अन्य नक्षत्र से ही इस पृथ्वी पर उतरा है। और यहाँ आकर उसने अपनी वंश बृद्धि की है। पहले ये वृद्धि की बीमारी से प्रस्त लोग डार्बिन को मानते रहे थे, अब ये ही बीमार सर फोह हाइले की बातों को मानने लग जावेंग। कुछ बहुत ज्यादा

#### योग और साधना

अन्तर नहीं है; डार्बिन और हाइले की बातों में, क्योंकि न तो डार्बिन ने ही कीचड़ से आदमी पैदा करके दिखाया था और न ही हाइले ही ब्रह्माण्ड के किसी नक्षत्र से मानव को उतारकर दिखा रहे हैं। दोनों ने ही बुग्द्ध, कल्पना और अपनी वैज्ञानिक क्ष मताओं का ही उपयोग करके अपना सिद्धान्त प्रतिपादित किया और दोनों ही तथ्यों से परे रहे हैं आज भी। सभी ने मानव की उत्पत्ति या प्रकृति में जीव की उत्पत्ति को जानने के लिए इस मानव देह से बाहरी तथ्यों पर अपना समय खर्ज किया है, उन्होंने सोचा है कि कहीं न कहीं कीचड़ में अथवा ब्रह्माण्ड में इसका कारण होना ही चाहिए।

जबिक हमारे ऋषियों ने, हमारी देश की संस्कृति के शिक्षकों ने हमें स्वयं पर जोर देने के लिए कहा है। उन्होंने हमेशा कहा कि यदि तुम इस प्रकृति के ज्ञान के बारे में जानना चाहते हो तो उसे बाहर मत खोजना नहीं तो तुम्हें भ्रम के अलावा कुछ नहीं प्राप्त होगा। यदि तुम्हें प्रकृति के द्वार पर दस्तक देनी है या प्रकृति के ज्ञान के कपाट तुम्हें खोलने हैं तो तुम स्वयं से हो उस यात्रा को शुरू करना। क्योंकि तुम स्वयं भी तो प्रकृति के एक अंश ही हो और जितना ज्यादा अच्छी तरह से प्रयोग तुम अपने ऊपर कर सकते हो, दूसरे के ऊपर प्रयोग करने का कोई भी तरीका तुम्हारे पास कहाँ है ? लेकिन बुद्धिवादी लोग यह कहते हैं सिर तो हम किसी दूसरे का मूड़ें और सीख जायें हम । हमेशा वृद्धि हमें अनुभव करने से बचाती है। क्योंकि सबसे ज्यादा कठिनाई अनुभव के दौरान उसको ही झेलनी पड़ती है। हम कोई नया काम शुरू करते हैं तो हमें उस योजना पर हजारों बार सोचना पड़ता है। बड़ी रिस्क उठानी पड़ती है, बड़ी तैयारी करनी पड़ती है, तब भी क्या भरोसा कि हम सफल होंगे ही । केवल इसी झंझट की वजह से ही बुद्धि हमें हमेशा बचाती रहती है। जहां हम हैं ठीक हैं। खूब खाना मिल रहा है। खूब मजे हो रहे हैं। क्या जरूरी है कि बेकार में हम अपने जीवन का समय बर्बाद करें। लेकिन जो खोजी पुरुष होते हैं वे कुछ और तरह के होते हैं जिन्हें कुछ करना होता है वे इन सवालों की व्यर्थ का बोझ मानकर ऐसे उतारकर रख देते हैं जिस प्रकार सम्राट रात्रि को सांते समय अपने मुकुट को उतारकर रख देता है।

इसलिए हमें अपने अस्तित्व के श्रोत को यदि जानना है तो व्यर्थ के प्रक्तों के बोझ से अपने मस्तिष्क की शक्ति को व्यय होने से बचाना होगा, जो विचार हमें

# कुण्डलिनी का स्थान

१३३

पास्तै पर यात्रा शुरू करते समय हतोत्साहित करें उन्हें वे जिस प्रकार आपके मिस्तिष्क में आयें उसी प्रकार उनको गौर पूर्वक ध्यान देकर देखें और अपने मानस भटल पर से तिरोहित हो जाने दें। विचारों से छुट्टी पा जाने का सर्वोत्त म साधन यदि कोई इस दुनियाँ में है तो वह है "ध्यान"!

ध्यान की अवस्था में हम अपने आपको विचार शून्य पाते हैं। लगनपूर्वक ध्यान का केवल साल छः महीने अभ्यास करने के पश्चात् ही हम जान जाते हैं कि ध्यान ही वह साधना है जिसके द्वारा हम अपने मस्तिष्क पर नियन्त्रण प्राप्त कर सकते हैं। अब तक हम अपने मस्तिष्क को ही इस देह का संचालक मानते रहे हैं। जबिक ध्यान सिद्ध करने के पश्चात् हम अपने मन को अपने ऊपर संचालित करते हुए प्राते हैं। तब ही इस बात को ठीक से जान पाते हैं कि बुद्धि और मन दो अलग अलग चीजें हैं तभी हम इस बात से भी परिचित होते हैं कि वृद्धि कुछ अलग ही कहती है हमसे और मन हमें और कहीं ले जाना चाहता है। बुद्धि के द्वारा हम अपने सरीर को लेकर बैठते हैं अपने कमरे में ध्यान करने को लेकिन मन के द्वारा हम स्वयं पहेंच जाते हैं हजारों मील दूर। वहीं के दृष्य से हम अपना इस कदर सामंजस्य बैठा लेते हैं कि यह भूलना भी कठिन हो जाता है कि हम अभी थोड़ी देर . **पह**ले उस स्थान पर नहीं थे। लेकिन इस कल्पना की शक्ति को या इन मानसिक श्वक्तियों को हमारा विज्ञान मस्तिष्क की ही शक्तियाँ मानता है। इसी बात का सहारा लेकर बुद्धिजीवी अपने अहम् में रह जाते हैं और मन की शक्तियों को भी बुद्धि की शक्तियाँ ही मान लेने की गलतियाँ कर जाते हैं। चूंकि उनके मस्तिष्क के द्वारा कोई चमत्कार उन स्वयं को नहीं होता है इसलिए दूसरे अनपढ़-गंवार बाबाजी अथवा सन्यासियों के द्वारा कथित चमत्कारों को ये लोग अन्धविश्वास, ढ़ौंग या धोखा-·धड़ी की उपमा देते हैं, और हम संभी देखते हैं, इस वैज्ञानिक युग में भी आध्यात्म की शक्ति का प्रचार कम नहीं बल्कि ज्यादा ही हुआ है। इस विशय में रुचि अव हमारे देश के ही नहीं, सारे संसार के पढ़े लिखे विद्वानों में (बींसवी सदी जिसको हंग वैज्ञानिक सदी के रूप में जानते हैं। जिसका आधार अनन्य महान वैज्ञानिक हैं) श्रुरू हो चुकीं हैं।

जितना-जितना भारतीय दर्शन पर आवात किया गया उतना-उतना ही यह दर्शन सर्वमान्य होता गया है। अगर फिर भी कोई कमी दिखाई देती है तो वह है

#### योग और साधना

भारतीय दर्गन के सिद्धान्त का समय के अनुसार उसके प्रचार का नहीं होना अथवा उसकी व्याख्या आज की वैज्ञानिक भाषा में नहीं होना ही रहा है। ध्यान की इन्हीं शक्तियों के बारे में मैंने पहले भी लिखा है और यहाँ भी यह प्रसंग इसलिये ही उठाया है क्योंकि बुढिजीवी मस्तिष्क के अलावा किन्हीं अन्य मानसिक शक्तियों को मानता ही नहीं है। शरीर में फैंफड़ों से नीचे और मल मुत्र केन्द्रों से ऊपर के हिस्से को यदि हम अपने अज्ञानवश पेट कहें तो यह हमारी ही नासमझी है। माना कि यह पेट है लेकिन उसमें आमाशय भी है, अति भी हैं, गुर्दे भी हैं। अगर हमें पेट को आन्तिरक और सूक्ष्म रूप से जानना है तो इसके अन्दर के विभिन्न अवयवों को अलग-अलग करके समझना ही होगा। नहीं तो हम समझकर भी तथ्य से चूक जायेंगे।

यदि हमने ठीक इसी प्रकार अलग-अलग भाग करके अपने आप को नहीं समझा तो वही गलती यहाँ भी हो ही जाएगी। इस बात को बार-बार और अलग-अलग तरह से लिखने का मेरा मतलब बड़ा गहन है और वह यह है कि नुलनात्मक रूप से आध्यात्म और विज्ञान के सिद्धान्तों में कुछ अन्तर है """ समझ का। विज्ञान तो तथ्य चाहता है और तथ्य भी ऐसे, जिनको हम अपने पाँचों कर्में द्वियों और जानेन्द्रियों के द्वारा जान सकें। जबिक आध्यात्म 'अतिन्द्र्य' के अनुभवों में आई बातों को भी मानता है। इसी कारण से जब तक विज्ञान अपने समझने के तरीके को नहीं बदल लेता तब तक यह आध्यात्म के मुकाबले में अधूरा ही रहेगा। यही कारण है कि पश्चिम में लोग विज्ञान के द्वारा असंख्य ऐशो-आराम की चीजों को प्राप्त करने के पश्चात् भी अपने आपको अधूरा ही महसूस करते हैं। तब वे हार-कर प्रकृति की भरण में आश्रय लेते हैं अथवा आध्यात्म की दुनियां में आत्मा कहे जाने वाले भारत की शरण लेते हैं। इसी कारण से आध्यात्म के हमारे भारतीय शिक्षकों को सारे संसार में तम्मान मिलता है। उनमें चाहे विवेकानन्द हों, महसूस थेगी हों, रजनीण हों या धीरेन्द्र ब्रह्मचारी।

आध्यात्म को समझने के लिए यदि हम आज के विज्ञान से प्रभावित रहकर इसको समझने की कोशिश करेंगे तो करीब-करीब असम्भव ही होगा क्योंकि आज का विज्ञान मानसिक शक्तियों को भी सीधी निगाह से नहीं देखता जो कि इन्द्रियों के अन्दर ही है। फिर कैसे माना जाए कि यह मन के पार की बातों को मानने को

## क्ण्डलिनी का स्थान

१३४

लैयार हो जाएगा। इसलिए मेरी प्रार्थना आपसे यह है कि आध्यात्म में आगे के अध्यायों को समझने के लिये आप किसी भी पद्धति से अप्रभावित रहें इससे मेरा तात्पर्ययह है कि आप किसी भी पूर्वाग्रह से ग्रसित न रहें।

हमारे शरीर विज्ञानी कहते हैं कि हमारे शरीर में जो ताकत पैदा होती है वह हमारे भरीर के कोषों में पैदा होती है। यानि कि हमारे भरीर के हाड माँस का प्रत्येक कीप अपने आप में एक इकाई है या एक बिजलीघर है। हमारा जरीर इन कोषों की वजह से ही जीवित दिखाई पड़ता है और इन्हीं की शक्ति के द्वारा ही हमारे शरीर के अंग प्रत्यंग क्रियाशील रहकर इस संसार का अनन्य कार्य करते हैं। इसके विपरीत आध्यारम में हमारे शरीर में जीवित रूप में दिखाई देती ऊर्जा का एक स्रोत होता है। इसी ऊर्जा के स्रोत से सम्पूर्ण शरीर को अथवा सम्पूर्ण कीयों को ताकत पहुँचती है। अगर हम इन मैडीकल साइंस वालों की बात मान भी लें तो भी बात पूरी नहीं हो जाती क्योंकि हमारे मन में एक शंका पैदा होती है। जिसका जवाब मैडीकल साइंस बालों के पास नहीं है। जैसे वे कहते कि प्रत्येक कोष अपने आप में एक पावर इकाई है। यानि कि वह अपनी शक्ति आप पैदा करता है स्व-तन्त्र रूप से । स्वतन्त्र अस्तित्व में इसका मतलब है यदि उसे अपने शरीर के बाहर निकाल वें तो उसे जीवित रहना चाहिए लेकिन ऐसा नहीं होता। किर क्या हम यह मार्ने कि वह अपने आप में ''पावर हाउस'' नहीं है। हमारे शरीर में असंख्य कोष मृत अवस्था में भी रहते हैं। लेकिन हम मर नहीं जाते। जबकि हमारे शरीर के बिनाएक भी कोष जिन्दानहीं रह सकता।

सीधी-सी सरल बुद्धि भी इस बात को समझ कर यह निष्कर्ण निकाल लेगी कि कहीं न कहीं से किसी न किसी प्रकार इन छोटे-छोटे कोषों को जीवित रहने के लिये शक्ति हमारे शरीर से ही मिलती है। अब जब हम यह मान लेते हैं कि हमारे शरीर में से ही इनको ताकत मिलती है। तब हमारे सामने एक तथ्य उभरकर आता हैं कि हमारे धरीर के किसी न किसी कौने में कहीं न कहीं ऐसा केन्द्र होना चाहिये जहाँ से प्रत्येक कोष को ताकत मिलती हैं लेकिन यह शरीर तो सारा का सारा कोषों से ही तो मिलकर बना है। ऐसी कोई जगह खाली ही नहीं जिसमें कोई कोष नहीं हो। मैंडिकल-साइंस को तो मिली नहीं है। और मिल भी नहीं सकती है। क्योंकि जिन आधारों को आधार बनाकर उस केन्द्र को वे ढूँड़ते हैं

## योग और साधना

वह उन आधारों **की पकड़ में नहों आ सक**ता है। जबकि वह हमारी मानसिक अनुभव की पकड़ में आ जाता है। उसको अपने अनुभव में लाने के लिये तथा उसका पता चलाने के लिये भी हमें बड़ी विचित्र स्थिति में से होकर गुजरना होता है।

जैसे इसे ऐसे समझें, हमें अपनी आँख का पता तब चलता है जब हमारी आँख में कोई बाधा पैदा हो जाती है अन्यथा सारे दिन इन आँखों से देखने या कार्य देने के पश्चात् भी हमें हमारी आँखों के होने का आभास हमें नहीं होता। इसी प्रकार शरीर के प्रत्येक अंगों के बारे में जानने के लिये इसी सिद्धाँत को ठीक से समझें। हमें हमारे शरीर का पता तब ही चलता है जब वह रुग्ण हो जाता है जब उसको कोई रोग या बाधा आ घेरती है, हम दिन भर में एक बार भी शरीर के बारे में बात-चीत नहीं करते । यदि आप किसी बीमार व्यक्ति से मिलने जायें तो जब तक आप उसके पास रहेंगे। वह अपने शरीर से सम्बन्धित बातचीत ही करता रहेगा। कभी कहेगा, पड़े-पड़े कमर दर्द कर रही है, कभी कहेगा सर फटा जा रहा है। ऐसे क्यों कहता है वह ? वह इसलिए कहता है कि उसका शरीर सामान्य नहीं है और जो चीज सामान्य नहीं होती हमारे शरीर में यह सबसे प्रथम हमारे अनुभव की दिष्ट में आ जाती है। ठीक इसी सिद्धांत के अनुसार यदि इस उर्जी के स्रोत या केन्द्र पर दृष्टिपात करना है तो अपने अनुभव में लाकर किसी न किसी प्रकार से हमें केन्द्र पर बाधा उपस्थित करके वहाँ उस केन्द्र की स्थिति को असामान्य करना ही होगा, और जैसे ही उस केन्द्र की हम असामान्य अवस्था में ले अधेंगे तो निश्चय ही हमें उसकी जानकारी हमें अपने अनुभव में हो ही जावेगी। इसमें कोई शंका या संशय की गुंजाइश किसी भी स्थिति में नहीं है।

अब चूँ कि वह शारीर के किसी भी अंग विशेष का मामला नहीं है। वह तो हमारी जीवनी शक्ति का मामला है। इसलिए हमें अपने जीवन पर ही खतरा भोल लेकर अनुभव करना होगा। तभी हम उस केन्द्र को जान सकेंगे। आध्यात्म में इसी सैद्धान्तिक प्रक्रिया को योग साधना के द्वारा अपनाकर हम उस शक्ति के हैन्द्र को जान लेते हैं।

आप कभी न कभी नुमायश में इंजन से या आदिमयों द्वारा चलाये जाने

# कुण्डलिनी का स्थान

**१३**७.

बाले झूलों में या रहट जिनमें ऊपर से नीचे की तरफ और नीचे से ऊपर की तरफ चक्कर लगाते हैं, अवश्य ही बैठे होंगे । बहुत से लोगों को, औरतों को, बच्चों को उनमें बैठने में डर भी लगता है। बहुतों को तो मैंने आंसुओं से रोते हुये भी देखा है। बहुतों का तो उस समय अपने सामान्य बन्धनों पर से संयम तक हट जाता है। कभी सोचा आपने ऐसा क्यों होता है? आखिर ऐसा क्या हो जाता है? झूले में बेठे-बैठे की हमारी सारी बुद्धिमानी, हमारी सारी की सारी शारीरिक ताकत, हमारा अहम, हमारा तेज, हमारी विद्या का उस समय कहीं कुछ पता नहीं चलता और जिन-जिन बातों के द्वारा हमारी अपनी पहचान होती है। हम सब भूल जाते हैं। अगर हमें कुछ समय का अनुभव जो हमारी याददास्त में रहता है वह केवल यही रहता है कि बहुत तेज गुलगुली हमें अपने शरीर में महसूस होती है और वह इतनी तेज होती है कि वह हमको अपनी सामान्य अवस्था में भी नहीं रहने देती है। ध्यान रहे वहाँ शरीर बिल्कुल ठीक रहता है उसके लिये कोई बाधा उत्पन्न नहीं होती। अगर कोई बाधा उत्पन्न होती है तो वह हमारे स्वयं के लिये, न कि शरीर के लिए। इसलिए उस समय हमें शरीर का ध्यान नहीं आता बल्कि ध्यान आता है हमें अपने स्वयं के अस्तित्व की असामान्यता के प्रभाव का जो तेज गुलगुली या सन्नाहट के रूप में हमारे सामने उपस्थित होता है। अब जरा गौर करें वह झूला हमारे अस्तित्व को किस प्रकार बीमार कर देता है ?

वैज्ञानिक रूप से तो नहीं लेकिन आध्यारिमक रूप से हम इस स्थूल शरीर के अलावा सूक्ष्म शरीर मानते हैं और जो लोग उसके अनुभवों को प्राप्त कर लेते हैं। वे इसे हकीकत भी मानते हैं ये दोनों शरीर हमारी देह में सामंजस्य बनाकर एक दूसरे में समाये रहते हैं। जब तक हमारा मस्तिष्क बिस्कुल स्वस्थ्य अवस्था में रहता है तब तक इन दोनों में कोई प्रतिरोध नहीं होता। लेकिन जैसे ही किसी बाहरी या आन्तरिक कारणों से मस्तिष्क की क्षमता चुक जाती है। सूक्ष्म शरीर स्थूल शरीर को छोड़कर बाहर निकलने लगता है। क्योंकि मस्तिष्क के फेल हो जाने के पश्चात् हमारे मन का सामंजस्य जो कि मस्तिष्क के साथ था उसमें विग-ज़ान आ जाता है। यही कारण है कि मन पर आधारित सूक्ष्म शरीर मं और मस्तिष्क पर आधारित स्थूल शरीर के बीच की सन्धि में दरार पड़ने लगती है। झूले पर झूलते समय जब हम उपर से नीचे की ओर आते हैं एकदम गिरने के समान। तब इस अग्रत्याशित घटना के कारण मस्तिष्क अपना सन्तुलन खो ही तहे

#### योग और साधना

बैठता है। ठीक उसी समय हमारा शरीर अपने केन्द्र से जहाँ सूक्ष्म शरीर अपनी शक्ति के साथ केन्द्रित रहता है स्थूल शरीर से बाहर निकलने की तैयारी करता हैं और यही तैयारी हमें अजीब सी तीक्ष्णता गुलगुली या सनसनाहट के रूप में महसूस होती है।

आपने स्वयं भी महसुस किया होगा कि जिस समय हम झूले से एकदम नीचे आते हैं तब हमारी गुदा एवं योनि का क्षेत्र अपने आप अन्दर की ओर भिंच जाता है। क्योंकि सूक्ष्म शरीर के साथ-साथ ही हमारी प्राणों की शक्ति इस शरीर के बाहर निकलती है। इसलिए यथार्थ में हमारा शरीर उस सूक्ष्म प्राणकीय शक्ति को शरीर से बाहर जाने से रोकने के लिए ही इस किया को अपने आप सम्पन्न करता है। आध्यात्म में हम इसी प्रक्रिया को मूल बन्ध लगाना कहते हैं और जिस केन्द्र पर हमारे प्राण असामान्य होते हैं उस शक्ति के केन्द्र को हम ( योनि और गुदा के बीच का क्षेत्र) कुण्डलिनी क्षेत्र कहते हैं। हमारे शरीर में यही है वह कुण्ड जिसमें से हमारे सम्पूर्ण शरीर को जीवनी शक्ति मिलती है उस केन्द्र से जो शक्ति संचालित होती है उस शक्ति को "कुन्डलिनी शक्ति" कहते हैं।



## अध्याय १०

# जीव की संरचना

अब हम इस बात पर गौर करेगें कि वह कुन्डिलिनि शक्ति हमारे शरीर में कहाँ से, किस रूप में तथा किस तरह से आकर विराज गई है। हमारा शरीर पांच तरबों से बना है जिनमें जल, अग्नि, बायु, पृथ्वी और आकाश तरव शामिल हैं। इन पांचों तरवों में से चार तरबों को तो हम अपनी बुद्धि से भी जानते हैं। जैसे हमारे शरीर के खून में जितना भी द्रव्य रूप है वह जल ही है। हमारा तापमान जो सदा एक जैसा कन्ट्रोल होता रहता है वह अग्नि है। वायु या प्राण वायु को हम निरन्तर उपयोग में लाते हैं। पृथ्वी तरब का अर्थ है टोस रूप। वह हमारे शरीर का यह भाग है जिसमें माँस, अस्थि आदि आती है लेकिन पाँचवां तरब जब तक इसमें नहीं मिल जाता तब तक इस शरीर का चक्र पूरा नहीं होता। क्योंकि जब तक आकाश तरब के रूप में प्राण ही नहीं होंगे तो इस शरीर में सारा सामान रहते हुये भी वे स्थूल तरब स्वतः ही मिट जायेंगे।

जैसे मृत व्यक्ति का तापमान एकदम तो गिर नहीं जाता उसमें भी घण्टे दो चण्टे लग ही जाते हैं। हाड़ माँस तो सब रहते ही हैं जल भी कहीं उड़ नहीं जाता, रही बात वायु की उसको भी कृत्रिम रूप से लगातार दियं रह सकते हैं। फिर क्या कारण है कि तुरन्त मृत हुये व्यक्ति के शरीर की आन्तरिक क्रियायें भी तुरन्त ही चन्द हो जाती हैं। इसका कारण है वह पांचवां आकाश तस्व। वह इस शरीर में से निकल जाता है, जीवन और मृत्यु इसके द्वारा ही प्रभावित होते हैं।

दूसरे शब्दों में आकाश तत्व का आधार बनाकर हमारी आत्मिक-शक्ति ही कुन्डिलनी शक्ति के रूप में प्रकृति से बने ऐसे परम निर्वात में खिचकर आ जाती है जो कि प्रकृति में शुक्र और डिम्ब के आपस में समायोजन के पश्चात् उपस्थित होता है इस परम निर्वात की यह विशेषता है कि वायु या अन्य किसी

## १४० योग और साधना

चीज से नहीं भरता है। यह केवल आकाश तत्व से ही भरता है। इस प्रकार पैदा हआ परम निर्वात इस प्रकृति में से प्राणों की शक्ति को अपनी संरचना की क्षमता के अनुसार अपने अन्दर खींचने की ताकत रखता है। यही कारण है कि जैसे ही गुक्र और डिम्ब मिलकर उस परम निर्वात को इस प्रकृति में पैदा करते हैं। पास में गुजरती प्रत्येक आत्मिक शिक्त (शरीर में आने के बाद जिसे हम कृण्डलिनी शक्ति के रूप में जानते हैं।) आकाश तत्व को आधार बनाकर उस निर्वात में प्रवेश कर जाती है। इस प्रकार शुक्र और डिम्ब से बना प्रत्येक कोष अपने निर्वात के द्वारा उस आकाश तत्व को अपनी तरफ आर्कीवत करके स्वयं पावर हाउस बन जाता है। लेकिन इस प्रकार के प्रथम कोष से जब अन्य कोष बनते हैं। वे स्वतन्त्र रूप से पावर हाउस नहीं होते बल्कि इस प्रथम कोष में से निकलने के कारण से उसके आधीन होकर रहते हैं। और यही कारण है, इन दूसरे कोषों को इस प्रकृति से णक्ति......... उस प्रथम कोष के द्वारा ही श्रंखलाबद्ध होकर पहुँचती है। जैसे कहीं कोई नया स्कूल खोला गया । पहले वहाँ एक अध्यापक आया, बाद मैं आवश्यकता-नुसार और अध्यापक वहाँ आते गये । सर्वप्रथम आने वाला अध्यापक चुँकि सबसे पहले आया था । अपनी योग्यता के आधार पर स्कूल के केन्द्र में बैठकर प्रधाना-ध्यापक बन जाता है। इसी प्रकार इस शरीर के केन्द्र में बैठे हुये प्रथम कीप की ही अपनी क्षमता होती है कि वह स्वयं अंशी बनकर अपने में से और अंश पैदा करे। क्योंकि उसकी संरचना शक्र और डिम्ब से हुई होती है जबकि अन्य इसके बाई प्राडक्ट होते हैं। इसी कारण से वह प्रथम होते हुए विशेष भी होता है। तब दूसरे अंश किस कारण से उस प्रथम कोष के अंशी स्वरूप को स्वीकार नहीं करेंगे। उनको तो उसका आदेश मानने को बाध्य होना ही पड़ेगा।

इस प्रकार यह देह तो बनना शुरू हो जाती है लेकिन हमारा मन हमारे संस्कार और हमारी इच्छा शक्ति किस प्रकार इस देह से सम्बन्धित होने हैं। इस बात को समझने के लिये हमें फिर से आकाश तत्व को गहरे में जानना होगा। विज्ञान ने कुछ-कुछ इसको जाना है लेकिन दिशा श्रमित है। वह इसी आकाशी तत्व के सहारे ही तो अपनी संचार व्यवस्था बनाये हुये है। इस संसार में हम उप-ग्रह छोड़ते हैं, उनसे सूचनायें लेते हैं, उन्हें प्रीपत भी करते हैं। क्या आधार बनाते हैं ? वहाँ तक उन्हें पहुँचाने को, क्या बायु को, किसी तार को जलधारा को या ताप-मान को ? नहीं इनमें से कोई आधार इतना सक्षम नहीं होता है। जो इस पृथ्वी

#### जीव की संरचना

888

की परिधि के बाहर अपनी कार्य क्षमता बनाये रख सके क्योंकि इन उपरोक्त आधारों की अपनी सीमाएँ हैं। जबिक पृथ्वी की परिधी के वाहर अन्तरिक्ष में केवल आकाश तत्व ही आधार बन सकता है। अन्य कोई साधन इस बीच और है ही नहीं। जिसे हम आधार बनाकर अपने शब्दों को संप्रेषित इस ब्रह्माण्ड के किसी कोने में कर सकें। यह आकाश तत्व ही वह है जिसके द्वारा हम जुड़े हैं इस असीमित ब्रह्मांड में एक दूसरे से अरबों खरबों प्रकाश वर्ष दूरी पर स्थिति रहते हुए भी। अगर यह आकाश तत्व नहीं होता तो हम अपनी पृथ्वी तक ही सीमित रह जाते। या दूसरे शब्दों में फिर इस ब्रह्मांड की कल्पना ही असंभव होती। इसके बिना इस सृष्टि का क्या स्वरूप होता, परमात्मा ही जानता है।

तो ध्यान रहे, यह आकाश तत्व अन्य चारों तत्वों से अलग है और इसका प्रवाह वहाँ भी निर्वाध जारी रहता है जहाँ कुछ भी नहीं सिवाध अन्तरिक्ष के यह उन तमाम स्थूल की सीमाओं के बाहर है इसे किसी भी बन्धन में बाँधा नहीं जा सकता और नहीं जलाया जा सकता है लेकिन इसे मानसिक कियाओं के द्वारा प्रमा-वित किया जा सकता है। मानसिक रूप से तरिगत करके अथवा वैज्ञानिक क्रियाओं रेडियो ट्रांसमीशन पद्धति के द्वारा इसमें बदलाव लाया जा सकता है। यह स्वयं वैद्युतिक नहीं है। इसलिये इसे न तो हम ऋणात्मक मान सकते और न ही धनात्मक। लेकिन इसको ऋणात्मक या धनात्मक, जिस रूप में हम चाहते हैं उसी तरह का प्रभाव देकर, उसके स्वरूप को हम प्राप्त कर सकते हैं। उसके अलावा इसमें एक क्षमता और है, इसकी दूरी पर विजय प्राप्त होने के कारण यह उतनी सी देर में ही उस जगह पहुँव जाता है जितनी देर में हम अपने विचार से पहुँचते हैं।

हमारे सूक्ष्म शरीर को लेकर गर्भ में पनपते हुए स्यूल शरीर के अन्दर हमें पहुँचाना और बाद में फिर उसी मृत प्रायः देह से वापिस हमें निकाल कर फिर सूक्ष्म में ले आना इसी आकाश तत्व का ही कार्य है। क्योंकि असीमित क्षमताओं वाला अस्तित्व ही उस दुष्कर कार्य को सम्पन्न कर सकता है। असल में आकाश तत्व ही तो प्राण है। कुछ लोग प्राणों को ही हमारा अपना अस्तित्व मान लेते हैं जबकि प्राण तो वह आधार है जिसको आधार बनाकर हम स्वयं इस देह के अन्दर आते और जाते हैं। अगर हमें स्वयं को समझना है तो इन प्राणों के साथ हमें अपने अन्दर तीन चीजों को और समझना होगा। प्रथम है मन, दूसरे हमारे

योग और साधना

## संस्कार और तीसरी है हमारी इच्छा शक्ति।

इस प्रकार हमारे अन्दर प्राणों के अलावा ये तीन चीज हमेशा विद्यमान रहती हैं। इनके बिना हम बिल्कुल अधूरे ही रहेंगे। मन के द्वारा हमारे स्वभाव का निर्माण होता है जो कि इनमें सबसे हल्की अवस्था है लेकिन हमारे साथ इसका चीजीसों घण्टे का सम्पर्क रहना है। यही मन इन्द्रियों के अधीन होकर सांसारिक कार्यों में लिप्त रखता है अथवा इसके विपरीत यह इन्द्रियों को अपने अधीन करके, संसार से विरिक्त की भावना की ओर हमारा मार्ग प्रशस्त करने में पहली सीजी के रूप में हमारी मदद करता है। हमको इसकी प्राप्ति हमारे माता-पिता से विरासत में मिलती है। इसी के द्वारा हमारी वृत्तियाँ हमारी आदतें प्रभावित होती हैं।

## माँ, पित, पूत, पिता, पित घोड़ा, और नहीं तो थोड़ा-थोड़ा।

संस्कारों के द्वारा हमारे भाग्य का निर्माण होता है। इसी के द्वारा ही हमें हमारे कर्मों का फल या प्रतिकल मिलता है मान, सम्मान, यश, कीर्ति, अपकीर्ति, प्रतिष्ठा, लाभ, हानि, जीवन, मरण, बीमारी, सुख-दुःख, वैभव, दरिद्रता और न जाने संसार की कितनी-कितनी वातें संस्कारों के द्वारा ही हमारे भाग्य में जुड़ती हैं। यह हमें हमारे जन्म के समय इस प्रकृति में उपस्थिति ग्रहों या नक्षत्रों के प्रभाव से मिलती हैं। इच्छा यक्ति वह प्रेरणा है जिसके द्वारा हमें संकल्प शक्ति की प्राप्ति होती है। संकल्प शक्ति के द्वारा ही हम विपरीत परिस्थितयों में भी अपके मार्ग पर अविचल होकर बढ़ते ही जाते हैं। इस संकल्प ग्रक्ति की ग्रक्ति से ही हम अपनी आत्मिक-शक्ति जाग्रत करते हैं और उसी से हम अपनी समस्त इच्छाओं अभिलाषाओं एवं आकांक्षाओं के विपरीत योग में प्रविष्ट कर पाते हैं। यह इच्छा शक्ति ही वह शक्ति है जिसके जन्म लेने की प्रवृत्ति बलवती होने के कारण ही हम इस दुनियाँ में जन्म लेते हैं। यही वह शवित है जिसे हम बहत गहरे में मन और संस्कारों के बाद भी अपनी प्रज्ञा, अस्मिता आदि के नाम से जानते हैं अथवा यही है हमारा बीज स्वरूप इसकी प्राप्ति हमें कहीं से नहीं होती यही तो हम हैं। इसका प्रथम उद्देश्य है प्रकृति में जन्म लेना और अन्तिम उद्देश्य है मुक्ति की प्राप्ति। इस प्रकार से यह प्राण रूपी आकाश तत्व हमारी इच्छा शक्ति संस्कारों और मन

### जीव की संरचना

१४३

से प्रमावित होकर सूक्ष्म शारीर का रूप घारण करके उस प्रथम कोष में बने निर्वातः में उतर जाता है जो शुक्र और डिम्ब के द्वारा बनाया हुआ है। सूक्ष्म शारीर के इसमें उतरते ही इस कोष का अस्तित्व स्वतन्त्र हो जाता है। जिसके कारण एक से दो और दो से असंख्य कोषों की रचना वहाँ होती है। और नौ मास तक शर्म के अन्दर इन कोषों की संख्या बढ़ते-बढ़ते जब इस अवस्था तक आ जाती है कि वह नवनिर्मित स्थूल देह बिना किसी आवरण के इस पृथ्वी पर रह सके तव वह गर्म से बाहर आ जाती है।

यहाँ यह भी बताना जरूरी है कि कुछ ग्रन्थों में "आत्मा" को गर्भ में सातवें महीने में उतरना बताया जाता है। जबिक सात महिने तक तो उसमें उसके णरीर के तमाम अवयव तैयार हो जाते हैं । जिनके कारण वह हिलने-डुलने लगता है क्योंकि यदि उसमें अब तक जीवन नहीं होता तो वह कब का सड़ गल कर माँ को भी परेशानी में डाल चका होता, और हम देखते भी हैं कि जैसे ही यदि किसी माँ के पेट में बच्चा यदि किसी कारण से छटे महीने या पाँचवे महीने में ही मर जाता है तो तुरन्त सफाई करानी पड़ती है नहीं तो माँ के शरीर में उसका जहर चूल जाने की सम्भावना बन जाती है। एक बात और ""कुछ विद्वान यह भी कहते हैं कि प्राण और जीव अलग-अलग हैं। इसलिए शुरू के शुक्र और डिम्ब के मिलने के समय प्राण तो आ जाते हैं। लेकिन जीव आत्मा सांतवे महीने में ही आती है और तब से ही वह दुख सुख अनुभव करने लगती है। मेरा यहाँ कुछ भिन्न मत है। यह ठीक है कि जीव और प्राण अलग-अलग हैं और ऐसा मैंने भी लिखा भी है लेकिन ∳जिस तरह प्राणों के इस शरीर से बाहर निकलने के साथ आत्मा भी निकल जाती है, ठीक इसी प्रकार जब प्राण इस गरीर में पाँचवे आकाश तत्व के रूप में प्रवेश करते हैं; ठीक तभी उन प्राणों के ऊपर सवार होकर आत्मा भी इस देह के उस सूक्ष्मतम स्वरूप गर्भ में प्रवेश कर जाती है।

कई लोग कहते हैं कि बच्चा माँ के गर्भ में एक विजातीय शरीर के रूप में पनपता है जैसे कि हमारे शरीर में कभी-कभी मस्सा इतना बड़ा हो जाता है जो काफी बड़ा होकर लटकता रहता है । ठीक इसी प्रकार बच्चा बढ़ता रहता है उसका पोषण शरीर के मस्से की तरह माँ के शरीर से होता रहता है और सात महीने पश्चात उसमें प्राण आ जाते हैं तब वह स्वतन्त्र हो जाता है। उसके पश्चातः

#### योग और साधना

वह उस गर्भ से बाहर निकलने का उपक्रम करने लगता है।

यिव बात इस तरह से भी है तब भी अड़चन है क्यों कि हम देखते हैं एक तो 'मां और बच्चे के जून का ग्रुप नम्बर एक ही हो यह जरूरी नहीं है जबिक मस्से और उसके अलावा ग्ररीर के जून का ग्रुप एक ही होना जरूरी है। दूसरी बात मस्सा केवल एक मांस का पिण्ड मात्र होता है। जबिक गर्भस्थ शिशु में मानव के सम्पूर्ण अवयव तथा साथ ही मन और बुद्धि भी जो कि मस्से में किसी भी प्रकार से सम्भव नहीं है होती है और तीसरी बात मस्सा हमारे ग्ररीर के साथ जन्म से आता है और मृत्यु पर्यन्त तक अपनी बृद्धि को प्राप्त होता रहता है। यानि वह जीव के सम्पूर्ण जीवन तक ही रहता है जबिक गर्भ केवल सीमित अविध तक के लिये ही गर्भ में ठहरता है और आखिरी बात यह है कि मस्सा हमारे ग्ररीर भे विना बीज के प्राप्त होता है जबिक गर्भ बाहरी ग्रुक के द्वारा।

इस प्रकार हम देखते हैं कि सस्से को हम टैस्ट ट्यूब बेबी की तरह से प्राप्त नहीं कर सकते हैं जबिक भ्रूण टैस्ट ट्यूब प्रणाली के द्वारा प्रयोगशाला में विकास किया जा सकता है। इसिलये यह बात बिल्कुल साफ है कि शुक्र और डिन्ब के मिलन के साथ ही उसमें प्राण तथा जीव उत्तर आते हैं और वह सम्पूर्ण स्वतन्त्र जीव हो जाता है। फिर उसे माँ के गर्भाशय में रखें या प्रयोगशाला में। ठीक उसी प्रकार जैसे किसी बीज को आप गमले में लगा दें अथवा जमीन में वो दें। वह अपनी बढ़वार शुरू कर देता है।

तो कहने का मतलब यह है कि आत्मा अपनी इच्छा शक्ति के द्वारा प्रकृति से प्राण रूपी पाँचवें आकाश तत्व को साथ लेकर या उसमें समाकर मन से उत्पन्न संस्कारों एवं प्रारब्ध से उत्पन्न सूक्ष्म शरीर का आवरण ओढ़ कर शुक्त और डिम्ब से उत्पन्न हुए परम निर्वात में उसके निर्मित होने के तुरन्त बाद ही उसमें खिच आती है या उसमें प्रवेश कर जाती है। इतनी प्रक्रिया हो चुकने के बाद वह प्रथम कोष अब प्रधान कोष बन जाता है और चूँकि हमारे प्राण और हमारा सूक्ष्म शरीर इसी के रास्ते से आए थे। इसलिए इस देह के रहने तक यहीं से वह बाद के तमाम कोषों की प्रकृति से आकाश की प्राणवीय शक्ति को इंड़ा पिषला और सुषमणा नाड़ियों के द्वारा भेजता रहता है। इस प्रकार से हमारे शरीर में

## कुण्डलिनी का स्थान

१४५

स्थित उस प्रधान कोष की शक्ति को ही हम कुण्डलिनी शक्ति कहते हैं इस शरीर के प्रत्येक कार्य कुण्डलिनी शक्ति के द्वारा ही सम्पन्न होते हैं। हमारे जीवन मरण से सम्बन्धित जितने भी स्थुल या भीतिक कार्य हैं, वे इस शक्ति के इड़ा और पिषला नाड़ी में प्रवेश से संचालित रहते हैं। जबकि इसके विपरीत यही कुण्डलिनी शक्ति जब इड़ा और पिषलों से अपने प्रयम केन्द्र या कुण्डलिनी के स्थान पर वापिस लौट कर सुपमणा नाड़ी में प्रवेश करती है। तब हमारे सुक्ष्म शरीर के कार्य भी इसी शक्ति के द्वारा ही सम्पन्न होते हैं।







#### अध्याय ११

# इड़ा पिघला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व

#### तथा प्रभाव

मैडीकल साइंस जानता है कि दो अलग-अलग रंग की नाड़ियों का जाल हमारे सम्पूर्ण णरीर के जरें-जरें में फैला हुआ है, जिसकी कि हम "नर्वस सिस्टम" (नाड़ी तन्त्र) के नाम से जानते हैं। इन दोनों नाडियों का प्रारम्भ मेस्टण्ड के अंतिम और निचले सिरेपर से दायों तथा नायीं दिशा में जाकर होता है। इन्हीं दोनों नाडियों को हम इड़ा और पिंचला नाड़ियों के नाम से जानते हैं। ठीक उसी स्थान के एक और नाड़ी जिसे हम सुषमणा के नाम से जानते हैं वह मेस्टण्ड (रीढ़ की हड्डी) के अन्दर से होती हुई हमारी गर्दन और हमारे मस्तिष्क के पिछले भाग से होती हुई मस्तिष्क में जाकर विलीन हो जाती है।

इतनी बात की पुष्टि तो हमारे शरीर विज्ञानी भी करते हैं। महिषयों ने इस बारे में इससे और अधिक ख्यादा खोज की है, वह यह कि जिस प्रकार से ये तीनों नाड़ियाँ रीढ की हड़ड़ी के बिलकुल अंतिम हिस्से से शुरू होती है। (उस स्थान को हमारी आध्यात्मिक भाषा में मुक्त त्रिवेणी कहा जाता है) उसी प्रकार ये तीनों ना- दियाँ हमारी दोनों आँखों की भवों के मध्य में माथे के अन्दर फिर दुवारा आकर किसती हैं (इस स्थान को युक्त त्रिवेणी कहा जाता है) इड़ा तथा पिघला नाड़ी तो अपने चलने की विपरीत दिशा दायें तथा वायें से आकर मिलती है और सुषमणा हमारी गईन के पिछले सिरे से मस्तिष्क के ऊपरो खोल के ऊपर से आकर फिर इन दोनों भवों के स्थान पर आकर उतरती हैं मस्तिष्क के ऊपर से आकर फिर इन दोनों भवों के स्थान पर आकर उतरती हैं मस्तिष्क के ऊपर से गुजरते हुए नाड़ी का कहीं कोई प्रस्थक में पता नहीं चलता है क्योंकि वह यहां इस प्रदेश में आकर इस कदर इतने सूक्ष्म जरों में या सूक्ष्म तंतुओं में विभाजित हो जाती है जिसकी वजह से इसका दिखाई देना आज तक कठिन ही रहा है लेकिन न दिखाई देते हुये भी उसका प्रभाव चूँकि वहाँ अनुभव में आता रहता है इसलिये उसके अनुपस्थित रहने का कोई प्रकारी नहीं है।

## इहा पिषला और सुषमणा नाहियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

880

कुण्डलिनी शक्ति जब अपनी शक्ति को इड़ा और विवला में डाल देती है तब के दोनों इड़ा और पिंघला जो कि सम्पूर्ण शरीर के प्रत्येक कोब तक पहुँचती है, उन में जीवनी मक्ति का संचार करती रहती हैं, जिसकी वजह से हम जीवित रहते है। लेकिन यदि यह शक्ति इन दोनों नाड़ियों से निकल जावे तो सारा का सारा अशीर सत प्रायः उसी क्षण हो जावेगा । इस स्यूल गरीर को यदि हम जीवित अव-स्था में देखते हैं तो उसका कारण है इन दोनों नाड़ियों का समूह जाल जो कुन्डलिनी अभितं के द्वारा हमें जो शक्ति प्राप्त होती है उसके लिए आधार बनता है यदि कोई अंग विभेष मृत प्रायः दिखने लगे तो समझना चाहिये कि कुन्डलिनी शक्ति तो मीजूद है की दूसरे अंगों को तो पहुँच रही है लेकिन उस विशेष अंग को जाने वाली नाड़ियों के संस्ह में कहीं किसी प्रकार से कोई रुकावट आ जाने के कारण से वह अंग मत प्रायः हो गया है। कुछ लोग कहते हैं कि वहाँ खून का संचार ठीक नहीं रहा होगा लेकिन यह गलत है। वह अंग बिलकूल स्वस्य लगता है कटने पर रक्त भी निकलता है। शारीरिक रूप से वहाँ सभी कुछ मौजूद है। यानि स्थूल रूप से सब सामान वहाँ उपलब्ध है लेकिन सुक्ष्म रूप से प्राणों को प्रभावित करने वाली नाड़ियाँ खराब हो जाती हैं। तो इस बात का खयाल रखें कि हम इन इड़ा पिघला नाड़ियों,में अवरोध आ जाने पर जीवित होते हुये मृत दिखाई देते हैं। ऐसा अनुभव हमारे समक्ष इस दुनिया में भी देखने को मिलता है कभी आंशिक रूप से मृत और कभी पूर्ण रूप से मृत लोगों में इस प्रकार के अनेक उदाहरण शरीर विज्ञानियों के पास फाईलों में हैं कि फलाँ आदमी मृत घोषित कर दिया था लेकिन बाद में जीवित हो गया और कुछ देर बाद फिर मर गया।

इस प्रकार का एक उदाहरण स्वयं मेरी स्मृति में है। डीग (भरतपुर) के पुजारी पं० बाबू लाल के पिता जो बहुत ही धार्मिक प्रवृत्ति के बुजुर्ग थे उनकी मृत्यु के समय उन्हें (चार पाँच घण्टों के भीतर ही) तीन चार बार जमीन पर ले लिया गया था, होता इस तरह था कि जब वे निष्प्राण हो जाते उनको जमीन पर उतार लेते लेकिन कुछ देर बाद ही उनमें चेतन्यता लीट आती साँस चलने लगती, हृदय की धड़कन गुरू हो जाती तब उनको फिर से चारपाई पर ले लेते। इस तरह अन्तिम मृत्यु से पहले वे तीन बार मरे और जीवित हुये थे। तो मेरा कहने का मतलब सिर्फ यहाँ इतना है कि जब तक कुन्डलिनी शक्ति इड़ा पिंघला में रहती है हम जीवित रहते हैं, क्रियाशील रहते हैं। इसके विषरीत यह शक्ति इन दोनों नाडियों

#### योग और साधनाः

से निकल कर इस स्थूल शरीर के केन्नों ते बाहर निकल जाए तो मृत्यू हो जासी है लेकिन यदि यही शक्ति इड़ा विधला में से निकल कर शरीर से बाहर निकलने की बजाय मुख्यमा। में अपर की ओर खढ़ जाती है तब हम मृत्यु को तो प्राप्त नहीं होते, लेकिन हमारा शरीर ऐसी अवस्था में मृत प्रायः दिखाई देने लगता है। जीदित होने की हमारी तमाम पहचानें समाप्त हो जाती हैं। इसी अबस्था को हम समाधि की अबस्था कहते हैं। इस समाधिस्थ अवस्था में हम चूँ कि स्थूत शरीर से सुवमणा के द्वारा सुरुभ शरीर पर पहुँच जाते हैं। इसलिए नाना प्रकार के अनुभव या दस्यों का आनन्व हम उठाते हैं। जिनकी फिर हम दोबारा होसे में आ जाने के बाद मी जिन्दगी भर नहीं मुला पाते हैं। जिनकी वजह से हम ब्राद में अपने आपको एक प्रकार से विशेष परिस्थित में पाते हैं। जितनी ज्यादा देर तक हम उस सुक्ष्म शरीर के द्वारा मुक्ष्म जगत में रहते हैं। उसके बारे में हमें और ज्यादा जानकारी या उसकी शक्तियों से हम अत-प्रोत स्वतः ही हो जाते हैं। इस प्रकार की शक्तियों के हमें मिल जाने से हम इस संसार में अन्य लोगों को अपेक्षा कुछ विशेष हो जाते हैं।

कुछ वर्ष पूर्व साप्ताहिक हिन्दुस्तान के "रहस्य रोमांच विशेषांक" में मैंने एक अमरीकी "पीटर हारकौस" की कथा पढ़ी थी। इस कथा की विशेष बात यह है कि कथा का हीरो यानि पीटर हारकौस अभी तक जीवित है और पीटर हारकौस फाउण्डेशन न्यूयार्क यू० एस० ए० का वह अध्यक्ष है। घटना के अनुसार अपनी जवानी के दिनों में बेहद गरीब लेकिन शरीर से स्वस्थ मजदूर था। वह दीवालों पर रंग पुताई का कार्य किया करता था। एक बार उसे सेना की वैरिकों की पुताई का काम मिला। जिनकी ऊँचाई तीन-तीन मंजिल की थी। दोनों तरफ की बैरिकों की लाईन के बीच में तीस फुट की गली थी। दोनों ओर उसे एक जैसा रंग ही करना था। कोई भी सहायक उसके पास नहीं था। उसने अपनी एक तीस फुट की सीढ़ी तथा बुग और रंग का डिब्बा लेकर काम शुरू कर दिया। बीच गल्मी में उसने सीढ़ी को इस प्रकार से खड़ा किया था कि वह सीढ़ी पर चढ़े-चढ़े ही जब वह एक तरफ की दीवाल पर पुताई करने के लिए सीढ़ी पर से नीचे उतरे वगैर ही इस तरफ वाली दीवाल पर पुताई करने के लिए सीढ़ी पर से नीचे उतरे वगैर ही इस तरफ से जोर से झटका लेता और अपने डिब्बे ओर सीढ़ी सहित दूसरी तरफ की दीवाल पर पुताई करने के लिए सीढ़ी पर से नीचे उतरे वगैर ही इस तरफ से जोर से झटका लेता और अपने डिब्बे ओर सीढ़ी सहित दूसरी तरफ की दीवाल पर पुताई करने के लिए सीढ़ी पर से नीचे उतरे वगैर ही इस तरफ से जोर से झटका लेता और अपने डिब्बे ओर सीढ़ी सहित दूसरी तरफ की दीवाल पर पहुंच जाता था। इस तरकीब के द्वारा वह बार-बार के सीढ़ी थर

## इड़ा पिषला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

388

कुछ जे बढ़ने की परेशानी से बच जाता ।

इस तरह कार्य करते करते उसे शायद महीनों गुजर गये थे। उसे इस कार्यकलाप का अच्छा अभ्यास भी हो गया था। यानि कि पहले जहाँ एक दीवाल के दूदिन पर उसकी आंखें बन्द हो जाती थीं, कुछ धड़कनें तेख हो जाती थीं, अब उसे यह कार्य खेल के समान हो गया था। वह अपने सम्पूर्ण होश ह्वाछ के साथ एक तरफ से दूसरी तरफ पहुँच जाता था। इसी प्रकार एक दिन जब वह करीब २५ फीट ऊपर से एक तरफ की दीवाल से दूसरी तरफ की दीवाल पर आ, पहा था, उसकी सीढ़ी का एक पाया जमीन से उठ गया। जिसके कारण उसकी सीढ़ी एक तरफ से टेड़ी हो गयी उसके लाख कोशिया करने के पण्चात भी वह जस सीड़ी को बापिस, उसकी दोनों टांगों पर खड़ा नहीं कर सका, जिसके परिणामस्वरूप वह उस सीढ़ी के साथ ही दीवाल के सहारे धिसट कर अगले कुछ सैकिण्डों में धड़ाम से जमीन पर आ गिरा। जब वह जमीन पर आ कर टकराया उससे पहले तक वह अपनी पूरी ताकत से अपना बचाव हो जपूर्वक करता रहा था लेकिन सिर फटते ही हा क्ष्मान होश हवाश खो बैठा।

अस्मताल पहुँचने के बाद कथा के अनुसार वह कई दिनों तक बिस्तर पर प्रकारहा । जिस समय उसे पहली बार होश हुआ, उसने एक नर्स को अपनी सेवा क्रियो हुये पाया, होश में आने के पन्द्रह बीस मिनट के अन्दर ही वह मानसिक रूप से मुंगत हो गया उसे पिछला सब भली-भांति याद हो आया था कि वह मुताई करते हुये पीड़ी से गिर गया था। उसका नाम पीटर हारकीस है । तारीख व्याद कुरने की कोशिश की तो पूछने पर नर्स ने उस दिन की तारीख उसे बताते हुये सह़ा, "आप तीन दिन तक बेहोश रहने के पश्चात ही आज होश में आये हैं ।" पटना के अनुसार यहाँ तक तो सब कुछ सामान्य ही था। उसने पानी माँगा, नर्स में पिलास में पानी भरकर उसके मुँह के ऊपर से डाला, पानी की कुछ बूँदें पीटर के लेटे होने के कारण मुँह पर गिर गयीं, उन्हें पींछने के लिये नर्स ने इधर-उधर कुछ देखा। उसे कहीं कोई तौलिया वगैरहा नहीं दिखाई दिया। तब वह स्वयं अपना रूमाल निकालकर पानी की बूँदों को पींछने को हुयी तो पीटर ने स्वयं हाथ बढ़ा-कर रूमाल, नर्स के हाथों में से ले लिया और धम्यबाद कहकर पानी की बूँदों को स्वयं ही पीछने लगा। उसे हक्ष्म के मुताबिक

#### योग और साधना

एक कमरे में कोई व्यक्ति अन्दर बन्द है, बाहर से ताला लगा है। भूख और प्रकाश के कारण उसकी हालत अब मृत प्रायः हो चली है। वह बहुत हो धीमी यित से कराह रहा है। इस हवय को जब पीटर अपने मस्तिष्क पर जोर देकर देखने लगा तो चार दिन पहली तारीख बदल गयी तो वही आदमी उस कमरे के अन्दर दिख्तु उसे हालत में था और यही नसे जिसने अभी मुँह साफ करने के लिये उसे अध्यक्ष रूमाल दिया है उसको कमरे में बन्द करके बाहर से उसके दरवाजे का ताला लगा रही है। कभी वह उस हव्य में उपस्थित उस औरस को देखता, कभी अपने सामने साक्षात् खड़ी नसे को ! इन दोनों में वह जरासा भी अन्तर नहीं कर पा रहा था। इसी कश्यक्त को लेकर जब पीटर उस नसे के चेहरे को बार-बार ताक रहा था स्त्री कश्यक्त को लेकर जब पीटर उस नसी ही पीटर के हाथों में से अपनक रूमाल लेकर अपनी जेब में रख लिया। स्माल के पीटर की हाथों में से हटते ही ,उसे वह दृश्य दिखाई देना बन्द हो गया। लेकिन तब तक वह सारी स्थित से वास्किक हो चुका था।

वह उस नर्स से बोला, "सिस्टर । दिखने में तो तुम बड़ी दयालु लग रही हो लेकिन तुम उस आदमी को उस कमरे में क्यों बन्द कर आदी हो ? बेचारा वस थोड़ी बहुत देर में अब मरने ही वाला है " इस बात को सुनकर वह नर्स हारकौस पर बहुत क्रोधित हुयी, बाद में तो उसने पीटर की शिकायत अपने सीनियर डाक्टर से भी कर दी । लेकिन डाक्टर इस नर्स की शिकायत सुनकर बोला, "सिस्टर आपको पता है, उसका सिर फट गया था । आज ही उसे होश आया है । हो सकड़ा है कि बेचारा पगला गया हो ओर शायद इसी कारण से वह आपके साथ ठीक से पेश नहीं आ सका इसलिये आप भवरायें नहीं और जब तक वह शरीरिक रूप से स्वस्थ नहीं हो जाता है तब तक तो उसकी सेवा करनी ही पड़ेगी । फिर भले ही उसे हम पागलखाने के लिये स्थानान्तरित कर देंगे ।" इतनी बात सुनकर यह नर्स उस डाक्टर के सामने से तो चली आयी लेकिन पीटर की वातों से वह स्वय बड़ी भवभीत हो गयी थी । इसलिये उसने अपना आकस्मिक छुट्टी का प्रार्थना पत्र लिखा और छुट्टी चली गयी।

दूसरे दिन डाक्टर ने अपने नियमित दौरे के समय उसका हाथ अपने हाव में ने लिया। हारकौस को तो फिर से दृश्य दिखाई देने गुरू हो गये। उस दृश्य में वह

## इड़ा पित्रला और सुवमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

141

डाक्टर इसी अस्पताल की किसी नर्स के साथ रंगरेलियाँ मना रहा था। हारकौस से नहीं रहा गया। उसने यह बात भी, सभी के सामने उस डाक्टर से कह दी। डाक्टर का तो चेहरा जैसे एकदम से सफेद पड़ गया लेकिन डाक्टर अपने आपको सभांत कर बोला, "लगता है कल वह नर्स ठीक ही कह रही थी, यह पागल ही हो गया है।" डाक्टर ने कुछ और भी भलाबुरा पीटर से कहा और शीध्र ही वह उसके फलंग के पास से खिसक लिया। डाक्टर के जाने के बाद उसने सोचा, "मैंने उसको ऐसा क्यों कह दिया इन बेचारों ने तो मिलकर मेरी जान बचाई है। कितनी मेहनव इन्होंने की होगी उस समय, जब मैं बेहोंग था। यदि उनको मेरे इस ब्यवहार का मेरे होश में आने के पहले ही पता चल गया होता कि मैं उनके साथ होशा में आने के पश्चात इस तरह का दुर्ब्यवहार करूँगा तो शायद मेरे जीवन की उन कठिनाईयों में ये मेरी परवाह ही नहीं करते। इस बात को सोचकर पीटर ने निश्चय किया कि अब कैसा भी दृश्य उसके समक्ष आयेगा तो भी वह उसका जिक्क किसी से भी और किसी भी हालत में नहीं करेगा। इसके अलावा अब तो पीटर स्वयं भी इन अजनकी दृश्यों से अयभीत होने लगा था। आखिर मुझे क्या हो गया है, कि मुझे जागते हुये भी ये सपने से दिखाई देने लग जाते हैं।

जब भी किसी को कोई ब्यक्तिगत वस्तु अथवा किसी का हाथ उसके हाथ में बा जाता, बस तभी से उस वस्तु से सम्बन्धित व्यक्ति के सारे के सारे दृश्य उसके मस्तिष्क में धूमने लगते और वह उन्हीं में खोकर रह जाता। कई बार तो उसे अपने पागल होने का शक भी होता कि हो न हो डाक्टर ठीक ही कहता होगा, मैं पागल ही तो हो गया हूँ। पागलपन में भी तो आदमी स्वयं के ख्यालों में ही तो खोया रहता है और न जाने क्या अनाप-शनाप बकता रहता है इतना सब कुछ सोच ने के बाबजूद भी वह अपनी इस नई आदत पर काबू नहीं रख सका जिसके कारण से उसने उस बाड के डाक्टरों तथा नसीं को व्यक्तिगत रूप से अपना शनु बना लिया था।

खैर जैसे तैसे उन अस्पताल वालों के कुछ दिन और गुजार दिये। लेकिन जब उसकी हरकतों से सभी इतने परेशान हो गये कि उसकी वार्ड में सहन करना उनके सिये विलकुल ही कठिन हो गया तब उन्होंने पीटर हरकौस की एक बार उंग से डैंसिंग करके अस्पताल के बाहर फुटपाथ पर डाल दिया।

#### www.kobatirth.org

225

## वोग और साधना

यहाँ फुटपाय पर उसकी सहायता के लिये न हो कोई सरकारी कर्मवारी ही आ और न ही उसका कोई मिया । उसमें स्वयं में तो उठने बैठने की शक्ति न थी । जिस प्रकार से अस्वताल वालों ने उसे उत्ता सीधा फुटपाय पर डाल दिया था वह है सा ही वहाँ पड़ा हुआ था । कुछ लोग सिखारी समझकर उसके पास सिक्के डाल जाते, तो कुछ लोग बड़ी दया भरी नजरों से उसे देखते निकल जाते थे । उसे सम्पूर्ण होश अपने बारे में उस समय था लेकिन शारीरिक कमजोरी ही उसकी तमाम परे- शानी का कारण थी ।

इसी अवस्था में पड़े-पड़े जब उसे ६-७ घन्टे गूजर गये और शाम दलने को भायी तब एक दयालु व्यक्ति उसके पास आया, उसने अपने यैते में से कुछ डबल दोदियाँ एवं कुछ बिस्कृट उसके हाथ में रखे। जैसे ही उस व्यक्ति का हाथ पीटर के हाथों में आया, पीटर अपनी उसी दुनिया में चला गया, जिसमें से अनन्य प्रकार के दुश्य वह देखा करता था। वह बया देखता है कि इस व्यक्ति के घर पर एक अन्य व्यक्ति काफी देर से उसका इन्तजार करते-करते थक गया है इसलिये अब वह उठ-कर जाना ही चाहता है। इसकी पत्नी उस व्यक्ति को अब और ज्यादा देर तक रोकने में अपने आपको असमर्थ पा रही है क्योंकि, वह कह रहा है कि, "अब तो पता नहीं, कब आयेंगे ? मैं चलता हूँ।" इतना दृश्य देखने के बाद पीटर उस बिस्-कुट लाने वाले व्यक्ति से बोला, "कृपया आप एक भी सैकेण्ड बर्बाद किये बगैर सीधे अपने घर जायें क्योंकि वहां कोई बड़ा ही महत्वपूर्ण व्यक्ति आपका काफी देर से इन्तजार कर रहा है। आपकी पत्नी अब उसे और अधिक देर तक रोके रखने में सफल नहीं हो पा रही है, इसके अलावा मैं यह भी सोचता है कि उससे आपकों मिलना बहुत ही जरूरी है। जाइये जिस बात का आप बहुत दिनों से इन्तजार कर रहे थे, आज उसका समय आ गया है।" पीटर ने उस आगन्तक की शक्ल-सुरत के बारे में भी बता दिया। वह व्यक्ति कुछ आश्चर्य के से भाव लिये वहाँ से जल्दी ही चलागया।

करीब एक घंटे भर बाद वह व्यक्ति फिर वापिस पीटर के पास लौटा वापिस आने के बाद उसने बहुत गर्भ जोशी के साथ पीटर की धन्यवाद दिया और पूछने लगा, "आपने यह सब कैसे जाना ? पीटर इस बात पर कहां से और किस प्रकार से प्रकाश डालता। वह केवल इतना ही कह सका, "जब किसी का हाथ या

## इड़ा पिघला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

843

क्य कोई निजी वस्तु उसके हाथों में आ जाती है तब उस व्यक्ति के भूत, मविष्य और वर्तमान की परिस्थितियाँ दृश्य बन कर उसके सामने आने लगती हैं।" वह व्यक्ति कुछ तो दयाजु स्वभाव का था ही, कुछ अभी घन्टे भर पहले चमत्कार देख ही चुका था। उसे पीटर की बातों पर विश्वास हो गया था। उसने पीटर हारकौस को इसी हालत में अपनी गाड़ी में, दूसरों की मदद से लिटाया और सीधे अपने घर ले गया।

यहाँ से नई जिन्दगी शुरू हुई पीटर की। वह जब तक बिस्तर पर से ठीक ही कर उठा, तब तक तो वह अमरीका के अखबारों में अपने चमत्कारों की वजह से मुंखियों में आ चुका थां। सबसे ज्यादा महत्व की बात यह थी कि उसके द्वारा बताई पिंड तमाम बात सौफीसदी सत्य सिद्ध हो रही थीं। उसकी इस चमत्कारिक प्रसिद्ध से जो उसे अकस्मात एक दुर्घटना के बाद मिली थी उसके पास मिलने के लिये इतने लोग आने लगे थे कि उन मेंजबान सज्जन का तो सारा का सारा घर ही अस्त-व्यस्त हो गया। बाद में पीटर हारकौस की सुरक्षा के लिये भी इन्तजाम रखना पड़ा। क्योंकि उसे अपराधी जगत के लोग भी उतना ही चाह रहे थे, जितनी कि सरकारो गुप्तचर संस्थायों। कई गुप्तचर संस्थाओं ने उससे सरकार के लिये काम करने की कई बार पेशकश की। लेकिन उसने इसे परमात्मा का प्रसाद माना था इसलिये केवल सरकार के लिये ही इसका उपयोग किसी भी हालत में उसे उचित नहीं लगा लेकिन उसने आक्वायमा।

एक बार कोई हस्यारा अच्छी तरह से जानकारी करके कि फलां घर में वह जीरत आज अकेली है। घर में घुस गया, वहाँ उसने उस अकेली औरत को काबू में करके उसका गला घोट कर हस्या कर दी। उसके बाद उसने सारे घर को फिर से व्यवस्थित किया, लाश को गुशलखाने में बन्द किया और जितना भी माल वहाँ मिला उसे लेकर वह रफूचक्कर हो गया। तीन दिन बाद, जब लाश की बदबू फैली, तब हस्या का पता चला। जब तक पुलित वहाँ पहुँचती वहाँ बहुत से लोग आ जा चुके थे। कोई सुराग उन्हें मिल नहीं रहा था। बड़ी कठिन समस्या सामने थी, इस मामले में खोजी कुत्ते भी कुछ नहीं कर सके। बहुत सुक्ष्म जांच के बाद उन्हें लाश के गले पर किसी पुराने गले कपड़े का बहुत पतला सा हिस्सा चिपका हुआ मिला। उन्होंने उसे लाश पर से ले लिया लेकिन लगातार पन्द्रह दिन तक

#### १५४ योग और साधना

मेहनत करने के पपचात भी जब पुलिस कोई खबर नहीं ले सकी तब वह पीटर के पास उस पतले से कपड़े को लेकर पहुँची। मेहनताना तय हुआ। उस पुराने ग्रंसे कपड़े की जरा सी चिती को उसने अपने हाथ में लिया तो वह क्या देखता है, कि एक नाटा सा भूरे रंग के उलझे-उलझे बालों वाला व्यक्ति अमुक रेस्तरों की तीसरी मंजिल पर अमुक नम्बर की सीट पर काफी पी रहा है। उसकी टेबल पर और भी एक व्यक्ति बैठा है लेकिन लगता है कि उससे उसका कोई सम्बन्ध नहीं है। उसकी पीली शर्ट पहन रखी है। पुलिस फौरन हरकत में आ गई। उन्होंने वायरलें में करके अगले पाँच मिनट में ही पीटर हारकौस द्वारा बताए गए हुलिए के व्यक्ति को वहाँ पा लिया, लेकिन बिना किसी शंका अथवा सबूत के उसे कैसे गिरफ्तार किस जावे। समय कम था, इसके अतिरिक्त वह काफी पीकर उठने ही वाला। उसकी केवल पूछताछ करने के उद्देश्य से थाने लाया गया। वहाँ पुलिस की पूछपाछ के सामने वह सब कुछ कबूल कर गया। जिस कपड़े से उसने फंदा बनाया, गखा घोटने के लिए वह भी उसने बाद में बरामद करा दिया। इसी तरह की जाने कितनी घटनामें उसकी जिन्दगी से जुड़ी हैं।

बन्बई में किसी उद्योगपित का लड़का खो गया। लगमग छः महीने तक उन्होंने खूब तलाश किया, सारे हिन्दुस्तान में ढूंढ़ मारा लेकिन उसके माता-पिता को कोई सफलता हाथ न लगी। उन्होंने सोचा या तो वह मर गया अथवा उखे कोई हिन्दुस्तान से बाहर ले गया। जब हिन्दुस्तान से बाहर खोजने की बात आयी, तब समस्या आई कि बिना सुराग के उसे वे कौन से देश में ढूंढ़ें। इस बात पर उनके किसी मित्र ने उन्हें पीटर हारकीस का नाम सुझाया और बोला, "उस लड़के की कोई व्यक्तिगत चीज उसके पास भेज दी जाये तो वह निश्चित रूप से बता देशा कि वह लड़का इस समय कहाँ है? हिन्दुओं में प्रत्येक लड़के का मुण्डन संस्कार होता है। जिसके तहत बच्चे के पाँच साल तक शुरू-शुरू में आये बालों को अपवे कुल देवता के समक्ष जाकर कटवाते हैं। बहुत से व्यक्ति उन्हें वहीं छोड़ आते हैं जबकि कुछ लोग हिफाजत से अपने घर लाकर रखते हैं। उस खोगे हुए लड़के के बाल इत्तफाक से सुरक्षित रूप से उनके घर में रखे हुए थे। उन्होंने डाक हारा अपने मित्र के जिएए वे बाल तथा दस हजार रुपये समतुस्य के अमरीकी डालर भेज दिए। इनके पत्र के भेजने की तारीख से पन्दह दिन बाद ही जबाव आ गया कि आप अपने लड़के को बम्बई में ही फर्लां सर्कंस से ले लें। वह अभी एक महीने और इम्बई में रहेगा। उसके बाद वह सर्कंस सुदूर पूर्व की याता पर निकल जाएगा।

## इड़ा विषला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

SXX.

आपने अपने लड़के को सब जगह, गली, मौहल्लों में ढूंड़ा लेकिन सकस मैं नहीं दूंड़ा। मैं उस लड़के को घोड़े की सबारी करते हुए देख रहा हूँ। लड़के के माता-पिता को उसी दिन, अपना लड़का घोड़े के करतब दिखाते हुए उसी सर्कस में मिल गया।

इस सम्पूर्ण संसार में इस शताब्दी का सबसे ज्यादा सही भविष्यवाणी करने वाला कोई व्यक्ति यदि है तो उसका नाम है पीटर हारकौस । अन्य सभी इससे नीके हैं। वह कोई खास पढ़ा लिखा भी नहीं है। कहीं उसने किसी सिद्ध पुरुष के पास बैठकर तपस्या भी नहीं की है। फिर ऐसा क्या कारण है? जिसकी वजह से उसमें इक प्रकार की जमरकारिक शक्ति आ गयी, मात्र अपना सिर तुड़वाने के बाद ।

वह अपने आपको अपनी इस नई जिन्दगी में कितनी ही बार इस संसार के जाने माने शरीर विज्ञानियों के सामने प्रस्तुत कर चुका है। लेकिन कोई भी यह नहीं जान सका कि उसके दिखायी देने वाले दृश्यों का रहस्य क्या है। उनके लिए जैसे यह पहेली पूर्व में थी उनके बाद का निष्कर्ष भी उन्हें वही अनबूझ पहली के रूप में ही रहा। विज्ञान के पास इस बात को समझने का आधार अभी नहीं है। कीन जानता है, वह उसे कब मिलेगा? लेकिन मिलेगा अवश्य ही। क्योंकि विज्ञान खोज में लगा है वह पहुँचेगा अवश्य ही क्योंकि अब जो समय इस काल में विज्ञान का चल रहा है। वह भी निश्चित रूप से अच्छा समय है क्योंकि बे अपने दूसरे विज्ञानियों द्वारा पूर्व में की गलतियों को सुधारने में संकोच नहीं कर रहे हैं।

लेकिन आध्यातम के पास पीटर हारकौस की स्थिति का जबाव सदियों पहले से रहा है। कुण्डलिनी जागरण के रूप में।

कुण्डिलिनी की जागृति अवस्था कौन सी है और सुषत्ती की कौन सी है ? यहाँ इस बात पर हम गौर करेंगे कि किस प्रकार से कुण्डिलिनी जागृत होती है अध्वा इसको जागरण करने में क्या क्रिया प्रक्रिया हमें अपनानी पड़ती हैं। यदि हम कुण्डिलिनी जागरण की सारी व्यवस्था एवं बाद में उसके फलितों पर विचार करेंगे तब ही हमें पीटर हारकौस की स्थिति ठीक प्रकार से समझ आयेगी, अन्यका हम भी पीटर हारकौस को जागुई इन्सान की पदबी देकर ना समझी में ही रह

#### योग और साधना

मैंने पूर्व में लिखा है कि कुण्डलिनी शक्ति की इस शरीर में एक निश्चित . जगह है। वहाँ से ही वह शक्ति इड़ा पिचला नाड़ियों के द्वारा हमारे शरीर में प्रवाहित होकर हमारे शरीर को जीवित रखती है। इस प्रकार की अवस्था इस कुण्डलिनी की सुषप्त अवस्था कहलाती है क्योंकि अभी तक इसने केवल स्थूल शरीर को ही जीवित बनाए रखने के लिए अपनी शक्ति लगा रखी है जो कि इसकी साधारण अवस्था है। नेकिन यही कृण्डलिनी शक्ति जब इडा पिगला से निकलकर हींसरी सुषमणा नाड़ी में प्रवेश कर जाती है तब वह हमें हमारे सुक्ष्म बरीर को जिसका पहले हमें पता ही नहीं चलता या उसको हमारे अनुभव में लाकर साक्षात् कर देती है, हम वहाँ उस सुक्ष्म जगत में मस्तिष्क के स्तर पर नहीं बल्कि मन के,स्तर पर अपने अस्तित्व में रहते हैं। उस समय पहली बार हम मस्तिष्क से अलगः हटकर अनुभव करते हैं क्योंकि मस्तिष्क तो इस स्थल शरीर के साथ ही इड़ा पिघला में से प्राणों के निकलते ही निष्प्राण हो जाता है। इसके उपरान्त हमारे पास मन ही तो बचता है। इस अनुभव से पहले हम मन की बातों को भी मस्तिष्क की ही क्षमता के अन्दर समझते थे। जब यही अनुभव ठीक-ठीक और माज़िसक रूप से होने लगता है। तब इस सूक्ष्म संसार में प्रवेश की स्थिति को ही हम कुण्डलिनी जागरण की अवस्था कहते हैं। चूँ कि मस्तिष्क की अपेक्षा हमारा मन ज्यादा क्रियाशील है तथा उसकी पहुँच स्थूल और सुक्ष्म जगत दोनों में समान रूप से होती है। इसी कारण की वजह से साधक सुक्ष्म जगत के रहस्यों की इस स्यूल जगत में उनके प्रकट होने से पहले ही अपनी कुण्डलिनी शक्ति के द्वारा जान लेता है और जैसे-जैसे उसका अभ्यास सिद्ध अवस्था में पहुँचता जाता है उसकी ये सारे कार्य-कलाप खेल के समान लगते हैं। साधक की इसी अवस्था को हम विकाल दर्शी की अवस्था कहते हैं। इतना सारा जान लेने के पश्चात ही हम पीटर हार-कौस के चमत्कारिक रूप में भविष्यता होने के कारण को जान सकेंगे कि वह किस प्रकार से भूतकाल की जो गूजर गयीं हैं और जो आगे भविष्य में हमारे सामने आने वाली बातों को बता देता है। अब यहाँ यह शंका उठती है कि हम यह किस प्रकार मानें कि आज जो हमारे सामने घटित हो रहा है वर्तमान में, उसका पिछले भूत-काल अथवा भविष्य में होने वाली घटनाओं से कोई अर्न्तसम्बन्ध है।

## इड़ा पिघला और सुवमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

286

यदि हम किसी तालाब के किनारे खड़े होकर पानी में एक बड़ा सा परंथर जोर से डालें तो उस पत्थर के पानी में डालने के कारण से उस पानी में तरंगें या लहरे उठने लगती हैं जो एक किनारे से दूसरे किनारे तक बाद में पहुँचती भी दिखाई देती हैं। इस समय हमारे द्वारा पानी में जाला गया वह पत्थर समय के हिसाब से भूतकाल में है। तथा जिस समय हमने वह पत्थर पानी में डाला था। वह वर्तमान था उस पत्थर से उठने वाली लहरों का दूसरे किनारे से टकराना भविष्य कहलावेगा । इस प्रकार हम देखते हैं कि हमारे सामने जो भी कर्म होता है, वह होता तो काल की वर्तमान अवस्था में है। लेकिन उस कर्म का भूत एवं भविष्य से भी सूक्ष्म रूप की अवस्था में अवस्थ ही सम्बन्ध होता ही है। यदि आज इस दुनियाँ में हम मौजूद हैं तो निश्चित रूप से भूत में वह स्रोत जहाँ से हम. यहाँ तक आये हैं भले ही सूक्ष्म अवस्था में ही सही लेकिन होना ही चाहिये। ठीक इसी प्रकार हमारे आज वर्तमान में रहने के कारण ही भविष्य के गर्भ में हमारा स्वस्थ क्या होगा सूक्ष्म रूप में इस समय भी विद्यमान रहना ही चाहिये लेकिन सूक्ष्म अप्रकट रहता है जबकि स्थूल प्रकट । ध्वनि की तंरगें एक बार इस संसार में उठने के पश्चात समाप्त नहीं होती बल्कि वह इस ब्रह्माण्ड के किसी न किसी कोने में हमेशा रहती हैं। लेकिन क्योंकि वे समय की वर्तमान अवस्था में नहीं हैं इसलिये उनका सुनाई देना हमें असंभव है क्योंकि अब इतने समय बाद उसका स्वरूप अब स्थूल न होकर सूक्ष्म हो जाता है और सीधी सी बात है स्थूल, स्यूल को जान सकता है और सूक्ष्म, सूक्ष्म को । इस संदर्भ में यहाँ समझने की बात यह है कि हमारा मस्तिष्क तो स्थूल है लेकिन हमारा मन का स्वरूप सूक्ष्म है। और प्रत्येक भूतकाल तथा भविष्य काल सुक्ष्म अवस्था में ही होते हैं. इसी कारण से जो लोग मविष्य वक्ता होते हैं उनके मन सुवप्त अवस्था में नहीं बल्कि जावत अवस्था में होता है जिसके कारण उनको चमत्कार करना असंभव नहीं होता है।

एक बात इसी संदर्भ में अवश्य ही ध्यान रखने योग्य है, मन की शक्तियां असंख्य प्रकार की होती हैं इसिलये अनन्य व्यक्तियों में अपनी मानसिक क्षमता के अनुसार ही अनन्य प्रकार से उनके मन के चेतन्य होने के लक्षण दिखाई पड़ते हैं इसिलये ध्यान रखना, इस दुनिया में पीटर हारकौस की बिलकुल हुबह दूसरी

**१**५८ योग और साधना

काली देखने को नहीं मिल सकती है। अगर दूसरे व्यक्ति में हमें मानसिक चेतत्यदा के लक्षण देखने हैं तो उसका स्वरूप कुछ दूसरे ही प्रकार का ही होगा जैसे कोई क्रम्भित्त केवल आपकी आंखों में आंखों डालकर ही आपके भविष्य के बारे में बता देखा दूसरा कोई स्वयं अपने मुंह से नहीं बतायेगा बिल्क आपको ही उस सूक्ष्म अवस्था में पहुँचा देगा जिसके कारण आप स्वयं अपने भविष्य का दर्शन अपने आप ही कर तेगें। जिस प्रकार बगीचे का माली एक ही तरीके और समान रूप से भी प्रस्चेक पौधों को पानी देता है लेकिन प्रस्वेक पौधे में एक जंसे रंग के तथा एक जैसे आकार के फूल नहीं खिलते। इसी प्रकार एक ही तरह की मानसिक चेतन्यता के आधार पर अलग-अलग व्यक्तियों में उसका प्रभाव भी अलग-अलग देखने को ही हमें मिलेगा।

मैंने सुना है हिमालय में बद्रिकाश्रम के पास ही किसी गुफा में कोई बाबा रहते हैं। उनके पास इस संसार के किसी भी भाग का अथवा किसी भी भाषा को बोलने वाला व्यक्ति पहुँचता है तो उसकी भाषा को समझकर वे उससे बात करने लमते हैं। १५०० आक्चर्य नामक पुस्तक में इसका विवरण दिया हुआ है। हमारे भारतवर्ष का अध्यात्मिक इतिहास इस प्रकार की अनिगनत घटनाओं से भरा पड़ा है। मीराको जब ज्ञान प्राप्त हो चुका था तब उसके पास उस समय का महान सम्राट अकबर और उसका महान संगीतज्ञ तानसैन दोनों वेश बदलकर मीरा के सामने पहुँचे । उन्होंने मीरा की परीक्षा लेने के लिए ही तो अपना छुद्म वेश बनाया था। वेमीराकी आँखों को तो धोखादे सकते थे? लेकिन क्या वेमीराके मन की चेतन्यता को धोखा दे सकते थे ? वहीं हुआ, मीराने दोनों को सिर के क्काते ही पहिचान लिया । जिससे प्रभावित होकर ही वह दुश्मन की पत्नी के चरणों में गिर कर अपनी भेट जो वह अपने साथ लाया था, स्वीकार किये जाने की मीरा से मिन्नतें मांगने लगा । भगवान बुद्ध के पीछे उस समय का नर पिशाच अंगुलिमाल उनको मारने के लिये दौड़ा, जिसके डर से आदिमयों के प्राण सुख जाते थे, लेकिन भगवान बुद्ध अपनी उसी मन्द-मन्द चाल से चलते रहे । अब बड़ी अजीव बात हयी बुद्ध तो धीरे-धीरे बिलकुल सामान्य गति से चले जा रहे थे लेकिन, वह नर पिशाच ं अंगुलिमान उनके पीछे पूरी ताकत लगा कर दौड़ रहा था फिर भी भगवान बुद्ध उसके हाथ नहीं लग रहे थे। जब वह दौड़ते-दौड़ते बुरी तरह थक गया तब भग-वान बुद्ध ने ठहरकर उसे अपनी चेतन्य शक्ति से ही उसके हृदय के कपाट खोल

## इड़ा पिषला और सुषमणा नाड़ियों का मस्तित्व तथा प्रभाव

3 % \$

दिये जिसके कारण ही वह मानव जाति का खूँ खार हत्यारा जो अभी थोड़ी देर पहले बुद्ध को जान से मारने के लिये ही तो आया था बुद्ध से दूष्टि मिलते ही उनके चरणों में बैठकर दया की भीख माँगने लगा। महाँव अरविद ने अपनी चेतन्य खाँकत के हारा ही भारत के स्वतंत्रता आन्दोलन के दौरान अपने अत्र पक्ष के क्रूर अंग्रेज अफसर को अपना भक्त बना लिया था और न जाने कितने ही असंख्य उदा-हरण हमारी इस भारत की मिट्टो में आपको मिल जायेगें क्योंकि सारे संसार में सादत ही एक मात्र बह देश है जहाँ मानसिक चेतन्यता प्राप्त करने का कमबद्ध तरीका यहाँ की हिन्दू संस्कृति में विद्यमान है।

यहाँ आपको यह शंका उत्पन्न होगी कि पीटर हारकौस को तो वह मानसिक चेतना की शक्ति एक दुर्घटना के कारण मिली घी न कि किसी तथाकथित क्रमबद्ध साधना करने के पश्चात्, फिर इन बहुत से उदाहरणों से पीटर की स्थिति का सामंजस्य किस प्रकार से बैठता है? इस ग्रंका का निवारण करने के लिए मैं आपके समक्ष महाकवि कालिदास का उदाहरण देना चाहूँगा। जिनको उस चेतन्यता के किलने के पहले पीटर हारकौस जैसी ही दुर्घटना का शिकार अपनी पत्नी के क्रोध के कारण बनना पड़ा था।

हमारे भारतवर्ष में ही एक रजवाड़े की राजकुमारी अपूर्व सुन्दरी तो थी ही साथ ही साथ वह अदितीय विदान भी थी। उसने अपनी विद्वता से अपने राज्य के दरबारियों को तो हरा ही रखा था। आस पास के क्षेत्र में भी उसकी टक्कर का कोई भी पुरुष नहीं था। इससे भी ऊपर एक आफत और थी अपने पिता के सामने इस राजकुमारी ने प्रतिज्ञा कर रखी थी कि जो मुझे ज्ञान में हरा देगा मैं उसी पुरुष से विवाह करूँगी अन्यथा किसी मुखंसे विवाह करने की अपेक्षा कुवारी ही रहना ज्यादा पसन्द करूँगी।

बार-बार राजा अपने दरबारियों को इस राजकुमारी के लिए किसी योग्य वर की तलाश में भेजता लेकिन हर बार आगन्तुक उम्मीदवार लड़की के हाथों पराजित होकर चला जाता। जिस कारण से अच्छे घरानों के यहाँ से उसके लिये उम्मीदवार मिलने भी बन्द हो गये थे। क्योंकि कोई भी अपनी वेइज्जती, अपनी होने वाली पत्नी से नहीं कराना चाहता था। इस कारण से दरबारी इस लड़की की हठधर्मी से बड़े भारी परेशान थे लेकिन राजा के हुकुम को मानकर बार-बार \$40

#### योग और साधना

दूर-दूर की यात्राएँ वर की तलाश के लिए उन्हें करनी ही पड़ती थी। इसी प्रकृष्ध एक बार राजकुमारी के लिए योग्य वर ढूंढ़ने के लिये निकलने वाले लोग बढ़े परेशान होकर एक पेड़ के नीचे विश्वाम के लिए बैठे थे उसी पेड़ पर एक सुन्दर सा लड़का अपनी कुल्हाड़ी के द्वारा धुन में मस्त होकर जिस डाल पर बैठा था उसी डाल को काटे जा रहा था। इन दरबारियों का ध्यान जैसे ही उधर गया उसकी पुकार कर नीचे उतार लिया। लड़का बोला, "कहिए क्या काम है? वे बोले, "पागल है क्या? जिस डालो पर बैठा है उसी को काट रहा है। डाली के कटकर गिरने के साथ-साथ तू भी उसके साथ नीचे गिरकर मर जाता और उल्ले हमी से पूछ रहा है कि क्या काम है?

जब यह बात उस लड़के ने समझी तो वह उन लोगों से बहुत प्रभावित हुआ। उनमें से एक दरबारी ने दूसरे से कहा, "इस लड़के को ही ले चलो, राज-कुमारी के लिए। अब और कोई तो मिलता नहीं है। देखने में यह खूबसूरत भी है। दूसरे ने भी उसकी बात का समर्थन किया। इतना आपसी विचार विमर्श करने के पश्चात उन्होंने उस मूर्ख लड़के से कहा, "हम तुम्हारा विवाह अपनी राजकुमारी से करवा सकते हैं लेकिन हमारी एक शर्त है, कोई तुमसे कितना भी कहे या कुछ भी पूछे, तुम्हें अपना मुँह बन्द रखना पड़ेगा। यानि तुम एक शब्द भी नहीं वोलोगे, जब तक कि तुम्हारा उस राजकुमारी से विवाह नहीं हो जाता।

अच्छी तरह से समझाकर राजदरबार में वे दरबारी उस लड़के को ले आए। जब राजकुमारी को पता चला कि उसके साथ विवाह करने की गरज से कोई उम्मीदवार आया है तो उसकी परीक्षा लेने के लिए स्वयं भी दरबार में पहुँच गयी। उस लड़के की सुन्दरता को देखकर एक बार तो वह भी हतप्रभ रह गयी। कितना सुन्दर गठीला घरीर है इसके पास, वह मन ही मन कुछ नरम हो गयी थी उसके प्रति। इस बात को इस राजकुमारी की भूल कहने या उसका आगय। खैर वह उसके सामने ही बैठ गयी।

लड़के ने तो आज तक इस प्रकार की परिस्थित की स्वप्न में भी करूपना तक नहीं की थी। उस बेचारे को अनुभव तो होता ही कहाँ से? यह तो संकोच से अपने आप में सिकुड़ कर दोहरा हो गया था। इस बात को उस राज-कुमारी ने भी भाँप लिया था। इस बात को जानकर उनमें से मुख्य दरबारी

## इड़ा पिंघला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

१६१

बोला, "राजकुमारी जी इन्होंने तो बहुत कहा था कि कहीं बहुस करने से किसी के ज्ञान का पता चलता है। लगता है तुम्हारी राजकुमारी मूर्ख ही है इन्होंने तो मना ही कर दिया था, यहाँ आने को लेकिन हम ही इनको बड़ी मुश्किल से यहाँ मना कर लाए हैं वह भी इनकी एक शर्तपर कि मैं कुछ भी अपने मुँह से नहीं बोलुँगा। अगर आपकी राजकुमारी इतनी मेघा हैं तो उसे मुझसे मुक भाषा मे ही बातें करनी होंगी, यह हमारी कर्त है। अन्यथा हम बिना बात किये ही लौट आवेंगे इसलिए राजकुमारी जी हमारी आपसे विनती है कि इनकी शर्त को स्वी-कार करके अपनी बिद्धता की छाप इनके ऊपर छोड दीजिए।

राजकुमारी एक तो इस लड़के के रंग रुप को देखकर पहले से ही प्रभावित थी। इसके साथ-साथ राजकुमारी ने यह भी सोचा कि यह भुझे प्रतिद्वन्दिता के लिए ललकार रहा है ? इस प्रकार की हिम्मत तो आज तक किसी की नहीं हुई थी कि कोई उल्टा उसे ही ललकारे खैर उसने लडके की शर्त जो दरबारियों ने उसे बतायी थी मानली। वह कोई गुगों की पढ़ाई जाने वाली भाषा की अध्यापक तो थी नहीं कि अनिगनत प्रश्न इस लडके के खिलाफ खंडे कर सकती इसके अलावा यहाँ एक बात और थी कि उस राजदरबार में सभी दरबारीगण उस लड़की को पराजित या बेइज्जत हुआ मन से चाहते थे क्यों कि इसने सभी की नाक में दम कर रखाथा। प्रतियोगिता शुरू हुई।

राजकुमारी की तरफ से पहला प्रश्न इशारे से किया गया - जिसमें उसने लड़के की तरफ एक उगंली खड़ी की। इस मुखं लड़के ने सोचा कि यह मेरी आंख फोड़ने के लिए मुझे एक उगली दिखा रही है। इस बात को सोच कर इस लड़के को बड़ा गुरसा आया कि यह मेरी एक आँख फोड़ेगी, मैं इसकी दोनों आँखों को ही फोड़ डालूंगा। इसने समझ क्या रखा है। इतना मन में विचार करके इस लड़के ने राजकुमारी की तरफ अपने हाथ की दो अंगुलियों को उसकी आँखों की तरफ कर दिया ।

वहाँ बैठे दरबारी तो पहले से ही संभावित प्रश्नों को करीब-करीब जानते ही थे। इसलिये लड़के के इस इशारे को राजकुमारी को समझाने दृष्टि में बोले, "देखा राजकुमारी जी। आपके प्रश्न का कितना सुन्दर एवं सटीक उत्तर आपको विया है। आप ने पूछा था कि ईश्वर एक है, तो इन्होंने बताया कि ईश्वर एक नहीं दो हैं एक साकार दूसरा निराकार। इतना सुनकर राजकुमारी शर्म से लाल हो गई

#### योग और साधना

अपेर अन्दर ही अन्दर तिलिमिला भी गई। खैर घीरज रखते हुये, उसने दूसरा प्रथम इशारे से ही किया। जिसमें उसने अपना दाहिना हाथ का पंजा इस लड़के को दिखाकर दो बार हिला दिया था।

लड़के ने सोचा — यह अब आँख तो फोड़ेगी नहीं क्योंकि मैंने इसकी दोनों आँखों को फोड़ने का कह दिया था लेकिन अब यह मुझे थप्पड़ मारेगी। मैं इसे घूंसा नारूंगा। इसिलये यह मुखं लड़का जोर-जोर से अपनी मुट्ठी को कस कर उसे दिखाने लगा।

दरबारियों ने एक बार फिर हर्ष ध्विन की और राजकुमारी के सम्मुख होकर बोले, "अवकी बार आपने इनसे पूछा था—दो बार अपने हाथ के पंजे को हिलाकर कि पाँच और पाँच दस इन्द्रियां हैं तो इन्होंने अपना जवाव भी देखो दृहता से अपनी मुट्ठी को कस कर दिया है कि सारी मेरे वश में हैं।" इस बात को तो मुनकर राजकुमारी भीतर तक बौखला गई।

कहने का तात्पर्य यह है कि इस प्रकार लड़की ने कुछ प्रथन और किये। उस मूखं लड़के ने ऐसे ही जबाव जो उसके मूखंतापूर्ण मस्तिष्क में आये, उसने वहाँ दिये। उन सभी का वहां के दरबारियों ने बड़ी सुन्दर-सुन्दर व्याख्या की और उस राजकुमारी को वेवकूफ बनाकर एक मूखं लड़के के हाथों पराजित करवा दिया। लड़की की प्रतिज्ञा के अनुसार उसी समय उस लड़के के साथ उस राजकुमारी की शादी पण्डितों ने करवा दी।

जब दो दिन बाद उस लड़के ने बोलना ग्रुरू किया। तब उसे दरबारियों के ऊपर बहुत गुस्सा आया और सोचा कि उसके साथ तो बहुत बड़ा घोखा किया कया हैं। लेकिन, अब क्या किया जा सकता था। उसकी शादी तो उस मुद्र के साथ हो चुकी थी।

वह जो भी बात करती वह उसकी प्रत्येक बात का जबाब उट-पटांग ही देता था। जब राजकुमारी ज्यादा सहन न कर सकी और बेहद गुस्से में भर गयी। उसे अपना पराया कुछ न सूझा उसने इस लड़के में जोर से उसकी पीठ में लात मारी जिसके कारण से वह अपने सामने की सीढ़ियों में गिर गया। बोट के कारण जगह जगह से उसके खून भी निकलने लगा। वह बडा अपमानित भी

## इड़ा पिघला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

१६३

था अपनी मूर्खताओं पर । अपने ही दांतों के बीच में अपनी ही जीम आ जाने के कारण से उसकी जीम भी कट गई थी। थोड़ी देर में ही वेहोण हो गया, पता नहीं कितनी देर तक यह वहां ही पड़ा रहा उसी अवस्था में। लेकिन जब उसकी होण आया तब वह लड़का जैसा दुर्घटना से पहले था, वैसा अब नहीं था। अब तो बास्तव में विद्वान हो चुका था और इतना भारी विद्वान हो गया था कि वही पत्नी अब उसके तलुवे चाटने लगी थी। कालान्तर में यही लड़का महाकवि कालिदास के नाम से इस सम्पूर्ण संसार में द्यागया। आज भी उसके काव्य ग्रंथों को लेकर जाने कितने ही शोध के छात्र महाकवि कालिदास के नाम से पी० एच० डी० प्राप्त कर रहे हैं।

कहने का तात्पर्य यह है कि पीटर हारकौस आज इस संसार के समक्ष जीवित स्थित में हैं और कालिदास का उदाहरण हमारे इस दुनियाँ में आने से पूर्वका है। लेकिन इस बात से क्या अन्तर पड़ता है। हमें तो ठीक से बहुत गहरे में उतर कर यह जानना हैं कि कृण्डलिनि जागरण के पश्चात आदमी कुछ अजुबा हो ही जाता है। वह चमत्कारिक रूप से कुछ दिनों में ही हम सबसे ऊपर निकल जाता है। ये दोनों प्रकार की घटनायें ऐसी उदाहरण हैं जिनमें कुन्डलिनी बिना किसी तपत्या बल्कि दुर्घटना वश जागृत हुयी है। पूर्व जन्म के संस्कारों के कारण से केवल मन की एक पर्त इनके ऊपर से हटने को बची थी जो इनकी इस दुर्घटना के कारण हट गयी और इस प्रकार से वह व्यक्ति एक दूसरे ही प्रकार का व्यक्ति हमारे सामने हमारे देखते देखते हो जाता है। हमारा आध्यातम विज्ञान इसको पूर्ण रूप से मान्यता प्रदान करता है बिना किसी सोच संकोच के । इन सारी बातों को जानकर यदि हम यह सोचने लग जावें कि कुन्डलिनी जागरण के पश्चात हमारे ऊपर परमात्मा की विशेष कृपा हो जाती है अथवा हम में परमात्मा उतर कर झलकने लगता है। यह कुछ कुछ हमें ठीक लगते हुये भी गलत ही हैं क्योंकि अगर इस बात को बड़ी श्रद्धापूर्वक भी हम इसे इस तरह से समझते हैं तब भी गलत ही समझते हैं क्योंकि ऐसा सोचते ही हम उस परम सत्ता को अपने से दूसरा मान लेते हैं। जबिक हम स्थयं उसी महासागर की बूँद ही तो हैं। यानि कि हम स्वयं ब्रहम ही तो हैं। जो गुण उस पार बहा परमात्मा के होते हैं। वे ही तमाम लेकिन छोटे रूप में ही सही इस गरीर के द्वारा परिल-क्षित होते हमें हमारी कुन्डलिनी जागरण होकर सिद्ध अवस्था में पहुँचने के

#### योग और साधना

## पश्चात् दिखाई पड़ते हैं।

गणित को भी लगायें तो तब भी मामला एक दम से मुलझा हुआ है। सागर के पानी में और हमारे पास की एक बूँद के पानी में कुछ तात्विक भेद तो नहीं है जो हाइड्रोजन और आक्सीजन सागर के पानी में होती है। वही इस बूँद के पानी में भी तो है। केवल यदि कुछ भेद है उस अयाह सागर और इस बूँद में, तो वह केवल परिमाण का ही है जो इस असीम ब्रह्माण्ड में रचे बसे बूद्ध में है वही हमारे इस छोटे से ही अंश में है। फिर हम और वह अगल अलग क्यों हो सकते हैं। यदि वह इहा है तो हम भी ब्रह्म ही यह हो सकता है कि वह सागर हो और हम बूँद, वह परमात्मा हो और हम आत्मा, वह अंशी हो और हम उसके अंश। यही है उस वाक्य की विवेचना जिसमें कहा गया है "अहम ब्रह्मास्म"।

उस परम सत्ता का क्या छोटा और क्या बड़ा ? इसलिए ध्यान रहे जो कुछ भी हमारे द्वारा उस परमात्मा का रूप दृश्य रूप में इस दुनियां में जितने परिमाण में हमें दिखाई देता है वह हमारी और अपनी क्षमता के अनुसार ही हैं उसके भण्डार में कोई कमी नहीं। यही कारण है जिसमें अलग-अलग साधकों की उनकी अपनी साधना के हिसाब से अलग-अलग स्थिति हमें यहाँ देखने को मिलती है।

यहाँ यह सत्य है कि अभी तो हमारी भी आकांक्षायें हमारे संस्कारों के कर्माशियों में पड़ी है। इस कुन्डिलिनी साधना के द्वारा ही उन्हें उनकी सूक्ष्म अवस्था में ही हम भस्म कर सकते हैं अथवा उन्हें जड़ रूप में ही समाप्त करने की क्षमता जागृत कर सकते हैं। यदि फिर भी हमें इस दुनिया में आना पड़ता है तो इसका कारण-हमारे ऐसे कर्म होते हैं जो किन्हीं दूसरी आत्माओं से संबंधित होते हैं जिनको इस दुनिया में जन्म लेकर दूसरों के साथ रहकर ही भुगताया जा सकता है।

अब प्रश्न उठता है कि जब सूक्ष्म सूक्ष्म को ही जान सकता है तब हम अनुभवों को इस स्थूल मस्तिष्क के द्वारा किस प्रकार से जान सकते हैं? मैंने इड़ा पिंचला के जितिरिक्त तीसरी सुषमणा नाड़ी के ऊपर लिखते हुए पूर्व में बताया है

## इड़ा पिघला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

१६५

कि यह सुषमणा नाड़ी मेरूदण्ड के अन्दर से ऊपर की ओर गर्दन के पिछले हिस्से से होती हुयी मस्तिष्क में चढ़ती है लेकिन वहाँ जाकर इसका दिखाई पड़ना किन हो जाता है क्योंकि मस्तिष्क में चढ़कर यह अरबों-खरबों रेशों में विमा-जित होकर मस्तिष्क के प्रत्येक कीष से अपना सम्पर्क बनाती है चाहे वह कीष जागृत हो अथवा सुष्दत । इसके पश्चात यह फिर एकत्र होकर हमारे माथे पर सामने की ओर से आकर दोनों भवों की बीच इड़ा पिषला नाड़ियों से इस युक्त त्रिबेणी पर आकर मिल जाती है।

शास्त्रों में इस सिर के ऊपरी हिस्से को सहस्त्रार या दस हजार कमलों का प्रदेश कहा है। प्रत्येक कमल में सैकड़ों सैकड़ों किलयाँ हैं। इस स्थान को इस सहस्त्रार शब्द से इसलिए भी सम्बोधित किया है क्योंकि सुषमणा नाड़ी यहाँ मस्तिष्क के प्रत्येक कोष से सम्पर्क में ही होकर आती है तथा हम यह भी जानते हैं कि मस्तिष्क के कोषों की संख्या तो अकृत है या-अरबों-खरबों में है।

जब तक कुण्डलिनी शिवत इड़ा पिंघला के द्वारा इन कोषों में पहुँचती रहती है। हमारा मस्तिष्क इस स्थूल जगत का अनुभव करता रहता है लेकिन जब कुन्डलिनी शिक्त इड़ा पिंघला से निकल कर सुषमणा में प्रवेश करके मित्तष्क के कोषों को प्रकाशित करती है तब हमारा मस्तिष्क सूक्ष्म जगत का अनुभव करने लगता है। हमारा मस्तिष्क इस प्रकार से दो तरह का है जब तक हमने कुन्डलिनी को जागृत नहीं किया है यानि यह अपनी साधारण अवस्था में है तब तक हमारा मस्तिष्क भी स्थूल या जड़ हो है लेकिन जैसे ही यह मस्तिष्क सुषमणा के द्वारा प्रकाशित हो जाता है तब यही चैतन्य होकर सूक्ष्म के अनुभव करने लगता है। इसलिए जब कोई साधक इड़ा पिंघला में रहते हुए भी थोड़ी शक्त सुषमणा में हाश-पूर्वक भेजने की क्षमता जागृत कर लेता है तब वह सिद्ध कहलाता है। इस प्रकार की अवस्था में पहुँचने के पश्चात ऐसा सिद्ध आपके सामने बैठे-बैठे हो अपना ध्यान अपनी विषय वस्तु पर केन्द्रित करके भविष्य में होने वाशी घटनाओं को आपके सामने उजागर कर सकता है। जब उसमें इतनी सामर्थ्य आ जाती है। तब बह इस दुनियाँ में साधारण होकर नहीं रह जाता है। वह अपने आप असाधारण हो ही जाता है।

अब मैं इस कुन्डलिनी शक्ति को प्रयोगात्मक रूप से जागृत करने के लिए

#### १६६ योग और साधना

इसके दो भाग कर रहा हूँ। प्रथम है स्थूल साधना और द्वितीय है सूक्ष्म साधना साधना के प्रथम भाग में यानि (स्थूल साधना) में हमें अपने स्थूल शरीर को साधना पडतो है जबकि (सूक्ष्म-साधना) में हमें अपने मन को साधना पड़ता है।

इस कुण्डलिनी को जागृत करने की साधना के दौरान हमें हमारे जीवन के लिए बड़े संकट उपस्थित हो सकते हैं क्योंकि सूक्ष्म साधना हमें अपने अचेतन की. अवस्था की ओर ले जाती है और चूँकि हमने अपने शरीर को इस अप्रत्याशित घटना के लिए पहले से तैयार नहीं किया है इसलिए ध्यान रखना, हमारे लौटने की व्यवस्था में अवरोध पैदा हो सकता है। जिसके कारण से हमारे बिना मरे भी दुनियाँ वाले हमें मृत घोषित करके हमारे शरीर को नष्ट कर सकते हैं। इसमें दुनियां वालों का कोई कसूर नहीं है। कसूर यदि हैतो वह हमारा ही है और वह भी केवल इतना कि हम विना अपने शरीर की क्षमता नापे ही शरीर को छोड़कर मन की गहराईयों में कूद गये थे। जब हम इस शरीर में रहते हैं। तब हम अपनी बुद्धि के द्वारा दोनों इड़ा और पिघला नाडियों में सामजस्य रखते हैं यानि हमारा नरवस सिस्टम ठीक रहता है लेकिन यदि इस नरवस सिस्टम में जरा भी गड़बड़ी हो जाय तो ध्यान रखना, फिर उसका ठीक होना करीब-करीब नामुमिकन ही होता है। मेडीकल साइन्स की दृष्टि से भी और आध्यात्म की द्ष्टि से भी । क्योंकि आध्यात्म जिन नाड़ियों को. आधार बना कर प्रयोग करता है, यदि वे आधार ही समाप्त हो जायें तो वहाँ किस प्रकार से दुबारा सामान्य स्थिति आयेगी इसलिए हमें पहले अपने शरीर को कठिन साधना में, कठिन तप-ण्चर्या के द्वारा तपाना ही होगा अन्यथा हमारे असफल रहने की ही ज्यादा संभावना है। फिर भी यदि कोई बिना किसी साधन को साथे ही मन वाँछित फल प्राप्त करता है तो भी ध्यान रखना, उसके नित्य कर्मों में या उसके अपने धन्धे में कोई कर्म ऐसा है जिसने उसको सक्षम बना दिया है अथवा उसका मस्तिष्क उन कठिन परिस्थितियों को सहन करने के लिए उसके नित्य कर्म के द्वारा इस काबिल हो गया है।

जैसे कोई व्यक्ति पानी में गोता खोरी करता है। उसे काफी देर तक गहरी साँसें रोके रखने का अभ्यास हो जायेगा। कोई व्यक्ति एयरू-फोर्स में नौकरी करता है। उसे हवाई जहाज से छाता लेकर कूदने के दौरान वार-वार मृत्यु जैसी स्थिति

## इड़ा पिंघला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

१६७

से उसका साक्षात होता है। जब तक उसकी छतरी नहीं खुलती तब तक उसके ऊपर क्या बीतती है उस अनुभव के दौरान उसकी अपनी बुद्धि की ध्रमता बढ जाती है जिसके कारण से वह नित्य प्रति वह कार्य करके भी घबड़ाता नहीं है, बेहोग नहीं हो जाता है। इसी प्रकार के बहुत से कार्य इस दुनियां में हो सकते हैं, जिनमें आदमी को मृत्यु से दो ट्रक बातें करने के अवसर आते हैं। उन क्षणों को हम यदि होशपूर्वक अपनी बुद्धि की उपस्थित में झेल जाते हैं तो ध्यान रखना ये ही क्षण हमारे शरीर की क्षमताओं में असीमित बृद्धि कर देते हैं। मुझे याद आती है गौमुख की एक घटना, जिसमें मेरा मृत्यु से इतने समंभ से सामना हुआ जिसकी मैं कल्पना भी नहीं कर सकता था।

मेरे एक मित्र हैं नरेन्द्र पाराशर, मैंने अपने जीवन की ज्यादातर पवित्र स्थलों की यात्रायें इन्हीं के साथ की हैं। हम दोनों अपनी-अपनी पत्नी तथा बच्चों के साथ थे। मेरे साथ मेरे माता-पिता भी थे। उन दिनों मेरे पास एक पुरानी एम्बेसडर थी जिसको मैं स्वयँ चलाकर उस यात्रा पर ले गया था। जरा-गर जी तो चलाना नहीं जानते थे। ड्राईवर कोई साथ नहीं लेगया था। हम कुल मिलाकर छः व्यक्ति तो बड़े तथा दो छोटे बच्चे थे। हम केदारनाथ एवं बद्रीनाथ के दर्शन करने के पश्चात गंगोत्री पहुँचे । हम सभी बीबी-बच्चों सहित सुबह ११ वर्जे के लगभग गंगोत्री पहुँच गये थे। सरकारी पर्यटक विश्वाम गृह में हमें स्थान मिल गया । हमने अपना सारा सामान तथा सभी को वहाँ पहुँचा दिया । पिताजी की उम्र करीब सत्तर वर्ष की उन दिनों रही होगी। हम दोनों की उम्र २५ और ३० वर्ष के लगभग होगी यानि पाराशर जी मुझसे पाँच वर्ष बड़े होंगे। हम जब बाजार में खाना खा रहे थे तो हमने वैसे ही जानकारी के लिए उस ढावे बाले से पूछा कि गंगा की धारा यहाँ से किस प्रकार से निकलती है। हमारा भतलब है किसी प्रपात (झरना) में से या वर्फ से ग्लीश्यिरों के पिघलने के कारण ? वह बोला, साहब लगता है; आप पहली बार आये हैं। यहाँ तो केवल गंगोत्री का मन्दिर है, गंगा तो यहाँ से सत्रह किलोमीटर दूर "गौमुख से निकलती है।" उसके इस जवाब ने हमें आश्चर्य में डाल दिया क्योंकि हम तो यह सोच रहे थे कि गंगा गंगोत्री से ही निकलती होगी । इसके बाद प्रत्युत्तर में हमने प्रश्त किया कि "वहाँ **कैसे पहुँचेंगे**; ''पूछने पर उसने बताया, कि वहाँ पर जाने का कोई साधन नहीं है।'' सिवाय अपनी स्वयं की टाँगों के। इसके साथ ही कुछ दिक्कतें और हैं, रत्स्ते

#### योग और साधना

में कहीं भी पानी या चाय नागते का कोई साधन नहीं हैं। रास्ता ऐसा दुर्गेम हैं कि पहाड़ की तलहटी में गंगा बहती है और थोड़ा-थोड़ा पहाड़ को छीलकर पगड़क्ड़ी बनाई गई है। वह कहीं चार फुट चौड़ी है तो कहीं केवल एक फुट। इसी रास्ते की परेशानी के कारण ही वहाँ बहुत कम लोग जाते हैं। अगर गंगोत्री पर एक हजार ब्यक्ति दर्शन को एक दिन में आते हैं तो गोमुख पर दस व्यक्ति ही मुश्किल से पहुँचते होंगे। उनमें भी संख्या ज्यादातर बाबाजीयों की ही होती है। स्त्री-बच्चों का तो वहाँ जाना बहुत ही किटन है।

खाने के बाद विधाम-गृह पर लौटते हुए हम दोनों ने चुनौती के रूप में गौमुख पर जाने का विचार स्वीकार कर लिया और निश्चय किया कि हम दोनों अकेले ही चलेंगे। सभी को यहीं छोड़ देंगे। इनको रावि में किसी प्रकार की तकलीफ न हो ऐसी ब्यवस्था हम कर जावेंगे।

विश्राम गृह पहुँच कर हमने सूचना दी कि हम गौगुख जा रहे हैं तथा कल दोपहर तक आ जायेंगे। बिना समय नष्ट किये एक बजे अनुमानतः या इससे थोड़ा पहले हम गौगुख के लिए चल दिये। रास्ते की जानकारी हमें जल्दी ही चल गयी। हमें बताया गया कि गौगुख से थोड़ा पहले ही एक किन्हीं लाल बाबा का आश्रम है जो अग्ये हुए प्रत्येक यात्री को निष्ठुत्क खाना तथा आवास की व्यवस्था स्वयं अपने पास से करते हैं। रात्रि को ठहराते हैं ओढ़ने को कम्यल भी देते हैं।

हमारे पास बांस की पतली-पतली जिनमें नीचे नुकीले लोहे की कील ठुकीं थी हमारे हाथों में थीं जो हमें पहाड़ पर चड़ने में तथा ढलकान पर उतरने में बड़ी मदद कर रहीं थीं। लगभग दो घण्ट की लगातार चढ़ाई के बाद हम एक खुले से स्थान पर आकर ऐसे हांफते हुवे गिर से गये कि कहां आ फैंसे। दम मिनट तक विश्राम लने के पश्चात ही हम आपस में बुछ बोल सके, पाराशर जी बोले, "अभी तो हम बहुत थोड़ा सा चलकर ही आये हैं लेकिन ऐसा लगता है कि अब अगर वापिस भी चलेंगे तो लौटने की भी सामर्थ्य अब नहीं है।" उन्होंने जो बात कहीं थीं, वह विल्कुल सही ही कही थी व्योंकि हम उस समय लगभग समुद्र से १२००० फीट की ऊँचाई पर थे, जिसके कारण हम आक्सीजन की बहुत कभी अनुभव कर रहे थे। अपनी सामान्य बात-चीत में भी हमारी सांस फूल रहीं थीं लेकिन पारा-

## इड़ा पिघला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

338

णरजी का यह कहना कि ''मुझमें तो वापिस लौटने की भी शक्ति नहीं बची है।'' इस बात को कहना उस समय बड़ा आसान था लेकिन इसके फलितार्थ मैं मृत्यु का आमन्त्रण था जो कि हमें रात्रि में ठन्ड की वजह से निश्चित रूप से मिलती।

उनके इस प्रकार के कथन के पश्चात मैंने इतना ही कहा कि "अभी हम थके हुये हैं, आंध्रे घण्डे तक विश्राम लेने के पश्चात ही हम ठीक से विचार कर . सर्केंगे, क्योंकि अभी हमारे फैसले इस थकान से प्रभावित होंगे।'' आधे घण्टे बाद में हमने अपने आपको बिल्कुल संयत पाया। तब मैंने अपने शब्दों को थोड़ा सा वजन देकर उनके सामने रखा, "मैं भरतपुर से और आप डीग से, यहाँ इस धार्मिक . यात्रा पर आये हैं। गंगोत्री पहुँचने से पहले तक हम सभी इस रास्ते के दुर्गम पहाड़ी सड़क मार्ग पर कार से चलते हये-कहते रहे थे कि अगर जीवित वापिस लौटे तो अपने-अपने संसार में जाकर मिल लेंगे। इस बात में अब भी कोई खास परिवर्तन नहीं आया है। अगर कुछ थोड़ा बहुत परिवर्तन इसमें आया भी है तो वह केवल इतना ही कि पहने जहाँ हमारा संसार भरतपूर और डीग मैं था अब वहीं संसार गंगोत्री के उस पर्यटक विश्वाम गृह में है। जहाँ हमारे साँसारिक सम्बन्धी माता-पिता, बीबी-बच्चे मीज़द हैं। अब तो हमें इस तथ्य पर गौर करना है। यदि हम जीवित गौमूख से वापिस लौटे तो अपने-अपने संसार में आकर मिल लैंगे, नहीं तो गंगा की गोद में समा जायेंगे। एक बात तो यह है और दूसरी है इसके विपरीत कि अभी भी समय है वापिस लौट चलें लेकिन, इतना ध्यान रखना यदि गौपुख जाने की हिम्मत हम आज नहीं कर सके तो फिर इस जिन्दगी में तो इस यात्रा की सोचना भी नहीं क्योंकि जो स्थिति हम यहाँ देख रहे हैं, हमारे शेष जीवन मैं यहाँ सुगम रास्ता बन जावें, यह संभव ही नहीं है। सन्नाटा खिच गया थोड़ी देर के लिए हम दोनों के बीच कुछ समयोपरान्त पराशर जी उठे र्णायद निशाना ठीक जगह पर लगा था, बोले- "जो होगा सो देखा जायेगा।" मैं स्वयं तो इसके लिए तैयार ही था हम दोनों फिर से यात्रा पर आगे बढ चले थे। अब ऐसा लग रहा था कि पहला वाला श्यामदेव शायद वहीं रह गया है। अब तो नोई और ही यात्रा कर रहा है। खैर जो भी हों जैसे तैसे हम आगे बढ़े जा रहे थे, एक दम शान्त, तभी हमें बारह वर्ष का एक लड़का मिला जो अपनी पीठ पर आलुका थैलाल।दे-लादे पीछेसेचला आ रहा था। भलेही वह बच्चाही या लेकिन बड़ा सूख मिला उसे देखकर कि कोई संगी साथी तो मिला-इस अनजान

200 योग और साधना

रास्ते पर । पूछने पर उसने बताया, वह लाल बाबा के आश्रम पर यह सामान ले जारहा है।

दो तीन घण्टे चलने के पश्चात अब हम और भी कठिन तथा पिछले मार्ग से भी बढ़कर दुर्गम मार्गपर हम आ गये थे। पहले हम पक्के पहाड़ों पर चले थे, जहाँ हमारे बाँयों तरफ एक दम सीधी हजारों फूट ऊँची पहाड़ की चोटियाँ थीं। जो कभी दिखाई देती थीं, कभी नहीं । हमारे दांथीं तरफ पाँच सा फुट नीचे गंगा बह रही थी जो नीचे की तरफ झाँकने पर पगडन्डी की तरह दिखाई देती थी। ऊँचे से ऊँचे स्थान पर यदि कोई पेड़ और पक्षी हमें दिखाई पड़े तो वे थे भोजपत्र के पेड । भोजपत्र का पेड जिसके तने से सफेद कागज की तरह के पतले पत्र उतारे जा सकते थे। पक्षी के नाम पर मिला हमें कौआ, जिसके बदन पर कुछ बालों का भारीपन था। यहाँ पर यह सुविधा फिर भी थी, मौसम कैसा भी हो कम से कम पैरों के नीचे जमीन तो पक्की थी लेकिन अब आगे जो रास्ता हमारे सामने था वह एक दम बदल गया था। गंगा तो अब भी उतनी ही नीचे हमसे थी और पहाड़ की चोटी भी उतनी ही ऊँची होगी लेकिन अब पहाड़ पक्के नहीं थे बल्कि कच्चे चुने कंकड के रेतीले से थे। कहीं बडी-बडी शिलायें भी उनमें अटकी सी लग रहीं थी जो कभी बरसात में या भूस्खलन के समय लुटक कर गंगा में पहुँचने को तैयार लग रही थी। इसी तरह के रास्ते पर हम दोनों तथा वह लड़का धीरे-धीरे बढ़े चले जा रहे थे, आगे-आगे मैं था। एक जगह ऐसी आयी जहाँ लग-भग आठ फुट की दूरी तक का वह रास्ता युट कर गंगा में गिर गया था। ऊपर से नीचे तक ढलकान ही ढलकान था। शायद ऊपर से कोई शिला लड़की होगी जो दो तीन फूट के चौड़े रास्ते कों भी तोडती हथी अपने साथ गंगा में ने गई थी। उस जगह को देखकर एक बार तो लगा कि इतनी दूर आकर भी सारा श्रम व्यर्थ ही गया क्योंकि आगे बढ़ने की कोई सूरत नजर नहीं आ रही थी। मैंने उस ढल्-कान में पैर जमाने के लिए थोड़ा सा अन्दाजा लगाने की गर्ज से उस बालू को जरा सा करेदा तो मैं स्वयं बड़े आश्चर्य में पढ़ गया क्योंकि मेरे जरा सा उस बालू की सी रेत को कुरेदने पर ऊपर से इतनी मिट्टी खिसकने लगी कि मेरे तो प्राण ही -सूख गये कि कहाँ मधु मिक्खियों के छत्ते पर हाथ दे डाला । वहाँ धुर नीचे से और ऊपर जाने कहां तक जिस प्रकार बजरी का ढेर होता है उसी प्रकार की यहाँ स्थित थी हमने सोचा कहीं ऐसा न हो कि ऊपर कोई शिला खण्ड इस समय

## इड़ा पिंघला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

१७१

कहीं जरा सी अटकी हो और हमारे इस प्रकार मिट्टी हटाने से वह नीचे आ जाये और हमें भी अपने साथ नीचे ले जाय। दूसरी पार जाना हमें अवश्य ही जरूरी था क्योंकि अब शाम हो चली थी वापिस लौटने का समय भी नहीं था। क्योंकि राति होते ही अन्धकार के कारण इस रास्ते पर चलना कठिन क्या असम्भव ही था। वैसे भी मैदान की अपेक्षा यहाँ अधेरा जल्दी ही होने वाला था। मैंने मन में सोचा कि यह ट्रटा हुआ रास्ता केवल सात आठ फूट ही तो हैं उसके बाद तो पैर टिकाने को जगह है ही मेरी लम्बाई भी अच्छी है यदि अपनी लक्कडी के सहारें से मैं अपना एक पैर भी किसी तरह से बीच में रख जुँतो दूसरा पैर निश्चित रूप से दूसरी तरफ किनारे पर ही होगा। बेकार में समय को नष्ट करने से कुछ होगा नहीं जो कुछ होना है वह तो रूकेगा नहीं लेकिन हिम्मत भी क्यों छोडनी । मन मैं गंगा मैया का स्मरण किया और मैंने एक छलांग अपनी लकड़ी के साथ लगाई लेकिन मेरावह पैर उस बालू रेत में स्थिर न रह सका। लकड़ी भी कहीं कोई सहारा नहीं देपायी मैं कोई डेढ़ फूट नीचे खिसक गया तभी शायद विद्युत की गति से भी तेज दूसरा पैर आगे टिकाने के लिए वढाया लेकिन वह भी जैसे बिना आधार के ही रहा। उसके उपरान्त मेरा पहला पैर दूसरे किनारे पर कब और किस तरह पहुँच गया मैं उसकी गति को अपनी याददास्त में नहीं रख सका। उस तीसरे कदम को रखते न रखते में किसी ओर दुनियाँ में पहुँच गया था। मेरा सारा का सारा शरीर एक प्रकार से सुन्न रह गया था, आँखों के सामने अधेरा उजालासा मिश्रितथा। किसी प्रकार की आवाज सुनने की तो वहाँ कोई संभावना ही नहीं थी उस समय साँस की तो क्या हृदय की धड़कन का भी पता नहीं था। शरीर का भारीपन भी ऐसा नहीं था और ऐसा लगा कि दूसरे पर के फिसलने के बाद इस तीन चरणों की यात्रा का आखिरी चरण मैंने उड़कर ही तय किया था। दूसरी तरफ पहुँचने के बाद तथा संयत होने पर ही मुझे सब दुनियाँदारी याद आयी । सबसे पहले अपनी साँस जो धौंकनी तरह चल रहीं थी धड़कन जो बहुत तेज थी, गरीर जो इतनी गजब की ठन्ड में भी पसीने से नहारहाथा। तब थोड़ी देर बाद सामने दूसरी तरफ पाराशर जी और वह लड़का दिखाई दिया। दो तीन मिनट तक मैं उनको देखता रहा और वे मुझे। इस घटना ने कितनी जानकारी दी मेरे मस्तिष्क के लिए। शरीर पर विपदा पड़ने के समय और स्थिति समान्य होने के बाद क्या परिस्थितियाँ गुजरती हैं ? ये बातों शायद वर्षों के अन्तराल के बाद भी स्मृति में बिल्कुल ताजा बनी रहती हैं

#### योग और साधना

क्यों कि इस प्रकार के अनुभव जिन्दगी में किये गये अनुभवों से बिलकुल अनु है और महत्वपूर्ण होते हैं। मेरा मस्तिष्क जो कि दूसरे कदम तक साथ था लेकिन तीसरे कदम पर फेल हो गया था और उसने यह मान लिया था कि यह शरीर तो गया बस उसी समय उस असफल मस्तिष्क के पास से सारे अधिकार छिन गये। प्राण फौरन इड़ा पिघला मैं से निकले और दौड़ पड़े सुपमणा की ओर।

प्राणों के इहा पिंघला में से निकलते समय हमेशा एक विशेष प्रकार की सन्नाहट होती हैं जो शुरू में घबराहट पैदा करती है और चूँ कि हम इड़ा पिंघला में नहीं होते इसलिए हमारी आँखे ठीक से देख भी नहीं सकती। हमारा मस्तिष्क पहले जैसा विचारशील इस अवस्था में रह नहीं सकता। अब प्रश्न उठता है उस गौमुख के रास्ते में जब वह घटना घटी तब यदि यह मान भी लिया जाये कि प्राण इड़ा पिंघला से निकल गये होंगे। ऐसा बहुधा उर के कारण हो ही जाता है। बहुतों की तो हृदय गित भी रूक जाती है किर विना किसी प्रक्रिया के अपनाये यह शंका यहाँ उठती है कि वे सुषसणा नाड़ी में वयों कर चले गये। इस बात की बड़े गौर से आप ऐसे समझें।

इसी शंकावश इस घटना से पूर्व की स्थिति विस्तार पूर्वक मैंने यहां लिखी है जिस कारण से आप इसे अच्छी तरह से समझ सकेंगे क्योंकि बिना उन परिस्थि-तियों को अपने समक्ष रखें इस भावनात्मक पहलु को आप कैसे समझ सकेगें।

इसमें पहली बात तो आप इसे ख्याल में ले आयों कि इस यात्रा के प्रारम्भ में दो घन्टे चलने पश्चात शरीर के थकान की चिन्ता करते हुए भी मेरी प्रमाठ आकांक्षा रहीं थी कि चाहे कुछ भी क्यों न हो जाये किसी तरह भी हमें आगे चलना ही चाहिये अगर पाराशर जी नहीं चलते तो मेरा जानाभी संभव नहीं था इसीलिए ही मैंने उस समय अपने निजी संसार की व्याख्या बदलबी थी। दूसरी बात थी समपर्ण यानि समुत्व भाव सहित अर्पण। हमने जब आगे की यात्रा विश्वाम लेने के पश्चात दोबारा से शुरू की थी तव इस धारणा के साथ शुरू की थी कि अब हम जीवित बचें या मर जायें। इसकी कोई चिन्ता नहीं रखेंगें तथा जहां हमने अपना जीवन ही दांव पर लगा दिया था। उस परमात्मा के प्रति तो अब हमारी श्रद्धा में कमी रहने का सवाल ही कहां बचता था?

तीसरी बात थी सतत होश । हम निरन्तर चैतन्य होकर परमात्मा के

## इडा पिंघला और सूषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

ं १७३

लिए समपणं भाव से परमारमा की आकाक्षां के लिए परमारमा के कार्य को ही पूर्ण करने के लिए ही तो जा रहे थे जहां हमारे मन में इस प्रकार की भक्ति की गंगा बह रही हो वहां आप क्या सोचते हैं, उस व्यक्ति की इच्छा शक्ति यूं ही अपने प्राण गया बैंडेगी। इस बात को और खुलासा करने के लिए मैं इसे इस तरह से भी आपके समक्ष रख रहा हूँ।

जब तक हमें उस परमात्मा के प्रति या अपने प्रति जरा सा भी होश है, यह होश ही हमें अपनी मृत्यु के विपरीत हमारे प्राणों को स्थिर रखने की कोशिश करता है। यही कारण है कि यदि किसी समय हमारा मस्तिष्क असफल हो जाए तो हमारी चेतना जो कि होश के द्वारा जाग्रत है हमारे मस्तिष्क के फेल हो जाने के परचात् भी जीवित रहने के दूसरे रास्ते को आजमाने से नहीं चूकती। लेकिन ऐसा केवल तब ही हो सकता है जब पूर्व में उसके विचारों में पूर्ण रूपेण बिना किसी शंका के उस अज्ञात के प्रति समर्पण भाव हो, नहीं तो बिना समर्पण भाव के आप अपनी बुद्धि के स्तर पर ही रह जावेंगे। चेतना के स्तर की जागृति आपमें नहीं हो सकेगी और जब आप अभी स्वयं ही अधूरे हैं तो आप पूर्णता को प्राप्त किए बिना ही मृत्यु को प्राप्त हो हो जावेंगे।

इसमें किसी प्रकार की शंका नहीं है क्योंकि मस्तिष्क की अनुपरिषित में कौन आपके प्राणों को सुवमणा में जाने के लिए कहे या वह घटना कैसे घटे और जब आपने अपने प्राणों को भय के आधात के द्वारा भवन के एक कमरे में से तो निकलवा दिया और दूसरा कोई अन्य कमरा आपने खोल नहीं रखा है तो बेचारे प्राण घर से बाहर ही तो निकल जावेंगे और प्राण एक बार यदि इन तीनों नाड़ि-यों के सम्पर्क से बाहर निकल जायें तो घ्यान रखना फिर इनका वापिस लौडना सम्मव नहीं होता। क्योंकि फिर वह परम निर्वात टूट ही तो जाता है।

भक्ति मार्ग से साधना प्रारम्भ करते समय सर्व प्रथम इमें समर्पण का महत्व सीखना होता है अन्यथा भक्ति तो क्या उसकी परछायों में भी हम नहीं पहुँच पायेंगे। किसी ने बहुत ही सोच समझकर और अच्छी तरह जानकर ही लिखा है।

> "गर कुछ मर्तवा चाहे, मिटा दे अपनी हस्ती को। कि दाना द्वाक में मिलकर गुले गुलजार होता है।।

#### योग और साधना

जब तक हम सामान्य अवस्था में होते हैं तब तक हम बीज स्वरूप होते हैं। अगर हमें अपने बीज में से अंकुर निकालने हैं तो हमें अपने बीज की मृत्यु तो सहन करनी ही होगी क्योंकि भला बीज के अपनी अवस्था में ज्यों की त्यों बचे हुए भी कहीं किसी बीज में से अंकुर निकलते हैं यदि हमें सुपमणा का अनुभव लेना है तो हमें इड़ा पिंघला के स्थूल स्वरूप में से मिटने को तैयार रहना ही होगा। इसमें यह गर्त साथ नहीं लग सकती कि अंकुर पूटने की गारण्टी होनी ही चाहिए। **यह निर्भ**र करता है तुम्हारे अपने स्वभाव पर कि आपका बीज, जो परिस्थितियाँ उपलब्ध हैं, उन्हें झेल सकता है या नहीं। जिन इड़ा पिघला नाड़ियों के द्वारा जो आज तक हमने जाना है जिसमें हमारा प्रत्येक कर्म और मस्तिष्क शामिल है, इनक प्रति मोह तो हमें छोड़ना ही होगा। भक्ति के मार्ग में समर्पण के भाव में अमोहः की स्थित आ जाती है तथा निरन्तर परमात्मा के प्रति लगी हयी प्यास के द्वारा हममें चेतना के स्तर की जागृति भी हमें हो ही जाती है तथा तीसरी बात जब हम अपने मोह से परे हो गए तो हम फलाकाँक्षा के रोग से भी बच जाते हैं और फिर ये तीनों चीजें हमें अपने आपको मिटाने में सहयोग करती है। सच्चा भक्त इन्हीं लक्षणों से ओत प्रोत रहता है, यहीं सच्चा मार्ग है लेकिन भक्ति का यह मार्ग **गृहस्य** में रहकर करीब-करीब असम्भव साहो जाता है क्योंकि घटनातो पता नहीं कब घटेगी लेकिन भाव तो आज ही बदल जाते हैं जैसे कल तो हमारी भावना समर्पण की थी लेकिन, हमारे वे भाव जो कल थे आज नहीं हैं। इसलिए यदि इसमें ज्ञान क्रामिल करके कोई धार्मिक प्रक्रिया जोड़ दी जाये तो रास्ता इतना दुरुह नहीं रह जाता या इतना लम्बा नहीं रहता।

यहाँ ध्यान रखना बिना भिन्त के तो हम आगे वढ़ ही नहीं सकते तो अन्दर भिन्त होना बहुत जरूरी है। भिन्त यानि तीनों चीजें समर्पण (मिटने को तैयार होना), जागृति (हो अपूर्वक), और अभीष्सा (लौ, लगन अर्थात) हो अपूर्वक सतत लौ जलाए हुए अपने आपको उसे समर्पित कर देना ही भिन्त है।

पीटर हारकौस भी दुर्घटना से पहले अपने कार्य के प्रति मनोयोग से सम-पित ही था तथा उसकी प्रत्येक कूची मौत की सीढ़ी पर उसके अन्दर लगातार होण ही तो जगाती रही थी। वह कभी नीचे झाँक कर उरता नहीं था। वह बड़ा मस्तमौला टाइप का इन्सान था। वह भयभीत भी नहीं था, कहीं भयभीत इन्सान इतनी रिस्क उठाता है कि बिना उत्तरे ही नसैनी से पलटा खाये। कितने गुजब की

## इड़ा विघला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

१७५

मानसिक णदित जागृत किए था वह ? इसकी वजह से ही एक ही दुर्घटना में उसको अपने सूक्ष्म णरीर पर सिद्धता आ गयी क्योंकि लगातार तीन दिन तक बेहोणी के दौरान वह उन अनुभवों में रहा था। यही कारण है उसको किसी भी निश्चित प्रक्रिया अपनाए बिना मी असीमित फल मिले।

कहने का तारपर्य यह है कि यदि हम अपने आप को भवित की राह पर चलाकर तैयार करना चाहते हैं तो भी कालान्तर में हो ही जावेगा। यदि शुरू में ज्ञान के क्रियात्मक मार्ग के द्वारा हम अपने आप को उस घटना के लिये तैयार करना चाहते हैं तो इस तरह से भी हो जाता है साथ ही इसमें समय भी अपेक्षा-कृत कम लगता है लेकिन है बहुत कठिन। किन्हीं लोगों ने तो ज्ञानमार्ग को तल-वारों की धार पर चलने का मार्ग बताया है लेकिन जो भी सच्चे साधक होते हैं वे कठिनाइयों की चिन्ता नहीं करते हैं।

सर्वप्रथम हमें अपने शरीर के भारीपन या मोटापे को संयमित करना होगा । दूसरी बात हमारे आहार में उन सब प्रकार के तत्वों पर कड़ा प्रतिबन्ध हमें लगाना होगा, जिनकी वजह से नरवस सिस्टम के तन्तुओं पर या हमारे मस्तिष्क में भारी-पन आता है और जब ये दोनों बातें पूर्णतः संभल जावें तब ही आगे तीसरी सीढ़ी पर चढ़ने के अधिकारी आप हो पायेंगे अन्यया तमाम साधना व्यथं में ही जायेगी । अग्यका भारीपन बड़े ही कब्टपूर्ण तरीके से साधना में बाधक बनेगा। जिसके कारण आग अपने मार्ग को नियमित नहीं रख सकेंगे।

इस कुण्डिलिनी जागरण की साधना के प्रथम माग में चौथी और आखिरी सीढ़ी है प्राणायाम । ये चारों साधन साधना के स्थूल रूप हैं। प्रथम हमें अपने अरिर को निरोग बनाकर शारीरिक भारीपन से छुटकारा पाना होता है जिसकी कि हम यौगिक आसनों से तथा संयिमत आहार के द्वारा ऐसा कर सकते हैं जिनका शारीर पहले से ही इकहरा है, उन्हें कोई खास परेशानी नहीं आयेगी । दूसरे हमें अपने मस्तिष्क पर से तमाम भारीपन या बोझ उतार देने होंगे । मस्तिष्क पर जो चीजों बोझ बनती हैं उनमें नशीली चीजों आती हैं। किसी भी प्रकार का नशा अन्ततः हमारे मस्तिष्क पर अलग से बोझ ही सिद्ध होतां है चाहे उसमें शराब हो, गाँजा हो, अफीम हो या अन्य किसी भी तरह की नशीली दवायें हों क्योंकि नशा होता है तब तक हमें नशा होता है तब तक

:१७६

## योग और साधना

्हमारा मस्तिष्क उस नशे के प्रभाव में रहता है, चाहे थोड़ा या ज्यादा। इसलिये ्ध्यान रखना कि प्राणायाम करने से पहले आपका मस्तिष्क बिल्कूल शान्त, निविध्न और तनाव मुक्त होना चाहिये, ऐसा क्यों होना चाहिए ? इसको समझने के लिए हमें प्राणायाम की क्रिया और उसके होने वाले परिणामों को समझना होगा।

"प्राणायाम" शब्द के अर्थ हैं "प्राणों का आयाम"। इस हिया के द्वारा हम इस स्यूल शरीर के उन आयामों को खोलते हैं जो अभी तक हमारी जानकारी में या हमारे मस्तिष्क को मालूग नहीं थे और वास्तव में प्राणायाम के द्वारा ऐसा सम्भव होता भी है।

प्राणायाम को अपनाने के लिए हमें प्राणों का आधार जो हमारा स्वांस है उसके द्वारा ही हम प्राणायाम की गहराई में उतरते हैं। इस स्वांस के द्वारा ही हम अपने प्राणों को अपने भरीर मैं मन वांछित केन्द्र पर केन्द्रित करने को बाध्य करते हैं। ऊपरी तरह से देखने में यह बात कितनी बचकानी लगती है। लेकिन ऐसा सम्भव होता है, जब हम गहरे प्राणायाम करने का अभ्यास सीख जाते हैं। इसकी इतनी सारी प्रक्रियाएँ आपको पुस्तकों में अलग-अलग तरीके से मिल जावेंगी। लेकिन उन सबका एक ही उद्देश्य है कि आप कितनी देर तक बिना स्वाँस लिए रह सकते हैं तथा छोड़ने के पश्चात या स्वांस लेने के पश्चात् आपकी घढराहट या मनोबल किस स्तर का होता है। जब तक लगातार इसी तरह कठिनतम प्रक्रिया को अपनाते हुये सामान्य अवस्था में अपने मस्तिष्क को नहीं रख पाते तब तक आप इसके द्वारा वांछित फल प्राप्त नहीं कर सकते।

वांछित फल क्या है ? तथा उनको प्राप्त करने का उद्देश्य क्या है ? इसको समझे बगैर आप वहाँ तक पहुँचेंगे ही कैसे और क्यों पहुँचेंगे। अगर हम एक परि-भाषा के रूप में प्राणायाम का उद्देश्य जाने तो, वह यह कि हम अपने मस्तिष्क के निक्तिय पड़े कोषों को सिक्तय करने के लिए प्राणायाम करते हैं।

लेकिन किस प्रकार तथा किस अवस्था में उनको हम सक्रिय कर लेते हैं। इस बात को ही हमें यहाँ समझना है। मस्तिष्क के कीवों पर से इड़ा पिछला के द्वारा हमारी प्राणों की शक्ति को अपनी चरम अवस्था में से गजारना ही प्राणा-

## इड़ा पिघला और सुषमणा नाड़ियों का अस्तित्व तथा प्रभाव

१७७

्याम का स्पष्ट उद्देश्य है। यह एक प्रकार से मिस्तिष्क को स्थूल रूप से चैतन्य करने का रामबाण साधन है। जब पहले स्थूल रूप से हमारे मिस्तिष्क को इस शिक्ति को कोलने की क्षमता आ जाती है तब बाद में हम सूक्ष्म रूप में सुष्मण के द्वारा उस शक्ति को ले जाने की कोशिश करते हैं जिस किया को हम कुण्डलिनी जागरण की किया कहते हैं जब स्थूल और सूक्ष्म वोनों प्रकार से मिस्तिष्क इस शक्ति के प्रवाह को झेल लेता है तब ही हमारा मिस्तिष्क पूर्व रूपेण जीतन्य हुआ जानना चाहिए इससे पहले तो श्रम ही होगा।

हम मैडीकल साइंस के द्वारा यह भली-भांति जानते हैं कि मनुष्य अपन मस्तिष्क की सम्पूर्ण क्षमता में से ६% और १०% की अन्दर की परिधि में ही मुर्खं से लेकर बुद्धिमान तक सभी मनुष्य आ जाते हैं। बाकी बचे हए मस्तिष्क के ६०% कोष निष्क्रिय या सुप्त अवस्था में पड़े रहते हैं। हम यह भी जानते हैं कि इन निष्क्रिय कोषों में यदि विद्युत प्रवाहित की जावे तो इनको सक्रिय किया जा सकता है। जैसा कि प्रागलखानों में मरीज को बिजली के झटके लगाकर किया जाता है। लेकिन मस्तिष्क को बाहर से विजली के अटके देकर सकिय करना ्निरापद नहीं है क्योंकि प्रत्येक मस्तिष्क की सहनशीलता अलग-अलग होती है जिसको नापने का साधन हमारे पास नहीं है। यही कारण है कि इस प्रक्रिया के द्वारा पागलखानों में मरीजों के ठीक होने का प्रतिशत बहुत ज्यादा सन्तोषजनक नहीं है। विद्युत प्रवाह के उपचार में आधे से कम रोगी ही ठीक होते हैं क्योंकि डाक्टरों को यह भी पता नहीं होता कि कौन व्यक्ति अपनी प्रकृति के हिसाब से ऋणात्मक है या धनात्मक और जब वे एक ही प्रकार से उन तमाम रोगियों में एक ही प्रकार की विद्युत का झटका उनके मस्तिष्क को देते हैं, जबकि सही और ज्यादा अच्छे परिणाम प्राप्त करने के लिए उन्हें प्रत्येक मरीज का अलग से ही गणित करके उनके मुस्तिष्क में विद्युत प्रवाहित क़ुरनी चाहिए। जब तक ऐसा नहीं होता, पागलखानों में मरीजों की संख्या बढ़ती 🕵 जावेगी। क्योंकि जिनको गलत बोल्टेज का या गलत तरह का विद्युत झटका विया जाएगा उनके निष्क्रिय कोष जो सुप्त थे, अब पहुटी या विपरीत विद्युत प्रवाहित होने के कारण से शरीर के काम के नहीं रहते इसिंसए ऐसे मरीजों के ठीक होने की सम्भावना भी क्षीण हो जाती है।

₹७5

### योग और सामग

प्रभाषाम में हमं कहर किसी विचृत का सहारा नहीं लेते बल्क अपनी स्वयं की सिक्त, जो कि विकृत की ही अकल में होती हैं, का उपयोग करते हैं। सिक्त पर सुविधा मीं दोनों तरह की हैं ऋणारमक भी और धनारमक भी। हम अपने वित्यं कमों में उसका बनुसन भी करते हैं। हमारे पास एक ही शक्ति है, लेकिन जब उसे हम प्रेम में स्तैमाल करते हैं तो विखुतीय प्रवाह का इसरा धृव होता है जबकि कोध में वह अपने आप इसके विपरीत धृव की विखुतीय प्रवाह में बदल जाती है। जब से बनान्टा का सिद्धान्त रसायन विज्ञान के द्वारा इस संसार के समझ आया है तब से बह बदलाव मात्र कपोल किस्तत नहीं रह गया है क्योंकि पदार्थ का अणु, परमाणु, न्यूटान प्रोटोन और इर्लंक्ट्रान की खोज के आखिरी में जब कवान्टा की जानकारी हमारे समझ में आती है तब उसका धृव बदलता ही तो रहता है।

जिस प्रकार अनन्य कारणों से एक प्रवाह दोनों ध्रुवों को अपना लेता है, ठीक उसी प्रकार हमारी कुण्डलिनी शक्ति से जब बुद्धि को जिस प्रकार की शक्ति की अपेक्षा जहाँ होती हैं उतने ही परिमाण में उतने ही बोल्टेज की तथा उसी ध्रुव की विद्युत को हमारा नाड़ियों का जाल जो इस तमाम शरीर में वायरिंग का काम करता है चाहे गये स्थान पर पहुँचा देता है।



#### अध्याय १२

#### सात चळ

में पहले भी बता चुका है कि यह शक्ति हमारे सरीर में काम केन्द्र के पास ही हमारे शरीर में प्रथम कोव से बने निर्वात को भरे हुए रहती है। जिस प्रकार एक बड़े किजली घर से सारे शहर में किजली आवंटित करने के लिए अलग-अलग फीइर जगह-जगह पर स्थापित किये जाते हैं और प्रत्येक क्षेत्र की जरूरत के अनुस्प विस्तावित से सीधे हाई बोल्टेज की विद्युत उन फीडरों को आपूर्ति की जाती है, ठीक उसी प्रकार से हमारे शरीर में भी कुण्डलिती शक्ति को हमारे सम्पूर्ण शरीर में भली-भांति प्रवाहित करने के लिए जगह-जगह उनकी जरूरत के अनुरूप फीडर स्याधिका किये हुये हैं, जिन्हें हम आध्यारम की भाषा में "चक्र" शब्द से जानते हैं । जो इस सम्पूर्ण गरीर में जगह~जाह स्थापित हैं । मैडीकल साइंस वाले इतको इस जराती पर द बते हैं कोई अवयव या यन्त्र अयवा कोई ट्रान्सफारमर तरह की चीज की कनल में । लेकिन वो उनको कैसे मिल सकती है । प्रथम बात तो यह है कि अभी उन्होंने नरवस सिस्टम पर केवल अटबल पच्ची ही जानी है, बरीर के विज्ञान में सबकें ज्यादा अगर किसी ने परेशान उनको किया है तो वह हमारे शरीर प्रा तस्तु कोम मा नरवस सिस्टम ही हैं, जिसके कारण हमारे गरीर में दिखाई देंते वाली प्रत्येक हरकत क्रियारमक स्वरूप से मस्तिष्क से मिले आदेशानुसार स्वयंतित होकी है। यह बड़ा जटिल मामला है नयोंकि इनके तन्तु इतने बारीक होते हैं जितकी क्वड से अभी तक हमारे शरीर किशानी इनके दुवारा अपनाई जाने वाली प्रक्रिया को ठीक से नहीं समझ पाये हैं।

नम् में सरीर के इन साल चक्रों के बारे में आपको कुछ बोड़ा सा और बद्धाना चाहता हूं क्योंकि प्राणाधाम करते समग्र इन स्वामों पर आपको बोड़ा-बोड़्स अबस्त्रा पैदा होगा, क्योंकि आपने इससे पहले तो क्षमा उपयोग किया नहीं का इससिक्ट बीद्धान्तिक रूप से इनकी जामकारी या सरीर में इनका स्थान हमें पता १८० योग और साधना

रहना चाहिए जिसकी वजह से हम बिना वजह परेशान नहीं हों।

कुण्डलिनी क्षेत्र के ठीक ऊपर जो पहला चक्र है। उसे हम मूलाधार चक्र कहते हैं, कुण्डलिनी की शक्ति सबसे पहले इसके ही सम्पर्क में आती है। इसके द्यारा काम वासना के लिए काम के किंग किंस विशेष शक्ति की हमें आवश्यकता होती है वह हमें मिलती है उससे और ऊपर दूसरा चक्र पेड़ के मध्य में होता है जो कि हमारे खाने को पचाने के लिए, मल को आँतों से आगे बढ़ाने के लिए तथा अपान वायु को बाहर निकालने के लिए जिस विशेष प्रकार की ताकत की जरूरत होती है इस दूसरे स्वाधिष्ठान नाम के चक्र द्वारा हमें प्राप्त होती है। तीसरा चक्र उससे भीर ऊपर हमारे पेट के मध्य हमारी नामि के अन्दर होता है जिसका कार्य हीता है हमारे स्वास को नियमित बिना किसी बाधा के चलाये रखना, इस क्रिया के लिये जितनी शक्ति हमें चाहिए उसकी पूर्ति हमें इस मणिपूरक चक्र के द्वारा होती है। चौथा चक्र जिसे हम अनाहत चक्र कहते हैं, वह हमारे हृदय प्रदेश के पास होता है जिसके द्वारा हमें हृदय के लिए चाही गयी शक्ति की आपूर्ति होती है। पाँचवा विशुद्ध . चक्र हमारे कठ में होता है जो हमारी वाणी के लिये शक्ति की आपूर्ति करता है। छठवाँ चक्र जिसे हम आज्ञा चक्र कहते हैं जो कि इन सभी पर निगाह रखता है त्या इमरजैन्सी के दौरान अपने स्वयं के यहाँ से सभी को अतिरियत शक्ति प्रदान कैरता है इसके अलावा वह खासतीर से आँख, कान, नाक आदि को सैन्निय अनाये रखने के लिये कुण्डलिनी से मिली शिवत को उपयोग में लेने के लिये भेजता रहती हैं। इससे और ऊपर मस्तिष्क में सातवाँ चक्र है जो कि "आज्ञा चक्र" से भी ज्यादा शक्तिशाली हैं, इसे सहस्त्रीर चक्र कहते हैं यह कुण्डलिनी से मिली शक्ति की सम्पूर्ण मस्तिष्क के संचालन में लगाता है इसकी शक्ति के द्वारा ही सम्पूर्ण शरीर का नरवस सिस्टम संचालित होता है तथा अपने स्वयं मस्तिप्क के लिए भी उपयोग में व्यय हुयी शक्ति की भी इसी चक्र के दवारा पूर्ति हो जाती है।

कुण्डलिनो शक्ति को जब हम इड़ा पिघला के द्वारा स्थूल साधना में (प्राणा-याम को अवस्था में) ऊपर ले जाते हैं तब स्वतः ही हमें इन सभी चक्की के शरीर में स्थान की जानकारी मिल जाती है।

प्राणीयाम के द्वारा जब हम अपनी स्वास को अन्दर या बाहर (वैसे

#### सात चक्र

8.58

बद्धर भरकर रोकना ज्यादा सुविधाजनक होता है) रोक देते हैं और जैसे जैसे समुम बीतता है वैसे वैसे हमारा दम घुटके लगवा है । पहली मिनट तक तो कुछ खास प्रमुख्तिही, चलता ्लेकिन एक मिनट से ,हेड मिनट के अन्दर ही, हमात्रा गारीर सक तरक के आणवाय की माँग कर उठता है। डेढ़ से दो-मिनट के भीतर हमारे श्रीर के मुलाधाक जक से लेकर सहस्त्रार तक के दास्ते पर किसी भी संभावित जक के स्थान पुरु सिरोष दवाव, परेशानी अथवा फट पड़ने ज़ैसी अवस्था अथवा ऐसी कोई भी अवस्था जो हमें भयंकर जीवता महसूस कराये, महसूस होते लगती है । अगर आपके मुत्तकाय में प्रुव भरा होता तब मुलाधार चक्र पर परेशानी होगी । उमल तथा गैस के पेदा हो. भारे पहने के कारण स्वाधिष्ठान चक्र पर, पेट के अन्य विकासे के कारण नाभि के ऊपर स्थित मणिपूरक चक्र पर, हमारे स्वांस लेने की प्रक्रिया में कहीं गड़बड़ी होने के कारण हृदय प्रदेश के आस-पास क्षेत्र में अनाहत चक्र पर, बाद में जब वह दवाब गले या कण्ठ के क्षेत्र में विश्व चक्र पर मालुम पड़ने लगे तो समझना चाहिए कि कहीं गले की स्वांस या भोजन नली में खराबी है। यदि हमारे स्वर दोनों ठीक से नहीं चल रहे हैं तो हमारे आजा चक्र पर भारी दवाब महसूस किया जा संकता है। यदि खोपडी के ऊपरी हिस्से के सहस्त्रार चक्र पर किसी किंताई का सामनी करनी पड़े तो समझना चाहिए, किसी नंश बिशेष का प्रभाव है या हमारा मस्तिष्क किसी वजह से विशेष थका हुआ है, समझना चाहिये।

अगर हम जन सभी परेशानियों से मुक्त हो जायें जिन कारणों से जाओं के स्थान पर परेशानियाँ पैदा होती हैं तो प्रष्ट नहीं समझना चाहिये कि बाद में वहाँ पे परेशानियाँ उठेंगी ही नहीं। उठेंगी तो अवश्य लेकिन बाद में इनको आप सहनं कर सकेंगे जबकि शरीर को बिना शुद्ध किये ये परेशानियाँ असहनशील रहती हैं जिनके कारण हमें प्राणायाम को बीच में ही खोल देना पडता है।

इंडा पिघला की शक्ति अपनी चरमें सीमा के साथ जब मूलाधार, स्वाधिर होंने और मिणपूरेक चक्रों से प्रवाहित होंसी है तब इन चक्रों से सम्बन्धित क्षेत्र हमेंिर शरीर में पतथर सहक्ष्य कड़ा हो जाता है। कभी-कभी तो ऐसा भी लगेने लक्सी है मानो हमारे इस तमामें शरीर को इसी नामि से ही शक्ति पहुँच रही हैं जिस समय यह शक्ति अनाहत चक्र पर होती हैं तब हमें ऐसा आभास होता है कि हिंदिय नहीं धड़क रहा है, बल्कि हमारा सारा का सारा शरीर ही धड़क रहा है,

**\$5**9

#### बोग और साधना

इस प्रकार के अनुभव हमें दो सिगट से लेकर तीन साढ़े तीन सिन्ट एक स्वांच रोके रखने के पश्चात ही होते हैं। अगर हम किन्हीं कारणों वश अपने आखको नहीं संभाल पाते हैं अपनी हढ़ इच्छा शिवत के वाबजूद तो हमें मही समझता नाहिये कि कहीं न कहीं हमारे स्थूल शरीर में खराबी है जो कि इस समझ असा अन नहीं है। इसलिए पहले हमें प्रत्येक शारीरिक बाधा पर विशेष ध्यान रखना होगा। जिन दिनों में स्वयं इस किन्तिम प्राणायाम के अध्यास पर था, मुझे खूब याद है सुबह तीन-तीन बार शोच जाता था फिर भी लगता था कि अभी पेट में आरीपन है या थोड़ी बहुत अपान बाखू पेट में मौजूद है। जरा सा भी मूत्र ब्लंडर में रह जाता तो वह भी भारीपन महसूस करा देता था जिसकी वजह से बीच में ही आसन छोड़कर उठना पड़ता था जो कि बड़ी भारी परेशानी का कारण अखने मन में लगता था।

प्राणायाम करते समय दो परेणानी इतनी जबरदस्त तीखी झुँजलाहट पैदा करने वाली अथवा मुस्सा दिलाने वाली होती हैं उनमें एक तो है शारीरिक ब्रह्मा तथा दूसरी साधना स्थल के आस-पास किसी प्रकार का गोर, क्योंकि उस समय आप तो अपने प्राणों से खेल पहे होते हैं और बड़ी मुश्किल से ऐसी हिम्म्ब अपने अन्दर जगा पाते हैं यदि इस अवस्था में हमारे समझ कोई अवरोध ब्राखा तो दुरा लगेगा ही, बहुत से लोग तो इस गोर की वज्जह से कानों में रूई लग्नकार बैठते हैं। कुछ लोग कई प्रकार की मुझायें लगाकर बैठते हैं इस कारण से कि प्राण ऊपर कड़ने की बजाय कहीं मल, सूत्र, आंख, कात, ताक व मुँह के रास्ते ही शरीर के बाहर न निकल जावे लेकिन यह कोरा अम∕ही है क्योंकि जब तक हम कर्ता के रूप में वहाँ मौजूद हैं तब तक प्राण किस प्रकार से बाहर निकल सकते हैं क्योंकि कर्ता बिना प्राण के नहीं रह सकता और जब तक कर्ता सवार है प्राणों के ऊपर तब तक इस प्रकार की कोई सम्भावना नहीं हो सकती, और जब इसके विपरीत यदि ऐसी स्थित बनने लगेगी जिसमें प्राण कर्ता को दबायेंगे, उससे पहले तो कर्ता स्वयं जो वह प्रक्रिया अपने ढारा क्रियान्वित होने दे रहा है अपनी क्रिया को छोड़ देगा और फिर भी यदि प्राणों को निकलना ही होगा तो क्या व प्राण इन ढारों को बन्द कर देने मात्र से उस शरीर के अन्दर रुक सकते हैं ? इसलिये यह भ्रम ही है कि मूल बन्ध या उड्डीयन बन्ध लगाकर ही बैठना चाहिये अथवा खेचरी मुद्रा लगाकर ही बैठना चाहिये अथवा खेचरी मुद्रा लगाकर ही बैठना चाहिये अथवा खेचरी मुद्रा लगाकर ही बैठना चाहिये नहीं तो मृत्यु हो जावेगी!

प्राणायाम की अस्तिम अवस्था में तो ये तमाम क्रियायें या मुद्रासें बस्अन ही मालुम पड़ते हैं लेकिन प्राणायाम की प्रथम अवस्था में साधक को इतसे हौसला सना रहता है। इसके अलावा इन बन्धों व मुद्राओं के द्वारा हम अपने मन एवं बारीर को स्थिर रखने में सफल होते हैं जो कि हमारे लिए साधना के समय बढ़े चारी लाभ का कौरण बनता है।

जहाँ तक प्राणायाम के द्वारा हमें हमारे शरीर को हानि पहुँचने का अवत्र है, हमें प्राणायाम से हानि केवल उसी अवस्था में हो सकती है, जब हमारा शरीर इस साधना के समय बाधा बनता है लेकिन तब भी हानि हमें मृत्यु के रूप में नहीं बिल्क ज्यादातर तो हमारे मस्तिष्क के कोषों को तथा उससे सम्बन्धित नरवत सिस्टम को उठानी पड़ सकती है जैसे बिद्युत के लिये फैले हुए तारों पर उनकी समता से ज्यादा विद्युत प्रवाहित कर दी जावे तो उन तारों के गर्म होकर जल जाने का खतरा पैदा हो जाता है। इस असामान्य अवस्था में यदि किन्हीं तारों में विद्युत के प्रवाह के रास्ते में अवरोध और आ जाये तो फिर शार्ट सर्किट को टालना करीब करीन ही होता है। इसलिए साधना को ग्रैयंपूर्वक एवं धीरे-श्रीरे

158

योग और साधना

सीढ़ी दर सीढ़ी अपनी क्षमतानुसार बढ़ाना चाहिए।

हमारे गरीर में भी फैले हुये नाड़ियों के जाल को, जिनके द्वारा कुण्डलिनी गिवत प्रवाहित होती रहती है, सुरक्षित बनाये रखने के लिये बार-बार हमारे लाध्यात्म में हन्के और सात्विक खाने पर जोर दिया गया है और में भी इसी बात को महत्वपूर्ण मानकर अलग-अलग तरीकों से बार-बार यही बात लिखने की कोशिक कर रहा हूँ।

योग में गाय का महत्व उसके शरीर से कम बल्कि उसके दूध से ज्यादा है जिसमें तमास गुणों के साथ भारीपन का अवगुण नहीं है। शाकाहार का महत्व भी उसके हल्केपन की बजह से ज्यादा है। नशों को बजित करने का कारण भी उनके द्वारा हमारे मस्तिष्क पर पड़ने वाला अतिरिक्त भार ही है।



#### अध्याय १३

# कुण्डलिनी जागरण ही समाधि

कुण्डलिनी शिवित के जागरण के प्रथम भाग में प्राणायाम की अवस्था में हमें अपने शरीर को साधते हैं। शरीर को साधकर ही हम मन को साधने के पात्र होते हैं, जो कि कुण्डलिनी जागरण की साधना का दूसरा भाग है। प्रथम भाग में शरीर को साधकर इड़ा पिंघला के द्वारा कुण्डलिनी शक्ति को सभी चकों में पहुँचाकर अपने शरीर को हर तरह की परिस्थितियों को सहन करने लायक बनाते हैं। जब इस अवस्था को नित्य प्रति दिन के अभ्यास के द्वारा अपने सरल अभ्यास में ले आते हैं। तब हम साधना के दूसरे चरण में उतरने लायक हो जाते हैं। इसरा चरण चूँकि शरीर के स्तर का नहीं बल्कि मन के स्तर का है, इसलिए इतना कि ले में नहीं है लेकिन उसमें होंसले को पहले से ज्यादा जरूरत होती है। इसकी इस तरह से समझें शरीर को साधकर हम शरीर पर विजय प्राप्त करते हैं। अभी तक साधना के प्रथम चरण में हमने को मेंन्द्रियों पर विजय पाई हैं जो कि इन्द्रियों का स्थूल स्वरूप है। अब हम मन पर विजय पाई हैं जो कि इन्द्रियों का स्थूल स्वरूप है। अब हम मन पर विजय प्राप्त करते हैं। हम जितेन्द्रियों पर विजय पाई के पश्चात अपनी ज्ञानेन्द्रियों पर विजय प्राप्त करते ही हम जितेन्द्रिय या इन्द्रियान तींत हो जाते हैं।

साधना के दोतों भागों में समान रूप से एक बात ऐसी है, जो कि बहुत ही महत्वपूर्ण है जिसके ठीक हुए बिना ने तो हम गहरे प्राणायाम में उतर सकते हैं, जो कि साधना का प्रथम भाग है और नही साधना के दूसरे भाग में चल सकते हैं जिसका कि वर्णन में आगे करने वाला हूँ। इसेलिए दूसरे भाग को आपके समधारखें से पहले इस बात पर भी गौर कर लेना अति आवश्यक है।

### रेद६ योग और साधना

हम कभी कभी अपने आपको एक दम से उत्साही तथा हुन्का फुल्का महसूस करने लग जाते हैं तब हमें यह भी लगता है कि उस समय हमारा मन भी एक दम भान्त तथा प्रफुल्ल हो जाता हैं ऐसे समय में यदि कोई कि है तो वह अच्छी किवताओं की रचना कर लेता है कोई विवकार है तो उसके हाक की तूलिकायें निर्वाध रूप से चित्र-चित्रित करती ही जाती है। भले ही कोई मेहनतक का मजदूर है उसे उस समय धकान परेशान नहीं करती है। इस तरह का अनुभव करीब करीब सभी को अवसर होता रहता है। इसके विपरीत कभी हम शरीर से बिलकुल स्वस्थ होते हैं लेकिन दिमाग को खूब धक्का देने के वावजूद भी जिस गिर्व से हम उसे बलाना चाहते हैं चल नहीं पाता है। इसके प्रीष्ट मी हमारे शरीर में एक गहन कारच है, वह हैं हमारे नाक के अवदर खलते हुए स्वर। बस नाक के से होतें स्वर बलाना चाहते हैं इतारे नाक के अवदर खलते हुए स्वर। बस नाक के से होतें स्वर बलान कारच है, वह हैं हमारे नाक के अवदर खलते हुए स्वर। बस नाक के से होतें स्वर बलान हुआ फूल की तरह हस्का पाते हैं किसी भी पूर्व भाव के दवाब से सर्वचा मुक्त। अगर हमारा कोई स्वर बन्द है तो ध्यान रखना, इस प्रकार की अवस्था में कोई भी कार्य तन्मयता से नहीं , किया जा सकता है। इसलिए प्राणावाम पर बैठने से पूर्व हमें अपने स्वरों को अवश्य ख्याल में ले लेना चाहिये।

अपने फेंफड़ों के द्वारा तेज स्वांस प्रस्वांस लेकर हम एक क्रिया करते हैं। आध्यातम में इस क्रिया को भित्रका के नाम से जानते हैं। इस क्रिया के बाद पहुज़ा फायदा यह होता है कि हम अपने प्राणायाम में ज्यादा देर तक स्वांस को सेक्कि स्था सकते हैं और दूसरा फायदा यह होता हैं कि हमारे दोनों स्वर चानू हो जाते हैं।

स्वरों को चालू करने के लिए दूसरी प्रक्रिया बड़ी आसान है जिसमें हुम खुणबूदार धूप, अगरबित्तयों का प्रयोग करते हैं। इनकी सुगन्धी जब हमारे निसका पुटों में जाती है तो स्वतः ही हमारे दोनों स्वर चल जाते हैं। इन दोनों प्रक्रियाओं के अलावा एक और तरीका है जिसमें हम अपने मन में धारणा करते हैं, प्राच्ना करते हैं, प्राच्ना करते हैं, श्रद्धा से या स्वयं अपने आप पर सम्मोहन फेंकते हैं कि हमारी साधवा के समय हमारा णरीर किसी भी प्रकार की बाधा न बने इस प्रकार अपनी स्थान सिक णित के द्वारा भी अपने स्वरों को हम चालू कर सकते हैं। हमें नित्य प्रतिहित्न

150

इन तीनों ही प्रक्रियाओं की शुरू में अपनाना चाहिए।

उस प्रथम भाग की तपक्चर्य के द्वारा हमारे शरीर की सहनशीखड़ा, बढ़ जाती है जिसकी वजह से हमारे शरीर के अवयव विलकुल गुद्ध अवस्था में आ आ खो हैं। उसमें चाहे मस्तिष्क हो, हृदय या फेंफड़े हों आते हैं। जब हमारा स्कूल भरीर उस ऊंचाई तक प्राणों के उत्पीज़न को सहन करने का आदी हो जाता है तम जुह इसके परिणाम स्वरूप अपनी चरम क्षमता तक सक्रिय भी हो जाता है। आही कारण है कि प्राणायाम करने वाला व्यक्ति विलक्षण बुद्धि वाला तथा स्वस्थ दशकते ललाट का स्वामी हो ही जाता है।

हम दिन-रात, सुबह-शाम, चौबीसों घण्टे प्रत्येक चार पांच सैकिण्ड के वश्चात् प्राण वायु को स्वांस के द्वारा ग्रहण करते और निकालते रहते हैं । हमारे असीर का कितना भी जरूरी कार्य भले ही रुक जाये लेकिन यह कार्य प्रणाली सतत अवने आप चलती ही रहती है यह एक अकाट्य सत्य है। हम सोते हुये या जागते हुये बीस हजार से पच्चीस हजार तक स्वांस एक दिन में लेते हैं लेकिन यदि हम अपते मस्तिष्क को इसके ख्याल में लगायें तो हम पाते हैं कि इन बीस हजार स्वांसों में से दो सी स्वांस भी ऐसी नहीं है जिन पर हमने प्राणवाय के फें फड़ों में प्रकेश होते से और फिर बाहर निकलने की सम्पूर्ण प्रक्रिया पर होश पूर्वक नजर रखी हो। एक तरीके से इतना बड़ा काम हमारे शरीर में हमारे उपस्थित रहते हुये हर समय होता रहता है लेकिन हमें हमारी बेहोकी के कररण उसका कता नहीं चलता है। इसका कारण सिर्फ इतना है कि अभी तक हम अपने प्रति भी होत्र में नहीं है और अपने प्रति होश जगाने का तरीका यदि हमारे पास कोई है तो वह यह है कि हम अपने शरीर की प्रत्येक धड़कन तथा प्रत्येक स्वांस पर ध्यान पुर्कक, होश-पूर्वक एवं जागृति के साथ चिन्तित हो जायें। इतनी परवाह किये वर्गर हमारी बेहोशी टूटमी इतनी आसान कहाँ है ? यदि हमें अपना होश जगाया है तो ध्यान रखना-हमें चैतन्यता का अलख अपने अन्दर जगाना ही होगा ।

जब हम अपनी अन्दर और बाहर जाती जाती हुई स्वांस पर अपना ध्याप के अपते हैं तब एक अजीव सा परिवर्तन उसकी गति में आ जाता है। अगर हुआ ने १द्र⊊″

### योग और साधना

निष्ठापूर्वक बहुत ही गहन रुप से उस पर अपना ध्यान जारी रखा अथवा उस पर ध्यान रखते हुए हमें नींद नहीं आयी तो एक समय ऐसा भी आयेगा, जब हमें स्वाँस लेने की आवश्यकता भी नहीं रहेगी और इसकी गति अपने आप रूक नायंगी ।

इस अवस्था में हमने अपना स्वांस रोका नहीं था बल्कि वह स्वतः ही रकः गया था। प्राणायाम में तो हम स्वांस को रोकते हैं जो कि इस साधना का पहला और स्यूल भाग था लेकिन इस दूसरे सुक्ष्म भाग की क्रियाओं में हमें स्वयं को कुछ रथूल रूप से नहीं करना पड़ता है हमें तो बस पूर्ण रूपेण होश पूर्वक चाक चौबन्द होकर दृष्टा बने रहना पड़ता है।

इस क्रिया को क्रियान्वित करने से पहले हमें कुछ बातों को अपनी जानकारी में आवश्यक रूप से ले लेना चाहिये। जो निम्न प्रकार हैं:---

- 🐔 ऐसे स्थान पर बैंडे जहाँ ध्यान की इस क्रिया में बैठे बैठे आप यदि लुड़क जायें तो-शरीर को कोई बोट न पहुँचे।
- '२<del>ः⇔</del>ऐसे आसत पर बैठें जिस पर आप काफी देर तक स्थिर बैठे रह सकें। ·जिसको साधना के मध्य में बदलना नहीं पड़े।
- ३-चूकि इसमें घन्टों लगते हैं, इसलिये ऐसा समय अपनी साधना का चुने जिसके बीच आपको आपके व्यापार, नौकरी, गृहस्थी के काम धन्धे अथवा निदा से आने वाली झपिकयाँ परेशान न करें।
- ४ न्वच्छ, साफ, हवादार, न गर्म, न ठण्डा, शोर गुल से रहित बन्द स्थान होना चाहिये।
- ४ केवल ऐसी अगरबत्तियाँ ही तें जिनकी खुशबू आपको पसन्द आती हो।
- ६--आंखें वन्द रखनी चाहिये।

इन बातों के साथ साथ अन्तिम और जो गहरी बात हैं वह भी जाप हमेशा ख्याल रखे कि इस साधना को करते समय आप अपनी साधना की पूर्णता को आज ही प्राप्त करलेंगे,

### कुण्डलिनी जागरण<sup>े</sup>ही समाधि

3≒8

यह विचार अपने मन से निकाल देना चाहिए। बल्क जब परमात्मा चाहुमा केवन तब ही वह इस किया को करायेगा। हमारी अपनी क्षमता के अनुसार किसी को जल्दी और किसी को बहुत वयां बाद। क्यों कि शुरू के दिनों में ले हम पाँच मिनट भी लगातार अपने स्वांत की गति पर अपना ध्यास केन्द्रित नृद्धिकार पाते हैं क्यों कि यह कार्य हमने पहले तो किया नहीं था इसके कारण हममरे मस्तिष्क की सम्पूर्ण क्षमता शुरू में इतनी सी ही देर में चुक जाती है और इसका पदा भी हमें जब चलता है जब घण्टे, आधे घण्टे के बाद हमारी नींद ट्टती है या हमारा ध्यान जो स्वांस पर लगा था, वहां से हट कर अन्य कहीं पर से जाकर वापिस लौटता है, शुरू में आपको इस साधना में अपने सिर के अगले हिस्से में भारीपन महसूस हो सकता है या अन्य किसी प्रकार की बाधा खड़ी हो सकती है। लेकिन धीरे धीरे व्यक्ति की जैसे क्षमता वढ़ती चली जाती है वैसे वैसे ही बह इस बाधाओं से मुनत हो जाता है।

प्राणायाम में हम अपने स्वांस को जबरदस्ती रोककर रखते है। बूंकि वह एक स्थूल क्रिया है इसलिए उसमें हमारा ध्यान स्वतः ही लगा रहता है लेकिन यहाँ कोई स्वांस थोड़े ही रोकना है, यहाँ तो वस अपने मन को रोकना हैं को कि एक अन्तिक्रिया है इसलिए इसे हमारे आध्यास्म के अन्वर ध्यान के नाम से जाना जाता है। हालांकि बहुत गहरे में हैं यह प्राणायाम ही, क्योंकि स्वांस को आधार ब्रनाकर किया गया कोई भी कार्य प्राणायाम ही कहलाता है। इसलिये ही स्वामी ओमानन्द तीर्थ ने अपने ग्रन्थ पातंजिल योग प्रदीप में इसे चतुर्थ प्राणायाम की, पाँचवीं विधि जो कि उनके अनुसार 'प्राणायाम की अन्तिम विधि" है का नाम दिया है।

रजनीण इसी प्रक्रिया को, ध्यान की क्रिया विषस्सना के नाम से अपने शिष्यों को बता रहे हैं क्यों कि इस क्रिया में जब आता जाता स्वांस ही नहीं रहता तब बह ध्यान ही तो हो जाता है और जब साधक अपने अभ्यास के द्वारा अपना इतना होण जन्ना लेता है तब उसके स्वांस के स्कृत के बाद उसके प्राप्य हड़ा पिछला में चलते चलते अपने केन्द्र पर ही रूक जाते हैं या अपने केन्द्र पर उतर आते हैं। जिसके कारण से उसका सारा का सारा शरीर मृतवत् मले ही हो जाब लेकिन वह स्वयं चैतन्य के द्वार पर आ जाता है। यहां यह भी जान लें, इस

\*\*\*

#### योगः और साजनाः

प्रकार की स्थिति, लंगातार जपने से पैदा क्षुई अवधा की स्थिति के बाद भी यही. स्थिति जा सकती है। मतलक यह कि होश पूर्वक कोई भी अन्तरिक मानसिक क्रिया विसमें मस्तिष्म यक कर असफल हो जाता है इस क्रिया को घटने का आयक्तर को सकती है लेकिन किसी भी क्रिया को अपने तिए निश्चित् करते समय आयोको असनी क्षमता का ख्याल अवस्थ कर नेना चाहिए।

में अपने अनुभव से केंवल इतना ही कह सकता हूँ कि आते जाते स्वांस पर ध्यान वेकर जो किया हमारे सामने हैं यही एक अकेली किया है जिसमें हम काक्षी करीर को सुरक्षित रखते हुए निरायद रूप से हम ध्यान को उपलब्ध होते हैं। सामित का सिमी किया को अपने साधन के रूप में अपनाने वाले कई एक सामिती के सेरा सामात् हुआ है जिन्हें अनुमक तो कुछ हुआ नहीं बल्क अपने पेडुओं में हमेशा के लिए नुकसान और कर बंठे। लोग योग के सिद्धान्त को डीक से समझे बिना ही कार्य शुरू कर देते हैं जिस कारण से उन्हें नुकसान उठाना पड़का है। यह ठीक है कि भगवत श्रद्धा से किया गया कोई भी कार्य अन्तत्तः समधन कन ही जाता है लेकिन हमें या गृहस्थियों को वह मार्ग चुनना चाहिए जो कि सम्बंधा निरायद हो।

मैं एक बार फिर से इस साधना के सिद्धान्त को आपके सामने रखता हूँ। किस की जंबसता की वस में करने के लिए ही हम साधना करते हैं जिसमें पहले हम अपने मन को वहिंसुखी से अंतंमुख करते हैं। उसके बाद इसकी अपने की पायदानों में अपने ध्यान को अपने मन से भी हटाकर अपने प्राणों से भी और आगे हम अपनी चेतना पर ले जाते हैं। इस अवस्था में आकर ही हम अपनी मन या किस की वृतियों को अपने मन से अनुपस्थित पातें हैं। इसको ही महर्षि पतंजिल "योगक् बिसवृति निरोधः" कहते हैं।

मैं यह अच्छी तरह जानता हूँ कि मैं इस विषय को नितना भी खुलासा करते के लिए लिखूँ फिर भी मेरे मन में जितनी बातें हैं वे ही नहीं लिखी जर सककी हैं. जबकि इस संसार में तो जितने मन हैं उतनी ही बातें हैं। सारे के सारे संकार के कामज पर भी बंदि उन तमाम मनों के सिए सही उपसुक्त व्यवस्था,

### ्रकुष्डविदी जागरम ही समाधि

188

संस्ता समाक्षान लिखे जामें तो सारे के सारे संसार का कागज भी कम पड़ जायेगा।

सायक रजनीश इतनी ज्यादा व्याद्या अपने शिष्यों को ज्यादा संख्या में प्रभावित

करने के लिए ही कर रहे हैं। मैं नहीं जानता मन्यों के इतने ज्यादा उलक्षाय के पीक्षे जनका इसके अलावा और क्या उद्देश्य है! अगर के बुद्धिजीवियों की बुद्धि के स्क्षा पर हताश करके या उन्हें हराकर इस पूर्ण का अनुभव कराना नाहते हैं तो मेरे देखते गलती ही करते हैं क्योंकि शक्य में शान कहां? शान तो स्वयं में है संख में अनुभव कहां? अनुभव तो स्वयं करना पड़ता है। तभी हम उस प्रसाव को स्क्षा सकते हैं। हम कितना भी पढ़ लें, पढ़ लेने मात्र ते कुन्यलिनी जाशत नहीं हो सकती। बुद्धि एक प्रकार से ऐसा मर्ज है जिसका जितना भी ज्यादा इलाज करने में इसलिए केवल मोटी मोटी वातें जोकि आधार स्तम्भ है इस साधना के में केवल उन्हों पर चर्चा वारना चाह रहा हूँ। यह ठीक है देर सबेर उन तमाम परिक्षिमतियों से गुजरना पड़ता है जिन संस्कारों के द्वारा हमारी मान
सिक्षका व्यक्ति है उन संस्कारों से अपने आपको मुक्त करने के लिए हमें पहले।

उनके हारा सरकता ही होगा।

मुझे अच्छी तरह से खूब याद है कि जब में प्राणायाम के अभ्यास पर या बड़ी। विच्छा, लगन एवं अपने सम्पूर्ण मनोयोग के साथ तथा शरीर को भी बिलकुल साधकर प्राणायाम किया करता था। उसमें मुझे जल्दी ही अच्छी सफलतायें भी मिछी थी यानि में समय के हिताब से काफी देर तक कुमंक कर लिया करता था। ज्याबंध देर तक कु जक करने के बीखे में यह सीखा करता था कि मेरी समता बाद में इतनी अखिक बड़ थायेंगी जिल्हों से बार घन्टे बिना स्वांस के भी में धीवित रह सक्तों को होताबुर्वक अपने प्राणों को अवस्था में स्वांत को रोवे रखे जाने के कारच अध्ये कितने स्वांत जी की खान लूंगा, उतनी ही ज्याबर जिल्ह्यों मेरी बड़ खानेंगी को स्वांत की स्वांत स्वांत की के परवांत की स्वांत स्वांत की स्वांत की स्वांत की स्वांत की स्वांत की स्वांत की स्वां

इसी प्रकार की बातें आजकल योग के अध्यापक जो सैन्ट्रल स्कूलों में "योग

१६२

### योग और साधना

टीचर'' की हैसियत से हैं बता रहे हैं वह उदाहरण देते हैं कि आदमी एक मिनट में इतने स्वांस लेता है तो वह सी साल जीता है। कछुआ एक मिनट में इतने कैंम स्वांस लेता है कि ४०० साल जीता है लेकिन यदि इस बात की हम सिद्धान्त हैं जो ज्यादा से ज्यादा एक दो दिन के ही मेहमान होते हैं, के उपादा से ज्यादा एक दो दिन के ही मेहमान होते हैं, इतने अल्प समय में ही वे अपनी बचपन, जवानी, बुद्धापा तीनों निवतियों से गुजर जाते हैं। इतने से ही समय में वे अपनी सन्ति भी पैदा कर जाते हैं। अगर उपरोक्त सिद्धान्त सच होता तो उन्हें अपनी साँस इतनी जल्दी लेनी पड़ेती कि बागु के तीज आवागमन के कारण इतनी गर्मी पैदा होती कि उनमें आग ही लग जाती, इस प्रकार की न जाने कितनी-कितनी बातें हमें समाधि अवस्था से प्रमित करती रहती हैं।

मिस्तिष्क के बल पर यदि उसका अनुभव किया जा सकता होता तो यह बात कोई कठिन नहीं थी, वह तो कठिन ही इस कारण से है कि बात इसके विंपरीत है। जितना-जितना हमारा मस्तिष्क निष्क्रिय होता जाता है उतना-उतना हम उस अनुभव के नजदीक अपने आपको पाते हैं। आप कह सकते हैं कि बिना मस्तिष्क के तो हम बेहोशी में होते हैं। इसलिये इस बात को जरा गौर ते समझें।

बेहोशी हम उस अवस्था को कह सकते हैं जिस अवस्था में हमारा मंस्लिक अमन और हमारा शरीर तीनों ही निकिय हो जाते हैं। जिसके कारण बेहोशी टूटने के बाद में हमें उस गुजरे समय के विषय में कुछ भी बातें हमारी याददास्त में नहीं अति हैं। जबकि कुण्डलिनी जागरण की अवस्था में जो स्थिति हमारे शतीर की, सम की या मस्तिष्क की बनती है वह बेहोशी से सो बिल्कुल अलग है क्योंकि उसमें हमारा मन बिल्कुल ठीक अवस्था में जैतन्य रहता है। जैसाकि हमारी जागृति की अवस्था में रहता है, लेकिन इस अवस्था को हम जागृत अवस्था भी जहीं कह सकते क्योंकि हमारा शरीर बिल्कुल मृत प्राय रहता है। शरीर के मृत (प्राय रहने के कारण, अवस्था नहीं है क्योंकि सोते हुए जोन जो अनुभव स्थानों के सुवारा होते हैं। उनमें हम मौजूद तो होते हैं लेकिन केवल रश्य रूप में, जिनको हम नींद से उठने के बाव थाद करते हैं तो अवने मन को उन स्थानों में

₹3\$

चलती हुयी वृत्तियों के ब्वारा गुलाम को तरह संचालित होते हुए पाते हैं। स्वय्म की अवस्था में हमारा मन स्वतन्त्र कर्ता के रूप में नहीं होता है, जैंसा कि हमारा जागते हुये होता है, जविक कुण्डलिनी के जागरण की अवस्था में हमारा मन जो भी अनुभव करता है अनुभव के स्तर पर उसमें और जागृत अवस्था के अनुभवों में रंच मान्न भी अन्तर उस समय तथा बाद में भी जब हम जागृति में आ जाते हैं करना कठिन होता है। क्यों कि उस समय सभी तरह से ऐसा नहीं लगता कि मैं जो भी कार्य अपने द्वारा होते हुए देख रहा हूँ, वे मेरे इस स्थूल घरीर के द्वारा ही तो हो। रहे हैं। यही कमरा है जिसमें मैं ध्यान को बैठा था, अब मैं अपने घरीर के साथ जा रहा हूँ आ रहा हूँ या अनन्य कैसे भी अनुभव।

इसलिए ध्यान रखें यह न तो जागृति की ही अवस्था है और न ही सुष्कृति की ही अवस्था है और न ही तीसरी स्वप्त को अवस्था है। यह इन तीनों से अलग और अनूठी चीथी अवस्था है। जिसमें आधी जागृति है मन के रूप में और आधी सुष्कृति है शरीर के रूप में। इसी अवस्था को ही हमारे आध्यात्म के अनुक्षवी पुरुषों ने तुर्या अवस्था कहा है।

इस तुरिया (तुर्या) अवस्था में आते ही हमारा मस्तिष्क जो िक अब तक इड़ा और पिंघला से प्राप्त शिवत के द्वारा संचालित हो रहा था। अब सुषमणा के द्वारा संचालित होने लगता है जिसके कारण से इसकी कार्य प्रणाली में अन्तर आकर इसकी तार्किक शिवत नष्ट हो जाती है, तथा साथ ही इसका प्रभाव नरवस सिस्टम पर से भी हट जाता है जिसके कारण हमारे मस्तिष्क का सम्बन्ध हमारे स्थूल शरीर से समाप्त हो जाता है। सुषमणा नाड़ी जो, हमारे सूक्ष्म शरीर का आधार हैं, उसके द्वारा मस्तिष्क के प्रभावित होने के कारण ही अब हमारे मस्तिष्क का सम्बन्ध हमारे स्थूल का सम्बन्ध हमारे स्थावत हो जोता है और इसी कारण से इस तुर्या के अनुभवों को वह अपने आप में इस प्रकार से अनुभव करता है जैसे कि जागृति की अवस्था में करता रहता है लेकिन जब तुर्या अवस्था से फिर हम जागृति में आते हैं तब यह सोचकर कि हमारी देह तो इसी बन्द कमरे में ज्यों की त्यों पड़ी है जैसी कि हमने साधना में उतरने से पूर्व जिस जगह छोड़ी थी वहीं अब भी उसी हालत में मौजूद मिली हैं फिर कोनसा शरीर उन अनुभवों में इस बन्द स्थान के बाहर और कैसे गया था?

838

#### योग और साधना

पहली बार वह अकल्पनीय सूक्ष्म शरीर हमारे मस्तिष्क के अनुभवों में साकार हो उठता है और हमारा मस्तिष्क पहली बार उस सूक्ष्म शरीर के अस्ति-स्व को मानने को तैयार होता है। कुछ लोग सोते हुए नींद में स्वप्न वाले शरीर को सूक्ष्म शरीर मानने की गलती कर जाते हैं या दूसरे लोग ध्यान करते समय बिना कृण्डलिनी जागरण केही किसी इच्छित स्थान पर अपनी इच्छा गक्ति के द्वारा पहुँचने की क्षमता ऐच्छिक शरीर से कर लेते हैं। लेकिन ये दोनों ही शरीर सुक्ष्म शरीर नहीं है । इनको हम क्रमशः मनस्, शरीर या एच्छिक शरीर कह सकते हैं लेकिनचूँ कि ये दोनों ही शरीर किसी भी तरह वर्तमान को छोड़ कर भूत और भविष्य से नहीं जुड़ते इसलिए इनका इस साधना में कोई खास महत्व नहीं है। अवसर तो ऐसा ही होता है कि स्वाँस पर से पता नहीं कब का ध्यान टूट जाता है जब होश आता है तब पता चलता है कि मैं तो नींद में चला गया था अथवा जब बैठा हुआ निद्रित शरीर गिरने को होता है तब झटके से आँख खुल जाती। साधक की ऐसी अवस्था साधारण लोगों की अवस्था से ती ऊँची है लेकिन इस अवस्था का उस तुर्या अवस्था से किसी भी प्रकार का तथा किसी भी प्रकार से कोई भी सामंजस्य नहीं है और नहीं ये क्षमतायें किसी भी प्रकार से साधक की उन्नति में सहायक होती है।

जैसे हम किसी राजमार्ग पर जा रहे हैं और चलते-चलते उस राजमार्ग में से कोई अन्य मार्ग निकलता है। हम अनायास ही उस पर चलने लगते हैं। आगे चलने पर यह मार्ग अवरुद्ध हो जाता है तब हमारे सामने दो स्थितियाँ पैदा हो जाती हैं। एक तो यह कि हम अपनी यहाँ तक की याता को सम्पूर्ण याता मानकर आगे की याता हम न करें और हम विश्वाम में आ जायें अथवा उस मार्ग से लौटकर फिर से हम राजमार्ग पर आ जायें और न जाने कितने साधक इन निचली स्थितियों को पाकर अपने आप को धन्य समझने लगतें हैं। इसी प्रकार बहुत से साधकों को बिना तुर्या अवस्था आए ही अपने आपको समाधिस्थ हो नाने का अम हो जाता है इसलिए प्रत्येक साधक को इन फ्रान्तियों को अपने मन में स्थान नहीं बनाने देना चाहिए और असली तुर्यावस्था को भी बार-बार अजमाना चाहिए, और जो मैंने उस तुर्यावस्था के लिए लिखा है कि वह सत्य भी है या नहीं। इसको परख करनी चाहिए।

जबहर तरह से आप आश्वस्त हो जायें। केवल तब ही आप चाहें तोः

238

आराम में आ सकते हैं या ज्यादा से ज्यादा देर तक उस अवस्था में अपने आप को बनाए रख सकने के लिए अपनी क्षमता बढ़ाने में अपना समय लगा सकते हैं जोकि इस साधना का परम उद्देश्य है। लेकिन इस अवस्था में आगे और ज्यादा साधना करने में हमें हमारी सांसारिक जिम्मेवारियाँ बाधक बनती हैं क्योंकि फिर इस साधना में इतना ज्यादा समय लगने लगता है जिसके कारण गृहस्थ को साथ लेकर चलना बड़ा कठिन होता है लेकिन यहाँ यह भी नहीं समझना चाहिये कि हमारे घर त्याग करने के पश्चात हमारे पास बहुत समय हमें मिल जायेगा । जबिक हकीकत तो यह है कि रोटो बनाने और प्राप्त करने में ही इतना समय निकल जाता है या इतना ज्यादा शारीरिक श्रम हो जाता है कि बाद में बचे हुए समय में हम कुछ भी साधना नहीं कर पाते हैं। इसी बात को ध्यान में रखकर इस दुनियाँ में साधकों ने बस्ती से दूर योग साधना को सतत् चालू रखने के लिये आश्रम प्रणाली ईजाद की होगी, जिसमें दस पांच शिष्य रहते वे अपनी साधना में रत अपने गुरूजी की सुरक्षा करते, बस्ती से भिक्षाटन करते, बस्ती में भिक्षाटन करके अपनी तथा गृहजी को समयानुकूल रखने की व्यवस्था रखते, लेकिन आजकल इस प्रणाली में भी दरारें पड़नी शुरू हो गयी हैं। जब से धन्धे में और राजनीति में लिप्त गृह पैदा होने लग गये हैं क्योंकि आजकल आश्रमों में से भीड़ के कारण शान्ति गायव हो गयी है, जो कि साफ तौर पर इस युग का ही प्रभाव है।

शायद इसी बात से दुखी होकर आध्यात्म के मुर्धन्य साधक एवं युग-हण्टा श्री तुलसीदास जी ने रामचिरत मानस में लिखा है "किलयुग केवल नाम अधारा" उनके इस वक्तव्य से बहुत से साधक इस साधना को शुरू करना ही व्यर्थ समझते हैं। वेकिन श्री तुलसीदास जी की चौपाई का अर्थ यदि हमने इस तरह से लिया तो ध्यान रखना हम समझकर भी चूक गये जो समस्या आज है, उनके सामने भी श्री लेकिन फिर भी उन्होंने इस मार्ग के अनुभव को आखिरी मन्जिल तक अपनी स्वयं की साधना करके जाना था। नहीं तो ऐसा वक्तव्य वह दे ही नहीं सकते थे। जब उन्होंने अपनी इस साधना के द्वारा ज्ञान प्राप्त हो गया कि हमारे शरीर के अलावा अन्य सूक्ष्म शरीर भी मौजूद है तभी वे अपने राम के सूक्ष्म रूप में होने वाले साक्षात दर्शनों पर विश्वास कर सके। जिसके कारण वे राम के पैदा होने के हजारों साल बाद भी उनकी भिक्त में लीन हो गये तो हमें ध्यान रखना है कि हम अपनी बुद्धि की किसी चालाकी से अपने आपको उस अनुभव से वंचित न कर लें।

#### १६६ योग और साधना

कुण्डलिनी जागरण के अनुभव के दौरान में अपनी साधना में किन-किन-परेशानियों से या किस प्रकार के भय से ग्रस्त था और उनका किस प्रकार निरान-करण हुआ ? यहां उनका संक्षिप्त सा क्यौरा मैं अन्य साधकों के हितार्थ प्रस्तुल कर रहा हूँ! यह जानते हुए भी कि इन रहस्य की बातों को दूसरों के सामने नहीं खोलना चाहिये। क्योंकि इस प्रकार के अनुभवों को अपने द्वारा प्रगट करने से हमारे मन के ऊपर एक अहम् का पर्दा चढ़ जाता है जिसके कारण नये-नये साधक को उसके ठीक से चलते हुये कार्य में भी, अपना मन बाधा बनकर खड़ा हो जाता है। इसके लिए ओमानन्द जी तीर्थ ने साधकों को चेतावनी देते हुये लिखा है जिसको कोई सन्त या असन्त, अश्रुत या बहुश्रुत, सुवृत या दुवृत नहीं जानता। वह ब्रह्म निष्ठ योगी है, गूढ़ धर्म का पालन करता हुआ विद्वान योगी, दूसरों से अजात चिरत रहे अन्धे के समान, जड़ के समान और मूक के समान पृथ्वी पर विचरण करे।

> "यं न सन्तं न चासन्तम् न श्रुतं न बहुश्रुतम् । न सुवृतं न दुर्वृतं वेदे कश्चित् स ब्राह्मणः ।।

गूढ़ धर्माधितो विद्वान ज्ञात चरितं चरेत्। अन्ध वच्च जड़ बच्चापि मुक बच्च मही चरेत्।।

यदि सभी अनुभवी इस संसार से पीठ फेर लेंगे तो इस दुनिया में आंगे आने वाली सन्तित को कौन किस प्रकार से बतायेगा लेकिन ओमानन्द जी की बाढ असत्य नहीं हैं इसलिए मैं परमात्मा से प्रार्थना करता हूँ कि इस पृथ्वी के अतन्य साधकों के हितार्थ इस बात को खोलने में वह मेरी सहायता करें और यदि इसके अतिरिक्त मुझे इसके द्वारा किसी प्रकार के मेरे पूर्व के संस्कारों को भुगतना निष्का हो तो वह भी जिस प्रकार से भी भुगतें उसके लिए भी परमात्मा मुझे हाँसला प्रवान करें।

मैं उन दिनों जब भी ध्यान पर बैठता था, णुरू में पहले लम्बे और सङ्क्रेर प्राणायाम खींचा करता था जो गिनती में तो दो तीन ही होते थे लेकिन उन्हें मुझे आधा घण्टा तक लग जाया करता था। प्राणायाम करने के पश्चात् भी में अपने उसी आसन पर बिना हिले हुले वहीं का वहीं ज्ञान मुद्रा में बैठा रहता इस

160

कौर उसी अवस्था में आंखें बन्द किये हुये, अपनी स्वांस पर ध्यान केंद्रित किया करदाया। जिसमें अक्सर हमेशाही ऐसाहोता या कि मेरा ध्यान शरीर के अन्दर और बाहर आती जाती स्वांस पर से पता नहीं कब हट जाता और जब मेरा बैठा हुआ निद्रित शरीर नींद के कारण गिरने को होता तब उस झटके से मुझे होश आता था। जब मुझे होश आता था तब अपनी इस अवस्था को जानकर बड़ा हताग भी होता था तथा अपनी क्षमता पर भी तरस आता था कि कमाल है कि इतना साधारण सा कार्यभी मैं सफलतापूर्वक नहीं कर सकता हूँ। फिर यह भी सोचता कि यदि यह कार्य इतना साधारण होता तो इस दुनिया के सभी लोग नहीं कर लेते। जब बहुत तन्मयना के साथ बैठता तब यदि नींद नहीं आती तो एक और अन्य बाधा खड़ी हो जाती जिसमें मेरा ध्यान पता नहीं कहाँ अपनी बृत्तियों के चक्र व्यूह में फँसा होताथा। कितने ही महींनों में इसी प्रकार की बाधाओं से प्रस्त रहा। इस स्थिति में जरा साभी परिवर्तन कभी मुझे महसूस नहीं हुआ। उन दिनों में बढी ही कशमकश में रहा करता था। किसी से पूछता तो जबाब मिलता किसी अनुभवी के सान्निध्य में रहकर साधना करो अन्यथा यदि किताबों में लिखे के हिसाब से करोगे और बिलकूल अक्षर से अक्षर मिलाकर परिणाम प्राप्त करना चाहोगे तो असफल ही रहोगे।

वड़ी कठिन मानसिकता से गुजर रहा था क्यों कि मुझे यह कैसे पता मुझे चले कि कीन गुरू जड़ है और कौन चैतन्य, और जिनको मैंने अपने बचपन में १४ साल पहले गुरू बनाया था उनका तो उसके बाद से आज तक पता ही नहीं था। मुझे एक परेशानी इसके अतिरिक्त और भी थी कि मैं अपने घर तथा अपने फोटोग्राफी के व्यापार को छोड़कर दुकान बन्द करके किन्हीं अनुभवी साधु के वहाँ जाकर उनके सिनध्य में रहना भी मुझे बड़ा मुश्किल ही था। हालाँकि मेरे मन में इस बास की बड़ी कथामकश थी लेकिन फिर भी में नित्य प्रति अपनी अपर बतायी हुई क्रिया को किया करता था और जब तक मैं इस क्रिया को नहीं कर लेता तब तक पानी भी नहीं पीता था चाहे दोपहर ही क्यों न हो जाये। इसी प्रकार से कुछ समय और निकल गया। दुकान पर मंगलवार के दिन साप्ताहिक अवकाश सहता या उस दिन मैं अपनी साधना के दौरान कुछ ज्यादा समय के लिए आती जाती स्वांस पर ध्यान रखकर बैठ जाया करता था। इसी प्रकार एक मंगल के

१६८ योग और साधना

दिन का मुझे ख्याल है, घ्यान करते करते समय शायद एक घण्टे से ऊपर हो गया था। मैंने उस समय बेचुरी मुद्रा लगा रखी थीं जिसमें अपनी जीभ को उल्टी करके तानुएं में ऊपर की ओर चिपका लेते हैं तथा में अपने उसी जान मुद्रा से बैठा हुआ था, नींद न आये इसलिए प्रत्येक स्वांस को राम नाम के साथ ही अन्दर ले रहा था तथा बाहर भी राम के नाम के साथ ही उसे निकाल रहा था। अपनी स्वाभाविक गति से वह आ जा रही थी। मुझे पता था कि सिद्धासन लगाकर अपने हाथों को लम्बा करके अपने मुड़े हुये घुटनों पर रखकर ज्ञान मुद्रा लगाकर अपने हाथों को लम्बा करके अपने मुड़े हुये घुटनों पर रखकर ज्ञान मुद्रा लगाकर बैठने के पश्चात् मेरा एक इन्च भी दायें वायें झुकना असम्भव था लेकिन इसी अवस्था में क्या महसूस करता हूँ कि मैं अप्रत्याशित रूप से अपने बाहिने हाथ की ओर बैठे-बैठे झुकता ही जा रहा हूं। मैंने अपनी बांखों को बन्द रखे रखे ही खूब चाहा कि मैं सीधा रह सकूँ लेकिन अपने आपको सीधा करने की तमाम कोशिशों मेरी व्यर्थ ही रहीं। जब इसके बाद और ज्यादा खिचाब अपने वाहिनी ओर मैंने महसूस किया तब मैंने अपनी बन्द आँखों को खोलने का फैसला किया कि क्या बात है ? मैं क्यों एक तरफ गिरा जा रहा हूँ।

लेकिन जैसे ही मैंने अपनी आंखें खोली; मैं आश्चर्य चिकत हुए वगैर नहीं रह सका। क्योंकि मेरी कल्पना के अनुसार मेरा शरीर उस समय कम से कम २० डिग्री तक शुका हुआ होना चाहिये था लेकिन मेरी उस धारणा के विपरीत मेरा शरीर विलकुल सीधा ही था। इसमें जरा भी झुकाब नहीं था। जब कुछ नहीं समझ सका तब एक ख्याल यह भी सेरे मन में आया कि कहीं कोई अगरीरी मुझे इस शरीर में से खोंच तो नहीं रहा था। थोड़ी सी देर के लिए तो मैं भय से भी प्रस्त हो गया था लेकिन जब यह विचार आया कि जब तक अपनी आंखों को खोलने की क्षमता मुझ में है। जिनको खोलते ही मेरी वह स्थिति विलकुल सामान्य हो जाती है तो आगे जो होगा वह भी देखा जायेगा। मतलब यह है कि मानसिक रूप से मैं पूर्णतः स्वस्थ था।

वह दिन बड़े ही आराम से बीत गया। दूसरे दिन फिर वही स्थिति शुरू हुई। मैं फिर दहिनी ओर झुकने लगा। मैं भी तैयार था, देखें कितना झुकता हूँ। मैंने अपने आपको अपनी तरफ से और ढील देदी यानि मैंने उस समय किसी

338

प्रकार की बाधा अलग से खड़ी कतना उचित नहीं समझा। इस कारण से शरीर अुकताही चलागया, मुझे जब लगाकि मैं जो कि ६० डिग्री के समकोण पर बैठा था। अब मुक्किल से तब्त के साथ जिस पर मैं बैठा हुआ था, मुझर्में और तब्त में ३० डिग्री का कोण होना चाहिए यानि में ६० डिग्री झक गया था यह बात जब अच्छी तरह से मेरे जहन में उतर आयी कि आज तो शंका की कोई गुन्जाईस ही नहीं है मैंने आँखें खोल दीं । आँखें खोलते ही वह खिचाव समाप्त हो गया और सबसे बड़े ताज्जब की बात तो यह थी कि मैंने अपने शरीर को बिलकूल समकोंण की अवस्था में ही पाया! इस बात पर जब गौर किया कि मैं अपने अनुभव में इतना झक गया था लेकिन, शरीर बिलकुल भी नहीं झुका। क्या बात है। स्थूल मरीर का बिलकुल भी नहीं सकना इस बात से भी सिद्ध हो रहा था, कि यदि मेरा शरीर इतना झक जाता तो जो हाथ मेरे अपने घुटनों पर ज्ञान मुद्रा के रूप में रखे थे घटनों पर से हट जाने चाहिए थे लेकिन वे ज्यों की त्यों अब भी उन्हीं धटनों पर रखे थे इसलिए मुझे यह तो मानना ही पड़ा कि गरीर तो बिलकुल भी नहीं झुका या फिर क्या हुआ या मेरे होश में । तभी यह प्रश्न मेरे मस्तिष्क के गहरे से गहरे कौने में कौंध गया लेकिन उस समय किसी भी तरफ से कोई जबाब मैं प्राप्त नहीं कर सका।

जिस प्रकार से पुस्तकों में पढ़ा था उस हिसाब से यदि मेरे शरीर के सूक्ष्म स्वरूप स्वतः ही गिरने को शा तो वह बिना कुण्डलिनी के जागृत हुये वह किस प्रकार से वह स्थूल से अलग हुआ ? मेरी समझ में ठीक से कुछ भी नहीं आया । उसी दिन यहाँ के पुराने लक्ष्मण मंदिर में एक वृद्ध बाबा जो कि यहाँ नित्य प्रति रामायण पर कथा करते हैं, जिनको इसी कारण से रामायणी जी के नाम से भी पुकारते हैं, उनके सामने जाकर अकेले में मैंने अपनी शंका रखी लेकिन उन्होंने अपनी सत्यता का प्रदर्शन करते हुये कहा कि मुझे इस प्रकार का कोई अनुभव नहीं हुआ है इसलिए मैं नहीं कह सकता कि यह क्या था या इसके बाद और क्या होने वाला है, लेकिन लगता ऐसा ही है कि यह स्थूल शरीर से सूक्ष्म शरीर के अलग होने की ही तैयारी थी। इसी अस्पष्ट सी स्थिति को अपने मन में लिए मैं अपने घर वापिस आ गया था। उस दिन के बाद शायद भेद खोल देने के कारण से वह किया फिर कुछ दिन नहीं हुई। दो चार दिन बाद मैं स्वयं भी फिर

२०० योग और साधना

उसी स्थिति को पाने की अपनी तरफ से चाह भी करने लगा था लेकिन फिय भी कोई खास सफलता हाथ नहीं लगी।

करीब पन्द्रह दिन बाद फिर वही उसी प्रकार की स्थिति बनी, नेकिन कोई इससे ज्यादा यात्रा आगे नहीं बढ़ सकी जब काफी दिनों तक इस स्थिति में कोई अन्य नया पन नहीं आया तब धीरे धीरे मेरे मन में कोई विशेष आग्रह इस स्थिति के प्रति नहीं रहा था, कभी थोडी बहत हो भी जाती थी कभी नहीं भी होती थी, इसी तरह एक साल के करीब और गजर गया। अभी पिछले साल १९८२ में जून माह की १४ तारीख को श्रंगेरी की शारदा पीठ के जगद्गुरू शंकराचार्य अपने चर्जुमास प्रवास के लिए दिल्ली जाते हुये भरतपूर एक रात्रि की यहाँ रुके । दूसरे दिन दोपहर को उन्होंने भरतपुर के नगर सेठ श्री सन्तोषी नाल जी के यहाँ आम साधकों के हितार्थ विचार संगम का एक कार्यक्रम ३ बजे से ४ बजे सांय तक रखा था। मुझे जब इसकी जानकारी हुई तो मैंने तुरन्त अपनी यांकायें तीन चार पृष्ठों में लिखी और समय पर पहुँच गया। उनके समक्ष करीब दो तीन सौ आदमी वहाँ उपस्थित थे लेकिन उनमें ज्यादातर या तो संवाददाता थे जो इस देश में हो रहे धर्मान्तरण के ऊपर उनके विचार जानना चाहते थे। कुछ ऐसे थे जिनको अपने किताबी ज्ञान की खुजलाहट हो रही थी जो अपने ज्ञान को बधारकर अपनी खुजली मिटा रहे थे, कम से कम साधक तो उनमें नहीं थे। मैंने जब अपने लिखे हुए पृष्ठ उन्हें दिये, वे सबसे पहले उनको ही पढ़ने लगे, करीबी पाँच मिनट बाद ही उन्होंने मुझे उस भीड में से सबसे आगे इशारे से बुलाकर अपने तस्त से बिलकुल सटकर बैठने का आदेश दिया। मैं उनके तब्त के नीचे ही इस तरह से बैठ गया कि पैर तब्त के अन्दर ही घुस गये थे, इस स्थिति में उनके चेहरे से मेरा चेहरा केवल दो ढाई फीट की दूरी पर ही था। मैं सौच रहा था कि मैंने जो शंकायें लिखी हैं वे शायद सबके सामने चर्चा करने योग्य नहीं हैं। इसलिए इन्होंने मुझे अपने पास बुलाकर बिठा लिया है। फिर उनसे मेरी इस प्रकार बात चीत हुई---

श्री शंकराचार्यं जी-तुम्हें किसने बताया, यह सब करने को ?

मैं—मैंने कहा, "कुछ तो पारिवारिक संस्कार तथा कुछ श्री बोमानंद

305

ओमानन्द जी तीर्थ की "पातंजिल योग प्रदीप" के पड़ने के बाद, मैंने स्वयं ही शुरू कर दिया।

श्री शंकराचार्य जी-तुम वया व्यवसाय करते हो तथा तुम्हारे कितने बच्चे हैं?

मैं — मैं फोटोग्राफी करता हूँ तथा तीन वच्चे भी हैं।

श्री शंकराचार्य जी—तुम्हें पता है, तुम कितने कठिन मार्ग पर चल रहे हो ? इसमें मृत्यु का हर समय सामना होता रहता है। अगर किसी दिन कुछ हो गया तो कौन संभालेगा ? इसलिए इसको जानने वाले किसी को गुरू बनाओ नहीं तो समझ लो गुश्किल तुम्हारे सामने ही है।

मैं---कहाँ से पैदा करू, गुरू।

मेरा तो इतना कहना था, उनकी आँखें मेरी आँखों से टकरायों, कम से कम ७५ वर्ष के वे, रहे होंगे लेकिन कितनी तीक्ष्णता थी उनकी आँखों में, मुझे खूब अच्छी तरह से याद है, अगर मेरे इस उपरोक्त उत्तर में कहीं भी, जरा सी भी कमजोरी होती तो मैं किसी भी हालत में अपलक उनकी नजर का सामना नहीं कर सकता था। कम से कम एक मिनट तक उनसे मेरी आँखें मिलती रहीं, यह एक मिनट कितना लम्बा था और कैसे मैं यह सब झेल गया, परमात्मा ही जानता है। जब इतना समय निकल गया तब बड़े ही सौम्य प्रकृति में आकर उन्होंने फिर से बोलना शुरू किया।

श्री शंकराचार्य जी-कौन से आसन से बैठते हो ?

मैं-सिद्धासन से बैठता है।

श्री शंकराचार्यजी—इस आसन को छोड़ दो। पदमासन से बैठा करो सफलता मिलेगी।

इतना सुनने के पश्चात मेरा हीसला कुछ बढ़ा और मैंने अन्य जंकाओं

202

### योग और साधना

जो पृष्ठों में लिखकर दो थीं, उनके बारे में उन्होंने कहा कि, "वे स्वतः ही निर्भूल हो जावेंगी, उनकी चिन्ता मत करो । मैं उनके सान्निध्य में से फिर अपनी जगह पर आकर बैठ गया । मैं अपने आपको उनके द्वारा दीक्षित किया हुआ सा महसूस करके धन्य हो रहा था और सोच रहा था, इतनी सी बात के पीछे मैं इतने दिनों से भटक रहा था, चलो अब ही सही ।

दूसरे दिन मैंने आसन बदल लिया और काफी जोश खरोश के साथ में अपनी साधना में बैठा लेकिन बहुत अफसोस हुआ, इस बात की जानकर कि मेरी वात्रा में जरा सा भी अन्तर नहीं आया था। मेरे अनुभव के हिसाब से यानि कुंभक को गहरा खींचते ही जब समय तीन मिनट के लगभग पहुँचता तो जो असहनशील प्राणों की टक्कर मस्तिष्क में मुलाधार से जाकर लगती। ठीक उसी समय मेरा मुत्र निकलने को होता। इन दोनों कारणों की वजह से मुझे कुंभक खोलने को बाध्य होना पड़ता था। आज भी वही सब हुआ था। बहुत हैंरान भी था कि कैसे होगी कुण्डलिनी जागृत कैसे सूक्ष्म का साक्षात्कार होगा? जगद्गुरु से मिलने के पश्चात बड़ी आशा बंधी थी लेकिन वह भी आज पूर्णत: धराशायी हो गयी।

तीसरे दिन यानि १६ जून के प्रातः जब मैं अपनी साधना पर था, मैं अपने पुराने आसन पर ही आ गया, प्राणायाम खींचे स्थिति विल्कुल वहीं, कहीं कोई बदलाव नहीं आया। प्राणायाम के बाद जब मैंने अपनी अखिं बन्द किये ही अपना आसन खोला और वहीं उसी तख्त पर जवासन में मैं लेट गया, वयोंकि ओमानन्द जी ने लिखा है कि यदि बैठने से प्राणों का सुषमणा में उत्थान न हो तो शवासन में लेटकर करने से क्रिया जल्दी घट जाती है, और ध्यान करने लगा।

मैं नहीं कह सकता घड़ी के हिसाब से उस समय कितना समय बीता होगा
मुझे बड़ा भारी शोर सुनाई पड़ने लगा मुझे मेरे कमरे के बाहर से किसी ट्रक या
किसी अन्य भारी बाहन की गडर-गडर की सी आवाज आ रही थी, लेकिन कुछ
क्षणों के पश्चात ही मैंने पाया वह आवाज कमरे के बाहर से नहीं बिल्क मेरे शरीर
में ही हो रही थी, गौर करने पर आवाज का स्वरूप कुछ इस प्रकार का लगा
जैसे किसी सुरंग में से होकर बहुत तेजी से निकलती पानी घारा के द्वारा उसमें
पड़े हुए मोटे-मोटे पत्थर जब लुड़कते हुए गर्जन तर्जन सी करते हैं, कुछ इसी

२०३

प्रकार का भारीपन लिए तेज शोर में मुन रहा या और ज्यादा ख्याल में लाने पर मैंने स्पष्टतः जाना कि वह घटना मेरे जिल लेटे होने की दशा में, मेरी रीढ़ की हृद्दी में घट रही है। जिसमें कुछ न कुछ नीचे से ऊपर की ओर तेजी से शोर करते हुए प्रवाहित हो रहा है। जब मेरे ख्याल में रीढ़ की हृद्दी की बात आयी तो मुझे यह भी समझते देर नहीं लगी कि हो न हो शायद मुख्यणा में प्राण जढ़ कर ऊपर जा रहे हैं। इतना सब कुछ मेरे बिना कुछ किए ही हो रहा था।

ठीक इस विचार के आते ही मन में विचार आया कि अब नीचे कैसे उतरेंगे, बस यही विचार मेरे भय का कारण बना। इसके पहले कोई भय मुप्ते नहीं था और इस विचार के आते ही जो शोर ऊपर चढ़ते हुए हो रहा वा महिम हो गया तवा जो मुझे अपने मेस्डण्ड में बढ़ता प्रतीत होने लगा वा वह अब उतरता हुआ प्रतीत होने लगा।

अब मैं ऐसे भवन में था जिसकी दूसरी तीसरी मंजिल की सीढ़ियों पर मैं खड़ा था। नीचे पैरों की तरफ से आते हुये एकाश को मैं देख रहा था। मैंने खूब जोर लगाया कि मैं कहाँ आ गया हूँ? शोर वगैरहा सब बन्द थे लेकिन समझ मैं कुछ भी नहीं पाया, थोड़ी देर बाद जब मैं स्वयं बोड़ा होश में आया तो स्वांस को चलते पाया, ऐसा लगा कि पहले से ये बन्द थी, बस बब ही शुरू हुई है, मेरी आंखें खुलों थों और चूँकि मैं तेटा हुआ था, तथा टाँगों की तरफ से अपने बन्द कमरे में आती हुई रोशनी मुझे उस समय दिखाई दे रही थी।

वैसे तो मैं अपने आपको उस समय पूरी अवस्था में जागृत महसूस कर रहा था लेकिन अपने कमरे के इस रोशनदान ने बता दिया कि मैं धीरे-धीरे ही जागृत हुआ हूँ, यही कारण है कि जब मैं अर्ढ जागृत था तो इस रोशनदान तथा अपने ही कमरे को सही रूप से पहचान नहीं पाया या कुछ का कुछ समझ गया था। बाद में मुश्किल से दो मिनट बीतते बीतते मैं पूर्णतः स्वस्थ एवं जागृत था इसलिए मैंने सोचा अब उठना चाहिए लेकिन इस उठने वाले शब्द को क्रियान्वित करने के लिए जैसे ही मैंने उठने की कोशिश की, मेरी पीठ की हिड्डयां कुछ आवाज करने लगीं और ऐसा लगा कि मेरी तमाम हिड्डयां जाम हो गयी है पैर जब सिकोड़े तब तो और भी परेशानी आयी। धीरे-धीरे उठकर बैठ गया। सारे हाथ पैर उपर नीचे किये, कमर इधर-उधर घुमाई तब कहीं जाकर शरीर सामान्य बना।

2 \*8

#### योग और साधना

एक बात और मुझे आश्वर्यक्रित कर रही थी कि इतना शोर हुआ धा मेरे कानों में लेकिन कमरे के बाहर घर के किसी भी सदस्य को इसकी खबर नहीं भी, मैंने इसका कारण भी वही जाना, ये सारा का सारा शोर, अनुभूतियाँ केंबल मैंने ही अनुभव की थीं, इनका किसी भी अन्य व्यक्ति से कोई सम्बन्ध नहीं था मले ही वह मेरे बगल में ही क्यों न लेटा होता, उसे इसका कुछ भी पता नहीं चलता।

इस अनुभव को मैं क्या कोई भी करता, जीवन भर कैसे भूल सकता था और चूँ कि मेरे जहन में सैंडान्तिक रूप से सारा कुछ पहले से था इसलिये जब से यह घटना घटी तब मेरे लिए ऐसी कोई शंका या कारण नहीं बचा या जिसकी बंजह से मैं अपनी कुण्डलिनी के जागरण को झुठला सकता।

कमरे में से निकलकर सबसे पहले घड़ी पर नजर डाली आठ बजकर पाँच मिनट हुये थे। इसका मतलब, आज मैं पूरे दो घण्टे बाद ही कमरे से बाहर निकला था। मैंने जल्दी ही अपने कपड़े पहने मेरा निवास जो कि भरतपुर किले के अन्दर हैं, वहाँ से चलकर किले में ही रहने वाले श्री श्यामाशरण जी शास्त्री के पास पहुँचा, उनसे मैंने अपने आठ बजे के समय के बारे में जानना चाहा तो उन्होंने बताया कि उस समय मेरे ऊपर मारकेस लगा था। मैंने जब इसको और खुलासा करने को कहा तो बोले कि उस समय दुर्घटना में प्राणों का भय, नुकसान, मृत्यु नुल्य कष्ट होने का योग बनता है। बाद में हरदेव जी के मन्दिर के श्री जुगल किशोर गोस्वामी जी से भी बातों की तो उन्होंने भी वहीं बातों बतलायीं। मैंने उनसे उस समय के मेरे से सम्बन्धित ग्रहों व नक्षत्रों के हिसाब से समयचक्र बनाकर देने को कहा। जो आज भी मेरे पास मौजूद है। यह तो मुझे भी लग रहा था कि मैं मौत के मुँह से ही वापिस उस समय आया था लेकिन किसने सहायता की मुझे वापिस लाने में ? पण्डितों के अनुसार तो मेरे लिए ग्रह स्थित तुरन्त कुछ समय पश्चात् सहायक हुये थे।

मेरे मस्तिष्क ने बाद में यह निष्कर्ष निकाला कि मेरी मृत्यु होनी होंती तो वह आज ही इस प्रथम अनुभव के दौरान ही हो जाती और आज अब जबकि उस अनुभव को मेरे शरीर और मन ने होशपूर्वक झेल लिया है तब फिर भविष्य के कारे में क्या चिन्ता करनी।

२०४

यही सोचकर मैं दूसरे दिन फिर से तैयार था अपनी साधना में उतरने के लिए, लेकिन एक परिवर्तन अब मैंने अपने कार्यक्रम में कर दिया था जिस कारण से अब मैं शुरू के प्राणायामों को करने की बजाय अब सीधे ही ध्यान में उतरने के लिए शवासन में लेट गया था, आती जाती स्वांस पर ध्यान राम नाम के साथ कब सक चलता रहा, कब बह बन्द हो गया यह मेरे ख्याल में नहीं रह सका।

बहते हुए पानी के द्वारा चुकुक-चुबुक को सी आवाज आयी तब मुझे पता चला कि फिर वही कल को सी स्थिति हो रही है लेकिन आज भारो शोर नहीं या बल्कि आज एक नई बात हुई थी। कल मेरदण्ड के अन्दर होकर जिस चीज ने ऊपर की ओर दवाव के साथ चढ़ने की कोशिश की थी, वह आज बड़े आराम से बहुत ही शीघ्र जिना किसी दबाव के मेरदण्ड से ऊपर की ओर जाकर मेरी खोपड़ी में भर गयी इतना सब होने में मुझे किसी भी प्रकार की तीक्ष्णता या मुश्किल नहीं आयी जिसके कारण मुझे अब तक सब कुछ सामान्य सा हो लग रहा था। शुरू में जो पानी के बहने की आधाज मेरे शरीर में हो रही थी अब उसका स्थान एक विचित्र सी सनसनाहट ने ले लिया था। थोड़ी सी देर बाद ही बहु सनसनाहट बहुत तेज महसूस होने लगी, बस इसमें तेजी आने के साथ ही मैंने जामत्कार स्वरूप महसूस किया कि मैं तख्त पर बिछे हुए बिस्तर पर लेटी हुई अवस्था में से ही उठकर कमरे की छत से टकराने से अयन आपको किस प्रकार से रोकूँ। इतना सोच ही रहा शा कि तेजी से मैं उसी अवस्था में छत में से पार निकलकर खले आसमान में आ गया था।

छत में से ऊपर निकलने का मुझे बड़ा भारी ताज्जुब हो रहा था इसके थोड़ी देर बाद ही मैंने अपने आपको कमरे के अन्दर उसी तख्त से दो फुट ऊपर हवा में अधर पाया। थोड़ी देर तक मैं उसी अधर अवस्था में शवासन की स्थिति में रहा। फिर बहुत धीरे-धीरे मैं दो फुट नीचे तख्त पर उतर गया। जैसे ही मैं तख्त पर उतरा ठीक उसी समय मेरी बन्द आँखें खुल गयीं और तब ही मैंने अपनी स्वांस और हृदय की घड़कन को शुरू होते महसूस किया मेरी आँखों के खुलने में और धड़कतों के शुरू होने के बीच में समय का कोई अन्तर नहीं था। मैं यह अपने होश में दस समय नहीं रम सका कि मेरे सूक्ष्म शरीर धारण करके हवा में ऊपर उठने के पश्चात मेरा तख्त पर पड़ा हुआ स्थूल शरीर उस अनुमव के दौरान किस

२०६

### योग और साधना

#### अवस्था में था।

उस समय जो भी बातों मैंने अपने होश में अनुभव की थीं। मैं केवल उन्हीं को लिखने का उत्सुक हूँ। हालाँकि इन बातों को सिद्ध करने के लिए मेरे पास कोई सबूत नहीं है, लेकिन मुझे इसकी जिन्ता भी नहीं है क्योंकि जो भी व्यक्ति इस क्रिया की अपनाकर साधना करेगा वह तो जान ही लेगा और जहाँ तक वैज्ञानिकों का सवाल है आज की परिस्थितियों में इसको उनके समक्ष सिद्ध करना असम्भव है क्योंकि अपने मानसिक स्तर पर हुये सूक्ष्म शरीर के अनुभवों को उनके समक्ष पेश करना सम्भव कम से कम आज की वैज्ञानिक परिधि में नहीं है।

तीसरे दिन भी उसी प्रकार से कार्यक्रम हुआ। अब भय तो था ही नहीं इसिलिये मैंने आज अपने मन में इच्छित स्थान पर जाने की धारणा उसी सूक्ष्म शारीर के द्वारा की लेकिन असफल रहा और अपने इच्छित स्थान पर पहुँचने की बजाय किसी भयानक सी जगह पहुँच गया। इसी प्रकार नित्य ही नये-नये अनुभवों के साथ मेरा कार्यक्रम हो रहा था एक दिन अपनी सामान्य अवस्था में मैंने सोचा कि मैं गृहस्थी हूँ। आज नहीं तो कल मेरा ब्रह्मचर्य अवश्य ही दूट जाएगा। क्या उसके बाद यह कार्यक्रम बन्द हो जायेगा? उन दिनों तो नहीं लेकिन काफी दिनों बाद यह स्पष्ट हो ही गया कि ब्रह्मचर्य द्वारा वीर्य का सरण रोकना बहुत ही जच्या यह कार्य शरीर में वीर्य की कमी के कारण यह रास्ता विधिवत होकर अवश्य हो जाता हैं।

मैं अपने मन में पूला नहीं समा रहा था कि मेरी कुण्डलिनी का जागरण इतनी आसानी से होगा. मैं तो कल्पना भी नहीं कर सकता था। अब तो जितनी देर मैं उस अवस्था या सूक्ष्म शरीर में रहता उतनी देर मुझे चित्त में बड़ी आनन्द-दायी स्थित रहती थी, जिसके आनन्द के पीछे मुझे इस संसार का प्रत्येक आनन्द भी कीका लगने लगा था मेरी सदा यही इच्छा रहती थी कि ज्यादा से ज्यादा देर तक मैं उस स्थित में रह सकूं, लेकिन मैंने हर बार पाया कि जैसे ही मन में अपने स्यूल शरीर के प्रति मेरा ध्यान जाता, सूक्ष्म स्वरूप मिट जाता और तुरन्त ही स्यूल में वापिस आ जाता और हर बार इस अवस्था के पश्चात मुझे मेरा शरीर जाम मिलता, जो दो चार मिनट में ही ठीक हो जाता था। इसी प्रकार अनगिनत बार

200

सूक्ष्म के अनुभव मैंने किये और अब भी चल रहे थे जिनमें कभी-कभी तो बड़े-बड़े प्रन्थ मेरे सामने आते वे बड़े पुराने कागजों के थे लेकिन मैं उनका एक भी अक्षर कोिशाण करने के बावजूद भी नहीं समझ सका । अन्य किसी दिन के अनुभव में मैं किसी मिन्दर में दर्शन करने पहुँच जाता और कभी बड़ी सुन्दर प्रतिमा मेरे समक्ष होती।

इस प्रकार अनस्य अनुभवों को थोड़-थोड़े से दिनों के अन्तराल पर कर रहा था। मेरा मन इन अनुभवों को पचा नहीं पाता जिसके कारण से बातचीत में किसी न किसी तरह से शब्दों के द्वारा दूसरों के सामने प्रकट हो ही जाते थे। यह मेरे मन की कमजोरी थी शायद इसके ही कारण से बाद में मेरा यह कार्य होना बन्द हो गया, बहुत दिनों तक परेशान रहा कि क्या बात हो गयी? मैंने तो कभी कोई दुष्पयोग भी नहीं किया लेकिन एक दिन फिर वही सब कार्यक्रम हुआ, उस दिन तो मैं इतना ऊँचा लेटे-लेटे चला गया कि पृथ्वी ही गोले के समान मुझे मेरे नीचे दिखाई देने लगी। फिर वही मन की बात कि कहाँ पृथ्वी और कहाँ मेरा भरीर ? दस अपने शरीर का ख्याल आते ही प्राण सुपमणा से इड़ा पिघला में उतर आए और मैं सामान्य हो गया।

हाँ एक बात और जैसे ही मेरी आँखें खुलतीं और अपने पड़े हुमे शरीर पर ध्यान जातां तो दो बातें हमेशा एक सी अवस्था में पाता था। पहली यह कि मन में काम वासना न होने पर भी मैं अपनी कामइन्द्रिय को सूक्ष्म से स्थूल में प्रवेश करते ही उत्तेजित अवस्था में पाता था तथा दूसरे मेरा स्थूल शरीर हर बार मुझे जाम हुआ मिलता था।

उमके बाद भी कुछ महिनों तक कभी लगातार कभी रुक-रुककर, कभी हल्के, कभी भारी अनुभव होते रहे, लेकिन बीच-बीच में कुछ बाधायें आ जाती थीं, जब भी कोई थोड़ी सी भी नई बात मेरे समक्ष आती किसी न किसी प्रकार से वह मेरे ही द्वारा मुँह से बाहर निकल जाती। जिसकी वजह से ही शायद मेरा मन उसके अहम् से भर जाता, क्योंकि जो नई बात जिस किसी को भी बताता था वह उससे प्रभावित हुये बगैर नहीं रह सकता था, जिसकी पलट मेरे ही मन पर होती थी। मन पर जब तक वह प्रभाव रहता था, कम से कम तब तक तो वह कार्य

२०८ योग और साधना

्बन्द ही रहता था, बाद में जब मैं निर्मल मन होतातब वह फिर से होने जनता।

मेरे सामने बड़ी मुश्किल यह थी कि इस समाज में रहकर दिनभर मैं सैंकड़ों लोगों से मिलता कहीं न कहीं, किसी न किसी तरह से सत्संग छिड़ ही जाता और फिर वे बातें स्वतः ही बाहर निकलने लगतीं और यह जानते हुए भी कि फिर परेशानी होगी लेकिन मैं तो सर्वा असफल ही रहा। हालांकि मैंने बहुत अच्छी तरह से यह भी पढ़ रखा था कि इन बातों को प्रकृति का रहस्य समझकर प्रगट नहीं करना चाहिए, अन्यथा इन शक्तियों के खोये जाने की ही सम्भावना होती है। इस प्रकार के अनुभव होने के पप्चात मेरे मस्तिष्क में इस आध्यात्म के बारे में जितने भी संशय वे सब समाप्त ही हो गये क्योंकि मैंने स्वयं अपने शरीर से बाहर निकल कर कितनी ही बार देख लिया था और इसकी वजह से ही हमारे भारतीय-संस्कृति के जितने भी स्तम्भ हैं मेरे सामने स्वतः ही स्पष्ट हो चुके थे उनमें चाहे पुनर्जन्म का सिद्धान्त हो या मरने के पश्चात वे अन्य किसी प्रकार की योनियों में जीव के विद्यमान रहने का।

लेकिन एक शंका अवश्य उन दिनों मुझे रही थी, कि जब कुण्डलिनी जागृत अवस्था में है नाना प्रकार से मुझे देवताओं के भी दर्शन हो चुके हैं अपने शरीर से निकल कर कभी बहुत दूर उत्तर तक योत्रा की है तो कभी तेजी के साथ वहीं लेटे-लेटे उस तक में से नीचे पार होकर जमीन के अन्दर भी समा गया, इसके साथ-साथ ध्यान की परिपक्त अवस्था में आई हुई बातें आज भी सत्य निकलती हैं लेकिन मैं न तो किसी भी अन्य दूसरे सूक्ष्म शरीर को देख सकता हूँ और न ही किसी दूसरी आत्मा से सम्पर्क साध सका हूँ, इसके जबाव में मैंने अब अपने मन में विचार किया तब उन दिनों मेरे मन में से दो उत्तत उभरे थे। एक तो यह कि अभी मैं गृहस्थी हुँ और दूसरी आत्माओं से अगर सम्पर्क साधा गया तो वे मेरे गृहस्थ में उपद्रव ही करेंगी। शायद इस भावना की वजह से ही उन अनुभवों के दौरान दूसरी आत्माओं से उस समय में दूर ही रहा होऊँगा, दूसरा कारण शायद यह था कि अपनी साधना के लिए गुरू से आखिर तक में दो घण्टे से ज्यादा कभी भी समय नहीं दे पाता था। जब ये बातें मेरे समझ आयों तो इन दोनों बातों में गृहस्थी एक ऐसी कड़ी थी कि मुझे अपनी साधना को आगे बढ़ाने में बाधक बन



(अंगेरी के जगद्गुरु शंकराचार्य जो के साथ लेखक योग विषय पर वार्तालाप में लीन

3•5

रही थी।

कितनी ही बार इस व्यवस्था पर उलट-पलट कर सोवा लेकिन इसका कोई भी उपाय मैं आज तक नहीं सोच सका हूँ, क्योंकि ग्रुहस्थ को छोड़कर साधना करके फल प्राप्त करने वाले इस दुनियाँ में बहुत हैं, उनकी कोई कमी नहीं हैं और यह भी ठीक है साधक को एक ऐसा समय आता है जब उसे इन सांसारिक संबंधों के प्रति विरिक्त उस अथाह आध्यात्मिक खजाने की तुलना में आ जाती है, लेकिन इस संसार को त्याग करना व्यर्थ ही होगा क्योंकि बिना इस संसार का आधार बनाये अन्य सांसारिक मानवों का भला भी नहीं किया जा सकता है और उसी कारण से कालान्तर में भारत वाकी और संसार से पिछड़ गया क्योंकि जो इन शक्तियों की साधना में लग जाना था वह तो समाज छोड़ देता था, समाज के लिए जो कुछ कर सकते थे वे तो उन अनुभवों में खोकर समाज को तिलांजिल देकर चले गये थे और उनके जाने के बाद तो यहाँ बची थी केवल कीचड़।

कुछ दिनों बाद मेरे समक्ष कुछ नई वातें घटित हुयीं। इन आठ-दस महीनों के दौरान मैं यडी जन्दी-जन्दी बुखार से पीड़ित रहा तथा इन्हों महीनों में मेरे सिर में तथा दाड़ी के बालों में सफेद वालों की अप्रत्याशित बढ़ोतरी हुई तथा छाती में भी दर्द रहने लगा। जब इन वातों की गहराई में गया तो याद आया, मूक्ष्म के अनुभवों के पश्चात् गरीर के जाम हो जाने के पीछे क्या कारण थे; क्योंकि जब में शरीर में ही नहीं था उस समय यह शरीर मर ही तो गया था उसमें कुछ न कुछ तो कमी अवश्य हो ही जानी थी, इसमें आश्चर्य की भी क्या बात है; कुछ लोगों को यहाँ यह शंका उठ सकती है यदि जब एक बार हदय की धड़कनें बन्द हो गयीं तब दुबारा से उनको चलाना किस प्रकार से सभव हो सकता है।

ठीक यही शंका मेरे सामने पिछले दिनों जब मैंने एक योग साधना शिविर का आयोजन किया था उसकी प्रवचन शृंखला के दौरान एक ट्रेनिंग करने वाल डाक्टर ने उठाई थी तब मैंने उससे यही कहा था, कि इतना तो आप भी जानते हैं, कि हृदय की चार धड़कनों में कभी-कभी एक धड़कन गायब हो जाती है जब आदमी अपने हृदय की धड़कनों की लगातार कड़ियों में से एक कड़ी के दुटने के पण्चान् जिन्दा रह सकता है, अपने जीने की ललक के कारण या अपनो २१०

#### योग और साधना

इच्छा शक्ति के कारण इसी प्रकार से वह धड़कनों की उस लगातार कड़ी के ज्यादा देर तक इटे रहने के पश्चात् क्यों नहीं जीवित रह सकता? यह ठीक है लोहे की जंजीर की एक कड़ी यदि इट जाती है तो वह फिर से एक न होकर दो हो जाती हैं, जिसके कारण अब दूसरी जंजीर का सम्पर्क हमेशा के लिए पहले से इट जाता है, उसी प्रकार हृदय का संबंध भी जीवन से इट जाना चाहिए था लेकिन एक धड़कन के बीच में से गायब होने के पश्चात भी वह जीवित रहता है तो फिर वह उस श्रृंखला में से और ज्यादा धड़कनों के गायब होने के बाद भी उसके जीवित रहने को हम असंभव की श्रेणी में कसे मान सकते हैं और यही है हमारी इच्छा शक्ति का कमाल, जिसके कारण हम मर कर भी जीवित हो जाते हैं।

जब इन्सान हवाई जहाज से पैरासूट लेकर कूदता है और जब तक उसका पैराशूट नहीं खुलता है जिसके कारण वह पृथ्वी की तरफ लोहे के गोले की तरह से गिरता है तो पता है कितनी धड़कनें उसके हृदय की गायब हो जाती हैं लेकिन इच्छा शक्ति ही है जो उसे जिन्दा रखती है। ठीक वही इच्छा शक्ति जो हमें यहाँ इस जीवन में लाई है और यही इच्छा शक्ति इस शरीर में हमें जब तक बनाये रखती है तब तक कि शरीर बिलकुल हो हमारे ठहरने लायक नहीं रह जाता है।

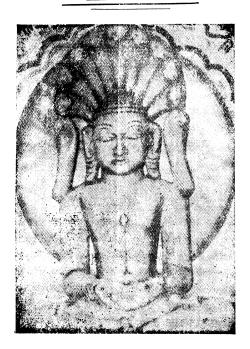
आजकल तो विज्ञान ने भी प्रयोग करके यह जान ही लिया है कि हृदय के बन्द हो जाने को ही मृत्यु नहीं मान लिया जाना चाहिये जब कि मृत्यु तो तब मानी जाती है जब मस्तिष्क की कार्य विधि काम करना बन्द कर देती है।

इस प्रकार से हम देखते हैं कि कुण्डलिनी जागरण के समय हमारी शारी-रिक गतिविधियाँ और यहां तक कि इड़ा पिंघला से संचालित यह हृदय भी बन्द हो जाता है लेकिन हमारा मिल्तिक जो कि सुषमणा के द्वारा चैतन्य रहता है हमारी समाधिस्त अवस्था से होश में आने के बाद दुबारा जीवित होने का कारण बनता है।

इसी बात को ठीक से समझने के लिए हमें प्रार्थना का अनुभव स्वयं ही करवा होगा क्योंकि बिना अनुभव स्वयं के किये, आपको कोई कितना ही समझा दे, होते की तरह भी आपको पाठ रटाया जावे लेकिन आपके भीतर उतरेगा ही

२११

नहीं। इसके साथ ही एक बात और, जिस व्यक्ति ने कुण्डलिनी जागरण करके सुषमणा में प्राणों को प्रवेश कराने के अनुभव स्वयं कर लिये हैं, वहीं व्यक्ति आगे और कुछ संभावनाओं को घटित करने का अधिकारी रह जाता है क्यों कि इस प्रकार के व्यक्तियों के चित्त तमाम शंकाओं से निर्मल हो जाते हैं और निर्मल चित्त हो तो मुक्ति का अधिकारी होता है तो ध्यान रखना, प्रार्थना का अनुभव ही हमें मुक्ति का मार्ग दिखा सकता है, इस अनुभव के बिना हमें मुक्ति की वात को समझना ही मुक्किल होता है इसलिये ध्यान रखें ओर ध्यान करके ही ध्यान करें।



#### अध्याय १४

## समप्रज्ञात के चार भेदों के बाद असमप्रज्ञ त की भालक

यदि आपके हाथों में छोटे-छोटे बच्चों को गिनती सिखाने वाली या पहाड़ा सिखाने वाली वह छोटो सी पुस्तक दे दी जाये और कहा जाये कि इसमें इकाई से नेकर ''दस शंख'' तक की गिनतियों का उल्लेख है, क्या ? आपने अपने जीवन में इतनी गिनतियां पढ़ी हैं ? या एक से लेकर दस शंख तक की गिनतियां अपने हाथ से लिखी हैं ? इसके उत्तर में आप सीधा सा उत्तर देंगे, 'अरब, खरब या शंख तक गिनती जानने के लिए स्वयं अपने हाथ से उतनी गिनती लिखना कर्तई जरूरी नहीं है। जब मैंने हजार तक गिनती लिख लीं, पढ़ लीं और जान लीं हैं तो किर आगे की गिनती न होने की शंका ही मन में नहीं उठती, क्योंकि जब हजार तक मौजूद हैं तो उससे आगे भी गिनती उसी तरह होंगो ही जिस तरह से यहाँ तक हमारे सामने विद्यमान हैं।

में यह अच्छी तरह जानता हूँ कि मैंने दस गंख तक की गिनती को अपने हाथ से नहीं लिखा है और न ही मैं कोई गणितज ही हूँ और उसके साथ ही कोई इस गिनती में अलग से कोई नई व्याख्या भी मैंने नहीं निकाली है। कुछ जाना है तो बस इतना ही जाना है कि पहाड़े की पुस्तक की सत्यना को ही जाना है। उस पुस्तक के द्वारा हम किस तरह से सवालों को हठ कर मकत हैं? इसके अतिरिक्त इस बात को मैं इस तरह से भी कह सकता हूं कि बिना पढ़ लिखे लोग जो कि पहाड़े की पुस्तक को अपने लिए काम की नी ममझत हैं और विद्यामाता का स्मरण करके परमात्मा का नाम लेकर अपने धर में केवल पूजा के लिये

#### समप्रज्ञात के चार भेदों के बाद असमप्रज्ञात की झलक

283

काम में लाते हैं मेरे सामने उसका रहस्य खुल गया है, मेरे देखते वह पुस्तक शुरूआत करने के लिए बड़े काम की है। यह ठीक है कि बाद में इसकी कोई खास जरूरत नहीं पड़ती लेकिन फिर भी उसका महत्व जिन्दगी भर बना रहता है।

केवल इतनी सी बात में आपके सामने आध्यात्म के इस सोपान को लिखते समय रख रहा हूँ और डरते-डरते भी क्योंकि कुछ देर तक तो मैं या मेरे अनुभव इसमें साथ चलेंगे। जहां तक मैंने गिनती पढ़ी हैं। बाद में तो मैं भी आपको वही बताना चाहूँगा जो कि मैंने इस प्रकार की पुस्तकों का स्वाध्याय करके जाना है, क्योंकि जिस प्रकार एक डाक्टर सम्पूर्ण गरीर में विशेष प्रकार से दक्ष नहीं हो सकता या वह किसी अंग विशेष में ही विशेषज्ञ हो सकता है। शेष अंगों की जानकारी का तो उसे अपनी शिक्षा या स्वाध्याय के द्वारा ही पता चलता है जिस कारण से शरीर के अन्य अंग-प्रत्यंगों की जानकारी में कहीं अटकाव उसे नहीं आता ठीक उसी प्रकार इन अध्यायों में लिखे अपने अनुभवों के बाद मेरे मन में भी किसी प्रकार की भटकन, अटकाव या शंका आगे के सोपानों के बारे में नहीं है।

अब जैसे मैंने स्वयं के स्थूल शरीर में ही सूक्ष्म शरीर को भी जाना है तब यह बात भी अपने आप ही मैं जान जाता हूँ कि आपके दिखाई देने वाल इस स्थूल शरीर के अन्दर भी बिना दिखाई देने वाला सूक्ष्म शरीर अवश्य ही होगा क्योंकि जिस क्रिया के फलतः मैं इस दुनियां में आया हूँ ठीक उसी प्रकार की, बिलकुल वैसी ही परिस्थितियों में ही तो इस दुनियां में आपका शरीर जन्म है, फिर क्यों न हो ठीक मेरे सूक्ष्म शरीर जैसा आपका, यदि कुछ बदलाव हो सकता है तो वह मन के स्तर पर हो सकता है, चित्त के स्तर पर हो सकता है लेकिन उसके स्वरूप के स्तर पर नहीं हो सकता। जैसे अलग-अलग गायों का दूध गाढ़ा या पतला हो सकता है लेकिन यह नहीं हो सकता कि एक गाय का दूध तो दूध हो जबकि दूसरी गाय का दूध, दूध न होकर शहद हो जावे। इतना अनुभव हो जाने के परचात व्यक्ति की यह शंका भी स्वतः ही निर्मूल हो जाती है जो कि बड़ी से बड़ी शंका के रूप में हमारे मन को हमेशा धेरे रहती है कि अगला जन्म होगा

#### योग और साधना

या नहीं। इस शंका को समझने के लिये भी यही अनुभव फिर हमें रास्ता दिखाता है।

कुण्डलिन शिवत इड़ा-पिंघला से निकलकर सुषमणा में मुक्त िविषो के स्थान से मेरूदण्ड के भीतर होकर जब सहस्यार तक पहुँचती है तब तक हमारे शरीर में विशेष सन्नाहट जो कि आनन्ददायी भी है होती रहती है लेकिन जैसे ही वह ब्रह्मरन्ध्र के ढ़ारा बाहर निकलती है। हमारे शरीर की सन्नाहट जो कि प्राणों की ही सन्नाहट थी, वह बन्द हो जाती है तथा हम स्थूल से सुक्ष्म पर आ जाते हैं। जिसके द्वारा पहली बार हमें पता चलता है कि हमारे में हमारी बुद्धि और कल्पनार्रुकी शिवत मन के अतिरिक्त प्राण भी है जो कि इस शरीर में

ब्रह्मरन्ध्र = मस्तिष्क में ऊपर हमारे कपाल में एक रन्ध्र या छेड होना हमारे ग्रन्थों में लिखा है जिस रास्ते से हमारा सूक्ष्म शरीर इस स्थूल शरीर से बाहर आता या जाता है। योग में कपाल भेदन क्रिया भी इसी उद्देश्य की पूर्ति के लिये की जाती है।

से आते और जाते हैं उनको इस प्रकार के जानते ही हम उस आशंका के भय से मुक्त हो जाते हैं जिसमें कहा जाता है कि प्राण अलग से कुछ नहीं है, न तो कहीं से कोई आता है अस मृत और जीवित अवस्था में फर्क यदि कुछ है तो वह कैवल इतना है कि इस शरीर के मुख्य अवयवों ने कार्य करना छोड़ दिया है इनका आपस में एक दूसरे से सम्पर्क हट गया है इसलिए यह शरीर अब क्रियाशील नहीं रह सकता है जबकि प्राणों का अनुभव आते ही हमें इस गलत वक्तक्य की गलती का पता चल जाता है।

तब वह इसे दूसरी तरह से समझता है, अगर सारे के सारे अबयव ठीक भी हों तब भी बिना प्राणों के चैतन्यता आ ही नहीं सकती और प्राणों के रहते बिलकुल जरा जीण अवस्था में भी अथवा इस प्रकार की अवस्था में भी जिसमें मैडीकल साइन्स वाले यह कह कर आश्चर्य व्यक्त करें कि फर्ला ब्यक्ति अब तक जीवित कैसे हैं? उसका सारा शरीर साथ छोड़ गया, हाथ-पांव सुन्न एड़े हैं हृदय भी ठीक से काम नहीं कर रहा, आक्सीजन चल रही है लेकिन आंखें खुली हुयी

#### समप्रशात के चार भेदों के बाद असमप्रज्ञात की झलक

284

हैं यह ठीक है कि उसका शरीर अब अधिक देर तक प्राणों को झेलने की क्षमता नहीं रखता है लेकिन वह जीवित रहता है। अपने इक्लौते बेटे की सूरत उसकी आँखों के सामने आती है और वह शरीर त्याग देता है। जिसे उसने अपनी इच्छा शक्ति के द्वारा अपने प्राणों को शरीर से बाहर निकलने से इच्छानुसार रोके रखा था।

तो ध्यान रखना, इस शरीर में प्राण भी अलग से रहते हैं। ठींक उसी प्रकार — जैसे बृद्धि तथा मन रहते हैं। प्राणों का अलग से परिचय होने के पश्चात ही हम जान जाते हैं कि निश्चित रूप से हमारे प्राण जब यहां इस शरीर से बाहर निकल सकते हैं तब दूसरी अनुकूल स्थित पंदा होते हो किसी दूसरे अन्य शरीर के अन्य समा भी सकते हैं। इसके साथ ही हमारी बृद्धि की यह शंका भी निर्मूल हो जाती है कि हमारा पुर्नजन्म नहीं होता। इसी प्रकार से हमारे जन्म मरण के बारे में जितने भी तर्क कुतर्क इस वैज्ञानिक युग में हमारे मन में उठते हैं उनकी हम अपनी जेतना के स्तर पर अनुभव करके उनका हल, अपने अन्यर ही प्राप्त कर लेते हैं जिसकी बजह से तर्क से हटकर कुतर्क में नहीं फँसते बल्कि हम वितर्क की स्थित में आ जाते हैं। तर्क के कुतर्क में फँसने का मतलब है एक प्रश्न तो गिरा लेकिन दूसरा खड़ा हो गया दूसरे के गिरने के बाद तीसरा आकर खड़ा हो गया लेकिन दिसरा बढ़ा हो समाधान।

इसको जरा और गहरे से समझें जैसे कोई एक कहे कि गुलाब में बड़ी भीनी, बड़ी मोहक सुनन्ध होती है जबिक दूसरा कहे कि गुलाब में बड़े नुकीले कांटे होते हैं। अब दोनों आपस में तर्क कुतर्क करेंगे, इनमें एक आशावादी है जो फूलों की सुगन्ध की कह रहा है, दूसरा निराशावादी है जो कांटे ही देख रहा है, दोनों अपने—अपने पक्षों को दर्शाने के लिए तर्क पेश करेंगे। अन्तर दोनों में कुछ भी नहीं है, दोनों सिक्के के ऊपर नीचे के पहलुओं पर लड़ रहे हैं, ये दोनों असली गुलाब को कभी नहीं समझेंगे। जब ये दोनों तर्क से परे हो जावेंगे यानि वितर्क की स्थिति में आयेंगे (वितर्क चिना तर्क) तब ही ये कांटों एवं सुगन्ध को भी गुलाब का ही रूप मानेंगे। जब इनको ये दोनों स्थितियां मान्य हो जावेंगी तब ही वे असली गुलाब की मुलायम-मुलायम पंखुड़ियों पर पहुँच सकेंगे। यही तरीका होगा विधायक के रूप में सोचने का और यही स्थिति है वितर्क की। समाधि अवस्था पहली

# योग और साद्यना

बार इस प्रकार से वितर्कानुगत् की अवस्था में इमारे समक्ष स्वष्ट होती है।

जब हमारे सारे के सारे तर्क, शंकायें गिर जाती हैं तब ही हमारा विचार शुद्धतम रूप में हमारे समक्ष व्यवस्थित होता है। उससे पहले भटकाव होगा, हमारे विचारों में स्थिरता नहीं आवेगी हमारा अपना साहित्य नहीं होगा, हमारे विचारों में कहीं की ईंट और कहीं का रोड़ा होगा हमारा अपना दर्शन नहीं होगा इसलिए प्रकृति के बारे में हम इन बुनियादी बातों को जानकर ही हम अपने विचारों को स्थिर कर सकते हैं और तब यह हमारे सामने दूसरी बार विचारानुगत् की अवस्था में हमारे समक्ष स्पष्ट होती है।

इसी की अगली कड़ी है, जब हमारे विचारों में ठहराव आ जाता है। मस्तिक की भटकन समाप्त हो जाती है, जिसकी वजह से हम हमारे शारीरिक मुख-दुख का विशेष आग्रह नहीं रखते जो कि आनन्द का कारण बनता है, क्योंकि जब ही हमें पता चलता है कि सुख-दुख हमारे शरीर के स्तर पर घटित होते हैं न कि चेतना के स्तर पर । हमारे भीतर हमारी चेतना न तो दुख महसूस करती है और न ही सुख । न वह सोती हैं, न वह जागती है, न उसे भूख लगती है और न ही उसे रोग होता है, क्योंकि वह चेतना तो सदा स्वस्थ तथा चैतन्य रहती है । ये सारे के सारे अनुभव हमें केवल इस शरीर के स्तर पर ही घटित होते हैं, इस बात को जानकर ही हम सुख-दुख से परे हो जाते हैं, हम इनको इतना महत्व ही नहीं देपाते हैं जिस समय हमारी यह स्थिति आती है ठीक उसी समय हम आनन्द से भर उठते हैं क्योंकि आनन्द एक स्थिति नहीं बिल्क वह एक प्रकार का स्वभाव है हमारे चित्त का । जब वह चित्त सुख और दुख के प्रभाव से मुक्त हो जाता है तब वहाँ केवल आनन्द ही बचता है। लेकिन होगा यह तब ही, जब हम प्राणों का अनुभव प्राप्त कर लेंगे और इसी अवस्था में हमारा चित्त आनन्द के अनुगत या आनन्दानुगत् समाधि के स्वरूप को जान पाता है।

प्राणों के अनुभव प्राप्त करने के पण्चात् ही हम समझते हैं उस अवस्था को, जिसको आघार बनाकर प्राण यात्रा करते हैं। यहाँ यह समझ लें प्राण बीज नहीं है किसी पौघे का बल्कि प्राण तो वह शक्ति है जिसके द्वारा बीज चैतन्य

# समप्रज्ञात के चार भेदों के बाद असमप्रज्ञात की अलक

२१७

दिखाई पड़ता है। अगर प्राण नहीं रहें तो वह बीज स्वरूप ही पड़ा रहेगा अनन्य युगों तक इस प्रकृति में इसलिये मुख्य चीज प्राण नहीं है बिल्क मुख्य तो वह बीज है जो कि प्राणों के सहारे से अंकुरित होता है। प्राण तो इस प्रकृति से मिलते हैं बीज को। प्राणों का भी स्वरूप स्पूल ही है जब कि वह बीज या हमारी अस्मिता जो भी नाम हम उसे अपनी भाषा में दें उसका ही स्वरूप सूक्ष्म है बाकी उससे पहिले जितने भी स्वरूप हमने जाने हैं, कम और ज्यादा, स्पूल ही हैं। जैसे एक रेखा जिसका कि नाम "अ" "व" है और उसका "अ" किनारा सूक्ष्म है और "व" स्पूल रूप। "अ" से "व" तक ही सारी की सारी व्यवस्थायें इस प्रकृति की हैं। "अ" यदि हमारी अस्मिता का स्वांत है तो "व" विकसित हुये हाड़-मांस के गरीर का भौतिक स्वरूप।

इस प्रकार वितर्क, विचार एवं आनन्द की अनुभूतियों को जान लेने के पश्चात् समप्रज्ञात की चौथी एवं आखिरी कड़ी हम अपनी अस्मिता की अनुभूति को जान जाते हैं। इसी कारण से इस अवस्था में इसका नाम अस्मितानुगत समाधि कहा गया है।

कहने का तात्पर्य है कि राजयोग की इस प्रक्रिया में जिसमें कुण्डलिनि शक्ति को इड़ा-पिंघला से निकालकर सुष्मणा में पहुँचाते हैं, इस साधन के द्वारा ही हम जानते हैं अपने स्वयं की शक्ति के स्वीत को जिसे हम अपनी प्रज्ञा कहते हैं। यहां एक बात और बड़े ध्यान रखने की है कि जब तक हमारी अपनी प्रज्ञा मौजूद है, हमारा अलग अस्तित्व भी मौजूद रहता है एक बूँद के समान, उस महासागर से अलग और चूँकि इस प्रकृति के महास्त्रीत से हम अलग हैं तब तक हम अशूरे ही रहेंगे, हमारी सीमार्ये रहेंगी, जिसकी बजह से हम असीमित नहीं हो सकते और जब तक हम मीमित हैं तब तक हमारी स्थिति प्रज्ञा में समाहित अथवा समप्रज्ञात की ही स्थिति कहलाती है।

इसके बाद जब हम अपने सूक्ष्म शरीर में अपनी साधना को और आगे बढ़ाते हैं तब हम अपनी प्रज्ञा को तोड़ने में सफल होते हैं तब ही हम प्रज्ञा में सम्म-लित होकर नहीं रहते बस्कि प्रज्ञा से भी अलग यानि अपने प्राण, अस्मिता, प्रज्ञा २१८ योग और साधना

अथवा अपने बीज से भी अलग आत्म-स्वरूप हो जाते हैं इसी अवस्था को हम निर्वोजस्य या असमप्रजात समाधि कहते हैं। यह हमारा आत्मस्वरूप है लेकिन हरारी आत्मा नहीं वर्षोकि अभी भी आत्मा अपने ऊपर पड़े हुवे बिना भोगे हुवे कर्माणेषों से प्रभावित हैं। इसलिए जब तक वह इन के भार से सुबत नहीं हो जाती तब तक उस उच्च अवस्था को प्राप्त करके भी हम इनके द्वारा फिर से इसी जगत में खींच लिए जाते हैं।

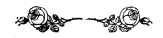
समप्रज्ञात समाधि तक सभी साधक राजयोग के द्वारा बोड़े बहुत अन्तराल के बाद करोब-करीब एक जैसे अनुभव करने लगते हैं। लेकिन यहाँ आकर सबकी साधना एक दम से व्यक्तिगत हो जाती है ज्योंकि प्रत्येक मानव के इस दूनियाँ में अपने-अपने कर्मों के अनुसार अलग-अलग भीग भोगने को बचे हुए होते हैं जब तक वें सारे के सारे समूल नष्ट नहीं हो जाते तब तक हम असमप्रकात समाधि की अवस्था के आ जाने के पत्रचात भी उस चैतन्य अवस्था में ज्यावा देर तक नहीं ठहर पाते हैं। जिसमें सबसे ज्यादा और सबसे पहले हमारे मन में हमारे देह के प्रति देहाशक्ति ही <mark>बाधक बनती</mark> है। जिसकी वजह से साधक बार-बार उस परम आनन्द एवं चेतना की सच्ची और अन्तिम अवस्था में पहुँच कर भी लौट आता है जिसके बाद उसका शरीर फिर से सामान्य दिखाई देने लगता है और ऐसा सम्भव है भी क्योंकि समाधि हमारी स्वयं की ही वह साधी हुशी अवस्था है जिसमें हम इस शरीर के बाहर कदम रखते हैं। सूषमणा नाड़ी को आधार बनाकर जब कि मृत्यु के समय हमें गरीर के बाहर निकलना पड़ता है इड़ा और पिंघला नाडियों पर आधारित केन्द्रों के मार्ग द्वारा। समाधि और मृत्यू में यही एक सैंडान्तिक अन्तर है। जिसकी वजह से समाधि की अवस्था में हम शरीर के बाहर जाकर भी लौट आते हैं जबिक मृत्यु के बाद हमारे गरीर के बाहर निकलते ही लौटने का मार्ग समाप्त हो जाता है। सूक्ष्म यदि सुक्ष्म रास्ते से ही निकलं तो कुछ भी बिगड़ाव नहीं आता लेकिन, यदि सूक्ष्म स्थूल रास्तों से जायेगा तो निश्चित रूप से उसके बाद स्थिति में परिवर्तन आ ही जावेगा। और वह परम निर्वात जिसकी वजह से आकाशीतत्व इस शरीर में खिचकर आता है विखण्डित हो जाता है। इस शरीर के पाँच तत्वों में से एक तत्व आकाशी तत्व के बाहर हो जाने की वजह से शरीर का कम्पोजीशन टूट जाता है।

#### समप्रज्ञात के चार भेदों के बाद असमप्रज्ञात की झलक

388

विना मृत्यु को प्राप्त हुए यदि मृत्यु के बाद की अवस्था का अनुभव हम एक बार प्राप्त कर लेते हैं तो बाद में उस असाधारण अवस्था में दिके रहने का अध्यास करना हमारे लिए सहज हो जाता है। जिस प्रकार मरने के तुरन्त बाद से ही हमारी आसिक्त हमें इस संसार की तरफ उनकी पूर्ति के लिए खींचती है। ठीक इसी प्रकार असमप्रज्ञात समाधि की अवस्था में शरीर से बाहर निकलते ही हमारी चेतना शरीर में वापिस लौटने को बेताब हो जाती है लेकिन यदि साधक अपने मन या वित्त पर संयम साधने में सफल हो जाती है तो वह ज्यादा देर तक अपना समय इस शरीर के बाहर गुजार सकता है जिसका एक ही फायदा भविष्य में होता है कि वह मृत्यु के बाद अपने मन चाहे गर्भ में उतरने की योग्यता प्राप्त कर लेता है क्योंकि अपने सभी कर्मों को बह वहीं सूक्ष्म रूप में साक्षात् करके अपनी चेतना को निर्मल बना लेता है जो कुछ थोड़े बहुत ऐसे कर्म बचते हैं जिनका सम्बन्ध हमारे साथ की दूसरी चेतनाओं से सम्बन्धित होता है वह केवल उनके ही कारण जन्म लेता है। अन्यथा अपने से सम्बन्धित तमाम कार्मिक संस्कारों पर तो असमप्रज्ञात समाधि की अवस्था में ही विजय पा लेता है।

एक बार असमप्रज्ञात समाधि की अवस्था को अपने अभ्यास के द्वारा सिद्ध कर लेने के पण्चात् साधक को कुछ ही जन्म और लेने पड़ते हैं जिनमें वह अपना बचा खुवा हिसाब-किताब भी इस दुनिया में भोग कर चुकता कर जाता है। इस फ़्कार बह जन्म मरण के बन्धनों से मुक्त हो जाता है। यानि अब उसको कोई शिक्त बाध्य नहीं कर सकती वह जब चाहता है केवल तब ही इस धरती पर आता है अपनी इच्छा से बल्कि कहना चाहिए अब तो बह आत्मा इन पृथ्वी बासियों पर करणा करके ही अबतरित होती है।



#### अध्याय १५

# साक। र हमारा चिन्तन-निराकार हमारा मार्ग

इस जन्म और मृत्यु से कुटकारा पाना या मुक्त हो जाना ही असली मुक्ति नहीं है मुक्ति तो तब ही होगी जब तक आत्मा अपने अंशी में जाकर विलीन नहीं हो जाती है केवल तब ही इस संसार से किसी आत्मा का मुक्त हुआ जानना चाहिए। जिस प्रकार इस देह की मृत्यु के बाद देह के पाँचों तत्व प्रकृति में अपने अपने स्थान पर पहुँचकर विलीन हो जाते है और जीव प्रकृति की सीमाओं से मुक्त हो जाता है ठीक इसी प्रकार आत्मा जब तक अपने अंशी जिसमें से वह निकलकर शुरू में आयी थी उसी में जाकर विलीन नहीं हो जाती है तब तक आत्मा की मुक्ति सम्भव नहीं है। उसके अकेलेपन की ऊब उसमें अपने अंशी मिलने के लिए ललक जगाती रहेंगीं और किसी न किसी तरह देर सबेर वह मिल ही जावेगी यह एक शाश्वत सत्य है। जिस प्रकार सागर से भाग वनकर निकली हुई द्वंद येन केन प्रकारेण सागर में ही मिल जाती है, ठीक इसी प्रकार उस परमात्मा में से निकली हुई कोई भी आत्मा जब तक उसमें ही जाकर विलीन नहीं हो जाती।

आप कह सकते हैं जब कोई आत्मा उस उच्च स्वरूप को प्राप्त हो जाती है जिसके बाद वह इस संसार में तो उतरती नहीं है फिर वह अपने आगे की यात्रा

२२१

के लिए कहाँ और किस प्रकार से साधना करती है। इस बात को समझने के लिए हमें प्रन्थों में कही गई बातों का सहारा लेना पड़ता है क्योंकि वैसी अवस्था बाली आत्मा इस पृथ्वी पर ही जब नहीं आती तब उस प्रक्रिया को सिवाय ांथ के द्वारा समझने के और अन्य कोई उपाय हमारे पास नहीं बचता।

वे कहते हैं इस पृथ्वी लोक के अलावा अन्य लोक भी हैं। जिनमें मानव की आत्मा अपने अपने स्तर के हिसाब से रहती है। उनमें से जो निचले स्तर की आत्मार्ये हैं वे तो इस धरती के आस-गस ही चक्कर लगाया करती हैं क्योंकि उनको तो वहाँ का एकान्त चैन नहीं लेने देता, कोई संगी नहीं, कोई साथी नहीं वहाँ भी कोई मजा है लेकिन जो उच्य आत्माएं होती हैं जिन्होंने सुख और दुख के अतिरिक्त आनन्द का भी स्वाद ले रखा है वे अपने आनन्द में एकान्त को ही ज्यादा पसन्द करती हैं और जैसे-जैसे वे एकान्त में विभोर होती जाती हैं सम्बन्धों के वन्धनों से युक्त इस पृथ्वी से वे अपने आप ही दूर हटती जाती हैं और हमारे ग्रन्थ कहते हैं कि इस पृथ्वी के ऊपर पाँच लोक और भी हैं जिनमें अपने स्तर के अनुसार आत्मायें विराजती हैं छठवां लोक भूलोक और सातवाँ इस पृथ्वी के नीचे दृष्ट प्रकार की आत्माओं के लिये हैं। कहने का तात्पर्य यह है जितनी-जितनी आत्मा अपने आनन्द में ड्बकर आत्मानन्द होती जाती है उतनी-उतनी ही वह इस धरती के प्रभाव से मुक्त भी होती जाती है उसका एकान्त उतना ही सघन होता जाता है और जितना उसका एकान्त सधन होता जाता है उतनी ही उसकी वहाँ ठहरने की क्षमता भी बढ़ती जाती है उसकी वहां ठहरने की क्षमता ही उसकी . साधना का स्वरूप बन जाती है।

अब उसको इस संसार का कोई भी स्वरूप अपनी ओर आर्कायत नहीं कर पाता। शुरु में पृथ्वीवासियों के कब्टों को देखकर उनको रास्ता बतानें के लिए या उनके बोझों को उतारने के लिये भले ही वह अवतरित हो जाये, (यदा-यदा धर्मस्य ग्लानि भवति, गीता) लेकिन बाद में वह करणावश भी इस संसार की गाया में नहीं फंसती है, वह पूर्ण रूपेण इस तरफ से पीठ मोड़ लेती है। धीरे-धीरे वह इस संसार की माया से इतनी दूर पहुँच जाती है, कि उस पर माया रूपी नशें का कोई भी प्रकार अपना प्रभाव नहीं डाल पाता, तब वह शुद्ध आत्मा परम चैतन्य

योग और साधना

स्वरूप होकर परम आनन्द की स्थिति को प्राप्त करके परम-आस्माओं के समूह मे जा मिलती है जिसकी वजह से वह स्वयं भी परमात्मा हो ही जाती है।

अन्त में मैं आत्मा के इस संसार से मुक्ति की बात लिखकर कुछ जिज्ञासुओं की शंकाओं का निवारण और करना चाहता हूँ। कुछ लोग यह कहते हैं कि हम तो संसार में मस्त हैं, क्यों हम इस सुन्दर संसार को छोड़ें, जिसमें आने को देवता भी तरसते हुए बतलाये जाते हैं अथवा क्यों हम अपना अस्तित्व मिटायें।

अभी पिछले दिनों मैं एक विदेशी ईसाई के संस्मरण पढ़ रहा था जिसके बारे में कहा जाता है कि उसने अपनी जिन्दगी में साठ से ऊपर शादियाँ कीं, वह इतना अधिक खूबसूरत था कि लड़कियाँ उसके ऊपर जान लुटाती थीं उसे अपने समय का कामदेव का अवतार माना जाना चाहिये, उसे अपनी नई दुन्हन के लिये कोई खास मेहनत नहीं करनी पड़ती थी, अपने सामने सजे हुए सुन्दर-सुन्दर फूलों केढेर में से अपनी पसन्द का फूल जिसे वह अपने पिछले अनुभवों के अनुसार सबसे सुन्दर समझता था, बस चुन लेता था। इतना ही श्रम करना पड़ता था उसे अपनी नई दुल्हन चुनने के लिये । ऐसे ही एक बार जब वह अपनी नई नवेली दुल्हन के साथ वर्च से शादी करके सीढ़ियाँ उतर रहा था। उसके हाथ में अपनी दुल्हन का हाथ था आठ-दस सीढ़ियाँ ही उतरना अब शेष था। वह क्या देखता है चार सफेद दूध जैसे घोड़ों से जुती हुई बग्घी आकर रुकी है, उसमें से एक बहुत ही सुन्दर नवयौवना उतर रही हैं और जैसे ही उस बग्धी वाली रूपसी से उसकी निगाहें मिलती है बस वह ठिठककर वहीं खड़ा रह जाता है, वह त्रन्त उसकी तरफ बढ़ने को होता है तो उसका हाथ नई दुल्हन के हाथ में होने के बजह से बाधा पड़ती है। तब उसे ख्याल आया कि अरे ! अभी तो मैंने इस बेचारी के साथ सहागरात भी नहीं मनाई, और मैं उस अनजान युवती से शादी का प्रस्ताव करने चल पड़ा?

ठीक इसी प्रकार के अनुभव हमें भी अपनी जिन्दगी मैं किसी न किसी प्रकार से मिलते ही रहते हैं जिनकी बजह से हम कह उठते हैं कि आज आया है

२२३

जिन्दगी का सम्पूर्ण आनन्द ! अब तक तो वैसे ही जिये थे या शायद आज का यह आनन्द भी भोगना था, इसलिये ही जिन्दगी यहाँ तक इतनी खिच आयी थी, आज एँसालग रहा है जैसे कि हमारा इस पृथ्वी पर जन्म लेने का मकसद पूरा हो गया। लेकिन हम अपनी जिन्दगी में देखते हैं कि पिछली बातों को कहे हुए अभी कुछ ही समय थीता होता है कि फिर से हम उन्हीं यातों को टेपरिकार्ड की तरह दोहराते चले जाते हैं। लेकिन जब हम इस प्रकार की बातों पर गौर करते हैं तो पाते हैं कि आज जो मिला है क्या यह ही ज्यादा आनन्ददायक है पिछला इतना आनन्द दायक नहीं था ? लेकिन आगे जब हमें और मिलेगा तब यह आज का मसाला उस दिन आनन्ददायक नहीं रहेगा और बस यही एक कारण है इस संसार के फुलों में से विचरते हुए भी हमें एक कभी का आभास होता रहता है। हम चाहते हैं कि आनन्द स्थाई रहे जबकि वह एक तो निलता ही मुश्किल से है जिसके बदले हम अपनी जिन्दगी की पूरी चाह भी लगा देते है, और फिर जब हमारे देखते-देखते हम से वे आनन्ददायक घड़ियाँ विदा होती है तो निश्चय रूप से इस जगत की नश्वरता को हम पहचान हीं जाते हैं। बुद्ध भी अपने घर राजमहल में मस्त ही तो थे। नई पत्नी, नया शरीर, हर तरफ उनका ही तो साम्राज्य था। शुरू में वे यही समझे थे कि यह आनन्द सदाँ ऐसे ही रहने वाला है लेकिन वे इसकी नण्यरता का पता लगाकर ही शायवत आनन्द की खोज में निकल सके थे।

ह्यान रखना अभी जिनके ज्ञान चक्षु नहीं खुले हैं केवल वे ही इस नश्वर दुनिया में अंधे हीकर रह सकते हैं। उनको अभी उस शाश्वत की प्यास ही नहीं जनी है। इसलिये उनको शंका तो कोई शंका ही नहीं है। मैं ऐसे लोगों के लिए तो परमात्मा से प्रार्थना ही करूँगा कि हे प्रभो, इन्हें थोड़ा सा अपने सुख का मजा अभी और चखाओ, थोड़ी देर के लिए ही सही। इनको अभी थोड़ा सा अपनी माया का मोह और दिखाओं? जिससे यह इतने ज्यादा आनन्दित हो जायें कि उसके अलाधा इन्हें और कुछ दिखाई ही न दे। ऐसी प्रार्थना करके मैं इस प्रकार के लोगों के प्रति कोई वैर भाव नहीं प्रदिश्ति कर गहा हूँ। बल्कि मैं तो जितना जानता हूँ उसके अनुसार मैं ऐसा उनके भले की ही सोचकर कह रहा हूँ। क्योंकि माया का एक निश्चित सिद्धान्त है कि वह सदा एक जैसी नहीं रहती। उसका स्वभाव सदा गरिखर्तन शील रहता है। इसी वजह से समझदार लोग अपने बुरे दिनों में अपने आपको यह कहकर संयत रखते हैं कि जब वे दिन नहीं रहे तो ये दिन भी नहीं

#### योग और साधना

रहेंगे, कितने विश्वास के साथ माया के बदलाव को यह एक ही लाईन में प्रस्तुत करे दे रही है। इसका मतलव यह है कि दिन बदलते हैं दिन के साथ उसका स्वरूप बदलता है और यह बदलाव हमेशा हमारे जीवन में क्रान्ति लाता है।

दुद्ध की आंखों खुनीं उसके बूढ़े सारथी के यथार्थ कहने के पश्चात्, तुलसीदास की आंखों खुनीं उसकी पत्नी के तीखे लेकिन सत्य कटाक्ष बचनों के बाद, सूरदास को ज्ञान उपलब्ध हुआ जब कुंबारी लड़की ने ये कहा कि ये स्तन तो बिल्कुल वैसे ही हैं जैसे प्रत्येक माँ के होते हैं, और न जाने कितने ही माया से अंधें लोगों के चक्षु खुने हैं उनके सामने यथार्थ के उघड़ जाने के पश्चात्।

इसलिये मैं ऐसे जोगों से केवल इतना ही कहुँगा कि एक रास्ता तो यह है, कि वे अभी और भोगें, इस संसार में रची, वसी माया का आनन्द ब्रल्कि और ज्यादा तन्मयता से भोगें, जब आप भोगेंगे इस संसार को, तो ध्यान रखना यह संसार नहीं भुगतता बल्कि हम स्वयं ही भुगत जाते हैं। तब हमारी आँखें अपने आप खुल जाती है। उससे पहले तो आप नशें में रहते हैं, जब तक नशा रहता है आपको, तब तक बदलाब नहीं आ सकता लेकिन नशे के टूटते ही हम दःखी हो जाते हैं। जैसे हमने पहले रंगीन चश्मा पहन रखा था। हम जो देखते थे सारा नजारा रंगीन ही दिखाई देता था, बडा आनन्द था लेकिन चश्मे के उतरने ही तमाम रंग गायब हो जाते हैं, तब हम आनन्द के विपरीत विषाद से भर जाते हैं, जितने गहरे नशे में हम होते है उतने ही ज्यादा आनन्दित भी होते हैं लेकिन जब वह गहरा नशा टूटता है तब हमको प्राप्त होने वाला विषाद भी ज्यादा गहरा ही होता है ओर जितना ज्यादा गहरा विशाद होगा उतना ही ज्यादा बदलाव भी होगा और जितना ज्यादा गहरा बदलाव आयेगा हमारे समक्ष क्रान्ति भी उतनी ही बड़ी हमारे जीवन में घटित होगी तब हम यथार्थ के धरातल पर अपने आपको खड़े पायों ने और चौंकोंने भी कि अभी तक हम कहाँ थे और अब इतनी सी देर बाद हम कहाँ आ गये हैं, तो ऐसे लोग जो अभी यह कहते है कि बेकार में हम ध्यान के, समाधि के या मुक्ति के झमेले में क्यों पड़ें, उनके लिये तो मेरा बस इतना ही कहना है कि अभी वे इस बीमारी से दूर रहें, इस झंझट से दूर रहें। जितना च्यादा दूर इन झंझटों के विपरीत आप जायेंगे। गोल घेरे के नियमानुसार उतना ही आप इसके नजदीक पहुँच जावेंगे।

२२५

इसी संदर्भ में एक कथा मुझे याद आ रही है। एक व्यापारी दो ऊँटों पर सामान लादकर शहर की तरफ वेंचने को ले जा रहा था। उन दोनों ऊँटों में से एक ऊँट तो रास्ते में आने वाले पेड़ों की पत्तियों को खाता हुआ चल रहा था। जबांक दूसरा ऊँट अपने मुंह को बिल्कुल बन्द करके चुपचाप चला जा रहा था। पहले वाले ऊँट ने जोकि खाता हुआ चल रहा था दूसरे ऊँट से कहा कि तुम भी भेरी तरह खाते हुये क्यों नहीं चल रहे हो? इसके जबाब में दूसरे ऊँट ने कहा कि इतना भारी बोझ तो पीठ पर लदा है जिसकी वजह से जान तो निकली जा रही है और तुम्हें खाने की पड़ी है। तुम्हीं खाओ मैं तो जब यह बोझ उत्तर जायेगा तब खाऊंगा। इसी प्रकार से तमाम रास्ता तय हो गया।

बाजार जाकर व्यापारी ने उन दोनों ऊँटों पर से सामान उतार दिया और इन दोनों को एक खूंटे से बांध कर अपने बाजार के काम में लग गया।

अब पहला वाला ऊँट जोिक रास्ते भर खाता हुआ आया था वह तो बैठ कर जुगाली करने लगा जब कि वह दूसरा ऊँट जो बिल्कुल भूखा था अब भी अपना मुहंबन्द करके पश्चाताप की अग्नि में जल रहा था।

कहने का मतलय यह है कि इस दुनिया में जीते हुये जाने कितने-कितने गृहस्थी, परिवार, समाज, देश, दुनियां के बोझ हमारे ऊपर लदे रहते हैं, और इसी लकदक में हमारा जीवन बीत जाता है। मृत्यु को सामने पाकर हम फिर चाहकर भी कुछ नहीं कर पाते हैं। इसिलये सब कुछ बरबाद करके यदि हमें यात्रा का होश जगा तो क्या खाक जगा ? कुछ लोगों का विचार यह रहता है कि अब तो जवानी है योग बुढ़ापे में साधेंगे अथवा कुछ लोगों को तब होश जागता है, जब मृत्यु साक्षात सामने खड़ी दिखाई देती है, तब तो फिर वही कहावत चरितार्थ होती है, "अब पछताय होत क्या, जब चिड़ियां चुग गई खेत।" मौत के हमारी देहलीज पर कदम रखने के पश्चात् तो हमारे पास सिर्फ पछताबा ही रह जाता है। इसिलए आज यदि आप अपनी मस्ती के नशें में मस्त हैं तब भी आपको कोशिश करनी चाहिये कि यह नशा दूटे, हमारा चश्मा उतरे हम गाफिल होकर बेहोशी में पड़े हैं वह नीद हमारी दूटे।

#### योग और साधना

अब मैं उस मुख्य णंका पर आता हूँ जिसमें कहा जाता है कि जब हमें उसी में से निकल कर उसी में ही विलीन हो जाना है। तब हम उस परमात्मा के द्वार के बाहर निकले ही क्यों थे?

इस बारे में मैं जहाँ तक जानता हूँ, दो तरह की बातें हमारे सामने आज हैं इनमें पहला सिद्धान्त उन लोगों का है जिनकी मानसिकता भक्ति से ओत-प्रोत है। दूसरा सिद्धान्त हमारे समक्ष उन लोगों के द्वारा आया है जो स्वयं ही प्रयोग करके अनुभव प्राप्त करने में विश्वास रखते हैं।

प्रथम जिसमें श्रद्धा, भक्ति और प्रेम का समन्वय है आपके सामने रखता हूँ। श्रद्धा की भावना लिये बिना इसे समझना थोड़ा कठिन ही होगा क्योंकि प्रेम में आदमी शंका नहीं करता, प्रश्न नहीं उठाता, वस मानता है। इसलिये इसे समझते समय थोड़ा आप श्रद्धापूर्वक ही समझने की कोशिश करें।

इस मत के अनुसार जिसे सगुण या साकार का मार्ग कहते हैं इसमें हम यह मानकर चलते हैं कि णुरू में इस दुनियां की रचना करते समय परमात्मा ने हमको अपने अंग में से निकाल कर इस दुनियां की रचना करते समय परमात्मा ने हमको अपने अंग में से निकाल कर इस दुनियां में भेजा। हम इस दुनियां में कर्म करने को स्वतंत्र थे, हमने जो भी कर्म किये प्रथम जन्म के बाद उन्हीं कर्मों के बन्धन में पड़ कर आज तक हम इस संसार में भटक रहे हैं। जब तक वह चाहेगा हमें यहां इस सर्कस के पात्र के रूप में खेल खिलाता रहेगा अथवा वह खिलाड़ी है और हम उसके खिलोंने हैं, वह अंशी है, हम उसके अंग हैं, वह परमआत्मा है तो हम उसकी अत्माएं हैं हमारी बाग डोर उसके हाथ में है, जब तक वह चाहेगा है हम उसकी हाथों कठपुतली की तरह नाचते रहते हैं, जब वह नहीं चाहता है अपने पास बुला लेता है। हाथ हमारे होते हैं कर्मा वह होता है, बुद्धि हमारी होती है लेकिन मन पर उसका प्रभाव रहता है, बह हमेशा हमारा ख्याल रखता है, वह हमारी परवरिश करता है।

हमारे द्वारा किये जा रहे कमों का वह हिसाब-किताब रखता है फिर वह

२२७

सजा मुनाता है, हमें नर्क में वही डालता है, हमें स्वर्ग में वही पहुँचाता है, किसी को अमीर बनाता है, किसी को गरीब बनाता है, किसी को राम का पार्ट करने को कहता है तो दूसरे को पुत्र के वियोग में दुखी दशरथ का तो किसी को केकयी का, किसी को मीता का। इस प्रकार सब उसी की ही माया है, उसी का ही खेल है, उसी की ही विसात है; उसी की ही चालें हैं भूऔर उसी के ही हम मौहरे हैं और यह ही शतरंज खेल रहा है। इसलिये उसके भक्त फिर यही कहते हैं:—

# जो कुछ किया सो तें किया मैं किया कछु नाय । तो बिन मैंने कब किया, तू मोमे कब नाय ।।

जब बिसात पुरानी हो जाती है या मौहरे खराब हो जाते हैं तब वह दूसरी नयी बिसात बिछाने से पहले पुरानी को प्रलय करके हटा देता है। इस प्रकार हम जो भी कर्म करते हैं वहीं करता है चाहे हम चोरी करें या साहुकारी, पंडित बन कर कथा बाँचें अथवा भक्त बनकर हम उसके नाम को भजें, टुष्कर्म करके हम भोग विलास में ब्यस्त रहें अथवा ज्ञान ध्यान करके हम अपनी तपश्चर्या करके राज्य करें।

# ''जो तपेश्वरी वो राजेश्वरी''

कहने का तात्पर्य यह है, हमें कुछ नहीं करना अपनी तरफ से, जैसा वह ही जब हमसे करायेगा तो उसी के अमुरूप वैसी ही परिस्थितियाँ हमारे समक्ष खड़ी करके हमसे वैसाही करा लेगा नयों कि हमारे करने से होता भी तो नहीं है बार-बार हम करके थक ही तो गये हैं।

यह तो है एक मत जिसमें हम उसको एक मालिक की तरह मान कर चलते हैं और अपने आपको उसका गुलाम । जैसे भी आदेश प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष रूप से हमें मिलते हैं उन्हें उस मालिक का आदेश मानकर उनका पालन करना हमारा कर्त्त क्य है, हम बधें हैं उसकी डोर से जिस प्रकार प्रेम में दो और दो पाँच हो जाते हैं। ऐसा ही इस मत के अनुसार होता है लेकिन इसमें कर्म भी है, फल भी है,

## योग और साधना

और संस्कार भी है जिसकी वजह से प्रारब्ध भी है और इन सबके साथ पुरुषार्थ भी । कहने का तास्पर्य यह है—इस मत में भी वही पूरी की पूरी व्यवस्था है जो दूसरे में है लेकिन इस आधार भूत व्यवस्था पर एक साकार परमात्मा का आवरण इका हुआ है। यह हमारे पूर्वजों ने अथवा हमारी संस्कृति के धुरंधर चिन्तकों ने इसमें जोड़ा हुआ सा लगता है, शायद इसका कारण उनकी हृष्टि में यह रहा होगा कि मनुष्य को किसी न किसी के डर से या संस्कृति के रीति-रिवाजों के अव्दर बाँधकर रखा जाय, नहीं तो मानव को यदि बिल्कुल खुला छोड़ दिया तो वह दुष्प्रवृत्तियों के प्रभाव में आकर अपना अनिष्ट तो करेगा ही दूसरे सभ्य मानवों को भी शांति से नहीं रहने देगा और मेरे देखते यह बात है भो बड़ी अच्छी लेकिन इस संसार में यहाँ के आदिमयों को जितनी भी अच्छी-अच्छी बातें उसे हमारे सिद्धों ने दी, उसने उनके द्वारा वन्दर की तरह अपना सिर ही फोड़ा है। यही कारण है कि आज जितनी दुदंशा इस मत की हुई है, अन्य किसी मत की नहीं हुई। इस मत के पतन के कुछ एक कारण और भी हैं जिनका उत्तर इसके अनुयायी नहीं दे पाते हैं:—

- श्रजब वह नर्क के द्वारा हमें हमारे िकये की सजा दे चुका तो फिर यह द्नियाँ भी दखों का सागर क्यों?
- २. कुछ लोग इतने बुरे होते हैं जो दूसरों को दुखी देखकर आनिन्दत होते हैं। क्या इसी प्रकार परमात्मा इतना बुरा है जो हमें दुख देकर आप आनन्द में रहता है अथवा हमें मुख में देखकर हमारे मुख का चुपके-चुपके स्वयं वह आनन्द उठाता है ?
- ३. उसको क्या आवश्यकता आ पड़ी इस सृष्टि के निर्माण की ? अथवा वह कौन सा कार्य अप्रत्यक्ष रूप से हमारे द्वारा हमसे करा रहा है ? वह कार्य कभी पूरा भी होगा ? जब वह स्वयं इतना समर्थ है कि हमारे द्वारा कार्य करते हुये भी वह स्वयं ही कर रहा है तब उसे क्या जरूरत पड़ी हमें पैदा करने की ? वह स्वयं ही कर लेता उस तथा कथित कार्य की ।
- ४. यदि हम यह मानें िक ज्ञान का मार्गभी वह ही दिखा रहा है जिसमें साधक भी स्वयं परमात्मा ही हो जाता है तब क्या वह इस सृष्टि के द्वारा अपने प्रतिद्वन्दी पैदा कर रहा है?

२२६

- ५. जब वह हमारे प्रत्येक काम पर दृष्टि रखे हुये है जिन कर्मों के द्वारा हम विचलित हो जाते हैं तो क्या वह इस तमाम संसार के कर्मों को अपनी दृष्टि में रखकर संयम से रह पाता होगा? यदि नहीं तो फिर वह कैसा सतचित्त आनन्द है?
- ५. जब उसके आदेशानुसार या उसके बनाये प्रारब्ध के अनुसार ही हमारे कर्म बंधे हुये हैं तो फिर दोषी हम क्यों?
- ७. इसी मत के अनुसार उस परमात्मा ने किसी को ब्राह्मण का कार्य सोंपा है किसी को शूद्र का तो क्या वह वहीं से बैठा-बैठा जातियां या वर्ग भेद पैदा कर रहा है ? तो फिर उसने शरीर के रंगों में अन्तर क्यों नहीं कर दिया ?

और भी न जाने कितने-कितने प्रश्न है जिनका जबाव या तो है नहीं या फिर वे सिर पैर का हैं जिसकी वजह से आज के वैज्ञानिक युग में हमारे इस धार्मिक मत की और भी ज्यादा छीछालेदर हो रही है। आज के मानव को आज की परि-स्थितियों के अनुसार और आज की ही भाषा में जवाब चाहिये लेकिन इस उप-रोक्त मत बालों ने आज तक इस विषय पर नहीं सोचा।

इसके अलावा जो दूसरे प्रकार के मत वाले हैं उसमें तस्वीर करीब-करीब बिल्कुल साफ है। वैसे सत्य क्या है? परमात्मा ही जानता है लेकिन इनका वक्तच्य सत्य के ज्यादा नजदीक लगता है मुझे।

इनके वक्तव्य को समझने से पहले मैं चाहूँगा एक छोटी सी पटना को आपके मानस पटल पर रखना जिसकी वजह से इस सारी व्यवस्था को समझना जरा आसान होगा।

कई बार आपने देखा होगा, समुद्र के किनारे पानी की लहरों के साथ मछली भी आ जाती है। पानी तो लौट जाता है लेकिन मछली किनारे पर ही रह जाती है, तड़फड़ाती है, बहीं किनारे पर उछलती हैं, छटपटाती हैं पानी में पहुँचने

## योग और साधना

के लिये क्योंकि उसके प्राणों पर तो बिना पानी के संकट ही खड़ा हो गया है इसलिये वह मछली अब किनारे पर उछल कूद करके अपने प्राण-पण से समुद्र में पहुँचने के लिये कोशिश करती है। जब वह स्वयं की कोशिशों से फिर दोबारा समुद्र के पानी में अपनी संगी साथी माँ-बाप, भाई-बहन, मित्रों के बीच पहुँचती है तब वह कितनी आनन्दित होती है, उसके आनन्द की कोई सीमा नहीं होती। उसे उसी दिन पता चलता है कि इस सागर के पानी में कितना आनन्द है! किनारे पर जाने से पहले उसका समुद्र में जन्म हुआ था, वहीं वह बड़ी हुई थी लेकिन उसे समुद्र का पता नहीं चलता था लेकिन किनारे की छटपटाहट देखने के पश्चात पहली बार उसे अपने चारों तरफ ऊपर-नीचे समुद्र ही समुद्र दिखाई देने लगता है। अब जो भी बात वह करती है उसकी बातें उसी समुद्र से गुरू होती हैं अपने साथियों के बीच और किनारे पर से होकर लौटती हुई फिर समुद्र पर ही आकर रकती हैं।

उसके चेहरे पर अब एक अलग ही आभा आ गई होती है किनारे के अनुभव से गुजर जाने के बाद, अब वह सभी से कहती फिरती है कि यह समुद्र कितना प्यारा है। इसमें कितना आनन्द है, दूसरी मछिलियों को तो इसमें आनन्द नहीं आता और आयेगा भी कहाँ से अभी तो उन्हें समुद्र का ही पता नहीं चलता। दूसरी मछिलियों के प्रश्नों के जवाब में अब वह कहती है। ठीक है अभी तुम्हें समुद्र का पता नहीं चलता। तुम जरा किनारे पर हो आओ, अपने आप इसका पता चल जावेगा। मैं तुम्हें कितना ही समझाऊँ? तुम मेरी बातों से रत्ती भर भी समझ न सकोगी, वह रास्ता बताने को भी तैयार हो जाती है, वह नाना प्रकार से उन्हें उत्साहित करती है कि जाओ अगर तुम्हें सागर का आनन्द लेना है तो पहले किनारे पर जाओ, इसके विना कोई और रास्ता नहीं है, उस सागर को जानने का जो कि तुम्हारे हर तरफ हर समय मौजूद है।

तो ध्यान रखना, यहाँ तीन प्रकार की मछिलयाँ हैं। एक तो वे जो अभी समुद्र में ही हैं अभी उन्होंने किनारा नहीं देखा है। दूसरे प्रकार की वे हैं जो किनारा देखकर वापिस लौट आयी हैं फिर से समुद्र में और तीसरी प्रकार को वे मछिलयाँ हैं जो अभी किनारे पर हैं, दुखः उठा रही हैं, प्राणों के स्तर पर और समुद्र में पहुँचने के लिये कोशिय में लगी हैं।

२३१

इस घटना के चित्रण के बाद मैं दूसरे प्रकार के मत पर आता हूँ। जिसके मतानुसार परमात्मा को कोई साकार रूप नहीं दिया गया है। बिल्क उसको तो निराकार कहा गया है। लेकिन बिना किसी स्वरूप के उसे कैसे जाने? इसके उत्तर में उसकी पहचान करने के लिए वे कहते हैं परमात्मा ऐसा नहीं है कि वह विशेष णित्त या विशेष स्थिति बाली कोई विशेष आत्मा हो बिल्क जिसे हम परमात्मा कहते हैं वह तो परम आत्माओं का समूह है ऐसा समूह जिसमें असंख्य आत्मायें मौजूद हैं। यहाँ असंख्य का अर्थ भी समझ लें। असंख्य का अर्थ होता है असंख्य में से यदि असंख्य भी निकाल दें तो भी असंख्य ही बचता है यानि वह हमारी समझ और हमारे गणित के पार असीमित है।

इस ब्रह्माण्ड में ठीक समुद्र की ही तरह से तीन प्रकार की आत्मायें हैं। जो आत्मायें अभी उन असीमित आत्माओं के समूह से बाहर आकर इस संसार में नहीं जन्मी हैं। उन्हें हम "निगोद आत्माओं" के नाम से जानते हैं। दूसरे प्रकार की वे आत्मायें हैं जो इस संसार को देखकर, जानकर अथवा संसार के अनुभवों से गुजर कर फिर वापिस उसी समूह में पहुँच गयी हैं। उस परम् सत्ता का आनन्द उठाने के लिये इस प्रकार कूसरे प्रकार की आत्मायों को हम मृक्त आत्माओं के नाम से जानते हैं। तीसरे प्रकार की आत्मायों वे आत्मायों हैं जो अभी इस संसार में है, विभिन्न रूपों में, विभिन्न स्थितियों में इस संसार रूपी किनारे का अनुभव कर रही हैं इस तीसरे प्रकार की आत्मायों को हम सासारिक आत्मायों कहते हैं।

अब जरा इस व्यवस्था के अन्तर्गत अपने प्रश्नों को गौर करें :--

हम क्यों निकले ? उस परम् सत्ता से बाहर । हमारे प्रथम जन्म के समय हमारा संस्कार कहाँ से हमें मिला और हमने क्या भोगा ? किसने हमें यहाँ भेजा और फिर कौन हमें फिर वहीं उसमें विलीन होने को बुला रहा है।

हम स्वयं आये हैं इस संसार में हमें किसी ने नहीं भेजा बस जरा सा उत्साह हमें मुक्त आत्माओं ने हमारे भले के लिये दिलाया है, और संस्कारों ने नाम पर भी हमारे पास इस संसार में जन्म लेने की उत्कंठा इस्पी इच्छा शक्ति ही थी। प्रथम जन्म हमारा बिल्कुल जड़ स्वरूप ही था जैसे पहाड़। हजारों हजार साल तक न

योग और साधना

तो हमने ठंड भोगी और न ही गर्मी, न हमने पिता की मृत्यु का दुखः झेला और न ही अपने पुत्र जन्म का उत्सव, न तो हम किसी की इज्जत करनी पड़ी और न ही हमने बेइज्जती भोगी। आप कह सकते हैं, यह भी कोई जन्म हुआ, इसको कैसे मानें कि वहाँ भी कोई आत्मा होती है उस पहाड़ के अन्दर? अथवा उस पहाड़

की मृत्यु भी होती होगी कभी। लेकिन मेरे देखते प्रत्येक पहाड़ का जन्म होता है।

प्रत्येक की मृत्यू भी होती है, बस जरा आप मेरे नजरिये से देखने भर का कष्ट करें।

आप अपने घर बनाने के लिये पहाड़ से पत्थर लाकर उसे अपने घर की दीवाल में लगा देते हैं। वह पच्चीस वर्ष में ही बदरंग हो जाता है, पचास साल में कमजोर हो जाता है और सौ साल में राख । ठीक इसी प्रकार से पेड़ में जो लकड़ी सौ साल तक रह सकती थी लेकिन आपके घर आने के पश्चात् यदि रंग रोगन से रक्षा न की जावे तो वह दस साल में ही वेकार हो जाती है। जब तक वह पत्यर उस पहाड़ का अंग था वहाँ व्यवस्था थी उसे जिन्दा रखने की उस पहाड़ के द्वारा लेकिन वहाँ से निकलने के पश्चात् उसका क्रम पहाड़ की जीवन धारा से टूट गया, बस इस-लिये उसकी मृत्यू तो उसी समय हो गयी थी लेकिन, हमें पता चला सौ साल बाद। आज तो यह भी पता चल गया है। पहाड बढ़ते भी हैं और घटते भी हैं। जब मैं पढ़ता था छोटी क्लासों में तब एवरेस्ट की ऊचाई 29002 फूट बताई जाती थी, अब वह 30-35 फीट बढ़ गयी। किसी पहाड़ की चट्टान मजबूत होती जाती है, जबिक किसी दूसरे पहाड़ का क्षरण भी होता जाता है। लेकिन काफी लम्बा समय लगने के कारण हमें इस प्रक्रिया का शीघ्र पता नहीं चलता और चुंकि वह बहत लम्बे समय में परिवर्तित होता है, इसलिए उसे हम जड़ कहने की भूल कर लेते हैं क्योंकि हमारी उम्र उसके मुकाबले बहुत थोड़ी है, हमने जड़ और चैतन्य का पैमाना अपनी उम्र के हिसाब से बनाया है। मैंने तो सना है हमारे पास ही की बारैठा की खदानों में काफी गहराई तक खुदाई करते समय मजदूरों को ऐसा पत्थर भी मिलता है जिसे पहाड में से निकालने के पश्चात भी उसमें थोडी देर तक थिरकन होती है, मजदूर उसके नरम व हिलते रहने की वजह से उसे पहाड़ का दिल कहते हैं, बाद में वह आम पत्थरों जैसाही हो जाता है। कहने का मतलब सिर्फ इतनाही है कि पहाड़ भी जीवधारी होते हैं लेकिन उनमें फ्रियाशीलता की गति इतनी धीमी होती है कि हम उसे जीवित ही नहीं मानते।

233

इस संसार में आकर जीव जड से अपनी यात्रा शुरू करता है और चैतन्य पर आकर उसकी यात्रा समाप्त हो जाती है। शुरू में हमारे पास संस्कार के खाते में भी केवल जन्म लेने की लालसा ही थी, जिसकी वजह से हम पहले पहाड़ बने। फिर इस संसार में आकर चैतन्य होने की या क्रियाशील होने की हम में कामना जगी, इसी कामना ने कर्म बनकर फिर आगे की शृंखला में कड़ी जोड़ी, पहले वह जराज्यादा जड़ था अब वह थोड़ा कम जड़ बना पेड़ बनकर। फिर उसके बाद उसने चैतन्य की ओर और प्रगति की वह ऐसा पेड बना जो साल में दो चार फूट इधर-उधर सरक कर यात्रा कर लेता है (इस प्रकार के पेड़ों की जानकारी अब आम है) उसके बाद वह मगरमच्छ के प्रकार का जन्तु बना होगा। जन्तुओं के बाद जानवर बना जो उसके मुकाबले ज्यादा चैतन्य था। जानवरों के बाद वह पक्षी बना और फिर तो उसके कमों की शृंखला बनती गयी पिछले कुछ मिटते गये, नये कुछ बनते गये । आत्मा के जन्म पर जन्म होते गये और वह बढ़ती गयी अपने पथ पर । हमारे यहाँ कहावत है, मनुष्य का शरीर मिलता है चौरासी लाख यौनियों को भोगकर। इतने गहरे में जाकर ही हम इस बात को समझ सकते हैं। इससे पहले आप किस तरह समझेंगे ? बहुत से भिन्न-भिन्न अवस्थाओं व मानसिकताओं वाले मनुष्यों को देखकर इस कथन की पृष्टि भी होती है। प्रकृति में जितने भी तरह के पशु-पक्षी, जानवर, जीव, जन्तु शाकाहारी अथवा माँसाहारी पाये जाते हैं । उनके स्वभाव की खास-खास वातें इस मानव में भी पायी जाती हैं। थोड़े से बारीक अध्ययन के बाद हम इसे समझ भी सकते हैं। कुछ मोटी बातें आपके समक्ष रखने की कोशिश कर रहा हूँ लेकिन इनको समझते समय अगर आप प्रमाण माँगने लगेंगे तो मैं असफल ही रहुँगा। क्योंकि इस प्रकार की बातों को एक ही मानव में सिद्ध करना असम्भव ही होगा। किसी एक का कोई एक अनुभव अभी ताजा है और जबिक किसी दूसरे का कोई दूसरा । इसको समझते हये यह भूल नहीं करनी है कि मानव भरीर धारण करने से पहले एक क्रमबद्ध गिनती है। जिसमें पहले हाथी वनेगा. उसके बाद बन्दर फिर आदमी । नहीं, अगर इसको इस तरह से हमने समझा तो समझो हमसे चुक हो गयी। एक जीव के मरते समय उसके पिछले तमाम जन्मों के अनुभवों के बाद उसकी जो आकाँक्षा बन गयी थी तथा काल और परिस्थितियों के अनुसार उसने अपने अगले जन्म के लिये वही योनि अपनी इच्छा शक्ति के द्वारा प्राप्त की इसलिये प्रत्येक स्त्री-पुरुष का एक जैसा स्वभाव नहीं हो सकता। बहुत से

## योग और साधना

ऐसे भी हैं जो बार-बार न जाने कितने ही जन्मों से लगातार मानव देह प्राप्त किये जा रहे हैं। उनके ताजा अनुभव आदिमयों के से होंगे अथवा वह आम आदिमयों से ज्यादा कुशाग्र बुद्धि वाला हमको लगेंगा बहुत से इसके विपरीत भी हो सकते हैं इसमें कोई संशय नहीं है।

किन्ही पित-पत्नी में ऐसा अगाध प्रेम होता है कि एक की मृत्यु के पश्चात् दूसरा भी ज्यादा दिन नहीं जी पाता वह आदत या अगाध प्रेम उन्हें विरासत में कहां से मिला होगा ? शायद वहां से जब वे पिछले जन्मों की योनि में जिसमें वे सारस बने होंगे । मोर की वह मोहक अदा, जिसके द्वारा नाच-नाच कर वह मोरनी को रिझाता है । आजकल वहुत से लड़के लड़िकयों को रिझाने के लिये एक्टर बने फिरते हैं । कुरते जैसी स्वामिभक्तिता, वफादारी, कबूतर की गुफ्तगूँ, बन्दर जैसा नटब्ट पन, रीछ जैसी स्वामिभक्तिता, वफादारी, कबूतर की गुफ्तगूँ, बन्दर जैसा नटब्ट पन, रीछ जैसी कामुकता, माँप जैसा वशीकरण, मिरगिट जैसा रंग बदलना, बिल्ली जैसा खाना और गुर्राना, कौवे जैसी खामहखाह की काँव-काँव, गधा जैसा लद्दूपन, कोयस जैसी कुहुकता, गैंडा जैसा मस्तानापन, चीते जैसी फुर्ती, बाज जैसा शिकारीपन, लोमड़ी जैसी चालाकी, पहाड़ जैसी चट्टानता-हढ़ता, सियार जैसा डरपोकपन, खरगोश जैसी मुलायमी, हिरण जैसा भोलापन शादि-आदि । हमें अनन्य मानवों के चित्त में देखने को मिलता है।

इनसब उदाहरणों से ऐसा लगता है कि या तो ये तमाम जानवर अपने पिछले जन्मों में आदमी रहे हैं या ये तमाम जानवर अपने तमाम गुणों के साथ इस मानव देह में हैं। इन दोनों में दूसरी बात ज्यादा वजनदार दिखाई देती है, क्योंकि इन जानवरों की जो जो खासियतें इनके स्वभाव में पायी जाती हैं मानव की सन्तानों में देखने को मिलती हैं। जबकि मानव की खासियत, उसका जैसा चैतन्य मस्तिष्क अन्य किसी जानवर में दिखाई नहीं देता।

आज यदि हम तैरना सीख जाते हैं तो यह तो आप भी जानते ही हैं कि हम भले ही फिर 20 साल तक एक दिन के लिए भी नहीं तैरें लेकिन हम 20 साल तो क्या जिन्दगी भर में फिर कभी तैरना नहीं भूल पाते । इन सब बातों को लिखकर मैं केवल यह बताना चाहता हूं कि हमारे अपने प्रथम जन्म के समय हमारे पास एक ही संस्कार था इस पृथ्वी पर जन्म लेने का वह संस्कार अपने अन्दर कोई स्वरूप नहीं लिये था और न कोई विशेष चैतन्यता की आकांक्षा ही उसके अन्दर थी । इसी वजह से वह जड़ स्वरूप इस पृथ्वी पर आया होगा । बाद में जैमी-जैसी

**२३**४.

लालसा, आकांक्षा इस पृथ्वी पर रची-बची माया के अनुरूप उसकी बनी होगी, वैसे वैसे ही संस्कार उसके चित्त पर जमे होगे तब वह जन्म दर जन्म लेता हुआ मानव बना होगा। इस तरह हम देखते हैं शुरू से ही न तो हम जवरदस्ती किसी के द्वारा यहां मेजे गये और यहां आकर भी अपनी आकांक्षा, अपनीं लालसा को स्वयं ही भोग रहे हैं और इन सबको भोगने के पश्चात् हम स्वयं ही उस परम आत्माओं के सागर में विलीन होना चाहते हैं। कोई जबरन हमें यहां से नहीं भेज सकता। जब हम यहां की तमाम क्रियाओं फलों, शुखों एवं ऐश्वयों में उनकी व्यवस्था देख-देख लेते हैं। तब हम स्वयं ही यहाँ से जान। चाहते हैं और चले भी जाते हैं, उस परम समूह में विलीन होने के लिए।

दूसरा प्रश्न है जब नर्क एवं स्वर्ग के द्वारा हमें हमारे कर्मों का फल दिया जा चुका है तब फिर यहाँ इस दुनियाँ में भी इतना भेदभाव क्यों मिलता है हमें जन्म लेने के पश्चात्? और फिर सारी जिन्दगी हम यहाँ आकर नर्क ही तो भोगते हैं।

यह प्रश्न ही वहाँ उठता है जहाँ कोई साकार भगवान हो जबिक इस मत के अनुसार तो हमारा शरीर जब मृत्यु को प्राप्त करता है उसी समय हम स्थुल शरीर को त्याग कर सूक्ष्म शरीर धारण करके इस दुनियाँ से बाहर हो जाते हैं। तब हम चित्त के स्तर पर इधर में उधर विचरण करते रहते हैं हमारे चित्त पर उस समय जिन-जिन संस्कारों का बोझ होता है, वे संस्कार ही हमें दोबारा जन्म लेने के लिए अपने स्तर के अनुसार बेचैन कर देते हैं क्योंकि बिना स्थूल शरीर धारण किये कोई भी संस्कार भुगत ही नहीं सकता। यदि बहुत गहरे में विचार करके हम देखें तो हम पायेंगे कि हमारी कमों में लिप्तता ही हमें मजबूर करती है कि हम यथा सम्भव अपने कमों के अनुसार बनी इच्छा शक्ति के द्वारा जल्दी से जल्दी किसी न किसी गर्भ में समा जावें।

जितनी हमारी मानसिक स्थिरता (इच्छा शक्ति) कमजोर होगी उतनी ही जल्दी हम स्वयं ही उतावलेपन के साथ किसी न किसी गर्भ में उतर जाते हैं। ध्यान रखना जिसका चित्त दूसरे अधिकारों के हनन, दूसरों को धोखा देने के प्रभाव या अन्य किसी प्रकार के निचले स्तर के विचारों से प्रस्त है उसका चित्त

#### योग और साधना

कुष्ठाप्रस्त होगा जिसकी वजह से उसकी आत्मिक चेतना क्षीण रूप से जाग्नत होगी। उसकी पलट उसकी इच्छा शक्ति पर पड़ती है इस प्रकार इस श्रेंखलाबद्ध प्रक्रिया के द्वारा हम दुवंल इच्छा शक्ति के कारण ही अपने कर्मानुसार पिछले कर्मों को भोगने के लिए नया जन्म पाते हैं। इसके ठीक विपरीत जिनकी इच्छा शक्ति प्रवल होती है वे आत्मायें वहाँ इन्तजार करती हैं उचित समय के आने तक का जिससे कि उनके जन्म के समय ऐसे नक्षत्र उपस्थित हों जिससे वे होने वाले जन्म को स्वर्ग की तरह से भोगे।

इसलिए ध्यान रहे यहाँ जितनी भी असमानता है इस दुनिया में हमारे अपने ही कर्मों के कारण है। यहाँ इस संसार के अलावा न तो कहीं स्वर्ग है और न ही कोई नर्क, न कोई हमें सजा सुनाता है और न ही कोई राजगददी देकर हमें यहाँ भेजता है। हमारी अपनी ही कमजोरी हमारा अपना ही अच्धापन हमारे दुखों का कारण बनता है। दूसरे शब्दों में जिन्दगी भर जो हम कार्य करते हैं वैसी ही हमारी मानसिकता आगे के भविष्य में हमें भुगतने के लिए पैदा हो जाती है। "अन्तमता सो गता"।

अन्य जितने भी प्रश्न हमारे समक्ष उठते हैं इन सबका तर्क संगत उत्तर इस दूसरे मत के अनुसार मिल जाता है क्योंकि इन्होंने परमात्मा को असीमित रखा है, साकार बनाकर सीमित दायरे में नहीं रखा है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि एक ही प्रकार की चेतना हमारे सभी के भीतर है अगर फर्क है तो ऊपर पड़ी धूल का जिसने कि हमारी चेतना को डाँप रखा है। किसी के कमों की धूल ज्यादा है तो किसी की कम। हमें हमारी चेतना का अनुभव ही पहली बार तब होता है जब हम इस धूल को हटाकर देखने में समर्थ होते हैं जब तक हमारी चेतना हमारे कुत्सित कमों के द्वारा दबी पड़ी है हमें कमों के यपेड़ों को सहन करते रहना ही होगा लेकिन जिस दिन जरा सी भी झलक हमें उसकी मिल जाती है, हमारा यह मानव जीवन सफल हो जाता है क्योंकि उसी दिन हमें पता चलता है चेतना के स्तर पर हमारे सभी के भीतर एक ही तत्व विराजमान है। कहीं कोई रत्ती भर फर्क नहीं है जो हमारे भीतर है वह तो हमारे पास है ही जो दूसरे के भीतर है वह भी हमारा ही है अथवा दूसरे जब्दों में हम और वह दूसरा बाहरी शाखाओं के स्तर पर तो दो दिखाई देते हैं लेकिन हम सभी में जो शक्त निरन्तर बह रही है उसका स्त्रोत तो एक ही है। यदि हम अनजाने में दूसरे का नुकसान करते हैं तो वह गहरे में जाकर हमारा स्वयं का ही नुकसान है जो

२३७

लोग अपने भीतर के ब्रह्म को जान लेते हैं वह इस ब्रह्माण्ड की रूपरेखा भी ठीक उसी समय जान ही जाते हैं कि यह सँसार ही ब्रह्म स्वरूप है। इसमें मैं और तू कहीं नहीं है। बस वह ही मौजूद है जब मेरे अन्दर का वह मेरा है तो सबके अन्दर का वह भी तो मेरा हो है। इतना जानकर कि सबका सब अपना ही है, तब कहीं कोई अपनी ही चीज को चुराता है अथवा कहीं कोई अपने को ही दुख देना चाहेगा। ऐसी सार्वभौमिकता जब हमारे भीतर जागृत हो जाती है तब ही हम समझ पाते हैं ''बसुधंव कुट्स्बकम्'' का आधार।

इतना समझ पाने के बाद हमारा जीवन सारा का सारा प्रार्थनामय ही हो जाता है और यही है हमारे द्वारा की जाने वाली प्रार्थना का मर्म । इस प्रार्थना को जानकर ही हमारे मन में उस परम सत्ता में विलीन होने की लालसा जगती है ।

इस प्रकार की प्रार्थना के द्वारा ही हम मुक्ति को प्राप्त होते हैं, इसी प्रार्थना के द्वारा ही हम अपने बीज को मिटाने की क्षमता जागृत कर सकते हैं। पतंजिल भी जिस "निबोजस्य" स्थिति की बात कर रहे हैं। वह भी इस प्रार्थना के द्वारा ही प्राप्त होती है। इसी के द्वारा हम अपनी तमाम तामसी, राजसी एवं सास्विकी वृत्तियों पर विजय प्राप्त करते हैं। मायाजाल से हम अपना पीछा छुड़ा लेते हैं। और अपने बूँद स्वरूप ब्रह्म को उस सागर रूपी परमब्रह्म में एक मुक्त आत्मा के रूप में हम उसे उस परम-आत्माओं के समूह में विलीन करके परमात्मा ही तो हो जाते हैं।



# साधकों के हितार्थ कुछ खास बातें

 साधक का ध्येय हमेशा अपनी आत्मा को सिद्धियाँ रूपी विजातीय धूल से बचाते हुये अपनी साधना में साधनारत रहना चाहिये, अन्यथा साधक के अपने सीके सरल पथ पर से हटकर पथ भ्रष्ट हो जाने की संभावनायें ज्यादा हो जाती हैं।

जिस प्रकार कोई राहगीर राजपथ से भटक कर साथ के जंगलों की हरि-याली एवं प्रकृति की छटाओं में खोकर उधर मुड़ जाता है जिसके कारण से वह अपने गन्तब्य स्थान पर नहीं पहुँच पाता है, ठीक इसी प्रकार साधक सिद्धियों के फेर में फँसकर अपने मार्ग से च्युत होकर आधा अधूरा ही रह जाता है।

भले ही वे सिटियाँ सात्विकी गुणों से ओत-प्रोत ृतियों वाली हों अथवा वे भले ही मानव मात्र के लिए मानव कल्याण वाली हों, क्योंकि उनके उपयोग के बाद उनके द्वारा फल प्राप्त हो जाने के कारण से साधक के मन में अहम् भाव पैंदा हो ही जाता है जिसके कारण से साधक की साधना में व्यवधान आ जाता है।

- 2. साधक को जहाँ तक हो सके अपने जीवन यापन के लिये इस प्रकार का ब्यवसाय चुनना चाहिये या अपना जीवन यापन इस प्रकार से करना चाहिये। जिसके द्वारा मन शान्त एवं निर्मल बना रहे, उसे अपने व्यक्तिगत खर्चों, अपनी लतों पर तथा अपने अहम् पर संयम रखना चाहिये जिससे बेफिजूल की बातों से साधक यथा सम्भव बचा रहे।
- 3. अपने व्यवहार में झूठ बोलने वाले साधक जब वे उस संक्रामक कात के नजदीक होते हैं जिसमें वे अपने प्राणों से खेलते हैं, उस समय उनके समक्ष मान-सिक रूप से इतनी भारी परेणानियाँ आती हैं कि उसे अपने चित्त की उन विसंगतियों को सम्भालना बड़ा दुष्कर हो जाता है। जिसके कारण से कभी-कभी साधक के चित्र पर इतना बुरा प्रभाव पड़ता है जिसमें उसका यह लोक तो खराव हो ही जाता है आने वाले जन्मों में भी वह योग भ्रष्ट होकर पथ भ्रमित हो सकता है। इस अवस्था को भुक्त भोगी से ज्यादा कोई नहीं जान सकता है।
- 4. सुषमणा नाड़ी के अन्दर तीन नाड़ियाँ और भी होती हैं जब साधक के प्राण इड़ा-पिंघला से निकलकर सुषमणा में प्रविष्ट होने को होते हैं तब इन तीनों नाड़ियों की जानकारी होना आवश्यक है। ये तीन नाड़ियाँ जिनमें पहली वज्र नाड़ी के

# साधकों के हितार्थ कुछ खास बातें

355

नाम से दूसरी चित्रणी नाड़ी के नाम से तथा तीसरी ब्रह्म नाड़ी के नाम से जानी जाती है।

यदि कोई साधक तामसी वृक्तियों से प्रभावित है तो उसका प्रवेश बच्च नाड़ी के द्वारा होता है। जिसके कारण से उसे उस समय बड़े भयावह दृश्यों का सामना करना पड़ता है या दूसरे शब्दों में उस साधक का मार्ग आसुरी शक्तियों की तरफ मुड़ जाता है, जबिक राजसी वृक्ति के साधक के प्राण चित्रणी नाड़ी मैं से होकर ऊपर चढ़ते हैं तो उसे उस समय बड़े ऐश्वयंपूर्ण राज प्रासाद, रास रंग, बड़े मोहक दृश्य, बड़ी मोहक सुगन्ध, बड़ी सुन्दर-सुन्दर अपसरायें या अन्य विभिन्न प्रकार के विमानों से उपकी यात्रायें होती रहती हैं ये लक्षण देवताओं की शक्ति तपफ मुड़ने के हैं। इन दोनों के अलावा एक तीसरी अवस्था इन दोनों से ऊँची और है वह उन साधकों के लिए है जो सात्विकी वृक्ति वाले हैं उस समय उनके प्राण ब्रह्म नाड़ी में से होकर जाते हैं इस कारण से वह सुर या आसुरी शक्तियों के झेमेले में न पड़कर सीधा अपने स्वयं के ब्रह्म की ओर अग्रसर होकर अपनी स्वयं की चेतना की शक्ति का विकास करने लगता है जिसकी वजह से वह सदा उत्तरोत्तर उच्च अवस्था को प्राप्त करता रहता है और मुक्त हो जाता है।

जैसे राम के पास आध्यात्मिक शक्तियाँ थी वंसे ही रावण के पास भी अली-किक आध्यात्मिक शक्तियाँ थीं। लेकिन राम और रावण में मौलिक भेद उनके सात्विकी और तामसी गुणों से प्रभावित वृत्तियों का ही है। इसलिये साधक को इमेशा ही अपने चित्त पर सस्व का संयम साधना चाहिये।

- 5. अपने मन में बिना किसी ऊँच नीच की परवाह किये आध्यात्मिक सत्संग का उसे जहाँ भी वह उपलब्ध हो बिना किसी तर्क कुतर्क के अपने विवेक से ग्रहण करें।
- 6. गृहस्य साधकों को योग में कठिन तपस्याओं से जहाँ तक हो सके बचना चाहिये और हठ योग के बजाय सहज योग को ही अपनाना चाहिये। यदि फिर भी कुछ खास अनुभव प्राप्त करने के लिये ही यदि कोई साधक अपनी साधना के दौरान लम्बे उपवास रखे या अन्य कोई कष्ट प्रद रास्ता अपनाये तो उसे अपनी सेहत का ध्यान रखकर ही वह रास्ता अपनाना चाहिये। ऐसी अवस्था में वह अपने श्रम व्यय करने वाले कार्यों से हर सम्भव बचे तथा अपनी इच्छा शक्ति को अप्रत्याशित रूप से हद रखें।

#### योग और साधना

- 7. साधक को अपना शरीर स्वस्थ रखना ही चाहिये क्योंकि स्वस्थ शरीर ही स्वस्थ चित्त का निमंत्रण कर सकता है। भले ही उसे अपने आपको स्वस्थ बनाने के लिए इस संसार में ज्याप्त किसी भी चिकित्सा पद्धति को ही क्यों न अपनाना पड़े, वह चाहे आयुर्वेद हो, यूनानी हो, होम्योपैथी हो, चीनी पद्धति एक्यूपं-क्चर हो, अँग्रेजी पद्धति ऐलोपंथी हो अथवा योगासनों के द्वारा अपने शरीर को स्वस्थ रखने का तरीका हो कहने का तात्पर्य है साधक का शरीर सर्वथा रोग मृक्त होना चाहिये।
- 8. साधक को अपनी साधना किसी निशेष या शीझ फल की आकांक्षा से रिहत होकर नियमित रूप से तथा निश्चित समय पर नित्य प्रति ही करनी चाहिये, इससे साधना अति शीझ ही अपनी पायदानों पर पहुँचती है।
- 9. असली एवं वास्तविक समाधि से पहले कई बार ऐसा लगता है जैसे कि उन्हें दूसरे-दूसरे लोकों के दर्शन हो रहे हैं या अर्भुत प्रकाश की किरणें दिखाई दे रही हैं या वह विभिन्न रंगीन हथ्यों में से होकर गुजर रहा है ये सभी स्थितियाँ साधारण साधक से तो उच्च हैं। लेकिन यह अवस्था उस चरम अवस्था से तो नीची ही है जिसमें साधक के सारे के सारे प्राण बड़ी तेजी के साथ खिच कर तथा बड़े शोर के साथ उसके शरीर में से बाहर निकल जाते हैं। केवल उसी अवस्था में साधक को असली समाधि समझनी चाहिये, तथा बार-बार उस अवस्था की परख करके ही सन्तुष्ट होना चाहिये।
- 10. जिस समय प्राण इड़ा-पिंघला में से निकलकर सुषमणा में आते हैं उस समय साधक को अपनी मृत्यु होने का भय व्याप्त हो सकता है क्योंकि उस समय उसकेप्राण ही तो इस स्थूल से बाहर निकलते हैं लेकिन धैये के साथ तथा दढ़ता के साथ अपनी साधना में साधक को अपने इष्ट का स्मरण करके लगा रहना चाहिये सफलता अवश्य ही मिलेगी। इसलिऐ साधक अपनी साधना में किसी भी प्रकार के भय से भयग्रस्त न होवें।

समाप्त



